
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 58 (1964)

Artikel: Die Stele der Eustata von Kaiser-Augst : die älteste christliche Inschrift
der Schweiz?

Autor: Perler, Othmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


OTHMAR PERLER

DIE STELE DER EUSTATA VON KAISER-AUGST

Die älteste christliche Inschrift der Schweiz?

Im Jahre 1948 wurde in einer Kiesgrube beim alten Augusta Raurica
eine römische Stele aus rotem Wiesentaler Sandstein gefunden, die

noch im gleichen Jahre in der UR-SCHWEIZ XII (1948) 60-63 veröffentlicht

worden ist. Da sie als « christlicher Grabstein aus konstantinischer
Zeit und damit als ältestes Zeugnis für das Christentum auf Schweizerboden

» gedeutet wurde 1, fand die Entdeckung in der Presse berechtigten
Widerhall. Dieses Denkmal soll hier einer neuen kritischen Untersuchung
unterzogen werden.

Seiner Form 2 nach gehört der Stein zu einer in römischer Zeit wohl
bekannten Gruppe von Stelen. Allein das steile Tympanon mit den kleinen

spitzigen Akroterien fällt etwas auf. Das Giebelfeld wird unten durch
acht punktierte Quadrate abgeschlossen. Darüber folgen sich drei immer
kleiner werdende, ineinander gezeichnete Dreiecke. Zwischen den Basen
des obersten und zweiten sehen wir drei nach oben auseinander strebende

Linien, die über einer Horizontalen stehen und mit dem kleinsten Dreieck
als dem Ring (man beachte die Vertiefung) einen stilisierten Anker bilden
könnten. Darunter steht dominierend die Widmung an die göttlichen
Manen. Nach dem stilisierten Fries folgt die eigentliche Inschrift, seitlich

von je einer Rille eingerahmt. Zwischen horizontal gezogenen Linien

Nachdem Dr. R. Laur-Belart seine Untersuchung über den Sinn des Ankers mit den
Worten geschlossen hatte : « Ich zögere deshalb nicht, den Schluß zu ziehen, daß
Eustata eine Christin war », fügt er später eine wohl angebrachte Einschränkung
hinzu : « Aus allem scheint sich mir zu ergeben » usw., a. O. S. 63.

Maße: 1.20 x 0.55 X 0,14 m. /



zieht sich regelmäßig, nicht ohne ästhetische Wirkung, folgender Text.
Wir fügen die Widmung an die Manen hinzu :

D M
ET MEMORIE AE
TERNE EVSSTATE
CONIVGI DVLCI
(S)SIME QVI VISIT
(ANNOS) LXV
AMATVS
POSVIT

In Übersetzung : « Den göttlichen Manen und zum ewigen Andenken hat
der Eusstata, der gelicbtesten Gattin, welche 65 Jahre 1 lebte, Amatus
(diesen Stein) gesetzt.»

Die paläographische und sprachliche Untersuchung ist im erwähnten
Aufsatz bereits erfolgt. Wir können sie hier übergehen.

Das entlehnte Formular ist durchaus heidnisch. Wir finden es in
verschiedenen Abwandlungen : D. M et memoriae aeternae usw. wie hier.
So auf einer andern Stele aus Kaiser-Augst : DUS M ET MEMORIAE
AETERNE CARISSIM (CIL XIII, 4, 11550). Oder: D.M. et
memoriae usw. Es folgt der Name des Verstorbenen im Genitiv z. B. auf
einem Stein aus Ölten (CIL XIII, 2, 1591). Oder : D. M. Memoriae usw.
Es folgt der Name im Genitiv. Dieses Formular ist häufig 2. In der ersten
und zweiten Fassung ist der heidnische Charakter durch die ausdrückliche

Verbindung der Manen mit (ET) dem Verstorbenen ausgeprägter.
Die Abkürzung D M wird hier nicht als bloße, abgegriffene Formel
empfunden. Unser Formular muß daher als religiöses Bekenntnis zu den Göttern

der Unterwelt gewertet werden. Es wurde aus diesem Grunde von
den Christen gemieden. Wenigstens kenne ich kein Beispiel 3. Anders die

Abkürzung D M allein. Sie wurde auf christlichen Denkmälern aus

Gedankenlosigkeit oder wegen ihrer Formelhaftigkeit, daher Bedeutungslosigkeit,

oder weil sie bereits vom Steinmetzen vorgezeichnet war, nicht

Beide Formen « annos ¦ (grammatikalisch richtig) und « annis » kommen vor.
Erwähnt sei ein relativ nahes Beispiel in Besançon CIL XIII, 2, 5387.
E. Diehl, Inscriptiones Latinae Christianae Veteres 1925 ff. führt, wenn ich mich
nicht täusche, kein Beispiel an. Am nächsten heran kommt Nr. 3659 d. m. / mi-
moriae (ae)terne / Aurilia usw. Doch ist der christliche Ursprung der Inschrift
unsicher (Diehl). Die Formel memoriae aeternae ohne d. m. Nr. 2814 u. 4738A.

Vgl. 3901A. EUSSTATE unserer Inschrift könnte auch Genitiv sein.

?»•¦«

-%¦



selten verwendet1. Oft wird sie durch ein beigefügtes christliches Symbol
berichtigt. Erwähnt sei die Inschrift des Baudoaldus im Museum von
Kaiser-Augst. Hinter der Manes-Formel brachte der Steinmetz ein Kreuz

an (E. Diehl Nr. 3930). Man kann also unsere Inschrift nicht mit krypto-
christlichen Denkmälern vergleichen wie der Grabplatte der Licinia Amias

aus dem vatikanischen Friedhof. Hier umrahmen die Initialen D M einen

Kranz. Darunter steht die Inschrift IX0T2 ZQNTQN (« Fisch der
Lebenden »), darunter ein von zwei Fischen begleiteter Anker, schließlich
die Widmung an die verstorbene Licinia Amias. Das verborgene christliche

Bekenntnis wird hier dem Eingeweihten im Ausdruck « Fisch der
Lebenden » offenbar. Er korrigiert das heidnische DM.« Leben » bzw.
« Lebende » sind in der Bibel und vor allem in Tauftexten viel verwendete

Worte 2.

Die christliche Verwendung und Gestaltung des Formulars unserer
Eustata-Inschrift findet sich auf dem Grabdenkmal des Memorius aus

Trier : Memorio coniugi / dulcissimo qui / vixit annis XXXVII / Festa

posuit In pace. Es folgt das Monogramm Christi 3. Das Formular ist,
Namen natürlich ausgenommen, fast dasselbe. D M fällt aus. An dessen

Stelle tritt eine vom konstantinischen Monogramm begleitete Akklamation,

die über Glaube und Hoffnung des Verstorbenen und seiner

Angehörigen keinen Zweifel übrigläßt.
Doch, wendet man ein, der christliche Charakter der Eustata-Inschrift

ergibt sich aus dem Sinnbild des Ankers auf dem Giebel der Stele. Selbst

vorausgesetzt, das kleine Dreieck und die drei aufwärts strebenden

Linien bilden einen Anker, würde dieser noch keinen eindeutigen Beweis

ergeben. Sicher gehört dieses Zeichen zu den ältesten christlichen
Symbolen, dessen Sinn durch literarische Texte feststeht (Hebr. 6, 18-20 usw.)
Klemens von Alexandrien erwähnt den Anker ausdrücklich unter den

von Christen verwendeten Siegelbildern (Paed. III 11, 59). In den
römischen Katakomben, besonders in jener der Priscilla treffen wir ihn
zuerst und häufig (2./3. Jh.). Allmählich wird er von andern Symbolen
zurückgedrängt ohne jedoch ganz zu verschwinden 4. Häufig wird er mit
andern Symbolen wie dem Fisch verbunden 6.

1 Siehe Diehl a. O. Nr. 3884-3957B ; dazu Indexband S. 425/7. Auch jüdische
Inschriften verschmähen d. m. nicht, ebd. Indexbd. S. 426.

-' Vgl. F. J. Dölger, Ichthys Bd. 2 (1922) S. 573; Bd. 3 Tafel 48, 2 ; Bd. 1 S. 159-177.
3 Abbildung in E. Gose, Katalog der frühchristl. Inschriften in Trier, Berlin 1958,

S. 13 Nr. 39.
1 Vgl.J.P. Kirsch, Art. Ancre in Diet. d'Archéol. Chrét. et de Liturgie 1.1999-2031.
5 Es genügt den Index im 5. Band Ichthys von F. J. Dölger durchzusehen.



Ein ausschließlich christliches Zeichen ist der Anker indessen nicht,
auch nicht wenn er vom Fisch begleitet wird. Der Literatur und Kunst
der semitischen wie der griechisch-römischen Kultur ist er bekannt als
Zeichen der Schiffahrt, auf Münzen von Hafenstädten, als Sinnbild des

Neptunkultes, als Attribut der Annona, auf Grabdenkmälern als Hinweis

auf den Beruf des Schiffers oder Fischers 1. In einem kritischen
Studium über rätselhafte Grabinschriften mit Anker und Fisch in der
Nähe der Memoria Apostolorum an der Via Appia zu Rom schreibt
F. J. Dölger : « An und für sich, ohne Rücksicht auf die Inschrift,
beweisen Anker und Fisch nichts für die Christlichkeit einer Grabinschrift,
da ich auch heidnische Grabinschriften mit diesen beiden Zeichen
nachgewiesen habe »2. Erst aus der Inschrift müßte der christliche Charakter
erwiesen werden. Dann könnte eine einfache Übernahme aus dem Typenschatz

der Antike angenommen werden und ein Symbol mit christlichem
Inhalt erfüllt sein 3.

Von einem Beweis für das christliche Bekenntnis der Eustata kann
somit keine Rede sein. Gerade die Formel der Inschrift legt alles andere
nahe.

Für den « Anker » muß eine andere Deutung gesucht werden. Er
könnte Berufsabzeichen sein. In Aventicum gab es eine reiche Gilde der
Schiffer oder Reeder, die offenbar den Schiffsverkehr auf der Aare (nau-
tae Aruranci Aramici) und den Jura Seen4 besorgten. Ebenso in Genf,

wo ihre Mitglieder « nautae lacus Lemanni » genannt werden 5. Auf der
Stele eines Mannes wäre diese Deutung am Platze, kaum auf jener einer

Frau, es sei denn, man dürfe das Berufszeichen auf die Familienglieder
übertragen.

Mehr Wahrscheinlichkeit für sich hat die Erklärung des Ankers aus

dem Namen der Verstorbenen. Die symbolische Wiedergabe des Namens

war eine in der Antike verbreitete Sitte 6. Dem griechisch und lateinisch

geschriebenen Namen EoéXtcicttoç Euelpistus d. h. der « Hoffnungsvollste

» einer altchristlichen Inschrift aus Rom folgt ein wagrechter
Anker, dessen Spitze auffallend nach dem Namen weist '. In ähnlicher

1 P. Stumpf, Art. Anker in Reallexikon f. Antike u. Christentum 1 (1950) 440 f.
5 Ichthys 5, 701 ff. u. 2, 400 f.
3 Ebd. 5, 702.
4 CIL 13, 5096 vgl. F. Stähelin, Die Schweiz in röm. Zeit (1948) 480 ff.
5 Ebd. u. E. Howald u. E. Meyer, Die röm. Schweiz, 1940, Nr. 92.
« Vgl. F. J. Dölger a. O. 5, 730-736.
7 Diehl a. O. 3962A ; Bullet, di arch, crist. 8(1881) T. 8, 2 ; DACL 1,2,2007

Fig. 554.



Weise ist unter dem Wort Elpiz[on] einer Grabinschrift aus Priscilla
(Rom) ein wagrechter Anker angebracht1. Auf einer anderen Grabplatte
wird der Name VRBICA mit einem Kreis (orbis) umgeben. Links davon
weist ein Anker mit der Spitze nach dem Namen. Rechts schaut eine

Taube unter einem Baum nach derselben Seite 2. Auf dem Siegel eines

Pelagius (d. h. Seemann) ist ein Anker mit einem Fisch eingraviert 3.

Ähnliche Beispiele ließen sich häufen.
Eustata4 ist offenbar die lateinische Abwandlung des griechischen

Frauennamens Euaraöta, Feminin zum Mannesnamen EùcrràOioç, (d. h.

«Stehfest»). Eûcrrâoeia (von EûaTaôéw abgeleitet) bedeutet «Festigkeit

», insbesondere auch die körperliche « Gesundheit », ethisch die
« Beständigkeit », « Ruhe », « Besonnenheit », « Selbstbeherrschung » s.Für
solche Eigenschaften könnte der Anker bildlicher Ausdruck sein. Der
christliche Schriftsteller Epiphanius von Salamis nennt seinerseits den

gegen die Irrlehre Gewappneten, Feststehenden ayxupuroc d. h. den

« Festverankerten ». Diese Erklärung setzte natürlich voraus, daß die
Überlebenden die Bedeutung des griechischen Wortes noch kannten oder

wenigstens ahnten, was nicht ohne weiteres abzulehnen ist, aber doch
Zweifel erregt.

Eine andere eschatalogisch-religiöse Deutung kann vom Dreieck
ausgehen, das durch seine dreimalige Wiederholung in immer kleinerer
Dimension klar und eindringlich zum Beschauer spricht. Da die Schrägen

jeweils nur bis zur Basis geführt werden, kann es sich nicht einfach um
eine stilisierte Profilierung des Giebels handeln. Bereits W. Deonna hat
sich, freilich kurz, mit dem « alten mystischen Dreieck » befaßt. Er findet
es in der Bronze- und Eisenzeit ebenso wie in der gallo-römischen Kunst
bis hinab zu den frühgermanischen Denkmälern z. B. auf Gürtelschnallen
mit Danielfiguren 6. Eingehender und wohl glücklicher befaßte sich mit

Diehl a. O. 3961a adn.
Gì. B. de Rossi, Roma Soterranea 1 Taf. 18, 2.

F. J. Dölger a. O. 5, 373.
Eustata (das Doppel-S im Original ist ein Schreibfehler, der sich vielleicht aus
der Aussprache erklärt) muß ein seltener Name gewesen sein. Wilhelm Schulze
(Zur Geschichte der lateinischen Eigennamen, Berlin 1904) erwähnt ihn
überhaupt nicht. Ebensowenig findet man ihn in Diehl a. O., wohl aber den Mannesnamen

Eusthatius Nr. 895 1485c, 2364a.
Belegstellen bei Liddel and Scott l9 (1948) 732. Für den patristischen Zeitraum
Lampe, Patristic Greek Lexicon 1 (1962) 576.
Le nœud gordien, in Rev. des Etudes Grecques 31 (1918) 176. Ein schönes
Beispiel aus der Sammlung Konrad Weber, Bern, veröffentlichte kürzlich sein
Besitzer in ARTIO, Zeitschrift f. Freunde d. Geschichte, Archäologie und Heimat-



ihm Fr. Cumontl. Da er es in Begleitung von Mond und Sternen findet,
sieht er die Lösung des Rätsels in einer vom Orient (Babylonien, Syrien,
Astralreligionen, Theologie der Chaldäer) nach dem Westen sich verbreitenden,

mit gallischen Überlieferungen sich verbindenden Auffassung
vom Schicksal der Toten, nach welcher die vom Körper befreiten Seelen

nicht etwa in die dunkle Unterwelt steigen, sondern in die lichtvollen
Regionen der Sterne, des Mondes bis zur Sonne 2. Diese Eschatologie hat
übrigens die Bildersprache und Kunst vor allem sepulkraler Texte und
Denkmäler des Christentums von der Frühzeit bis auf heute beeinflußt 3.

Das gleichseitige Dreieck im besonderen war bei den Pythagoräern das

Symbol der mystischen Tetraktys (Zahl vier), weil die vier ersten Zahlen
als Punkte dargestellt und auf vier Linien verteilt die Figur _.;>._ 10

ergaben. Die Zehn-Zahl oexâç, durch eine kühne Ethymologie von Sf/ic,
(von Sé^ou-oa) abgeleitet, ist Sinnbild des Himmels, der alles enthält (Jam-
blichos). Die Tetraktys ist Prinzip des göttlichen und himmlischen wie
irdischen Lebens. Diese pythagoräischen Spekulationen würden die

Verwendung des Dreiecks auf Totendenkmälern erklären, desgleichen
weshalb man die Mondsichel vorzugsweise auf dem dreieckigen Giebel
darstellte. « Das Dreieck drückt diskret den Glauben an eine Unsterblichkeit

im Himmel aus. » 4

Auf einigen von Cumont erwähnten Beispielen erscheint das Dreieck
in der Dreizahl : Auf einer Stele von Bourges (S. 223 Fig. 44) bilden zwei
seitliche Dreiecke unter der Basis mit einem Diskus in der Mitte des

Giebelfeldes ein Dreieck. Auf einer Aschenurne im Thermen-Museum zu
Rom (S. 223 Fig. 45) figuriert ein kleines Dreieck unterhalb und oberhalb

der Tabula ansata mit der Inschrift, ebenso auf dem Deckelrand.

künde 3 (1962/3) H. 3 S. 7 f. Daniel trägt eine Tunika, über deren unterem Saum
ein in der Mitte punktiertes Dreieck mit Spitze nach oben zu sehen ist.

1 Recherches sur le symbolisme funéraire des Romains, Paris 1942, S. 122 ff.
2 Eine Zusammenfassung vom selben Verfasser in : Les religions orientales dans

le paganisme romain, 4Paris 1929, S. 113-117.
3 Es genügt, die verschiedenen Formulare altchristlicher Inschriften bei Diehl a.O.

3 (1931) 321 (Indices) nachzusehen. Daraus einige Beispiele : Nr. 1070a astra fo-
uent animam, corpus natura recepit. Nr. 3645 astra tenent animam, caetera tellus
habet. Nr. 990 spiritus astra petit, leti nil iura nocebunt. Nr. 3438, 6 sp(iritus)
astra petit, corpus in urna iacet. Nr. 1613, 2 anima migrauit ad astra. Nr. 391,5
ad astra vehebat. Nr. 1062b, 5 ad astra uolans. Nr. 3433, 6 uiuit in a(stris
Nr. 1700, 8 uirgo sacrata deo Manlia Daedalia / rettulit ad Xrm celsa per astra
gradum. Nr. 1024 haec te usque ad caelos et super astra tulit. Vgl. auch A. J. Fe-
stugière, L'idéal religieux des Grecs et l'Evangile, Paris 1932, S. 143-160. Hier
sind heidnische und christliche Texte neben einander gestellt.

4 F. Cumont, Recherches sur le symbolisme funéraire des Romains S. 224.

6



Auf einer Stele in Nîmes sind drei Diskus in Dreieckform um die Mondsichel

gruppiert (S. 226 Fig. 47) l. Näher liegt uns der Grabstein des

Alpinius Virilis in Aventicum mit seinen klassischen Lettern (CIL XIII
5130). Hier sind zwei Dreiecke ineinander gestellt. Im inneren glänzen
Halbmond und Stern 2.

Es gibt aber auch andere Stelen, in deren glatte, unprofilierte Giebelfläche

dieselbe geometrische Figur ohne Mond und Stern gezeichnet ist.
So in einem Grabstein aus Saintes 3, auf einem zweiten von Bourges 4.

Ersterer hat außerdem eine ähnliche Formel wie der unsere von Kaiser-

Augst : D(iis) M(anibus) et m(emoriae) Miniciae Albinae. Schließen wir
mit einem Cippus aus Chiusi (CIL XI 2555). Die Inschrift steht hier
zwischen Opferschale und Krug. An der Spitze umgeben die Initialen
D M ein Dreieck 5.

Nach diesen Parallelen scheint mir, müsse man die Dreiecke im Giebel

der Eustata-Inschrift von denselben religiös-eschatologischen Anschauungen

her interpretieren. Der Anker würde dann nicht bloß den Namen
der Eustata bildlich darstellen, sondern zugleich auch die Hoffnung auf
Unsterblichkeit in den himmlischen Lichtregionen versinnbilden. Als
letzte Rettung in Seenot ist er ja ein allgemein bekanntes Symbol der

Hoffnung. Seine Doppelbedeutung wäre analog zu jener der oben

erwähnten christlichen Inschriften des Euelpistos und des Elpizon, in
denen der Anker nicht nur den Namen andeutet, sondern auch die Hoffnung

auf Unsterblichkeit versinnbildet. Dreieck und Anker ständen also

im Dienst derselben Symbolik ; letzterer wäre unmittelbar durch den

Namen der Eustata veranlaßt worden.
Freilich vermissen wir auf der Stele von Kaiser-Augst Mond und

Sterne, die Cumont bei seiner Deutung den Weg zur Lösung wiesen.

Aus diesem Grunde soll eine letzte Hypothese mit allem Vorbehalt
erörtert werden. Man kann sich fragen, ob die drei aufwärts strebenden
Linien mit dem Dreieck wirklich einen Anker bilden. Er unterscheidet
sich von allen mir aus der Epigraphik bekannten Beispielen 6, zunächst
durch den eckigen, überdimensionalen Ankerring, dann auch durch das

1 Andere Beispiele ebd. S. 237 Fig. 57 u. 58.
2 Abbildung bei F. Stähelin, Die Schweiz in röm. Zeit3, Basel 1948, S. 564 Abb.171.
3 E. Espérandieu, Recueil général des bas-reliefs de la Gaule romaine 2 (P. 1908)

Xr. 1359 S. 280 f.
4 Ebd. Nr. 1481 S. 342.
5 Auch bei Diehl a. O. 3925. Die Inschrift aus dem Coemeterium Mustiolae. Opfer-

schale und Krug offenbaren den heidnischen Charakter.
c Siehe etwa die Reproduktionen in DACL 1, 1999-2031.



Fehlen der Ankerspitze, die selten mangelt. Außerdem stehen die drei
Linien in ausgeprägten Winkeln über einer Horizontalen. Sollten sie

nicht als Strahlen etwa eines Sternes, besser der Sonne gedeutet werden

Eine Durchmusterung der vier Bände Reliefs aus Gallien und
Germanien von Espérandieu hat wenig Vergleichsmaterial gebracht.
Immerhin weist eine Kinderstele von Bourges unter der Giebelspitze drei
nach oben auseinander gehende Linien oder Strahlen auf '. Einer
auch bei den Neuplatonikern verbreiteten Auffassung 2 zufolge zieht die

Sonne mittels ihrer Strahlen die Seelen an sich, die vom Körper befreit
sind. Die Strahlen sind Fahrzeug der Seelen bei ihrem Aufstieg 3.

Die Basis des Giebels, welche einen stilisierten dorischen Fries (Wechsel

von quadratischen Metopen und Triglyphen) nachahmt, wird durch
acht punktierte Quadrate gebildet. Erfüllt dieser Fries nur eine dekorative

Funktion oder zugleich auch eine hinweisende, sinnbildliche Die
Zahl acht scheint dem Steinmetzen wichtig zu sein. Deshalb zwängt er
rechts außen das achte, wegen Platzmangel zu schmal geratene Quadrat
hinein. Nach der oben erwähnten Astrologie der Chaldäer steigen die
Seelen vom Himmel zur Erde hernieder, wobei sie durch die Sphären
der sieben Planeten wandern. Auf demselben Wege steigen sie nach dem

Tode wieder hinauf, wobei sie sich sukzessiv der Leidenschaften und der
beim Niedersteigen angeeigneten, niederen Eigenschaften entledigen, um
schließlich im achten Himmel sich einer endlosen Seligkeit zu erfreuen 4.

Spielt etwa die Achtzahl der punktierten Quadrate an diese Eschatologie
an In diesem Falle würde ein und dieselbe Astraltheologie, deren

Verbreitung auch in der Schweiz bezeugt ist, den ganzen Schmuck des Giebels

inspirieren. Doch scheint diese letzte Erklärung mangels reichlicheren

Vergleichmaterials problematisch.
Am Ende dieser Untersuchung dürfte eines sicher sein : Die Eustata-

Inschrift muß aus dem Verzeichnis der christlichen Inschriften gestrichen
werden - zu meinem Bedauern.

1 E. Espérandieu a. O. 2 Nr. 1494 S. 347. Vielleicht kann man damit Nr. 1614

aus Vichy und 1359 aus Saintes vergleichen.
2 Schon Plotin ist der Vergleich der Seele mit dem Sonnenstrahl geläufig, Enneade

IV 8,4 vgl. IV 3,11.
» F. Cumont, Lux Perpetua, Paris 1949. S. 180 u. 380. Derselbe, Les religions

orientales dans le paganisme romain, S. 116 mit Beweismaterial.
4 F. Cumont, Les religions orientales etc. S. 117.



r im -v.

ï s v\ v

\ v
•i.

g\\\^N
.L^ljta-^ ^Ls* ^ w* -*^ S\ t *w.

un

tV£ Uv

Î;S1M£ Tfe

*
*~ *¦

i s r

Steli-; der Eustata von Kaiser-Augst

Aus Katalog Die Schweiz /ur Kömerzeit Hasel 1957, Abb. 58


	Die Stele der Eustata von Kaiser-Augst : die älteste christliche Inschrift der Schweiz?

