Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 57 (1963)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Lebendiges Mittelalter. Festgabe fiir Wolfgang Stammler. Hrsg. von der
Phil. Fakultdt der Universitdt Freiburg Schweiz. — Freiburg Schweiz, Uni-
versitidtsverlag 1958. xvi-316 S.

Die philosophische Fakultat der Universitit Freiburg i. Ue. hat es mit
Recht als ihre Pflicht erachtet, zum 70. Geburtstag des bekannten Germa-
nisten Wolfgang Stammler, der seit 1951 an ihr lehrte, eine Festschrift her-
auszugeben. Darum haben auch Rektor und Dekan sie mit ehrenden Vor-
reden eingeleitet.

Bei Festschriften besteht die nicht geringe Gefahr, daB3 sie zu Ablage-
stitten von Arbeiten werden, die von ihren Verfassern sonst nirgends unter-
gebracht werden koénnen. Man schreibt, eben um geschrieben zu haben.
Diese Gefahr ist in der vorliegenden Festgabe gliicklich vermieden worden.
Der Inhalt entspricht den vielfaltigen Arbeitsgebieten, denen Stammler sich
gewidmet hat, und die von Philologie im engern Sinne, iiber Volkskunde,
Kunst, Mystik bis zur Theologie reichen. Eigentlich nur eine Arbeit tanzt
irgendwie aus der Reihe : H. Foerster, Die Liber-Diurnus-Fragmenle in der
Kanones-Sammlung des Kardinals Deusdedit (S. 44-55), der sicher als wohl-
gemeinter Beitrag eines Kollegen verstanden werden darf, aber doch zu sehr
in das frithe Mittelalter zuriickgreift, um hier ganz am richtigen Platz zu
stehen.

Gleich am Anfang steht eine grundgelehrte Arbeit, die durch eine sorg-
faltige und kommentierte Edition bereicherte Studie: A. Castellani, Le
glossaive provengal-italien de la Laurentienne (S.1-45), das nun nicht mehr
wie bisher dem Pietro Berzoli von Gubbio zugeschrieben werden darf, son-
dern mit Wahrscheinlichkeit aus Marginalien zu einer Liedersammlung (chan-
sonnier) hervorgegangen ist. — Die religiose Volkskunde kommt im Beitrag
von Mavria-Lioba Lechner, Die Karfreitagsoblation (S. 56-78) zu ihrem Recht ;
sie behandelt den Brauch, bei der Kreuzverehrung und beim Besuch des
« Heiligen Grabes » Gaben darzubringen. — G. G. Meersseman OP, der sich
in zahlreichen und gewichtigen Veroffentlichungen mit der Mariendichtung
beschaftigt hat, steuert einen Beitrag bei, der mit der niederdeutschen
Mystik, einem von Stammler besonders bevorzugten Arbeitsgebiet, in Ver-
bindung steht : Von den Freuden Mariens (S. 79-100). Auch hier folgt dan-
kenswerter Weise einer kurzen Einleitung die Edition eines lateinischen und
niederdeutschen Textes, die eine Ergdnzung zu den im Hymnos Akathistos
IT. 195 ff. (vgl. dort auch S. 43) gebotenen Stiicken bedeuten. — Der Rechts-
geschichtler E. F. J. Miiller-Biichi steuert aus seinem Arbeitsgebiet eine be-

221



deutende Studie iliber Die Credentia in der Handveste von Freiburg 1. Ue.
(S.101-129) bei. — Sehr wertvoll ist die Untersuchung von A. A. Schmid,
Die Schreinmadonna von Cheyres (S. 130-162). Sie gilt nicht nur dem im Titel
erwihnten bedeutsamen Kunstwerk, sondern greift weit aus und sammelt
das bekannte Material ahnlicher Darstellungen. Hervorzuheben sind die bei-
gefiigten ausgezeichneten Abbildungen. — K. Schneider berichtet iiber Das
Eisenacher Zehnjungfrauenspiel (S. 163-203) und fiigt in dankenswerter Weise
gleich eine Textausgabe der doppelten Uberlieferung bei. — Am SchluB des
Bandes bietet F. Allemann (S. 312-316) ein Verzeichnis der von W. Stammler
in den Jahren 1952 bis 1958 verfaBten oder geleiteten Verdffentlichungen ;
esist als Fortsetzung der Stammler-Bibliographie in der Festschrift von 1952
zu denken.

Das eigentliche Prachtstiick in der Festschrift habe ich mir mit Absicht
auf den Schluf aufgespart. Ich meine die groBe und gelehrte Arbeit von
P. Wyser OP, Der Seelengrund in Taulers Predigten (S. 203-311). Sie ist nicht
nur dem Umfang nach der groBte, sondern auch sachlich und fachlich der
originellste gelehrte Beitrag zur Festschrift ; sie geht weit iiber den Rahmen
dessen hinaus, was man in dhnlichen Veroffentlichungen zu finden pflegt. —
Wer sich in der Deutschen Mystik auch nur einigermaBen auskennt, weiB,
welche bedeutende Rolle dort Ausdriicke wie « Seelengrund, Seelenfiinklein,
Seelenspitze, Gemiit » usw. spielen ; er weill aber auch, welche verstandnis-
lose Interpretationen diese Begriffe gelegentlich bei Autoren gefunden haben,
denen Theologie und Scholastik kaum geldufig waren. Hier nun greift Wyser
ein und unternimmt den wohlgelungenen Versuch, genau zu bestimmen, was
Tauler unter Seelengrund versteht. Er gelangt zu dem eindeutigen Ergebnis,
daB « Taulers Seelengrund eben nicht einfach die Seelensubstanz, verstanden
als bloBes Subjekt der Gnade, ist ..., sondern dariiber hinaus jener vorborgene
Ort der Seele sein muB, jenes abditum mentis Augustins, in das sich Gottes
Abgriindigkeit selber hineinsenkt, um es ... zu ‘liberformen’ » (S. 248). Oder :
« Taulers Seelengrund ist eben gar nichts anderes als das reine Wesen der
Seele, also die reine bloBe Geistsubstanz » (S. 249). Doch begniigt sich Wyser
nicht blo8 mit diesem Ergebnis seiner Forschung, sondern geht der Ent-
wicklung des Begriffes Seelengrund bis in die Vergangenheit nach und ver-
gleicht die taulerische Auffassung mit der Terminologie anderer deutscher
Mystiker, vor allem Meister Eckharts, um dann mit einem wichtigen Kapitel
iiber das Ebenbild Gottes im Menschen zu schlieBen. Es ist wohl nicht nétig
zu sagen, daB die Arbeit Wysers, in der ein umfassendes Quellenmaterial
verarbeitet ist, die Frage nach der Bedeutung des Seelengrundes bei Tauler
zu einem endgiiltigen AbschluB gebracht hat, so daB man immer auf sie
zuriickgreifen muB. Ich denke, daB W. Stammler, dem dhnliche Fragestel-
lungen besonders liegen, diese groBe Abhandlung in der ihm gewidmeten
Festschrift mit Genugtuung und Freude entdeckt haben wird. — Und doch
ist der gelehrten Leistung Wysers — risum teneatis — ein erstes Ungliick zu-
gestoBen. Ausgerechnet in der neuesten Tauler-Bibliographie (Johannes
Tauler. Essen 1961. S. 472) hat der Druckfehlerteufel oder gewohnlicher
Schlendrian aus dem Namen Wyser ein Wiper gemacht ! Da es aller Wahr-
scheinlichkeit nach immer « Wissenschaftler » geben wird, die Biicher und

222



Artikel zitieren, ohne sie je unter den Augen gehabt zu haben, wire es gar
nicht verwunderlich, wenn diese Verbalhornung eines ehrsamen Namens
gelegentlich in der « Literatur » herumgeistern wiirde. Ahnliches ist ja auch
schon vorgekommen ! Dr. DoM. PLaNzER O. P.

Studien zum St. Galler Klosterplan, hrsg. von Johannes Duft, Stiftsbiblio-
thekar. Mitteilungen zur Vaterldndischen Geschichte, hrsg. vom Historischen
Verein des Kantons St. Gallen XLII, Fehr’sche Buchhandlung St. Gallen,
1962, 282 Text- und 20 Bildseiten, Fr./DM 25.-.

Die Arbeit bildet die Zusammenfassung der z. T. erweiterten Vortrige der
sogenannten Klosterplantagung in St. Gallen vom 12.-16. Juni 1957, woriiber
im 1. Teil der Abhandlung Erwin Péschel, Johannes Duft und Hans Rein-
hardt allgemein berichten, wiahrend der zweite Teil Einzeluntersuchungen
von Bernhard Bischoff, Walter Horn und Heinrich Edelmann u. a. vorbe-
halten ist.

Initiant der Tagung war der am 27. Juli 1959 verstorbene Prof. Dr. Hans
Bessler, dem Emil Luginbiihl im Vorwort einen warm empfundenen Nachruf
widmet. Bessler ist es auch zu verdanken, daB der Historische Verein des
Kantons St. Gallen den Klosterplan in Faksimile herausgab, damit beim
Verlust des Originals eine entsprechende Kopie vorhanden wire und die For-
schung weiter angeregt wiirde. Gerade dies gelang durch die Tagung.

Insbesondere konnte Bischoff (Miinchen) auf Grund paldographischer Er-
kenntnisse nachweisen, dafl der Plan in Reichenau entstanden ist und die
Schriftziige von zwei Schreibern zeigt. Wegen des in der Widmung gebrauch-
ten Wortes « Exemplata » mu3 mit Sicherheit angenommen werden, da im
St. Galler Plan kein Original, sondern eine Nachzeichnung oder Kopie vor-
liegt. Zum gleichen Resultat kam auch Horn (Berkeley, Kalifornien) von der
Untersuchung des Planes aus. Dieser wurde vom Original gepaust, er weist
namlich keine Vorritzungen und Zirkelstriche auf. In einer ausgedehnten,
tiefgriindigen Arbeit stellt P. Iso Miiller (Disentis) hinsichtlich der Altar-
Tituli Ahnlichkeiten mit der in der Karolingerzeit bedeutenden Kirche von
St. Riquier in Centula fest. In beiden Gotteshdusern verehrte man hauptsiach-
lich stadtromische Heilige.

Einen geradezu spannend geschriebenen Beitrag bietet Sérrensen (Berlin-
Dahlem) iiber « Die Gérten und Pflanzen des Klosterplanes ». Fiir seine Er-
klirungen weiB der Verfasser Etymologie, das Capitulare de villis und die
zeitgenossische Symbolik treffend beizuziehen. P. Wolfgang Hafner (Engel-
berg) mochte der Forschung durch seinen Aufsatz « Der St. Galler Klosterplan
im Lichte von Hildemars Regelkommentar » neue Wege weisen, inwieweit
nidmlich im St. Galler Plan Gedanken von Benedikt von Aniane verwirklicht
sind. Dank der Tagung, an der u. a. auch Theodor Mayer (Konstanz) und
Otto Doppelfeld (Koéln) sich mit Vortrigen beteiligten, auch dank der vor-
liegenden Arbeit wurde manches Unbekannte zu Tage geférdert, aber es gilt
auch, was Hans Reinhardt (Basel) vermerkt : « Die Diskussion von 1957 hat
gezeigt, wie viele Probleme trotz eifrigem Bemiihen offen bleiben — und daB
es keine Schande ist zu gestehen, daB man nichts Endgiiltiges weiB. Der

223



St. Galler Klosterplan fihrt fort, Réatsel aufzugeben, aber noch je und je ist
es verlockend gewesen, Ritsel zu lésen. » Trotz dieses Urteils wird aber der
Liturgie-Kunst-Kloster- und Heimatgeschichtler wie auch der Palidograph
und Botaniker in den deutsch und englisch geschriebenen Aufsitzen wert-
volle Anregung und Bereicherung erfahren. GEBHARD SpaHrR OSB

Johannes Quidort von Paris OP. (1306), De confessionibus audiendis
(Quaestio disputata Parisius de potestate papae) von Dr. Ludwig Hédl,
Heft 6 der Mitteilungen des Grabmann-Instituts der Universitdt Miinchen. —
Max Hueber Verlag, Miinchen 1962, 50 S., DM 6.80.

Wir haben uns daran gewohnt, das 13. Jahrhundert allzu sehr unter dem
Gesichtspunkt der grofen Auseinandersetzungen traditioneller Philosophie
und Theologie mit der durch die Einfithrung des Aristoteles gegebenen neuen
philosophisch-theologischen Richtung zu betrachten und die wissenschaft-
liche Leistung der Mendikantenorden speziell unter dieser Hinsicht zu wiir-
digen. Die Quaestio disputata des Johannes Quidort « De confessionibus
audiendis » fithrt in ein Gebiet der theologischen Auseinandersetzung, das
vom EinfluB des Stagiriten vollig frei, dennoch die Gemiiter im Welt- und
Ordensklerus aufs heftigste bewegte. Es ging dabei vorab um das Verhdltnis
zwischen der traditionellen Seelsorge des Weltklerus und der neuen Seel-
sorge der Mendikanten. In der theologischen Auseinandersetzung tritt aber
sogleich die Frage nach dem Verhiltnis von Seelsorge und Hirtengewalt in
der Kirche in den Brennpunkt der Diskussion. Zugleich aber werden
zentrale Fragen der Sakramententheologie und der Ekklesiologie aufge-
griffen. Hodl bietet in einem einleitenden AufriB einen knappen Uberblick
der papstlichen Verlautbarungen zum Verhiltnis von Welt- und Ordens-
klerus und ihren beiderseitigen Rechten beziiglich der Pfarreiseelsorge. Ein
zweiter Abschnitt ist der Stellungnahme des Magisters Thomas de Bailly
aus dem Weltklerus und ein dritter jener des Johannes Quidort von Paris O.P.
gewidmet, wihrend sich der vierte Abschnitt um das Verstandnis der Hirten-
gewalt als Jurisdiktionsgewalt bemiiht.

Der zweite Teil der Arbeit stellt die Quaestio des Johannes Quidort in den
textgeschichtlichen Zusammenhang. SchlieBlich folgt der Text der Quaestio
nach der Leipziger Handschrift, welche vom Herausgeber begriindeterweise
als geeignetste Grundlage einer Edition gewertet wird. In einem ausgezeich-
neten kritischen Apparat werden aber alle Varianten der iibrigen Hand-
schriften angefiihrt.

Trotz des bescheidenen Umfanges bietet die Arbeit eine reiche Fiille von
Erkenntnissen und Hinweisen fiir den Kirchenhistoriker, den Kanonisten
und Dogmengeschichtler wie fiir den Vertreter der systematischen Theologie.
Sie ist zugleich ein Beispiel dafiir, wie eine strengwissenschaftliche, theologie-
geschichtliche Arbeit auch von brennender Aktualitit sein kann. Gerade im
Hinblick auf die Fragen nach der pipstlichen Zentralgewalt und der bischof-
lichen Amtsgewalt, wie sie durch das 2. Vaticanum aufgegeben sind, diirfen
die Quaestio des Joh. Quidort und die lichtvollen Ausfiihrungen des Heraus-
gebers nur wiarmstens empfohlen werden. L. BORTER

224



M. H. Vicaire. L’imitation des Apétres. Moines, chanoines, Mendiants
IV-XIII siécles. Paris. Ed. du Cerf 1962 ; 90 p.

Le petit essai qu’on nous présente met en lumiére un point aussi curieux
qu’'important de I'histoire religieuse et de la vie spirituelle. L’'auteur y sou-
ligne l’attrait fascinant exercé dans 1'Eglise sur ceux qui essaient de tendre
a la perfection chrétienne, par l'exemple des Apoétres et de 1'Eglise apos-
tolique en général, ce qu'on appelait la wita, ou conversatio apostolica. Le
principe proclamé, ou sous-entendu comme allant de soi, est que les Apbtres
qui ont vécu dans l'intimité du Christ n'ont pu en étre que les imitateurs
parfaits, et la présomption favorable est étendue a 1'Eglise apostolique en
général, a I'Eglise de Jérusalem surtout. L.a conséquence logique ressort
d’elle-méme : c’est chez les ApoOtres et chez les premiers chrétiens qu'’il faut
chercher le modéle d'une vie chrétienne parfaite. Le théme s’est révélé
bien qu’idéalisé, d'une extréme fécondité. L.'imitation de Jésus par celle des
Apodtres, en somme.

La suite de 'ouvrage examine les divers essais tentés de cette imitation
des Apodtres a travers les treize premiers siccles de 1'lEglise. Trois mouvements
de perfection concrétisent cette recherche d’'un idéal de vie chrétienne:
le monachisme primitif, égyptien notamment, puis le mouvement canonial
ou des clercs réguliers auquel Chrodegang de Metz a donné sa structure
au IXe siécle et, au XIe siécle, Urbain II sa caution fondée curieusement
sur une erreur de fait — ce pape établit sans hésitation un lien direct entre
le mouvement canonial et les Apodtres; enfin, les Mendiants, avec saint
Dominique au départ, au XIIIe siecle.

Dans ces essais toujours repris d’'imitation des Apodtres, on retrouve, a
des degrés divers, les mémes éléments fondamentaux : vie communautaire,
priere et travail manuel, pauvreté, pénitence voire renoncement total,
travail manuel aussi. Avec les chanoines 1’aspect travail apostolique et
missionnaire prend du relief; I’élément est repris par les Mendiants qui y
ajoutent I'itinérance. Tout cela est fort bien décrit par ’auteur et illustré par
un ensemble de témoignages et de textes suggestifs et parfaitement convain-
cants. Ce petit livre fait souhaiter une grande étude portant sur I'histoire
de I'Eglise des origines a nos jours sur les essais innombrables et toujours
renouvelés de cette recherche d’un idéal de vie chrétienne plus ou moins
calquée sur celle de I'Eglise apostolique, école de perfection. A. CHEVRE

Germania Sacra, Historisch-statistische Beschreibung der Kirche des alten
Reiches, hrsg. vom Max-Planck-Institut fiir Geschichte, N. F. 1: Die Bistiimer
der Kirchenprovinz Mainz, Das Bistum Wiirzburg, Teil 1: Die Bischofsreihe
bis 1254, im Auftrage des Max-Planck-Instituts fiir Geschichte bearbei-
tet von Alfred Wendehorst. Walter de Gruyter und Co, Berlin 1962, xiii,
254 Seiten, br. DM 42.—.

Nach den z. T. abgewandelten Prinzipien von Paul Fridolin Kehr, Albert
Brackmann, Gottfried Wentz und den nunmehrigen Grundsatzen in der Be-
arbeitung der Germania Sacra von H. Heimpel und J. Prinz hat Alfred
Wendehorst die drei Binde umfassende Geschichte des Bistums Wiirzburg
in Angriff genommen.

15 225



Der vorliegende erste Band konnte sich nicht auf zahlreich veréffentlichtes
Material stiitzen, besonders fehlten die Bischofsregesten, und was z. T. schon
bearbeitet war (1933-1939) wurde ein Opfer des Krieges oder seiner Folgen.
Das Werk behandelt die Griindung des Bistums und hernach Leben und
Arbeit der einzelnen Bischéfe. Klar sind die Abschnitte gegliedert und der
Text zeichnet sich durch auf das Wesentliche gehende Knappheit aus. Ge-
wohnlich werden nach dem Namen und der Regierungszeit des betreffenden
Bischofs Quellen oder Literaturangaben angefiigt und iiber Etymologie des
Namens, Abstammung, Vorgeschichte, Ernennung, Weihe, Dienst am Reich
und der Reichskirche, kirchliche Griindungen und Tatigkeit, Erwerbungen,
Tod, Grab, Verehrung und Siegel berichtet. Manchmal werden Beurteilungen
von freundlicher wie gegnerischer Seite und literarische Werke eines Bi-
schofs durch Titelangaben beigegeben. Das Buch bildet auch einen Beitrag
zur Geschichte der Babenberger, Ungarneinfille und Kreuzziige, des Investi-
turstreites, der Machtkampfe im Reich, des Verhiltnisses zwischen Bischof
und Kloster im Mittelalter und nicht zuletzt auch der Patrozinienforschung.

Als besonders anerkennenswert an der Darstellung des Verfassers muf
seine kritische Stellungnahme zur bisher vorhandenen schriftlichen Uber-
lieferung hervorgehoben werden. Vor allem wird das 1690 in St. Gallen ge-
druckte Werk des im 15. Jahrhundert lebenden Abtes Trithemius von Span-
heim « Annales Hirsaugienses » einer scharfen Korrektur unterzogen. Wende-
horst weist z. B. 6fters darauf hin, daB3 der Prilat in seinen chronologischen
Angaben nicht ganz zuverldssig war. Auch die casus sancti Galli und andere
Quellen aus St. Gallen und Einsiedeln vermag der Verfasser auf Grund ver-
schiedener zeitgendssischer Berichte in ihren Angaben zu erginzen oder rich-
tig zu stellen. Die Beziehungen Wiirzburgs zur Schweiz lassen sich z. T.
sicherlich auch im Patrozinium nachweisen, weil z. B. der Dom der franki-
schen Mainstadt auch Kolumban und Gallus geweiht ist.

Hoffentlich gelingt es dem Verfasser, die folgenden beiden Bidnde seiner
Arbeit in Kiirze herauszubringen. GEBHARD SpAHR OSB

Spanische Forschungen der Gorresgesellschaft, 1. Reihe, Gesammelte Auf-
satze zur Kulturgeschichte Spaniens, 20. Band, in Verbindung mit Edmund
Schramm, Georg Schreiber und José Vives herausgegeben von Johannes
Vincke. Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Miinster/Westfalen, 1962,
312 S., kart. DM 26.—, geb. DM 26.50.

Das Werk bildet den zweiten Teil der Abhandlungen, die dem jiingst ver-
storbenen Altmeister spanischer Forschung, Georg Schreiber, zu seinem
80. Geburtstag am 5. Januar 1962, gewidmet wurden. Die Aufsiatze sind teils
deutsch, teils spanisch geschrieben.

Von allgemein geschichtlichem Interesse sind die ersten vier Beitrage, die
iiber ein Drittel des Gesamttextes einnehmen. Sie berichten iiber Volkstum
und Kirche in Neumexiko, Deutsche in Andalusien, Probleme und Schwie-
rigkeiten eines kolonisatorischen Versuchs, Die Einwohnerschaft der Stadt
Cadiz um 1535 und ihre meist aus Genuesen bestehende Fremdenkolonie und
schlieBlich iiber die Eingliederung deutscher Drucker in das gesellschaftliche

226



und wirtschaftliche Leben Kataloniens und Valencias im 15. und 16. Jahr-
hundert. Diese Abhandlungen sind gegenwartsnahe, weil sie das momentan
aktuelle Minderheitsproblem beriihren.

Der iiberaus lebendig geschriebene Aufsatz von Linus Bopp « Die Volks-
tiimlichkeit und Verkiindigungskraft der altspanischen Liturgie » spricht
den Liturgiegeschichtler, Katecheten und Volkskundler an.

Auf 75 Seiten legt Anton Dérrer seine Forschungen iiber « Die Kiimmernis
als brautliches Seitenstiick zu Oswald, dem englischen Koénig der altdeutschen
Spielmannsdichtung, im europdischen Dreieck : Niederlande, Alpen und
Iberien » dar. Diese Abhandlung 148t zunichst wohl den Germanisten auf-
horchen, aber auch der Historiker und Hagiograph empfingt hievon wert-
volle Anregung, weil der Oswaldskult hauptsichlich durch die Welfen und
durch die von ihnen gestifteten Kloster gefordert wurde, da Judith, die Ge-
mahlin Welfs IV,, die in erster Ehe mit einem Grafen von Northumberland
verheiratet war, der Heimat Oswalds, dessen Reliquien nach Schwaben ge-
bracht hat. Durch die Welfen diirfte die Verehrung Oswalds auch nach
Siidtirol gekommen sein, wihrend die Weingartner Oswaldsreliquien erst in
der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts liber Ziirich nach Zug gebracht wor-
den sind.

Als gleich wertvoll fiir die Hagiographie und Schweizergeschichte haben
die beiden Abhandlungen von Iso Miiller OSB und Rudolf Henggeler OSB
zu gelten, die iiber « Hispania und Raetoromania » und « S. Jakobus Major
und die Innerschweiz » berichten und allenthalben monastische, liturgische,
kultische und kunstgeschichtliche wie wallfahrtsgeschichtliche und litera-
rische Beziehungen aufdecken.

Lie Verbindung zwischen Breisgau und Tirol zu Spanien zeigt sich auch
in den Aufsidtzen von Kurrus « Zum Kult der Jesuiten-Heiligen im Breisgau »
N. Gral3 « Tiroler in Spanien » H. Hochenegg» St. Isidor in Tirol» und
Fr. GraBB « Partisaner begleiten das Sanctissimum, Einwirkungen Spaniens
auf die 6sterreichische und siiddeutsche Sakralkultur ». Die Partisaner, d. h.
Bewaffnete, hatten die Aufgabe, hauptsiachlich bei der Fronleichnamsprozes-
sion und anderen Umgingen, die ihre prunkvollen Ausgestaltungen nicht
zuletzt von Spanien erhalten haben, gegen Angriffe Ungldaubiger zu schiitzen.

Die Vielseitigkeit der Beitrage und Probleme machen das Buch interessant
und lesenswert. Es bietet eine wertvolle Bereicherung europaischer Ge-
schichtsschreibung. GEBHARD SpAHR OSB

Verena Labhart: Zur Rechtssymbolik des Bischofsrings. Rechtshistorische
Arbeiten, herausgegeben von Karl Siegfried Bader, Bd. 2, Bohlau Verlag
Koln/Graz 1963. vi-116 S.

Die Arbeit geht der Rechtssymbolik des Ringes nach, der nach rémischem
Ritus dem Bischof bei der Weihe an den Finger gesteckt wird. Das zwingt
die Verfasserin, sich einleitend mit dem Symbolbegriff auseinanderzusetzen,
wobei sie Claudius von Schwerin folgt, der die Versinnbildung eines rechtlich
bedeutungsvollen Gedankeninhalts als Zweck des Symbols ansieht. Die Ge-
schichte des rechtssymbolischen Bischofsrings beginnt jedoch in vor- und
aullerrechtlichen Bezirken. Als erster Ring, den der Bischof trug, erscheint

227



der Siegelring, der sich jedoch von dem des Laien nicht unterschied. Dann
wurde der Bischofsring Wiirdezeichen. Um Herkunft und Wesen des Bischofs-
ringes zu erfassen, der erstmals durch den 28. Kanon des 4. Konzils von
Toledo (633) bezeugt ist, geht die Verfasserin der Geschichte des Ehrenringes
im orientalischen, romisch-griechischen und germanisch-keltischen Bereich
nach und untersucht einzelne Ehrenringe. In der « frinkischen » Liturgie be-
gegnet, im 10. Jh. erstmals liturgisch fixiert, der Bischofsring als Ehering
(nicht etwa Verlobungsring), Sinnbild der geistigen Ehe des Bischofs mit der
Kirche, wobei er iiber die Rechtsbeziehungen zwischen Bischof und Kirche
noch nichts aussagt, nur einiges iiber das Recht der natiirlichen Ehe. Wihrend
einiger Jahrzehnte des 11. und 12. Jahrhunderts wird im deutschen Reich, in
Frankreich und England der Bischofsring vom Koénig und vom Konsekrator
verliehen, im geistlichen Bereich als Wiirdezeichen und Symbol, im weltlichen
aber wird er Rechtssymbol. Die Investitur der Bischofe erscheint als recht-
licher Hintergrund.

Die Verfasserin untersucht den Begriff der landrechtlichen und lehnsrecht-
lichen Investitur, die Rechtsnatur der Investitur der Bischofe durch den
Konig und schlieBlich den Bischofsring als Investitursymbol. Um den Rechts-
gehalt des Bischofsrings herauszuschilen, geht sie Ring und Stab vor und im
Investiturstreit und den verschiedenen Deutungen von geistlicher und welt-
licher Seite nach. Nur der Bischofsring als Zeichen der weltlichen Investitur
ist Rechtssymbol geworden, wihrend er im kirchlichen Bereich nichtimstande
war, « sich den Rechtsgehalt der Akte, die sich seiner bedienten, zu eigen zu
machen ».

Symbolforschung, Rechts- und Literaturgeschichte erwachsen aus dieser
Arbeit, die ein interessantes Quellenmaterial verarbeitet und aufschluBreiche
Ergebnisse bietet. Sie zeigt aber auch, daB der Weg zum Rechtssymbol und
seine wissenschaftliche Uberpriifung bedeutend weiter geht als zum bloBen
Symbol. Louis CARLEN

Rechtsquellen des Kantons Bern 1. Teil : Stadtrechte, VI. Bd., 1. u. 2.
Halfte : Das Stadtrecht von Bern VI : Staat und Kirche. Bearbeitet u. hrsg.
von Hermann Rennefahrt. Aarau, Verlag H. R. Sauerldnder u. Co, 1960-61.
XLVIII, vii-1084 S. br. Fr. 55.— u. 40.—.

Mit dieser Edition erhielt der Kanton Bern unter allen eidgendssischen
Stianden wohl die umfassendste Quellensammlung iliber das Thema der Be-
ziehungen von Staat und Kirche. Sie reicht von der ersten Hilfte des 13. bis
iiber die Mitte des 18. Jahrhunderts hinaus. Angesichts des ungewohnlichen
Reichtums der nicht bloB zusammengetragenen, sondern der iiberwiegend aus
archivalischen Bestinden neu erschlossenen und kritisch bearbeiteten Stoffe
fiihlt man sich gedringt, zu allererst dem um die Rechtsgeschichte hochver-
dienten und betagten Gelehrten hohe Anerkennung und aufrichtigsten Dank
zu bezeugen.

Die Texte sind nicht in zeitlicher Folge, sondern nach Sachgruppen geord-
net. Allerdings bedeutet die Reformation in der Entwicklung des Verhilt-
nisses beider Gewalten einen zu tiefen Einschnitt, als daB nicht sogleich ein
entscheidender Wandel im gesamten Charakter der Mandate des Staates

228



und sonstiger Aktenstiicke zu erkennen ware. Sechzehn Gruppen, jene iiber
die Vorboten der Reformation eingerechnet, gehéren der vorreformatori-
schen, fiinfzehn der reformatorischen und nachfolgenden Zeit an. Dem Umfang
nach ist jedoch das Verhiltnis wesentlich anders ; denn die vorreformatori-
sche Zeit umfaBt nur etwa einen Drittel der ganzen Sammlung. Das ist
leicht erklarlich ; es handelt sich fiir die mittelalterliche Zeitz. T. um be-
kannte Quellen. Die Uberschneidung mit anderen Quellensammlungen war
nicht zu vermeiden. Fiir die dltere Zeit bieten die Fontes rerum Bernensium,
sodann die von Rennefahrt herausgegebenen Rechtsquellen fritherer Binde
nicht wenige Stiicke. Ahnliches gilt fiir die Zeit der Reformation von der
Aktensammlung zur Geschichte der Berner Reformation, von den Eidge-
nossischen Abschieden ganz abgesehen. Das hei3t nicht, dal3 R. die Texte
einfach unbesehen iibernommen hidtte. In vielen Fillen bietet R. ein Titel-
regest (vgl. etwa 38 f.), fiigt aber, wo immer es gegeben war, erliuternde
Texte hinzu, die unbeachtet blieben. Man kénnte hierfiir zahlreiche Beispiele
anfithren. Wir wihlen etwa das bekannte 1. bernische Predigtmandat vom
15. Juni 1523, das mit Recht in der Gruppe: Vorboten der Reformation
zuerst angefiihrt wird. Da folgen in leicht verkiirzter Form 5 Urteile von
SchultheiB und Rat betreffend Streitfille wegen schriftgemaBen Predigens,
welche die im Grunde genommen zwiespdltige Haltung der Obrigkeit gut
beleuchten (321-23).

Aus den Quellen zur mittelalterlichen Zeit sei manches nur stichwortartig
angedeutet : Mandate betreffend Kleidung, Zutrinken und Schworen, Akten-
stiicke iiber die Pfarreiverhiltnisse der Stadt, Ablasse und Privilegien der
Papste, unter denen wir den sogen. Butterbrief, die Dispens fiir Genul3 von
Milchspeisen, von Papst Felix V. vom 6. April 1449 besonders hervorheben
mochten (bisher ungedruckt, S. 132 f.). Er wird durch eine Reihe spaterer
Akten gut erganzt. Besonders erfreulich ist es, da3 R. zahlreiche bedeutende
Quellen zur Geschichte des Chorherrenstifts St. Vinzenz, die leider noch un-
geschrieben ist, fiir die Forschung erstmals erschlie3t. Er vereinigt hier simt-
liche papstliche Bullen der Papste Innozenz VIII. und Julius II., ferner jene
Aktenstiicke, die sich auf die Inkorporation der Gotteshiuser und Stifte zur
Dotierung des Kapitels beziehen, aber auch die bekannte Stiftsordnung (184%).
R. unterzog sich auch der Miihe, die Manualia (Protokolle) des Stifts auf
entsprechende Eintrdage zu durchgehen. Diese Ausziige, die R. mit dem Ti-
tel : Innere Verwaltung kennzeichnet, bringen viele bemerkenswerte Nach-
richten zur Geschichte namhafter Personlichkeiten, etwa Heinrich Wolflins,
der einmal den Auftrag zur Abfassung eines Direktoriums fiir das Bistum
Lausanne erhielt (305) oder Ludwig Liublis. Nicht unwichtig sind die Ein-
trage liber Thomas Wyttenbach, Nikolaus v. Wattenwyl und Berchtold
Haller. Neben wertvollen Aufzeichnungen iiber die Pflege des Chorgesanges,
die Stellung des Kantors und iiber die Choralisten (s. u.a. 317), auch den
Inhaber der Pradikatur Konrad Griiter (307) finden wir Ratschlige iiber die
Entsendung eines Feldpredigers fiir die Mailinder Kriegsziige (302. 305).

Der Einflull des welschen Wesens im kirchlichen Bereich der Stadt diirfte
manchen Beniitzer iiberraschen. Der welsche Priester, der die Liebfrauen-
bruderschaft versieht, wird als Helfer fiir die Welschen angenommen, gemaf3

229



einem BeschluB vom 18. Dez. 1504 (293). Dreizehn Jahre spiter bestellt das
Kapitel fiir die Welschen einen eigenen Beichtvater (310). Der Kantor be-
treute zu Beginn des 16. Jh. den Unterricht im Chorgesang nicht mehr, denn
es heilt am 26. Aug. 1525 : « sol dominus cantor um ein andren senger be-
sihen, er sy dann Tiitsch oder Wilsch » (320). Natiirlich fehlt es nicht an
Mahnungen zu ehrbarem Lebenswandel, aber sie werden eindriicklicher und
energischer erst nach dem Amtsantritt des neuen Propstes v. Wattenwyl
vorgetragen (315 f.). Das diirfte beweisen, dafl seine Wahl wohl vom Streben
des stadtischen Rates nach einer Sittenreform der Geistlichkeit her begriffen
werden mubB.

Einige Beschliisse des Stiftskapitels gehorten sachlich ohne Zweifel zu 16 :
Vorboten der Reformation. GemaB einem Entscheid vom 27. Jan. 1524
(319) sollte der Geistliche Hans Schwyzer beschickt werden. Man soll « im
fiirhalten, daB er sich in der beicht halte glichformig dem wort gottes, so
durch her Berchtolden gepredigot wirdt ». Er wird auch ermahnt, mehr zu
studieren als bisher und nicht aus dem Chorgebet wegzulaufen. Da werden
offenkundige Einfliisse reformatorischen Charakters sichtbar.

Der Ertrag der Forschungen Rs. ist fiir die spitere Zeit keineswegs geringer,
noch biit seine Quellensammlung an Wert irgendetwas ein. Es kann nicht
alles erlautert werden. Wesentlich ist, daB jetzt die weltliche Obrigkeit ganz
anders auftritt, wenngleich das stadtische Kirchenregiment bereits vor der
Reformation wie kaum anderswo in der Eidgenossenschaft so eindrucksvoll
entwickelt war. Der groBe Wandel wird bald sichtbar. Fiir die Reformations-
zeit selbst war wenig Neues beizubringen. Wir erwdhnen blo3 die Antworten
auf die Beschwerden der bernischen Amter, von denen die ungedruckten
Teile wiedergegeben werden (328 ff.) oder etwa die Akten und Satzungen be-
treffend das Ehegericht (389 ff.). Einen auffallend groBen Raum nehmen die
Taufermandate ein (418-92). In einem Mandat vom 4. April 1533 werden
nicht nur die Taufer fiir jedes Versaumnis der Predigt mit Gefdngnis von
einem Tag und einer Nacht bedroht, sondern iiberhaupt alle, die weder zum
Tisch des Herrn noch zur Predigt gehen. Gemeint sind damit, wie die Uber-
schrift zeigt, auch die Papstler (420). Wie ganz anders lauten die Strafen
spater ! Auf wievieles konnte hingewiesen werden, das uns liber die Ordnung
des Gottesdienstes, besonders iiber die Abendmahlslehre und Abendmahls-
briuche, iiber die religiose Erziechung u. a. m. unterrichtet ! Eigens hervor-
heben mochten wir die Proklamation des auBerordentlichen Bettages vom
31. Jan. 1794.

Die Obrigkeit sah sich immer wieder veranlat, das Eindringen fremder
Glaubenslehren, auch katholischer Einfliisse, abzuwehren. Offenbar wander-
ten nicht wenige nach dem katholischen Elsa aus und brachten bei ihrer
Riickkehr katholische Briauche mit (545). Da die katholischen Orte bei Uber-
tritt zum neuen Glauben wohl den Wegzug gestatteten (jus emigrandi),
doch das Vermégen nicht auslieferten, brachte Bern 1659 dasselbe Prinzip
zur Geltung gegeniiber Konvertiten zum katholischen Bekenntnis. Bern ver-
bot auch die Wahl katholischer Taufpaten oder die Heirat mit Katholiken,
eine Gefahr, die sich aus nachbarlichen Beziehungen entwickelte (1670,
551). Auf Predigtmiidigkeit deutet die Mahnung an die Prddikanten, nicht

230



zu lange und unniitze Predigten zu halten (552). Katholische Lehen- und
Hausleute wurden noch 1t. Mandat vom 28. Nov. 1719 des Landes verwiesen
(560 1.). Nicht zu vergessen sind die Auseinandersetzungen mit dem Pietis-
mus (522 ff.).

Sehr schén beleuchtet wird wieder die Sprachenfrage. Im Jahr 1623 wurde
in Bern franzosischer Gottesdienst fiir die Untertanen eingefiihrt, die Ge-
schifte halber in die Stadt kamen (588 ff.). Der Rat fiihlte sich 1700 ge-
dringt, die Kenntnis des Franzosischen dadurch zu foérdern, daB er ins-
kiinftig 2 Studenten nach Lausanne senden wollte, die er im Fall von Be-
diirftigkeit mit Stipendien ausstattete, damit sie sich in der Predigt in fran-
zobsischer Sprache ausbilden konnten (591 ff.). Besondere Beachtung verdient
schlieBlich auch die Priadikantenordnung von 1748 (609-654).

Der 2. Halbband erginzt die Quellen des ersten Halbbandes insofern, als er
unter der Sachgruppe 30 ausfiihrliche und z. T. spatere Satzungen betreffend
das Ehegericht und die Rechtsprechung bringt (vgl. zuvor Gruppe 22). Den
Abschluf} bilden die vielen Sittenmandate seit der Mitte des 16. Jahrhunderts
bis 1766. Manches stellt eine Wiederholung fritherer Verordnungen des Rates
dar, so etwa das Verbot gewisser Kleider, des Zutrinkens und Schwdérens
(s. z. B. 864-66). Aber wieviel weiter ist der Rahmen der obrigkeitlichen Vor-
schriften spiter gespannt ! Das Mandat vom 27. Febr. 1628 fiillt allein iiber
44 Seiten (868-913) und stellt einen ganzen Katalog von Verboten und Vor-
schriften dar. Es verriat deutlich die Bedrangnisse der Zeit des 30jdhrigen
Krieges, wenn in der Einleitung so eindriicklich auf die Naturkatastrophen
und die Leiden der siindigen Menschheit hingewiesen wird und u. a. heid-
nische Fastnachtsfeuer und Fastnachtsvergniigen verboten, Zauberei und
Schwarzkunst verurteilt werden. Alles ist Ausflu3 des BewuBtseins der Obrig-
keit, fiir das Seelenheil der Untertanen verantwortlich zu sein, weswegen
denn auch Kirchgang, Predigt und Abendmahlsbesuch und anderes mehr
streng geordnet und auf die religiése Unterweisung der heranwachsenden
Jugend und auf das Schulwesen so groBes Gewicht gelegt wird. Es ist ein
buntes Bild, das sich entrollt : des Tauschhandels der Oberlander mit den
Lamparten, ihres Brauchs weite Kleider zu tragen, wihrend im bernischen
Aargau kurze, aber mannigfach verzierte Hosen bevorzugt werden. Es ist
auch kein Zufall, wenn so entschieden gegen den AlkoholmiBbrauch Stellung
bezogen und gleich eine ausfiihrliche Ordnung fiir die verschiedenen Wirte
(Stuben- Haus- und Gastwirte) erlassen wird. Bekdmpft wird natiirlich auch
das Bettelwesen, keine Gnade finden mannigfache Spiele und Tanze (heim-
liche Tdnze bei Kirchweihen oder von Sennen veranstaltete Winkeltianze).
Allein der Rat setzt sich auch fiir den Schutz der Landwirtschaft ein, indem
er die Zerstiickelung der Lehengiiter und Héfe zu verhindern sucht.

So bietet diese Quellensammlung eine Fiille wertvollster kirchengeschicht-
licher Dokumente. Sie bereichert indessen auch unsere Kenntnisse fiir andere
Gebiete : fiir die Sprachgeschichte, die Volkskunde, die Wirtschaftsgeschichte
und natiirlich das Rechtsleben. Gewi3, das Werk bezieht sich auf bernische
Verhiltnisse, aber wieviel vermag es an allgemeinen Anregungen zu vermit-
teln, zumal der Stoff durch ein ausgezeichnetes Register leicht zugéanglich ist.
Der Druck ist vortrefflich, Druckversehen sind selten. Wir bemerken bei-

231



laufig einiges. Angesichts des ungewohnlich groBen Materials hiatte es wohl
geniigt, die in dieser Zeitschrift gedruckten Bullen Papst Julius I1. von 1512
(s. 255-60) in kurzer Fassung anzufiihren. In seiner Einleitung (xxir1f.)
meint R., die Dekane hitten keine Jurisdiktionsrechte gehabt. Das mag fiir
Bern und manche Territorien stimmen, aber es gibt Ausnahmen. Uber die
Bezeichnungen der bernischen Dekanate des Bistums Konstanz im 15. Jahr-
hundert s. M. Krebs, Die Annaten Register usw. Freiburger Didzesanarchiv
76, 1956, 229, 234, 239, 242. Unzutreffend ist die Ansicht Rs., es komme einer
Schwichung der Bedeutung der Kirchenvisitation gleich, wenn der Bischof
diese durch einen Stellvertreter durchfiihren lasse (83,28). Das Regest S. 51
ist u. E. unrichtig formuliert, es handelt sich doch um eine Inkorporation,
wie bei der Bulle S. 53. S. xxxv Anm. 4 lies Sidgmiiller, nicht Sigemiiller,
S. 114, 34 lies : hatten st. halten, S. 292, 24 doch st. soch, 292, 13 den priester
st. dem, S. 320 Anm. 3 soll als Verweis N 16 1 stehen, nicht N 211, S. 420, 19
lies zwo st. wo. Sieht man im Register unter casus nach, findet sich eine einzi-
ge Stelle : casus episcopalis mit Verweis auf die Einleitung. Im Privileg
Julius II. vom 8. Febr. 1509 (145 f.) handelt es sich auch um péapstliche Re-
servatfille. O. VASELLA

Die Matrikel der Universitat Basel. Im Auftrag der Universitit hrg. von
Hans Georg Wackernagel unter Mitarbeit von Marc Sieber, Hans Sutter und
Andreas Tammann. Bd. 3 :1601/02-1665/66. 808 S. Verlag Universitédtsbiblio-
thek Basel 1962. Fr. 69.—.

Wem die Probleme der Bildungsgeschichte auch nur einigermalen ver-
traut sind oder wem die Geschichte bedeutender Personlichkeiten am Herzen
liegt, wird sich lebhaft freuen, daB in verhiltnismaBig rascher Folge der
dritte Band der Matrikelausgabe der Universitit Basel erschienen ist. Der
II. Band bezog sich nicht ganz auf 7 Jahrzehnte (1532-1601), der I11. Band
umfaf3t nur einige Jahre weniger, iibertrifft aber seinen Vorginger betricht-
lich an Umfang. Wer sich darin etwas nidher umsieht, erkennt unschwer,
welcher Unsumme von miihseliger und entsagungsvoller Kleinarbeit es be-
durfte, um diese Fiille an biographischen Nachrichten iiber die Studenten
erschlieBen zu kénnen. Wir danken es W. vor allem, da er es sich angelegen
sein lie3, beinahe alle erreichbaren Matrikeln anderer Universititen durch-
zuarbeiten oder auch durcharbeiten zu lassen, um den weiteren Studiengang
sovieler bedeutender Gelehrter aufzuhellen. Es ist ja augenfdllig, wieviele
damals, wohl noch hidufiger als frither, zahlreiche Universititen besuchten,
etwa Heidelberg und Wittenberg, aber auch weniger beachtete Hochschulen
und Piadagogien wie Altdorf und Herborn, von mannigfachen Studien- und
Bildungsreisen ganz abgesehen. Der danische Arzt Ole Worm besuchte nicht
weniger als 9 Universitaten, so auch ein Schlesier (vgl. 78 No 18 u. 79, No 34).
Oft handelte es sich dabei freilich um ausgeprigte Forscher, die spater aka-
demischen Unterricht versahen.

Es entspricht der Gewissenhaftigkeit Wackernagels, dal er seine Mitarbei-
ter ehrend erwdhnt und in einer langen Liste aller dankbar gedenkt, die ihm
bei seinen Nachforschungen behilflich waren. Ein Zeugnis seiner umsichtigen

232



Forschung ist die umfassende Auswertung einer gro3en Zahl einschligiger
archivalischer und gedruckter Quellen und einer erstaunlich weitliufigen
Literatur, namentlich auch kaum sehr bekannter familienkundlicher Ver-
offentlichungen. Die Aufgabe, wie W. sie sich vornahm, war insofern besonders
erschwert, als der Zustrom nach Basel aus entlegeneren und sprachfrem-
den Lindern, wie Frankreich, Polen, Schlesien oder auch Danemark und den
Niederlanden, nach wie vor ansehnlich blieb. Allein auch der Umstand, da3
sehr viele Orts- und Personennamen in latinisierten Formen wiedergegeben
sind, bedingte einen vermehrten Aufwand an Arbeit. SchlieBlich begegnen
ofters Verschriebe in den Matrikeln selbst (vgl. etwa 33, 67; 53, 21; 73, 121
usw.). Dem Beniitzer wird sicher in den allermeisten Fédllen der richtige Weg
zur weiteren Forschung gewiesen.

Basel besal3l damals noch europiischen Rang. Wohl mag die Bedringnis
zufolge des 30jahrigen Krieges dazu beigetragen haben, daB eine so bedeuten.
de Zahl deutscher Studenten von ihren Hochschulen nach Basel abwanderte-
Allein darin liegt sicher nicht die einzige Erklirung ; denn in den Kriegs.
jahren nimmt die Frequenz keineswegs zu, auch wenn sie im allgemeinen
uberhaupt geringe Schwankungen aufweist. Seinen Einflu verdankt Basel
besonders seiner Stellung in der reformierten Kirche als Theologenschule-
Das bezeugt eindriicklich der starke Besuch der Universitit seitens der nach-
maligen Priadikanten aus Graubiinden, unter denen nicht nur die Engadiner
hervortraten, das beweist auch der vielfach noch bestehende enge Zusam-
menhang mit Genf und Lausanne und die immer noch starke Prasenz fran-
zosischer Theologen, auch wenn diese gegeniiber friither geringer ist. Wir
mochten damit allerdings nicht leugnen, da3 sehr viele Studenten sich dem
Jus und der Medizin zuwandten. Zahlreiche Immatrikulierte traten spiter
in politischen Diensten als Juristen hervor oder wurden als Mediziner aka-
demische Lehrer. Aber es fillt doch auf, daB die katholische Schweiz mit
wenigen Ausnahmen vollig ausbleibt. Aus Luzern, den Urkantonen geht
niemand nach Basel, aus andern Stinden, wie Freiburg, Solothurn und Zug,
gerade nur je einer. Und wenn die Walliser ein gutes Dutzend Studenten in
Basel stellen, ist dies wohl eine Nachwirkung friiherer starker protestanti-
scher Einfliisse. Es ist bezeichnend, daB3 einer von ihnen, Franz Allet, 1642
zum katholischen Glauben iibertrat (363, 82, dazu Nachtr. 763). Auch die
iiberaus geringe Frequenz aus katholischen Stidten der Nachbarschaft, wie
Konstanz und Uberlingen, zeigt, daB die Katholiken Basel fast durchwegs
mieden. Natiirlich mogen sich in Basel mannigfache theologische Tendenzen
geltend gemacht haben, inwieweit die kalvinische Richtung von Genf her,
mag dahingestellt bleiben (arminianischer Theologe 102, 115).

Den Reichtum des Gebotenen mag das eine und andere Beispiel aufzeigen.
Der aus Bremen stammende Theologe Heinrich Isselburg, 1603/04 inskribiert,
am 20. April 1604 als Pfarrer der heimlichen protestantischen Gemeinde in
Koln erwiahnt, wird am 1. Mai zum Doktor der Theologie promoviert. Da
heifit es, daB3 die Promotion « peracta est privatim in auditorio theologico
propter gravissimas causas », ansonst er der offentlichen Promotion wiirdig
gewesen wire (36, 94). Als ehemaliger Kapuziner fand sich aus Nozeroy
Claudius Brocardus ein. « Hic monachus Cappuccinus erat et in cuculla ad

233



nos Basileam venit, eaque deposita inter stipendiarios collegii inferioris
receptus » (76,1). Ein dhnliches Schicksal erlebte wohl der Mailinder Fran-
ciscus Mart. Ravellus « qui in ordine Carmelitarum nuncupabatur Angelus
Maria » (100, 90 ; 1608/09). Nicht alle Theologen zeichneten sich spater durch
ein musterhaftes Leben aus, sei es, da@} sie sich sittlich ungebiihrlich hielten
(325,17) oder durch ihre Streitlust hervortraten (374,17).

So ist auch dieser Band eine reiche Fundgrube fiir die allgemeine und beson-
ders fiir die schweizerische Kirchengeschichte. Als Quellenwerk steht die
Basler Matrikel hinter andern Matrikelausgaben in keiner Weise zuriick. Sind
wir recht unterrichtet, ist noch ein 4. Band vorgesehen. Wir hoffen, dal es
Wackernagel gelingt, diesen Plan ebenso erfolgreich durchzufiihren. Der
vollen Anerkennung weitester Kreise darf er sicher sein. OSKAR VASELLA

Aloysius Krchndk : De vita et operibus Joannis de Ragusa. Romae, Facul-
tas theologica Pontificiae Universitatis Lateranensis, 1960.VI, 110 p. (Latera-
num, Nova series, An. XXVI, N. 3-4.).

Die vorliegende in lateinischer Sprache verfaBte Dissertation der Lateran-
Universitit in Rom mdchte das Leben und Werk des dalmatinischen Ge-
schichtsschreibers und Kirchenfiirsten aus der Zeit des Basler Konzils dar-
legen und wiirdigen.

Johannes Stoykovi¢ von Ragusa, bekannt unter dem Namen Johannes de
Ragusio, wurde um 1390 geboren. Nach theologischen Studien in Italien
und in Paris wurde er dort 1420 zum Doktor promoviert und hernach zum
Professor der Theologie an der Sorbonne ernannt. Schon dort setzte er sich
in seinen Predigten fiir die Kirchenreform ein. Er wurde deshalb zu Martin V.
und ans Konzil von Pavia (1423) delegiert, wo er in einer Predigt die Geist-
lichkeit wegen der Stagnation dieses Konzils angriff. Nach seiner Lehrtatig-
keit an der theologischen Fakultit von Bologna (1425-1429) war er von 1429
bis 1431 Generalprokurator des Dominikanerordens in Rom. Er warb eifrig
fiir das Basler Konzil, an welchem er eine hervorragende Stellung einnahm.
Auch nach dem BeschluB Eugens IV. vom 3. Midrz 1431, das Konzil aufzu-
l6sen, blieb er diesem treu. Er schlug die Konstituierung von 3 Deputationen
vor, was Anklang fand, und wurde in die Deputation pro fide gewihlt. Gegen-
liber den Legaten der Hussiten verteidigte er den katholischen Standpunkt
und warb 1433 vor den Kurfiirsten und Kaiser Sigismund fiir das Konzil.
Dieses delegierte ihn fiir die Wiedervereinigung der Orthodoxen mit Rom
nach Konstantinopel (1435-1437). Da Eugen IV. aber auch eine Delegation
zum griechischen Kaiser sandte, kam es zu gegenseitigen Schmihungen der
Papst- und Konzilspartei vor dem Kaiser und dem Patriarchen, sehr zum
Schaden der Wiedervereinigungsbestrebungen, worauf sich Johannes de
Ragusio um die Versohnung beider Parteien bemiihte und die Griechen zu-
gunsten des Konzils {iberredete. Die papstlichen Legaten planten daraufhin
seine Gefangennahme, worauf er 1437 nach Basel zuriickkehrte. 1438 zum
Bischof von Ardzis (Peloponnes) gewihlt, verfocht er weiterhin die Superiori-
tit des Konzils iiber den Papst. Der 1440 vom Basler Konzil gewdhlte Papst
Felix V. ernannte ihn in Anerkennung seiner Verdienste zum Kardinal. Jo-
hannes de Ragusio blieb denn auch Felix V. treu. Er starb im Oktober 1443.

234



Der Autor weist sich als griindlicher Kenner der Quellen und Literatur aus
und nimmt zu friheren Veroffentlichungen iiber Johannes de Ragusio
kritisch Stellung. Uberdies versteht er es, durch Wiedergabe von Abschnit-
ten aus seinen Predigten seine Stellungnahme zu Papst, Kirche und Klerus
zu veranschaulichen und die Darstellung zu beleben.

Der zweite Teil bringt das vollstindige Verzeichnis der Werke Johannis
de Ragusio, die folgende Gebiete beschlagen : Bibelwissenschaft, zeitge-
nossische Kirchengeschichte, Ekklesiologie (vor allem Verhidltnis Konzil-
Papst), Werke iiber die heilige Kommunion, ferner 44 Predigten und Anspra-
chen und 52 Briefe. Von jedem Werk gibt der Autor Anfang und Ende im
Wortlaut wieder, erwihnt die vorhandenen Handschriften und die Editionen
und die dariiber erschienenen Veréffentlichungen und korrigiert irrtiimliche
Auffassungen. Jene Werke, von denen keine Handschriften vorhanden sind,
deren Existenz aber feststeht, figurieren ebenfalls in der vorliegenden Mono-
graphie. Besonders hervorheben mdéchten wir, neben dem Namensregister,
das alphabetisch nach Bibliotheken geordnete Handschriftenregister. — Diese
Dissertation ist nicht nur fiir die Kenntnis Johannis de Ragusio grundlegend,
sondern wird auch all jenen, die sich in sein Werk vertiefen wollen, gute
Dienste leisten. ‘ HerLmur GUTZWILLER

Oelrich Karl Heinz : Der spiate Erasmus und die Reformation. Reforma-
tionsgeschichtliche Studien und Texte H. 86. Miinster i. W., Aschendorff,
1961. x1-166 S. Kart. DM 14.60.

Diese Monographie, angeregt von Prof. E. W. Zeeden in Tiibingen, s. Zt.
in I'reiburg i. Br., geht von der Feststellung aus, da3 die FForschung iiber den
groBen Humanisten wohl den Zeitraum von 1517-25 eingehender untersucht
und vor allem dem Verhiltnis zu Luther Beachtung geschenkt hat, das Ver-
hiltnis des Erasmus zur Reformation in seinem letzten Lebensjahrzehnt
(etwa 1525-1536) jedoch zu wenig beriicksichtigt. Den Standort der IFor-
schung erliutert O. in der Einleitung, in der mit kritischen Bemerkungen
nicht gespart wird, sei es etwa zur Biographie R. Newalds oder zur Briefaus-
gabe W. Koéhlers (9), in dessen Ubersetzung sich manche Versehen nachwei-
sen lassen. Grundlage der Untersuchung bilden primér die Briefe, von denen
gut die Hailfte auf den entsprechenden Zeitraum entfillt. In der reichen
Literatur kennt sich O. gut aus.

Die Darstellung umfaBt 4 Kapitel. Im ersten Kapitel : Die Perspektiven
des Beobachters beleuchtet O. die personlichen Beziehungen des Humani-
sten in Basel und Freiburg, zum StraBburger Kreis, zu Zwingli und schlieB-
lich zu Augsburg. Es treten bekannte Personlichkeiten auf, neben Capito,
Oekolampad auch der von Erasmus hochgeschiatzte Dr. Ludwig Bar (nicht
Ber), der lingst eine Biographie verdiente, in Augsburg der Churer Dom-
propst Joh. Kohler. Manches ist nicht neu. Allein es fehlt nicht an klugen Beob-
achtungen. Im Sept. 1531 befiirchtet die Basler Synode von der Ausgabe der
Briefe des Humanisten eine Gefihrdung des Glaubens (16 n. 15). Erasmus
forderte die Definition der grundlegenden Dogmen durch ein allgemeines
Konzil, mindestens in Zusammenarbeit mit den Bischéfen und Moénchen
(23, 69). Lehrreich ist die Beschonigung des Basler Bilderturms durch Bu-

235



cer (31), da sie an ahnliche AuBerungen protestantischer Chronisten erin-
nert, die oft ganz unkritisch hingenommen werden (vgl. auch 75). Intellek-
tuell-reflektierend, lebhaft und sensibilisiert nennt O. den Geist des Erasmus
als « Stadter » (37) und er hebt dessen mangelhafte Kenntnis der deutschen
Sprache hervor (40 n. 138).

Das 2. und 3. Kapitel : Die Kritik an der Reformation stellen eigentlich
eine Einheit dar. O. erdrtert vorerst die Auffassung der Reformation als
Revolution. Dem Radikalismus der reformatorischen Bewegung setzt E.
die « moderatio » entgegen, dem Unfrieden und Aufruhr das Ideal der
« tranquillitas ». Wenn er mit der Kritik an der katholischen Kirche nicht
spart und die Reformbediirftigkeit voll bejaht, so wiinschte er anstatt einer
Revolution gleichsam eine Reform auf dem Wege einer konfliktsfreien
Evolution. Er trennt Glaubensfrage und Sittenverderbnis (70). Andere
Uberlegungen kommen hinzu, die die Problematik der Reformation sicht-
bar machen. Da das Verhdltnis zur Obrigkeit allein durch die hl. Schrift
bestimmt sein soll und den giiltigen Schriftsinn einzig die Reformatoren
festlegen wollen, sieht E. hierin einen anarchischen Subjektivismus. Die
Priadikanten fordern unbedingte Geltung ihrer Lehre und leisten der Obrig-
keit nur Gehorsam, sofern deren Anordnungen ihren Wiinschen entsprechen
(57 £.). Damit verkniipft sich ein besonderes Problem : das des Widerstands-
rechts der Evangelischen. Aber O. stellt fest, da Erasmus nie auf Lehrfragen
niaher eingeht (51, 63), vielmehr von den Ereignissen in Basel aus urteilt.
Gewaltsamkeit entspricht in nichts dem wahren Evangelium. Recht und
Autoritit werden durch das Evangelium nicht aufgehoben, sondern fester
begriindet (84). Angesichts solcher Anschauungen kann die negative Wiirdi-
gung der Kriegspolitik und der Niederlage Zwinglis nicht iiberraschen (85, 87).

Die Wirkungen und Resultate der Reformation (3. Kap.) liegen fiir E. nahe.
Freiheit kehrt sich in Willkiir, wofiir drei Ursachen verantwortlich sind: Die
Rechtfertigungslehre, der radikale Anderungswille und das Schriftprinzip.
Die Folge ist u. a. auch eine unheilvolle soziale Problematik, das Aufkommen
ungeziigelter Elemente, dunkler Existenzen. Dem entspricht Sittenlosigkeit.
Aus dem Anspruch auf alleinige Wahrheit der Lehre ergibt sich die Intoleranz
der Evangelischen, was auch die Verfolgung der Taufer bezeugt. Der Nieder-
gang der « bonae litterae » steht fest, aber den Zusammenhang zwischen
Humanismus und Reformation vermag E. nicht ganz zu leugnen. Diese Aus-
fithrungen sind besonders bemerkenswert, wie auch das letzte, 4. Kapitel :
Die Auseinandersetzungen mit der reformatorischen Lehre. Die Uneinigkeit
der Reformatoren bestimmt E. zur Ablehnung ihrer Lehre. Gelegentlich
anerkennt E. an Luther auch Gutes, aber seit 1530 verstummen die positiven
AuBerungen. Die Zahl der Sakramente, die Messe, das Fegfeuer, die Real-
prasenz, der freie Wille und die Heiligenverehrung bezeichnen die Unter-
schiede in der Lehre, wie E. Bucer am 2. Marz 1532 darlegt (123). Das Pro-
blem der Willensfreiheit schied E. zuerst von Luther. E. zweifelt an einem
sicheren menschlichen Erkenntnisvermoégen in dieser Frage, ahnlich denkt er
von der Heiligen Schrift, die nach ihm durchaus nicht auf alle Fragen eine
eindeutige Antwort bietet. Den AbschluB bildet die Erdérterung der Stellung
des E. in der wichtigen Abendmahlslehre, jene dogmatische Frage, die E.

236



lange und intensiv beschiftigt hat und worin er wieder eine innere Unsicher-
heit verrat. O. fiihrt das recht gut aus. Bei E. ist der Glaube intellektuelle
Zustimmung, bei den Reformatoren Erleben. Das ist wohl etwas spitz for-
muliert.

Die Systematisierung eines solchen Stoffes, zur Hauptsache aus Briefen
geschopft, ist nicht leicht. O. hat seine Aufgabe gut gelost, bietet eine lehr-
reiche Einfiihrung in die Gedankenwelt des groBen Humanisten, 1aBt aber
begreiflicherweise einige Wiinsche offen. So hitten wir gerne manche AuBe-
rungen von E. durch Urteile seines Freundeskreises iiber ihn iiberpriift und
erginzt gesechen. Der Rahmen der Arbeit wiare dadurch freilich gesprengt
worden. Die Arbeit ist klar und fliissig geschrieben. O. VASELLA

1. Heinold Fast, Glaubenszeugnisse der Taufer, Spiritualisten, Schwarmer
und Antitrinitarier. Klassiker des Protestantismus IV : Der linke Fliigel
der Reformation. Sammlung Dieterich Bd. 269. Carl Schiinemann-Verlag,
Bremen 1962. xxxv-432 S.

2. Winfried Zeller, Der Protestantismus des 17. Jahrhunderts. Klassiker
des Protestantismus V. Sammlung Dieterich Bd. 270. Carl Schiinemann-Ver-
lag, Bremen 1962 LXVI1-426 S.

Der Verlag Carl Schiinemann in Bremen, der in Westdeutschland die rithm-
lich bekannte Sammlung Dietrich iibernahm, betraute Christel Matthias Schro-
der mit der Herausgabe einer neuen Reihe : Klassiker des Protestantismus,
die auf 8 Binde berechnet ist, 1965 abgeschlossen sein soll und innerhalb der
Sammlung Dieterich die Bande 266-273 bilden wird. Was erstrebt wird, sind
nicht etwa Darstellungen, sondern im Sinn und Geist des Unternehmens die-
ses Mal durch eine entsprechende Auswahl von Texten dem Leser den Prote-
stantismus in seinen mannigfach verzweigten Erscheinungsformen nahezu-
bringen. Im Zeichen dieser Zielsetzung steht auch die sprachliche Gestaltung
der Texte, die iibersetzt beziehungsweise in modernisierter Sprache geboten
werden. Man wird dagegen kaum viel einwenden kénnen, auch wenn manches
an Urspriinglichkeit verloren gehen mag. Die ersten vier Bande sind mehr
thematisch abgegrenzt, die letzten vier, mehr dem chronologischen Prinzip
folgend, gelten der Entwicklung des Protestantismus im 17. Jahrhundert,
in der Zeit des Pietismus und der Aufklirung und endlich in der neueren
Zeit bis auf die Gegenwart.

1. Als erster legt der ausgezeichnete Kenner der Taufergeschichte H. Fast
die von ihm bearbeiteten Texte vor. Es ist ein Zeichen wachsenden Ver-
standnisses fiir das Taufertum und verwandte Richtungen, da3 dieser Band
in der ganzen Reihe einen ebenbiirtigen Platz findet. Wenn vom linken Fliigel
die Rede ist, wird damit keineswegs etwa auf eine politische Ausrichtung an-
gespielt, wohl aber irgendwie die extrem-radikale Opposition gegen kirch-
liche Tradition als solche bezeichnet.

In einer wohldurchdachten Einleitung versucht Fast zunichst die Be-
griffe zu kldren und, ausgehend von den theologischen Ideen, die verschie-
denen Gruppen gegeneinander abzugrenzen. Das Gemeinsame sieht er darin,
daB es sich um Gruppen handelt, deren Reformbestrebungen nicht den Auf-

237



fassungen der Landeskirche entsprachen oder die auch sonst von diesen aus-
geschieden wurden. Da Fast den Téaufern nahesteht, analysiert er deren
Ideenwelt am eindringlichsten. Das kennzeichnendste Merkmal ist nach ihm
der Dualismus von Gemeinde und Welt. Ob und inwieweit seine Differen-
zierung zwischen Taufern und Schwirmern, historisch gesehen, durchwegs
haltbar und der Begriff der Schwirmer gliicklich ist, lassen wir dahingestellt.
Richtig ist, daB Luther den Begriff Schwirmer ohne Unterschied auf alle
anzuwenden gewohnt war, die ihm widerstanden. Auch steht die selbstandige
Entwicklung des Ziircher Taufertums fest. Sie wird von Fast knapp und
klar gezeichnet. Nur ist damit die absolute Unabhingigkeit etwa gegeniiber
Miintzer doch nicht vollig erwiesen, selbst wenn Fast einmal meint (11), die
Uberlieferung von einem Treffen Miintzers mit Grebel und seinen Briidern in
Griellen sei « aller Wahrscheinlichkeit nach eine Geschichtskonstruktion »,
und an einer andern Stelle, wo er von den Schwiarmern spricht, duBert er
kaum zufillig, Andreas Karlstadt bilde in diesem Zusammenhang ein be-
sonderes Problem. Eine zutreffende Charakteristik auch der Spiritualisten
fallt nicht leicht. Wie dem sei, Fast ist stets gedankenreich, selbstindig und
daher anregend und er ist sich selbst mancher Schwierigkeiten in der Aus-
scheidung der verschiedenen Richtungen bewufBt. Bestechend ist seine
Differenzierung in evangelische, rationalistische und mystische Spiritualisten,
bemerkenswert, da8 er sagt, auf der Linie der evangelischen Spiritualisten
hitten sich das Quikertum und der Pietismus entwickelt, und daB er in
ausgezeichneter Formulierung hinzufiigt : « Der rationalistische Spiritualis-
mus fand sich in der Aufklirung popularisiert und wurde vom Liberalismus
als Protestantismus schlechthin gefeiert. »

Von den Texten selbst wire manches zu sagen. Einzelne Stiicke sind aus
den Quellen zur Geschichte der Taufer in der Schweiz bekannt. Man wird
Fast in jedem Fall groBen Dank wissen, daB er stets eine kurze Charakteristik
des Verfassers vorausschickt und die Texte in ihren niheren Zusammenhang
riickt. Auch gibt er weitere Drucke und Ubersetzungen stets an, sodaB der
Leser in jeder Hinsicht gut orientiert ist. Manche Persoénlichkeiten sind unse-
rem Blick starker entriickt, wie beispielsweise Lienhart Schiemer, ein ehe-
maliger Franziskaner-Monch, dessen wirklich ergreifendes Lied, das einzige,
das er hinterlieB, abgedruckt ist, oder etwa Ulrich Stadler aus Siidtirol, der
von Sterzing nach Miahren floh und wihrend 2 Jahren (1535-37) eine Ge-
meinde in Polen leitete, von welchem uns ein Traktat iiber die Gilitergemein-
schaft vorgelegt wird (138-147). Hervorheben méchten wir auch den Aufruf
zur Toleranz an den StraBburger Rat (Juni 1534) des Tirolers und nach-
maligen Ilanzer Schulmeisters Leupold Scharnschlager mit dem vielsagenden
Hinweis auf den Tod Zwinglis bei Kappel (124). Aus vielen Texten spricht
eine Unmittelbarkeit des Glaubens und briiderlicher Liebe, die oft packend
wirken.

So ist nicht nur ein lehrreiches, ausgezeichnetes Lesebuch entstanden,
sondern auch ein iiberaus niitzlicher Wegweiser selbst fiir den Forscher.
Nebenbei gesagt: was der Begriff Scholargeistlicher, als welcher Blaurock
bezeichnet wird, bedeuten soll (1), ist uns unerfindlich. Etwas miBverstind-
lich heit es S. 121 n. 2 : In den zwanziger Jahren wurde von altgliubigen

238



Obrigkeiten das selbstindige Lesen der Bibel verboten. Es handelt sich
nicht um das Lesen, sondern um die individuelle Bibeldeutung.

2. Der gleichzeitig erschienene V. Band, dem 17. Jahrhundert gewidmet,
ist Ahnlich angelegt. Nur verzichtet Zeller grundsitzlich auf Beriicksichtigung
lateinischer Texte. DaB3 die orthographische Gestaltung, auch die Inter-
punktion, modernisiert wurden, ist durchaus am Platz. Wenn dagegen
Fremdworter, wie Z. sagt, « tunlichst verdeutscht » wurden, hitte man dies
gern an cinigen Beispielen erlautert gesehen. Zeller verlegt iibrigens, anders
als Fast, simtliche Nachweise an den Schlul3 des Buches, wo der Leser auch
die wichtigsten Lebensdaten der beriicksichtigten Autoren findet.

In seiner Einleitung wiirdigt Zeller das 17. Jahrhundert primar unter dem
Blickpunkt der Frommigkeitsgeschichte. Man darf nicht eine Auswahl er-
warten, die die Orthodoxie in allen ihren Erscheinungsformen erfassen wiirde.
Die Akzente mogen infolgedessen etwas einseitig gesetzt sein, auch wenn an
einzelnen Stellen die Schattenseiten der Orthodoxie irgendwie spiirbar sind,
so wenn Z. meint, man tiate der Orthodoxie Unrecht, « wollte man in ihren
Vertretern nur jene finsteren schwarzgewandeten Zionswichter sehen, als die
sie weithin erscheinen » (XVIII), oder auch wenn er vom Schicksal Joh. Kep-
lers erzéhlt, der gegen seinen Ausschlufl vom Abendmahl sich ohne Erfolg
an das Stuttgarter Konsistorium wandte, dessen Entscheid Zeller nicht
etwa unter dem Gesichtspunkt religioser Ireiheit wiirdigt (XXXVII {.).
Nun ist freilich zu sagen, dal das Bestreben, das Positive jener Zeit stirker
hervorzuheben, auch berechtigt erscheint, weil es tatsichlich nicht selten
allzusehr iibersehen oder verschwiegen wurde. Daf3 die Frommigkeitsge-
schichte in der Wiirdigung jener Zeit einen angemessenen Platz beanspruchen
darf, ist schon in der Tatsache begriindet, dal3 der Protestantismus damals
eine ausgedehnte Erbauungsliteratur hervorgebracht hat. Zeller betont,
wesentliche Voraussetzung fiir das Verstindnis des 17. Jahrhunderts sei
eine eigentliche Frommigkeitskrise im letzten Drittel des 16. Jahrhunderts.
Mit Recht erklirt er, es gebe auch eine Kiritik an der Theologie von der
Frommigkeit aus. Bezeichnend ist dafiir das personlich werdende Gebetsleben.

Was uns geboten wird, sind vorerst Texte der hervorragendsten Vertreter
der neuen Frommigkeit, wie es Philipp Nicolai und Johannes Arndt waren,
denen christliche Lebensfiihrung mehr galt als die reine Lehre, der Heilige
wichtiger war als der Gelehrte, so wie sie das Menschenbild der HI. Schrift
verstanden. Als besonderes Verdienst Arndts bezeichnet Z. seine « Ineins-
setzung von Frommigkeit und Leben » (XXV). Charakteristisch ist der Text
Arndts « Von dem inwendigen neuen Menschen » aus seiner Schrift : Vom
wahren Glauben und heiligen Leben (1620, zu S. 410 : Arndt findet sich in der
Matrikel von Basel nicht verzeichnet). Unter den Einzelgingern, Irenikern
und Pansophen begegnen wir der sympathischen Personlichkeit Aug. Fuhr-
manns. Zeiten der Unsicherheit sind zugleich Zeiten der Sehnsucht nach
Reform, wie Zeller einmal formuliert. Die irenische Stromung fiihrt zum
Wunsch nach Wiedervereinigung der Christenheit. Fuhrmann sucht den
Ausgangspunkt hierfiir in der gemeinsamen Frémmigkeit aller Christen
(s. Text 224 ft.). Tief ist der Eindruck des gewaltigen Dreiigjihrigen Krieges,
den viele als eine gerechte, von Gott gesandte Strafe betrachteten. Die Stim-

239



mung der Not und der Triibsal kommt sehr schén bei Valentin Wudrian zur
Geltung (98-108). Er entwickelt seine Gedanken vom Symbol des Kreuzes
aus. Die Friedenspredigt von Joh. G. Dorsch i1st auch in der sprachlichen
Diktion ungemein ansprechend (s. bes. 253).

Der Gehalt des Bandes ist damit nur ungeniigend geschildert, kommen doch
am Schluf3 des Buches noch die namhaftesten Vertreter des angelsichsischen
Protestantismus ausgiebig zum Wort : O. Cromwell, G. Fox, W. Penn, John
Bunyan. Auch dieser Band ist eine wertvolle Gabe, eine Gabe, die jeden Leser,
der im Sinn der Sammlung Dieterich geistige Belehrung sucht, wirklich er-
freuen wird. O. VASELLA

R.-M. Kingdon. Registres de la Compagnie des pasteurs de Genéve au
temps de Calvin. Tome Ile. (1553-1554). Genéve, Droz 1962 ; xvii-141 p.

L’ouvrage présenté est une édition critique. Son importance, de ce fait,
n’est guere a souligner. Ce volume, premier a paraitre, est le second d’une série
de trois, dont le premier portera sur les années antérieures de l'institution
de la Compagnie des pasteurs (1541-1552), tandis que le dernier consistera en
une introduction générale, avec tables, a l'ouvrage entier, publié sous les
auspices des archives d’Etat de Geneve.

Le volume publié revét un intérét trés particulier du fait qu’il contient les
actes théologiques du procés de Michel Servet, arrété a Genéve le 18 aont
1953 et briilé le 27 octobre de la méme année. Servet, hérétique notoire, que
toute la chrétienté avait en horreur pour ses théories antitrinitaires, était
venu littéralement se jeter dans la gueule du loup. Mais il n’était pas un
accus¢ commode ; il avait la réplique aussi facile que l'invective et ce n’est
pas peu dire. Interrogé une premicre fois en présence des pasteurs, Servet
fait front, discute, ratiocine. Bien que I'hérésie de ses positions apparaisse
aussitot avec une évidence parfaite, le Conseil de ville, devant qui se tenait le
débat, « préveyant que la procédure serait infinie si l’on ne trouvait moyen de
I’abréger », ordonna de tirer des ouvrages de Servet un certain nombre de
propositions manifestement erronées. Ce qui fut fait par les soins de la
Compagnie qui présenta le réquisitoire théologique en trente-huit articles ou
citations, sur la base desquels intervint le jugement de 1’autorité civile.

Bien que la responsabilité de I’accusation fut collégiale, il était évident
que Calvin en était 'inspirateur et c’est lui que vise Servet dans ses réponses
passionnées. L'homme apparait violent, fanatique, absolument inconver-
tible. Car le dossier lui fut remis pour en prendre connaissance et pour en
donner la réfutation. LLa position théologique précise de Servet était claire
dans la négation du dogme de la Trinité en Dieu, mais comme il maintenait les
termes de Fils et de Saint-Esprit et pour eux celui de personne aussi, sa pensée
est confuse dans la justification de sa théorie, 1'équivoque résidant essentielle-
ment dans cette notion de personne. Servet fonde son argumentation sur les
Péres d’avant le Concile de Nicée, son affirmation essentielle étant que le
dogme en cause ne date que du IVe siecle.

Quoi qu’il en soit, entre la position toute traditionnelle de Calvin et celle
de Servet, la conciliation €était impossible. Les deux tempéraments sont tres
diftérents, mais les convictions sont égales et comme Calvin régne en

240



maitre & Genéve, l'issue du procés ne faisait de doute pour personne, surtout
pas pour 1’accusé qui ne demande pas grace du reste. Servet jouait sa téte, il le
savait. Le jugement du Conseil ne sera exécuté toutefois, qu’aprés communi-
cation du dossier aux Eglises réformées de Suisse, pour requérir leur avis
sur la condamnation prononcée notamment et toutes y souscrirent, la
tolérance religieuse n'étant pas la moindre des hérésies a cette époque.

Ce sont donc ces actes du procés que sur 48 pages contient le présent
volume. Tout le débat se déroule en bon latin scholastique, o ministres de la
Compagnie et Servet se meuvent tres a l'aise.

La suite du livre comporte les proces-verbaux des séances de la Compagnie.
Les sujets en sont variés : ordonnances pastorales, examens de la situation de
I’Eglise calviniste en chrétienté, désignation de ministres pour les églises
disséminées, etc. On y dénote un zéle pastoral et missionnaire ardent, une foi
profonde d’une émouvante sincérité, un grand souci d’orthodoxie. L'influence
de Calvin apparait trés grande, en France notamment, ot le nombre des
églises ou des foyers en ce milieu du sieécle ne laisse pas de frapper. De toutes
parts,on s'adresse a Genéve pour obtenir des pasteurs; I'offre ne suffit pasala
demande, bien que la célébre Académie de Genéve, cette pépiniére de ministres
fondée en 1558, en fournit aussitdt un nombre croissant. Se reflétent égale-
ment dans les procés-verbaux diverses affaires, celle de Berthelier, les conflits
de compétences entre la Compagnie et 'autorité civile, le conflit avec Berne
aussi qui veille jalousement sur I’Eglise vaudoise pour y neutraliser I'influence
de Calvin.Car la doctrine de celui-ci sur la prédestination heurtent les Eglises
réformées de Suisse en général. On y voit aussi Théodore de Béze fort estimé
a Geneve, ou Farel et Viret persécutés ailleurs conservent ici la confiance de

Calvin.

Le volume se termine (p. 113-141) par des annexes, parmi lesquelles il
faut relever une profession de foi a l'usage des étudiants de 1’Académie ;
le document réveéle combien, depuis 'affaire Servet, fut grand le souci d’ortho-
doxie de Calvin sur le dogme de la Trinité, car le témoignage est surtout une
profession de foi trinitaire.

11 est curieux qu’on ait attendu ce jour pour publier une bonne édition
critique de documents aussi importants pour 1’histoire religicuse. Du moins,
I’édition est-elle excellente, dans son appareil sobre mais rigoureux, dans sa
présentation générale aussi. Du c6té réformé, on appréciera a sa valeur les
trées nombreux renseignements biographiques fournis en notes sur les minis-
tres de la Compagnie. L'ordre de parution des tomes ne permet pas de porter
un jugement général sur I’ouvrage entier, mais la qualité de ce volume laisse
bien augurer de ’ensemble, de I'introduction annoncée surtout. A.CHEVRE

Ulrich Helfenstein ; Caspar Scioppius als Gesandter « Sultan » Jahjas in der
Eidgenossenschaft. (1634/35). Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft
in Ziirich, Band 42, Heft 2. Ziirich 1963. 91 S.

Was mag wohl mitten in den Wirren des DreiBigjihrigen Krieges den Ge-
sandten des tiirkischen Sultans in die Eidgenossenschaft gefiihrt haben ? Bis
vor wenigen Jahren fullte das Bild des aus Neumarkt in der Oberpfalz stam-

16 241



menden Caspar Schoppe (Scioppius) auf einen fiir ihn eher ungiinstigen Arti-
kel, den Pierre Bayle 1702 im 3. Band seines Dictionnaire historique et criti-
que publiziert hat. Erst die neueste Forschung hat den Beweis erbracht, dal
Scioppius bedeutend mehr war als ein polemischer Gelehrter und eingebilde-
ter Hochstapler. Dies ist vor allem das Verdienst des Romer Professors
Dr. Mario d’Addio, der 1962 ein 800seitiges Werk iiber Schoppe veroffent-
lichte : Il pensiero politico di Gaspare Scioppio e il machiavellismo del sei-
cento. Innert Jahresfrist legt nun Ulrich Helfenstein, der d’Addios Buch in
der ZSKG 56 (1962) 174-177 besprochen hat, eine fiir die Eidgenossenschaft
in mehr als einer Hinsicht interessante Spezialarbeit vor.

Helfenstein untersucht im ersten Kapitel die « Impresa di Levante » d. h.
die Vorbereitungen zu einem Kreuzzug gegen die Tiirken. Nach dem Sieg
der spanisch-venezianischen Flotte bei Lepanto iiber die Tiirken hofften die
christlichen Vélker des Balkans auf eine baldige Befreiung vom osmanischen
Joch. Emissare wurden an die Hofe des Westens gesandt, um eine Hilfsak-
tion vorzubereiten ; aber die christlichen Nationen des Abendlandes zeigten
im allgemeinen wenig Verstindnis fiir solche Belange.

Der bedeutendste Mann, der auf vielen Irrfahrten fiir die Anliegen der
Balkanchristen warb, war der geheimnisumwobene Prinz Jakja. Nach dem
Urteil der meisten zeitgenossischen und spateren Biographen darf er als Sohn
Mehmeds III. angesehen werden. Da er aber vom Islam abgefallen war und
folglich keine Aussichten als Thronpratendent hatte, suchte er Riickhalt bei
den Fiirsten Europas. 1629 besprach er den Feldzug nach dem Balkan mit
Wallenstein und Tilly.

Wenige Jahre vor der genannten Begegnung hatte sich der 50jahrige
Caspar Scioppius fiir die « Impresa di Levante » begeistert. Um 1598 zum
Katholizismus iibergetreten, war er dann jahrelang in Rom als Vertrauter ver-
schiedener Kardinile und mehrerer Pipste titig gewesen. Bald wurde er be-
kannt als Verfechter reformistischer und modernistischer Ideen. Die geplante
Expedition gegen die Tiirken forderte er diesseits und jenseits der Alpen
tatkraftig mit Wort und Schrift. Im Oktober 1633 traf er in Turin mit Jahja
zusammen, der ihn mit Gesandtschaften nach Savoyen, Genua, Lucca,
Florenz und der Schweiz betraute und ihn zum Haupt der zu griindenden
Universitit Athen auserkor.

Als Scioppius ein Jahr spéter als « Ambassador des durchlduchtigen christ-
lichen Fiirsten » Jahjas in die Eidgenossenschaft kam und einen ersten Halt
in Chur machte, konnte er bereits auf einige Freunde zdhlen, die ihm hochste
Bewunderung zollten. Es waren dies der Abt von Pfafers, Jodocus Hoeslin,
und die ihm sehr nahe stehenden Biindner Staatsminner und Geschichts-
schreiber Johannes Guler von Weineck und Dr. Fortunatus Sprecher von
Bernegg. Letzterer zihlte den Gelehrten Scioppius — dies sei nur nebenbei
erwdahnt — mit Hugo Grotius und Claudius Salmasius zu den drei Leuchten
seiner Zeit.

Von Chur aus reiste Scioppius nach Ziirich. Die Zwinglistadt empfing den
Emissédr trotz manchen Vorurteilen mit Respekt. Aber die Ziircher waren
keineswegs gewillt, Jahjas Kriegszugspliane mit Geld zu unterstiitzen, da sie:
genug eigene Sorgen hatten, und waren sehr froh, als Scioppius sich bald

242



nach Rapperswil zuriickzog. Dort traf er im Januar 1635 keinen geringeren
Mann an als Jérg Jenatsch, der noch vor Monatsende im Kapuzinerkloster
seine Konversion vollzog. Helfensteins Darstellung (S. 55 {.) bildet eine wert-
volle Erginzung der einschligigen Forschungsergebnisse, die Alexander
Pfister in seinem « Georg Jenatsch » 3. Aufl., Basel 1951 S. 273 ff. geboten hat.
Pfister hatte u. a. die im Eidg. Bundesarchiv in Bern liegenden Kopien aus
dem Archivio Mediceo in Florenz gepriift (vgl. das zit. Werk z. B. S. 439
Anm. 9), konnte aber nicht ahnen, daB die Codici Scioppiani in der Biblio-
teca Medicea Laurenziana in der Arnostadt aufschluBreiche Briefe fiir Je-
natsch und seinen Kreis barg.

Im Laufe des Jahres 1635 geriet die Mission des Gesandten Scioppius ins
Stocken. Sowohl sein Auftreten in Ziirich und Solothurn wie sein Aufenthalt
in Basel, wo er mit bedeutenden Gelehrten verkehrte, brachten ihm keine
Erfolge fiir die « Impresa ». GroBes Aufsehen und tiefe Abneigung zugleich
erregte er bes. im Kloster Muri und in der Johanniterkommende Hohenrain,
wo er anlidBlich eines kurzen Besuches die schiarfsten Attacken gegen Kaiser,
Bischéfe und Klerus richtete. DaBl er meistens die eigene Person sehr in den
Vordergrund schob und seit Jahrzehnten die heftigsten Tiraden gegen die
Jesuiten wiederholte, beunruhigte nicht nur den Nuntius Scotti in Luzern,
der erleichtert aufatmete, als Scioppius (der mehr « Atheist als Katholik » sei)
im Sommer 1635 die Eidgenossenschaft verlieB. Jahjas Gesandter hatte also,
abgesehen von den Versprechungen einiger Biindner Offiziere, wenig er-
reicht. Nach seiner Schweizermission wandter er sich mehr und mehr von den
Welthiandeln ab. Die letzten dreizehn Jahre seines Lebens verbrachte er in
Padua, wo er isoliert und verlassen sich fast ausschlieBlich in das Studium
der Heiligen Schrift vertiefte. Der vom edlen Fiirsten Jahja ertraumte und
von seinem weltfremden Diplomaten propagierte Kreuzzug kam nie zustande.

Der Historiker schitzt Helfensteins Darstellung als einen wertvollen Bei-
trag zum Verstidndnis einer bisher fast unbekannten Gesandtschaft. Erfreu-
lich ist es auch, daB3 der Verfasser sein Buch mit einigen ganzseitigen Stichen
illustrieren lieB. Aber noch wichtiger als das Bild Scioppius’, Gulers und Spre-
chers sind die im Anhang abgedruckten Briefe dieser gelehrten Manner und
vor allem das Schreiben Jorg Jenatschs an Scioppius (S. 85 f.), fast alles bis-
her unbekannte Quellen aus der bereits erwihnten Biblioteca Medicea Lauren-
ziana in Florenz. PauL TOMASCHETT

Jacques Burdet. La musique dans le Pays de Vaud sous le régime bernois
(1536-1798). Lausanne, Payot 1963; 692 p. (Vol. XXXIV de la Bibliothéque
Historique Vaudoise.)

La volumineuse monographie que l'auteur présente au public sur un
sujet trés particulier ne laissera que peu de choses & découvrir d’important
a d’autres historiens de la musique au Pays de Vaud. Si la moisson est abon-
dante, elle est de qualité moyenne, peut-étre, mais cela n’empéche nullement
I'ouvrage de se lire avec le plus grand intérét.

Etroitement liée & la Réformation ol elle prend son origine, cette musique
restera surtout religieuse. La Réformation lui donnera et le texte et le ton,

243



si I’on peut dire. Car c’est principalement de chant qu’il s’agit. L’aspect trés
modeste des débuts s’explique par les circonstances: coupé d'un coup de la
liturgie catholique et notamment du choral grégorien, le nouveau culte
devait se donner des formes nouvelles. Mais d’abord se posait le probléme
de la légitimité de la musique et du chant dans un culte caractérisé par son
dépouillement, son austérité. I.e chant convient-il & la dignité de la parole
de Dieu, dont la primauté est affirmée de fagon indiscutable? La réponse
sera affirmative, non sans réserve chez Calvin, plus indulgente chez Pierre
Viret, que l'auteur nous révéle assez bon connaisseur de la musique. On
s’accorde a reconnaitre I'importance du chant comme soutien de la pensée,
comme expression populaire et collective de la foi religieuse. La priorité
sera donc donnée au texte qui sera essentiellement biblique, intelligible,
didactique. La musique en sera sobre, syllabique. On se méfie de la musique
d’accompagnement qui s’adresse davantage au sentiment; on ne la tolére
que comme pis-aller pour soutenir le chant. De tout cela sortira un chant
tout biblique, accessible a tous et qui aura pour but d’enseigner, de mémo-
riser la parole divine et de faire prendre conscience de son existence a la
communauté priante.

Si les débuts sont humbles, c’est que la matiere et les modéles font défaut,
surtout en langue frangaise. Sur ce point, en effet, la Réforme allemande
est en nette avance et ce n’est pas simple hasard, si le premier recueil en
usage vient de Strasbourg. Les traductions bibliques de Marot et de Théodore
de Béze, toutefois, fourniront trés vite un texte largement utilisé pour les
recueils de chant, ceux-ci restant toujours trés dépendants de 1'étranger
pour la musique aussi. L’auteur signale tout de méme un compositeur du
Pays de Vaud, Frangois Gindron, dont les productions sans grande origi-
nalité n'en rendront pas moins de précieux services. La suite de 'ouvrage
sera l'inventaire minutieux des formes de cette musique et de ce chant,
puis, & mesure qu’ils apparaissent et s’affirment, des instruments et des
ensembles choraux. Au XVIe siecle, musique et chant restent religieux,
austéres. On donne la préférence aux recueils francais plutét qu’'a cecux de
Geneve, car les Bernois, maitres du Pays de Vaud, tendront toujours a main-
tenir 1’kEglise vaudoise hors de I'influence trop marquée de la cité de Calvin.

Le XVIIe siécle est médiocre sous l’aspect envisagé ici, tout formaliste,
sauf vers la fin ou le cantique spirituel fait une entrée timide, sur des airs
traditionnels d’abord, puis sur des mélodies plus originales, avec Pierre
Cordier notamment.

Jusqu’a ce moment, la musique profane n’avait pas droit de cité au Pays
de Vaud, mise a part une certaine musique militaire faite de fifres et de
tambours. Quant a la musique et & la chanson populaires, qui ne tiraient
certes pas leur inspiration des textes bibliques, elles sont suspectes, bannies
comme grossiéres, impies, mais elles survivent, avec ou sans ménétriers, en
dépit de toutcs les interdictions et sanctions.

Le XVIIIe siécle enfin fait I'objet de la plus grande partie du volume.
I1 se caractérise par la revision des anciens psautiers avec restitution des
mélodies, fort abimées par l'usage et le temps. La musique instrumentale
fait son entrée dans les temples sous la forme des « trompettes », mot géné-

244



rique désignant les instruments a vent. Puis arrivent les orgues dont les
Eglises réformées de Suisse alémanique avaient déja repris I'usage. L’ensei-
gnement du chant commence a trouver place dans les programmes scolaires
et a ce point de vue, 'auteur souligne I'importance des Ecoles de charité¢,
sorte d’écoles libres qui joueront dans ce pays le role d’écoles normales
avant la lettre. Apparaissent de méme les premiéres sociétés de musique et
de chant, les chorales, puis les concerts spirituels, tandis que peu a peu,
la musique bruyante, les « trompettes » cédent le pas aux cordes et surtout
aux orgues. Ce canton posseéde, aujourd’hui encore, une fort belle collection
de ces instruments aux élégants buffets baroques, canal modeste de péné-
tration de cet art catholique dans les temples réformés.

Parallelement, la musique et le chant profanes prennent un essor rapide,
dans la haute société notamment. La vogue est & la musique de chambre
dont les concerts se multiplient. Parmi les artistes a succés de passage a
Lausanne figure le jeune Mozart, 4gé de dix ans et demi, lors de son premier
tour d’Europe, en 1766. A la fin du si¢cle, 'opéra méme est trés goiité,
pour ne pas parler des bals avec musique appropriée.

LLa musique populaire n’est pas restée en arricre, on s'en doute, apres
avoir obtenu les coudées plus franches. Chorales et ensembles champétres
se multiplient. Il faut seulement regretter avec l'auteur que, faute d’avoir
été notés, cette musique et ce chant du terroir, avec le patois du cru, ait
pratiquement disparu sans laisser de traces.

L’ouvrage est richement illustré de prés de 500 gravures, graphiques
reproductions d’ccuvres etc. I.’édition est extrémement soignée, d’'une pré-
sentation luxueuse dans sa belle reliure toile. Le livre comporte de trés
nombreuses notes ol abondent les renseignements d’histoire, biographique et
généalogique, notamment. Les 150 pages d’annexes fort intéressantes,
consistent en tables, en listes d’exécutants et de manifestations musicales
de I'époque aussi ; mais on y trouve encore des comptes rendus de concerts,
des statuts et réglements de société, ainsi qu’un certain nombre de produc-
tions musicales et chorales, qu’il est méme loisible au lecteur d’entendre
en partie, grace a un petit disque inséré dans la garde du livre. On ne fait
vraiment pas mieux.

Une abondante bibliographie du sujet ainsi qu’un bon index onomas-
tique terminent ce bel ouvrage, fort bien écrit au demeurant. Lorsqu’aura
paru sur le sujet le second volume annoncé par l'auteur et portant sur le
X1Xe siécle, on peut gager que le Pays de Vaud sera le seul canton suisse &
posséder pour son territoire une étude aussi exhaustive sur le chant et la
musique. A. CHEVRE

Herbert Rieser S. J.: Der Geist des Josephinismus und sein Fortleben. Der
Kampf der Kirche um ihre Freiheit. x11-128 S. kart. Fr. 12.80. Herder 1963.

Der Josephinismus wird in der Geschichtschreibung verschieden beurteilt.
G. Holzknecht (1914) betrachtet ihn als massive Realpolitik mit nur sekun-
darem ideologischem Unterbau. E. Winter (1943) sieht in ihm eine Bewegung
zur Reform des Katholizismus durch Bekdmpfung des romischen Kurialis-

245



mus und F. Valjavec (1944) ein Ausgleichsstreben zwischen kirchlich-kul-
turellem Konservatismus und sikularisierendem Aufklirungsgeist. Diesen
drei Bewertungen fiigt Rieser eine vierte hinzu. Nach ihm ist der Josephinis-
mus eine protestantisierende Rebellion gegen den katholischen Begriff von
der Kirche als einer societas perfecta, eine brutale Vergewaltigung der Kir-
chenfreiheit durch den Staat, und das gesamte josephinische Reformpro-
gramm verfolgt keinen anderen Zweck als den puren Staatsegoismus und
Staatsabsolutismus. Als Quelle fiir seine These dient ihm das fiinfbiandige
Dokumentarwerk von F. Maas. Er baut seine Argumentation in drei Teilen
auf. Im ersten setzt er sich mit den theologischen und philosophisch-ideo-
logischen Zeitstromungen auseinander, die in den Josephinismus eingegangen
sind : konziliare Theorie, Regalismus, Gallikanismus, Jansenismus, Febro-
nianismus, Protestantismus, Naturrechtslehre und Aufklirung. Der zweite
Teil ist den verschiedenen Entwicklungsphasen des Josephinismus von
Maria Theresia bis Franz Joseph gewidmet, und der dritte befat sich mit
den Auswirkungen der josephinischen Kirchenpolitik bis zur Gegenwart.

Es muB anerkannt werden, daB3 R. mit seiner sehr systematischen, wenn
auch recht dogmatisierend-lehrhaften Untersuchung einen wesentlichen
Aspekt des Josephinismus herausgearbeitet hat, der zwar keineswegs neu ist,
aber in der bisherigen Literatur nirgends in dieser Scharfe zur Darstellung
kam. DalBl damit aber « AbschlieBendes » zum Thema gesagt sei, moéchte ich
bestreiten. Dazu ist Rs. Standpunkt zu einseitig, zu integralistisch. Er hat
seine Darstellung allzu betont als staatsabsolutistisch-kirchenfeindliche
Antithese zu Winters Reformthese konzipiert und sich so den Zugang zum
wirklichen Reformanliegen des Josephinismus und zu den echt christlichen
Werten, die auch in den verschiedenen Zeitstromungen des 18. Jahrhunderts
lebendig waren, versperrt. R. ist iiberall darauf aus, das Positive zu baga-
tellisieren und das Haretische hervorzustreichen. Humanitiare und tolerante
Gesinnung, verbesserte Rechtspflege, mildere Strafpraxis, padagogische Be-
miihungen, Sozialfiirsorge, Bildung, Beseitigung mancher Reste des Aber-
glaubens: das alles wird vereinfachend als Hinwendung zur bloB8en Naturre-
ligion und Wegbereitung des religiosen Indifferentismus, des Materialismus
und Atheismus bewertet. Die ganze Aufklirung wird als bloBe Modetorheit
abgetan. Man vermiBt auf Schritt und Tritt den Sinn fiir die feinere geschicht-
liche Nuancierung sowie die 6kumenische Offenheit und Bereitschaft zum
verstehenden Gespriach mit Andersdenkenden. So ergibt sich ein allzu schwar-
zes Bild, das ebenso weit von der geschichtlichen Wirklichkeit entfernt ist, wie
Winters idealisierende Sicht, die er zu widerlegen sucht. R. hat das reich-
haltige Quellenmaterial, das ihm Maas bereitstellte, ausschlieBlich auf seine
These hin interpretiert. Dabei fillt er nicht selten aus recht sparlichen
AuBerungen sehr kategorische Urteile. Ein Beispiel mag dies belegen. Zur
Erlauterung der Grundmotive von Josephs Kirchenreformpolitik zitiert er
auf S. 62 folgende kurze Notiz : « Da die katholische Religion mit ihren Ver-
waltern vermischt worden und hieraus Parthey- und Verfolgungsgeist ent-
standen ist, seye es n6othig, dem Religionswesen seine dchte urspriingliche Ge-
stalt wiederzugeben und, um dasWahre nicht zu verfehlen, die nachstehenden
Mittel fiirzuwihlen ... Uberhaupt aber miiBte diese Ausfiihrung mit Beseiti-

246



gung alles Eigennutzes des Staates und ohne die mindeste Beirrung der
Religionsiibungen geschehen. » (62) Aus dieser sehr allgemeinen AufBerung
ergeben sich fiir R. folgende « fiinf grundsatzliche Ausblicke auf die Weltan-
schauung », aus der Joseph seine Kirchenreform speist: 1. « Trennung von
katholischer Religion und kirchlich-amtlicher Hierarchie » sowie « eine durch-
aus protestantisierende Vergeistigungstendenz ». 2. Die Behauptung, « daB
die kirchlichen Verwalter sich zu einem Wesensbestandteil der Religion » ge-
macht und «daher eine illegitime Herrschaft » errichtet hiatten. 3. « Eine
staatsabsolutistische und papstfeindliche Tendenz, die mit episkopalistischen
und aufgeklart-naturrechtlichen Ideen operiert ». 4. « Eine sehr freie Auf-
fassung von der katholischen Religion», « wenn nicht gar eine Bagatellisierung
von Kirche und Offenbarung iiberhaupt ». 5. Férderung einer Religion, « die
vom Staate iiberwacht wird und von ihm ihr Gliick zu erwarten hat » (62/63).
Einesolche Interpretationsfreiheit geht entschieden zu weit.

R.ist von seiner antireformerischen These richtiggehend voreingenommen.
So sieht er sich gezwungen, den Begriff der Kirchenreform einzuschrianken
auf die « Weckung und Hebung des tibernatiirlichen, geistlichen Lebens » (82).
Aber Reform, auch im katholischen Sinn, schlieBt Aullere MaBnahmen zur
Beseitigung von veralteten Formen und offensichtlichen Mi3standen im kirch-
lich-religiésen Leben nicht aus. Wenn dies in der Kirchengeschichte immer
frithzeitig genug erkannt worden wdire, hitten manche Haresien und Spal-
tungen vermieden werden kénnen. Doch R. braucht diese Beschrankung des
Reformbegriffs auf die rein innere Reform, wenn er seine These retten will.
Denn auch er kann nicht vollig daran vorbeisehen, « daf3 der Josephinismus
im aufBeren Kirchenwesen tatsichlich manche Verbesserung brachte und
auch bringen wollte», aber so wertvoll die Verbesserung in Einzelheiten auch
gewesen sein mjgen, so waren sie doch nur in einem willkiirlich aufgestellten,
eben josephinischen Sinn « Kirchenform », d. h. eigentlich Verfolgung der
sichtbaren Kirche als selbststandigen Reiches » (83).

R. bestreitet nicht, daB « letzte Griindlichkeit und Exaktheit » ein Ver-
stehen aus den geistigen Stromungen und Bediirfnissen der Zeit heraus ver-
langt. Aber wenn es ihm mit dieser Grundforderung historischer Betrachtungs-
weise wirklich ernst gewesen wire, hitte er gerade aufgrund der Quellenlage
bei Maas seine These in ihrer ausschlieBlichen Form nicht aufrecht erhalten
konnen, denn sie enthilt eben die halbe Wirklichkeit. Wie vereinfachend
einseitig Rs. Bewertungen sind, erhellt erst recht aus dem letzten Teil seiner
Arbeit, wo er sich mit dem Weiterleben des Josephinismus in der Gegenwart
auseinandersetzt. Da die josephinische Héiresie « von Anfang an ein deut-
liches Gesinnungsgefille vom Katholizismus iiber ein allgemeines Christen-
tum zum bloBen Gottglauben mit konsequenter Fortsetzung im Neuheiden-
tum und Atheismus » enthielt (106), ist es fiir ihn ein leichtes, alle gegenwar-
tigen geistigen Schiaden des Osterreichischen Staatsvolkes auf ihr Konto zu
buchen : « das Fehlen jeder Weltanschauung bei der breiten Masse, das Ver-
sinken in genieBerischer Konsumhaltung, die Zunahme der geistigen Verwahr-~
losung der Jugend und schlieBlich die allgemeine Unmoral » (108/109). So
einfach liegen die Dinge nun doch nicht. Allerdings hat auch R. keine Antwort
auf die rhetorische Frage : Wer kann beurteilen, wie die Geschichte verlaufen

247



wire, hitte Osterreich der geistigen Mode der Aufklirung widerstanden ?
R. erwartet die endgiiltige Uberwindung des Josephinismus erst von der
bedingungslosen Anerkennung des « ohnehin noch giiltigen (DollfuBschen)
Konkordats von 1934 » durch die gegenwirtige Osterreichische Regierung.
Damit betritt er das Parkett der Gegenwartspolitik, und der Schatten dieser

politischen Betrachtungsweise liegt deutlich iiber seiner ganzen Arbeit.
Hans Wick1

Katholisches Missionsjahrbuch 1963. Entwicklung-Hilfe-Mission. 30. Jahr-
gang. 96 S. 18 Abb. Hgg. vom Schweiz. Kath. Akad. Missionsbund. Freiburg,
S. Paul 1963.

Heute ist immer wieder die Rede von den Entwicklungslindern, fiir die
allerdings oft mehr geschrieben und geredet als gearbeitet wird. Aber, wie
der Redaktor des Jahrbuches, P. Walbert Bithlmann, einleitend erklart, darf
das kirchliche Missionswerk diesen Problemen gegeniiber nicht zuriick-
stehen. Ist seine erste Aufgabe die Glaubensverkiindigung, so hat es doch
stets auch die Schulbildung der verschiedenen Stufen, die Krankenpflege,
soziale Fiirsorge im engern Sinn, also die Betreuung des ganzen Menschen,
mit Leib und Seele, sich zur Pflicht gemacht. So ist mit Recht das neue Heft
diesem so brennend aktuellen Anliegen gewidmet, das damit auch nicht-
katholischen Kreisen zeigen mag, was nach dieser Seite von der Mission ge-
leistet wird. Und es ist erfreulich, dal diese Tatigkeit in einem eigenen
Schreiben des Delegierten fiir technische Zusammenarbeit, A. R. Lindt in
Bern, gewissermaBen offiziell anerkannt wird, nachdem man lange genug in
gewissen, auch offiziellen, Kreisen, dieses Wirken der Missionen iibersah.
Was der Redaktor in seinem grundsitzlichen Beitrag : « Entwicklungshilfe
und Mission » zum Ausdruck bringt, ist denn auch iiberaus lesenswert : « Der
Kolonialismus der Macht ist endgiiltig verfemt — dafiir ruft man der Kolo-
nialisierung der Liebe und Hilfe. » Trotzdem ist hier eine bedenkliche Krise
eingetreten, wegen der zu biirokratisch-materialistischen Einstellung man-
cher Lidnder, aber auch des anspruchsvollen Auftretens mancher neuer,
selbstindig gewordener Staaten. Umso bedeutsamer ist das uneigenniitzige
Wirken der Mission, das indes noch mehr als bisher den lebendigen Bediirfnis-
sen von Land und Volk der Einheimischen entgegenkommen mul.

Was in dieser Hinsicht im einzelnen geleistet wurde und wird, zeigen die
Aufsitze liber « Sozialarbeit unter den Bauern Indonesiens », wo die Bischofe
neue Werke ohne jede politische Abhangigkeit schufen. « Strahlungsherde der
sozialen Lehre und Tat in Indien » wurden die von den Jesuiten in Poona
1951 und in Bangalore 1961 gegriindeten Sozialinstitute, die in Zusammenar-
beit mit Laienkraften schone Erfolge zeitigten. In dem vom Kommunismus
bedrohten Kerala, wo an der Malabarkiiste die Leute vorab von der Fischerei
leben, wurde nach dem Bericht von P. Plattner eine groBlziigige positive
Aufbauaktion durchgefiihrt, welche die Verbesserung der Fischereigerate,
die Absatzforderung des Fischmarktes, die Besserung der Wohnverhidlt-
nisse ins Auge faBte. Unter dem Titel « Zur Besinnung » sind eine Reihe von
Stimmen iiber Notwendigkeit und Methoden der Entwicklungshilfe zusam-
mengefalt, an ihrer Spitze der Aufruf der zum Konzil versammelten Bischofe.

248



Mit Afrika befaBt sich der Hinweis auf Nyegezi, wo am Victoria Nyanza die
Weillen Viter ein eigentliches Schulzentrum der verschiedensten Typen bis
zum sozialen Forschungs- und Ausbildungsinstitut aufgebaut haben. In
Ghana, dem ersten selbstandigen Staat in Schwarz-Afrika, wurde gemeinsam
mit den staatlichen Instanzen ein groBgedachtes Sozialprogramm eingeleitet,
das leider vorldaufig zum Stillstand kam. Beachtenswert sind die Lehren der
Genfer Konferenz der Uno vom Februar 1963 iiber die Entwicklungsmaéglich-
keiten, die aber nicht Theorie bleiben diirfen. Demgegeniiber greift der Laie
Erich Camenzind in erfreulicher Aufgeschlossenheit in die Praxis hinein, in-
dem er das missionarische Verantwortungsbewu@tsein im Aufbruch zeigt,
wie es sich in einem neuen KirchenbewuBtsein, in der Aufwertung der Fasten-
zeit, der Forderung des Priesternachwuchses, in der Mitarbeit der Pfarrei mit
der Mission dullert. AbschlieBend wird festgehalten, was die Schweiz in dieser
Hinsicht 1962 geleistet hat ; es darf sich sehen lassen. Zusammen mit den
gewohnten chronikalischen Berichten, auch einer Totentafel der verstorbenen
Schweizermissionare, bildet das Jahrbuch einen eindrucksvollen Beitrag zum
groBen Anmnliegen unserer Weltmission. P. GALL HEER

HINWEISE

Die beste Textiiberlieferung des Nibelungenliedes verdanken wir der sogen.
St. Galler Handschrift B (Cod. Sang. 857), die Abt Beda Angehrn 1768 aus
dem Nachla3 von Agidius Tschudi fiir seine Bibliothek angekauft hatte. Sie
umfalBt u. a. das Lied (S. 291-416) und die Klage (416-51), die jetzt in einer
Faksimile-Ausgabe zuganglich gemacht worden sind. (Das Nibelungenlied
und die Klage, Bohlau Verlag Koln-Graz 1962). Wie Stiftsbibliothekar
Dr. Duft, mit der Geschichte seiner Bibliotheksschitze wohl vertraut, erneut
feststellt, ist die Entstehungsgeschichte der berithmten Handschrift aus dem
13. Jahrh. nach wie vor ungeklart. Als ihre Heimat wird neuerdings aus kunst-
historischen Uberlegungen heraus Osterreich, naherhin Salzburg angesehen.
Es wird auch schwer zu sagen sein, woher Tschudi den Codex erwarb, da er
gar weite wissenschaftliche Beziehungen besaB. Diese erste Faksimile-Aus-
gabe hilt sich bewuf3t in bescheidenem &duBerem Rahmen, aus preislichen
Griinden, um auch Studenten als iiberaus niitzliches Arbeitsinstrument dienen
zu kénnen. Es sind, wie die Germanisten K. Bischoff, H. M. Heinrichs und
W. Schréder ankiindigen, noch weitere, dhnliche Ausgaben wichtiger Texte
vorgesehen.

A. L. Gabriel, Professor und Leiter des Instituts fiir mittelalterliche Ge-
schichte an der Universitit Notre Dame in Indiana, dem wir schon manche
bedeutsame Publikationen zur mittelalterlichen Bildungsgeschichte verdan-
ken, widmet der Geschichte des Studienhauses Skara in Paris, das der Auf-
nahme schwedischer Studenten diente, unter dem Titel: Skara House at
the Mediaecal University of Paris (Text and Studies in the History of Mediae-

249



val Education No IX, Indiana 1960, 195 S.) eine griindlich gearbeitete Dar-
stellung, die sich auf archivalische Forschungen in Paris, Stockholm und
Upsala stiitzt. Auf allzuviele Einzelheiten kénnen wir nicht eingehen. Im-
merhin sei erwdahnt, da3 diese Férderung der Studien in Paris auf die Bischofe
von Skara zuriickgeht. Das Haus wurde 1292 durch Emphastus, Kanonikus
von Vixjo, in der Folge von Skara, gekauft. Zu Beginn des 15. Jahrhunderts
erfolgte eine Reform der inneren Disziplin und des liturgischen Lebens, um
1407 wurden fiir die Kleriker Statuten erlassen. Fiir die Kenntnis der Topo-
graphie und zahlreicher Personlichkeiten, die nicht nur mit dem Studienhaus
in Beziehung stehen, vermittelt das Buch einen wichtigen Urkundenteil,
reichend von 1284-1502 (125-164). Es handelt sich vor allem um einschlagige
Kauf- und Schenkungsakte. Die Statuten, das interessanteste Stiick, sind
allerdings bereits im bekannten Auctarium gedruckt worden.

Einen schidtzenswerten, kritischen Beitrag zur Geschichte des avignonesi-
schen Schismas bringt Clément Schmitt OFM, Le parti clémentiste dans la
province franciscaine de Strasbourg.— Notes et documents (SA Archivum Fran-
ciscanum Historicum 55, 1962 ; 23 S.). Es gelingt Schmitt, dank der Ent-
deckung in der Zentralbibliothek Luzern (Formularium Custodiae) von zwei
Briefen des Provinzials Hesso von Lampertheim an den Generalprokurator
des Ordens (Jan.-Febr. 1583) und den Generalminister in Rom (10. Febr.
1583) eine Reihe von Korrespondenzen, die einstweilen als verloren gelten
miissen, namhaft zu machen (12 {.), insbesondere aber auch die Rolle des zu
Papst Klemens VII. iibergegangenen Franziskaners Liebhard von Regensburg
aufzuhellen. Dieser iibernahm bald die Fiihrung der Klementisten, hatte
zwar in seiner Propaganda relativ wenig Erfolg, erregte aber doch viel Un-
ruhe und Unsicherheit. Der Aufsatz, in welchem wir auch einiges iliber
Schweizer Kloster erfahren, erginzt die Arbeiten von Karl Schénenberger
(s. bes. Basler Zs. f. Geschichte 26/27, 1928, 124-129).

Einen ungewoéhnlich reichen Einblick in eine Klosterwirtschaft gewinnen
wir aus den griindlichen Untersuchungen des fiihrenden Wirtschaftshistori-
kers, Hektor Ammann, Zur Wirtschaftsgeschichte des Oberrheinraumes, des-
sen II. Teil unter dem Titel : Das Kloster Salem in der Wirtschaft des aus-
gehenden Mittelalters erschien (Zs. fiir die Gesch. des Oberrheins 110, 1962,
371-404). Mit Recht bezeichnet Ammann die Klosterrechnungen als oft erst-
klassische Quellen fiir die Handels- und Warengeschichte. Dies gilt jeden-
falls fiir die von ihm ausgewerteten, von 1489-1530 leider nicht liickenlos
iiberlieferten Rechnungen der beriihmten Zisterzienserabtei Salem. Wie viel-
sagend fiir die Landwirtschaft sind z. B. die Angaben iiber den Viehbestand
aus dem Jahr 1489 : 148 Haupt Rindvieh, 42 Wagen- und Karrenrosse, dazu
35 Fohlen und an 2 Héfen noch 19 Milchkiihe, 48 Stiick Rinder und 18 Rosse.
Das Getreideland reichte von Messkirch bis Ravensburg. Die Kornvorrite
beliefen sich 1489 auf iiber 1600 Malter, der Neuzugang auf 3230 Malter.
Die Berechnungen sind indessen schwierig, weil das Malter Getreide rund
100-500 Liter umfassen konnte. Bedeutendem Rebbesitz entsprach reicher
Weinertrag und Weinverkauf. Trotzdem fehlt die Weineinfuhr keineswegs.

250



Wir vernehmen vieles iiber die Beschaffung von Textilien, Stoffen, von ent-
sprechenden Mirkten und Preisen, von der Leinwanderzeugung, von Eisen-
und Stahlhandel. Bevorzugt war bayerisches Salz, bedeutend die Einfuhr von
Fischen. Kurz, wir gewinnen hier ein iliberaus buntes Bild von einem weit-
verzweigten Haushalt, aber auch von den Handelsbeziehungen zu den be-
nachbarten Stidten ; denn recht eng ist die Verflechtung der klgsterlichen
Wirtschaft mit jener der Stddte. Die Schweiz tritt weniger hervor. Ammann
beschliet seine reichen Mitteilungen mit dem Abdruck von Getreide- und
Weinmassen von 1498, einer Messerechnung von Nérdlingen von 1514 und
einer ausfiihrlichen Liste der Tucheinkdufe Salems, in der auch zahlreiche
Kéaufe von Kuttentuch in Bern bezeugt sind.

Drei Studien zuv Geschichte der Reformation im Lande Appenzell, die
P. Rainald Fischer verodffentlichte (Innerrhoder Geschichtsfreund 9, 1962,
SA. 40S.), klaren wichtige Daten zu den Anfiangen der reformatorischen Bewe-
gung in Appenzell, u. a. auf Grund eines von ihm in Luzern entdeckten Briefes
des neugliubigen Appenzeller Kaplans Joh. Hess an den bekannten Pir. Die-
bold Huter (Jan. oder Febr. 1525) und eines Schreibens der Kirchhére Trogen
an den Rat zu Appenzell, wohl aus dem Jahre 1526. Wegen ihres allgemeinen
Interesses ist indessen die Studie iiber das Kirchhoéreprinzip besonders her-
vorzuheben, weil in ihm der singuldre Charakter der Entwicklung der Appen-
zeller Religionsfrage trefflich zum Ausdruck kommt. Ganz abgesehen von
bemerkenswerten Berichtigungen bisheriger Datierungen und Interpreta-
tionen des Mandates betr. das Schriftprinzip gelangt F., dank sorgfiltiger
Untersuchung der Landrechnungen und anderer Quellen, zu wesentlichen
Erkenntnissen hinsichtlich der Anwendung des Kirchhoreprinzips, das
zeitweise wohl die Kultuseinheit der Gemeindekirche, keineswegs aber den
individuellen Glaubenszwang in sich schloB. Der Glaubenszwang war fak-
tisch bei beiden Glaubensparteien Ausdruck verdnderter machtpolitischer
Stellungen, aber auch die unvermeidliche Konsequenz der fortschreitenden
Verfestigung in der Konfessionsbildung. Die Studie bietet Anregung zu viel-
fachen Vergleichen und fallt durch gro8e Sachlichkeit auf, die der sicheren
methodischen Behandlung schwieriger Probleme entspricht.

Eine sehr anziehend geschriebene, mit einigen trefflichen Bildern ausge-
stattete Kurzbiographie des bekannten und doch in vielem zu wenig ge-
wiirdigten Luzerner Stadtschreibers Renward Cysat schenkte uns unlangst
Walter Frey, Dev Luzerner Stadtschveiber Renward Cysat 1545-1614 (Luzern
im Wandel der Zeiten H. 27, Kommissionsverlag Eugen Haag, Luzern 1963,
48 S.). Cysat wird uns nahegebracht als Personlichkeit groen politischen und
kirchlichen Einflusses und vielseitiger Freundschaften, namentlich mit Karl
Borromeo. Mit Recht sagt Frey, daB Cysat in der Geschichtschreibung allzu-
sehr durch Ludwig Pfyffer iiberschattet wurde. Cysats persoénliche Leistung
auf dem Gebiete der Heil-Natur- und Heimatkunde steht auBer Frage.
Schwieriger zu beurteilen ist sein naheres Verhaltnis zur historischen For-
schung, weil seine ausgedehnten Kollektaneen immer noch zu wenig iiber-
priift wurden. Frey iiberrascht den Leser immer wieder durch kluge Uber-

251



legungen und feinsinnige Gedanken, die seine Linfiihlungsgabe und seinen
Gerechtigkeitssinn auch inbezug auf Cysats religitse Gesinnung gleicher-
weise offenbaren. Die groBen Verdienste Cysats um die katholische Reform
in enger Zusammenarbeit mit dem Konstanzer Weihbischof Balthasar Wurer
zeigt in iliberzeugender Weise Erich Camenzind in seiner Dissertation auf,
die hoffentlich bald veroffentlicht wird. Frey beschlieBt seine Darstellung
mit einer iiberaus niitzlichen Bibliographie des Schrifttums iiber Cysat.

In seinem Aufsatz «Aventures et intrigues de Broccardo Bovrone @ I'époque
de I'Escalade » (SA. aus « Bulletin de la Société d’Histoire et d’Archéologie de
Geneve XII », 1961, Geneéve 1962, 89-117) vermag Giovanni Busino dank aus-
gezeichneter Kenntnis vieler Quellen manches Neue iiber die Umtriebe dieses
zwielichtigen Italieners beizubringen. Allerdings bleiben wesentliche Fragen
immer noch ungeklart, und da man es bei diesem Mann mit einem ungew&hn-
lich verschlagenen und doppelziingigen Charakter zu tun hat, ist auch die
Deutung mancher Pline, wie der behaupteten europiischen pépstlichen
Liga gegen die protestantischen Méchte, kein leichtes Unterfangen. Sicher ist,
daB Borrone zahlreiche Lander bereiste und dabei gleichsam auf einen « kalten
Krieg » hinarbeitete. Fraglich scheint uns immer noch seine wirkliche Stellung
innerhalb der sogen. Congrégation de Nre. Dame de la Compassion in Thonon,;
sodann muf3 auch die weitausgreifende Biindnispolitik Berns in den Jahren
1600-1602 berticksichtigt werden, sollen manche Vorgéange richtig gewiirdigt
werden. Auch ist es seltsam genug, daB diese gewil3 interessante, aber doch
hochst unerfreuliche Persénlichkeit 1603 in Sachsen auftaucht und hier,
angeblich als iiberzeugter Evangelischer, vor dem Kurfiirsten eine bemerkens-
werte, aber in vielem phantasievolle Rede hielt, deren Text Busino im Wort-
laut wiedergibt (107-117).

Wir méchten die Aufmerksamkeit unserer Leser auf eine Buchreihe lenken,
die im Jura bereits viele Freunde gefunden hat und nicht nur fiir die Ge-
schichte des Jura Bedeutung besitzt. Wir meinen die Bibliothéque jurassienne,
eine leider unnumerierte Schriftenreihe, welche wvon der Imprimerie
Boéchat in Delémont betreut und von einem Kreis von Historikern und Ge-
schichtsfreunden tatkraftig unterstiitzt wird. Zahlreiche grundlegende, heute
zumeist vollig vergriffene Geschichtswerke sollen neu aufgelegt, aber auch
erstmalige Werke vertffentlicht werden. Bereits sind erschienen : Histoive de
I’ancienne abbaye de Bellelay par S. M. Saucy (erstmals 1869 gedruckt, im
Hinblick auf die Restauration der Abteikirche 1958 ediert), sodann « Histoire
et statistique de I’ancien évéché de Bdle par Chavles- Ferdinand Movrel, pasteur
et président de 1’Eglise réformée consistoriale de Corgémont (1813, neu 1959).
Morel sorgte sich s. Zt. lebhaft um das Schicksal des Jura. Erwdhnt zu wer-
den verdient schlieBlich auch das Tagebuch des bernischen Regierungsrates
Xavier Elsaesser, Histoirve de mon temps (1867-69, neu 1961), das fiir die Kennt-
nis der Personlichkeiten jurassischer Politiker sehr aufschlulreich ist. Als
nichster Band steht eine umfassende Biographie des hervorragenden Basler
Bischofs Jakob Chr. Blarer v. Wartensee aus der Feder von Andvé Chévre
in Aussicht, auf die wir noch zuriickkommen werden. O. VasgeLLA

252



	Rezensionen = Comptes rendus

