
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 57 (1963)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Lebendiges Mittelalter. Festgabe für Wolfgang Stammler. Hrsg. von der
Phil. Fakultät der Universität Freiburg Schweiz. - Freiburg Schweiz,
Universitätsverlag 1958. xvi-316 S.

Die philosophische Fakultät der Universität Freiburg i. Ue. hat es mit
Recht als ihre Pflicht erachtet, zum 70. Geburtstag des bekannten Germanisten

Wolfgang Stammler, der seit 1951 an ihr lehrte, eine Festschrift
herauszugeben. Darum haben auch Rektor und Dekan sie mit ehrenden
Vorreden eingeleitet.

Bei Festschriften besteht die nicht geringe Gefahr, daß sie zu Ablagestätten

von Arbeiten werden, die von ihren Verfassern sonst nirgends
untergebracht werden können. Man schreibt, eben um geschrieben zu haben.
Diese Gefahr ist in der vorliegenden Festgabe glücklich vermieden worden.
Der Inhalt entspricht den vielfältigen Arbeitsgebieten, denen Stammler sich
gewidmet hat, und die von Philologie im engern Sinne, über Volkskunde,
Kunst, Mystik bis zur Theologie reichen. Eigentlich nur eine Arbeit tanzt
irgendwie aus der Reihe : H. Foerster, Die Liber-Diurnus-Fragmente in der

Kanones-Sammlung des Kardinals Deusdedit (S. 44-55), der sicher als
wohlgemeinter Beitrag eines Kollegen verstanden werden darf, aber doch zu sehr
in das frühe Mittelalter zurückgreift, um hier ganz am richtigen Platz zu
stehen.

Gleich am Anfang steht eine grundgelehrte Arbeit, die durch eine
sorgfältige und kommentierte Edition bereicherte Studie : A. Castellani, Le
glossaire provençal-italien de la Laurentienne (S. 1-45), das nun nicht mehr
wie bisher dem Pietro Berzoli von Gubbio zugeschrieben werden darf,
sondern mit Wahrscheinlichkeit aus Marginalien zu einer Liedersammlung
(chansonnier) hervorgegangen ist. - Die religiöse Volkskunde kommt im Beitrag
von Maria-Lioba Lechner, Die Karfreitagsoblation (S. 56-78) zu ihrem Recht ;

sie behandelt den Brauch, bei der Kreuzverehrung und beim Besuch des
« Heiligen Grabes » Gaben darzubringen. - G. G. Meersseman OP, der sich
in zahlreichen und gewichtigen Veröffentlichungen mit der Mariendichtung
beschäftigt hat, steuert einen Beitrag bei, der mit der niederdeutschen
Mystik, einem von Stammler besonders bevorzugten Arbeitsgebiet, in
Verbindung steht : Von den Freuden Mariens (S. 79-100). Auch hier folgt
dankenswerter Weise einer kurzen Einleitung die Edition eines lateinischen und
niederdeutschen Textes, die eine Ergänzung zu den im Hymnos Akathistos
II. 195 ff. (vgl. dort auch S. 43) gebotenen Stücken bedeuten. - Der Rechts-
geschichtler E. F. J. Müller-Büchi steuert aus seinem Arbeitsgebiet eine be-

221



deutende Studie über Die Credentia in der Handveste von Freiburg i. Ue.

(S. 101-129) bei. - Sehr wertvoll ist die Untersuchung von A. A. Schmid,
Die Schreinmadonna von Cheyres (S. 130-162). Sie gilt nicht nur dem im Titel
erwähnten bedeutsamen Kunstwerk, sondern greift weit aus und sammelt
das bekannte Material ähnlicher Darstellungen. Hervorzuheben sind die
beigefügten ausgezeichneten Abbildungen. - K. Schneider berichtet über Das
Eisenacher Zehnjungfrauenspiel (S. 163-203) und fügt in dankenswerterweise
gleich eine Textausgabe der doppelten Überlieferung bei. - Am Schluß des
Bandes bietet F. Allemann (S. 312-316) ein Verzeichnis der von W. Stammler
in den Jahren 1952 bis 1958 verfaßten oder geleiteten Veröffentlichungen ;

es ist als Fortsetzung der Stammler-Bibliographie in der Festschrift von 1952

zu denken.
Das eigentliche Prachtstück in der Festschrift habe ich mir mit Absicht

auf den Schluß aufgespart. Ich meine die große und gelehrte Arbeit von
P. Wyser OP, Der Seelengrund in Taulers Predigten (S. 203-311). Sie ist nicht
nur dem Umfang nach der größte, sondern auch sachlich und fachlich der
originellste gelehrte Beitrag zur Festschrift ; sie geht weit über den Rahmen
dessen hinaus, was man in ähnlichen Veröffentlichungen zu finden pflegt. -
Wer sich in der Deutschen Mystik auch nur einigermaßen auskennt, weiß,
welche bedeutende Rolle dort Ausdrücke wie « Seelengrund, Seelenfünklein,
Seelenspitze, Gemüt » usw. spielen ; er weiß aber auch, welche verständnislose

Interpretationen diese Begriffe gelegentlich bei Autoren gefunden haben,
denen Theologie und Scholastik kaum geläufig waren. Hier nun greift Wyser
ein und unternimmt den wohlgelungenen Versuch, genau zu bestimmen, was
Tauler unter Seelengrund versteht. Er gelangt zu dem eindeutigen Ergebnis,
daß « Taulers Seelengmnd eben nicht einfach die Seelensubstanz, verstanden
als bloßes Subjekt der Gnade, ist..., sondern darüber hinaus jener vorborgene
Ort der Seele sein muß, jenes abditum mentis Augustins, in das sich Gottes
Abgründigkeit selber hineinsenkt, um es zu 'überformen' » (S. 248). Oder :

« Taulers Seelengrund ist eben gar nichts anderes als das reine Wesen der
Seele, also die reine bloße Geistsubstanz » (S. 249). Doch begnügt sich Wyser
nicht bloß mit diesem Ergebnis seiner Forschung, sondern geht der
Entwicklung des Begriffes Seelengrund bis in die Vergangenheit nach und
vergleicht die taulerische Auffassung mit der Terminologie anderer deutscher
Mystiker, vor allem Meister Eckharts, um dann mit einem wichtigen Kapitel
über das Ebenbild Gottes im Menschen zu schließen. Es ist wohl nicht nötig
zu sagen, daß die Arbeit Wysers, in der ein umfassendes Quellenmaterial
verarbeitet ist, die Frage nach der Bedeutung des Seelengrundes bei Tauler
zu einem endgültigen Abschluß gebracht hat, so daß man immer auf sie
zurückgreifen muß. Ich denke, daß W. Stammler, dem ähnliche Fragestellungen

besonders liegen, diese große Abhandlung in der ihm gewidmeten
Festschrift mit Genugtuung und Freude entdeckt haben wird. - Und doch
ist der gelehrten Leistung Wysers - risum teneatis - ein erstes Unglück
zugestoßen. Ausgerechnet in der neuesten Tauler-Bibliographie (Johannes
Tauler. Essen 1961. S. 472) hat der Druckfehlerteufel oder gewöhnlicher
Schlendrian aus dem Namen Wyser ein Wiper gemacht Da es aller
Wahrscheinlichkeit nach immer « Wissenschaftler » geben wird, die Bücher und

222



Artikel zitieren, ohne sie je unter den Augen gehabt zu haben, wäre es gar
nicht verwunderlich, wenn diese Verbalhornung eines ehrsamen Namens
gelegentlich in der « Literatur » herumgeistern würde. Ähnliches ist ja auch
schon vorgekommen Dr. Dom. Planzer O. P.

Studien zum St. Galler Klosterplan, hrsg. von Johannes Duft, Stiftsbibliothekar.

Mitteilungen zur Vaterländischen Geschichte, hrsg. vom Historischen
Verein des Kantons St. Gallen XLII, Fehr'sche Buchhandlung St. Gallen,
1962, 282 Text- und 20 Bildseiten, Fr./DM 25.-.

Die Arbeit bildet die Zusammenfassung der z. T. erweiterten Vorträge der
sogenannten Klosterplantagung in St. Gallen vom 12.-16. Juni 1957, worüber
im 1. Teil der Abhandlung Erwin Pöschel, Johannes Duft und Hans
Reinhardt allgemein berichten, während der zweite Teil Einzeluntersuchungen
von Bernhard Bischoff, Walter Horn und Heinrich Edelmann u. a.
vorbehalten ist.

Initiant der Tagung war der am 27. Juli 1959 verstorbene Prof. Dr. Hans
Bessler, dem Emil Luginbühl im Vorwort einen warm empfundenen Nachruf
widmet. Bessler ist es auch zu verdanken, daß der Historische Verein des
Kantons St. Gallen den Klosterplan in Faksimile herausgab, damit beim
Verlust des Originals eine entsprechende Kopie vorhanden wäre und die
Forschung weiter angeregt würde. Gerade dies gelang durch die Tagung.

Insbesondere konnte Bischoff (München) auf Grund paläographischer
Erkenntnisse nachweisen, daß der Plan in Reichenau entstanden ist und die
Schriftzüge von zwei Schreibern zeigt. Wegen des in der Widmung gebrauchten

Wortes « Exemplata » muß mit Sicherheit angenommen werden, daß im
St. Galler Plan kein Original, sondern eine Nachzeichnung oder Kopie
vorliegt. Zum gleichen Resultat kam auch Horn (Berkeley, Kalifornien) von der
Untersuchung des Planes aus. Dieser wurde vom Original gepaust, er weist
nämlich keine Vorritzungen und Zirkelstriche auf. In einer ausgedehnten,
tiefgründigen Arbeit stellt P. Iso Müller (Disentis) hinsichtlich der Altar-
Tituli Ähnlichkeiten mit der in der Karolingerzeit bedeutenden Kirche von
St. Riquier in Centula fest. In beiden Gotteshäusern verehrte man hauptsächlich

stadtrömische Heilige.
Einen geradezu spannend geschriebenen Beitrag bietet Sörrensen (Berlin-

Dahlem) über « Die Gärten und Pflanzen des Klosterplanes ». Für seine
Erklärungen weiß der Verfasser Etymologie, das Capitulare de villis und die
zeitgenössische Symbolik treffend beizuziehen. P. Wolfgang Hafner (Engelberg)

möchte der Forschung durch seinen Aufsatz « Der St. Galler Klosterplan
im Lichte von Hildemars Regelkommentar » neue Wege weisen, inwieweit
nämlich im St. Galler Plan Gedanken von Benedikt von Aniane verwirklicht
sind. Dank der Tagung, an der u. a. auch Theodor Mayer (Konstanz) und
Otto Doppelfeld (Köln) sich mit Vorträgen beteiligten, auch dank der
vorliegenden Arbeit wurde manches Unbekannte zu Tage gefördert, aber es gilt
auch, was Hans Reinhardt (Basel) vermerkt : « Die Diskussion von 1957 hat
gezeigt, wie viele Probleme trotz eifrigem Bemühen offen bleiben - und daß
es keine Schande ist zu gestehen, daß man nichts Endgültiges weiß. Der

223



St. Galler Klosterplan fährt fort, Rätsel aufzugeben, aber noch je und je ist
es verlockend gewesen, Rätsel zu lösen. » Trotz dieses Urteils wird aber der
Liturgie-Kunst-Kloster- und Heimatgeschichtler wie auch der Paläograph
und Botaniker in den deutsch und englisch geschriebenen Aufsätzen wertvolle

Anregung und Bereicherung erfahren. Gebhard Spahr OSB

Johannes Quidort von Paris OP. (1306), De confessionibus audiendis
(Quaestio disputata Parisius de potestate papae) von Dr. Ludwig Hödl,
Heft 6 der Mitteilungen des Grabmann-Instituts der Universität München. -
Max Hueber Verlag, München 1962, 50 S., DM 6.80.

Wir haben uns daran gewöhnt, das 13. Jahrhundert allzu sehr unter dem
Gesichtspunkt der großen Auseinandersetzungen traditioneller Philosophie
und Theologie mit der durch die Einführung des Aristoteles gegebenen neuen
philosophisch-theologischen Richtung zu betrachten und die wissenschaftliche

Leistung der Mendikantenorden speziell unter dieser Hinsicht zu
würdigen. Die Quaestio disputata des Johannes Quidort « De confessionibus
audiendis » führt in ein Gebiet der theologischen Auseinandersetzung, das
vom Einfluß des Stagiriten völlig frei, dennoch die Gemüter im Welt- und
Ordensklerus aufs heftigste bewegte. Es ging dabei vorab um das Verhältnis
zwischen der traditionellen Seelsorge des Weltklerus und der neuen
Seelsorge der Mendikanten. In der theologischen Auseinandersetzung tritt aber
sogleich die Frage nach dem Verhältnis von Seelsorge und Hirtengewalt in
der Kirche in den Brennpunkt der Diskussion. Zugleich aber werden
zentrale Fragen der Sakramententheologie und der Ekklesiologie
aufgegriffen. Hödl bietet in einem einleitenden Aufriß einen knappen Überblick
der päpstlichen Verlautbarungen zum Verhältnis von Welt- und Ordensklerus

und ihren beiderseitigen Rechten bezüglich der Pfarreiseelsorge. Ein
zweiter Abschnitt ist der Stellungnahme des Magisters Thomas de Bailly
aus dem Weltklerus und ein dritter jener des Johannes Quidort von Paris O.P.
gewidmet, während sich der vierte Abschnitt um das Verständnis der Hirtengewalt

als Jurisdiktionsgewalt bemüht.
Der zweite Teil der Arbeit stellt die Quaestio des Johannes Quidort in den

textgeschichtlichen Zusammenhang. Schließlich folgt der Text der Quaestio
nach der Leipziger Handschrift, welche vom Herausgeber begründeterweise
als geeignetste Grundlage einer Edition gewertet wird. In einem ausgezeichneten

kritischen Apparat werden aber alle Varianten der übrigen
Handschriften angeführt.

Trotz des bescheidenen Umfanges bietet die Arbeit eine reiche Fülle von
Erkenntnissen und Hinweisen für den Kirchenhistoriker, den Kanonisten
und Dogmengeschichtler wie für den Vertreter der systematischen Theologie.
Sie ist zugleich ein Beispiel dafür, wie eine strengwissenschaftliche,
theologiegeschichtliche Arbeit auch von brennender Aktualität sein kann. Gerade im
Hinblick auf die Fragen nach der päpstlichen Zentralgewalt und der bischöflichen

Amtsgewalt, wie sie durch das 2. Vaticanum aufgegeben sind, dürfen
die Quaestio des Joh. Quidort und die lichtvollen Ausführungen des Herausgebers

nur wärmstens empfohlen werden. L. Borter

224



M. H. Vicaire. L'imitation des Apôtres. Moines, chanoines, Mendiants
rV-XIII siècles. Paris. Ed. du Cerf 1962 ; 90 p.

Le petit essai qu'on nous présente met en lumière un point aussi curieux
qu'important de l'histoire religieuse et de la vie spirituelle. L'auteur y
souligne l'attrait fascinant exerce dans l'Eglise sur ceux qui essaient de tendre
à la perfection chrétienne, par l'exemple des Apôtres et de l'Eglise
apostolique en général, ce qu'on appelait la vita, ou conversatio apostolica. Le
principe proclamé, ou sous-entendu comme allant de soi, est que les Apôtres
qui ont vécu dans l'intimité du Christ n'ont pu en être que les imitateurs
parfaits, et la présomption favorable est étendue à l'Eglise apostolique en
général, à l'Eglise de Jérusalem surtout. La conséquence logique ressort
d'elle-même : c'est chez les Apôtres et chez les premiers chrétiens qu'il faut
chercher le modèle d'une vie chrétienne parfaite. Le thème s'est révélé
bien qu'idéalise, d'une extrême fécondité. L'imitation de Jésus par celle des

Apôtres, en somme.
La suite de l'ouvrage examine les divers essais tentés de cette imitation

des Apôtres à travers les treize premiers siècles de l'Eglise. Trois mouvements
de perfection concrétisent cette recherche d'un idéal de vie chrétienne :

le monachisme primitif, égyptien notamment, puis le mouvement canonial
ou des clercs réguliers auquel Chrodegang de Metz a donne sa structure
au IXe siècle et, au XIe siècle, Urbain II sa caution fondée curieusement
sur une erreur de fait - ce pape établit sans hésitation un lien direct entre
le mouvement canonial et les Apôtres ; enfin, les Mendiants, avec saint
Dominique au départ, au XIIIe siècle.

Dans ces essais toujours repris d'imitation des Apôtres, on retrouve, à

des degrés divers, les mêmes éléments fondamentaux : vie communautaire,
prière et travail manuel, pauvreté, pénitence voire renoncement total,
travail manuel aussi. Avec les chanoines l'aspect travail apostolique et
missionnaire prend du relief; l'élément est repris par les Mendiants qui y
ajoutent l'itinérance.Tout cela est fort bien décrit par l'auteur et illustré par
un ensemble de témoignages et dc textes suggestifs et parfaitement convaincants.

Ce petit livre fait souhaiter une grande étude portant sur l'histoire
de l'Eglise des origines à nos jours sur les essais innombrables et toujours
renouvelés de cette recherche d'un idéal de vie chrétienne plus ou moins
calquée sur celle de l'Eglise apostolique, école de perfection. A. Chèvre

Germania Sacra, Historisch-statistische Beschreibung der Kirche des alten
Reiches, hrsg. vom Max-Planck-Institut für Geschichte, N. F. 1 : Die Bistümer
der Kirchenprovinz Mainz, Das Bistum Würzburg, Teil 1 : Die Bischofsreihe
bis 1254, im Auftrage des Max-Planck-1'nstituts für Geschichte bearbeitet

von Alfred Wendehorst. Walter de Gruyter und Co, Berlin 1 962, xm,
254 Seiten, br. DM 42.-.

Nach den z. T. abgewandelten Prinzipien von Paul Fridolin Kehr, Albert
Brackmann, Gottfried Wentz und den nunmehrigen Grundsätzen in der
Bearbeitung der Germania Sacra von H. Heimpel und J. Prinz hat Alfred
Wendehorst die drei Bände umfassende Geschichte des Bistums Würzburg
in Angriff genommen.

15 225



Der vorliegende erste Band konnte sich nicht auf zahlreich veröffentlichtes
Material stützen, besonders fehlten die Bischofsregesten, und was z. T. schon
bearbeitet war (1933-1939) wurde ein Opfer des Krieges oder seiner Folgen.
Das Werk behandelt die Gründung des Bistums und hernach Leben und
Arbeit der einzelnen Bischöfe. Klar sind die Abschnitte gegliedert und der
Text zeichnet sich durch auf das Wesentliche gehende Knappheit aus.
Gewöhnlich werden nach dem Namen und der Regierungszeit des betreffenden
Bischofs Quellen oder Literaturangaben angefügt und über Etymologie des
Namens, Abstammung, Vorgeschichte, Ernennung, Weihe, Dienst am Reich
und der Reichskirche, kirchliche Gründungen und Tätigkeit, Erwerbungen,
Tod, Grab, Verehrung und Siegel berichtet. Manchmal werden Beurteilungen
von freundlicher wie gegnerischer Seite und literarische Werke eines
Bischofs durch Titelangaben beigegeben. Das Buch bildet auch einen Beitrag
zur Geschichte der Babenberger, Ungarneinfälle und Kreuzzüge, des
Investiturstreites, der Machtkämpfe im Reich, des Verhältnisses zwischen Bischof
und Kloster im Mittelalter und nicht zuletzt auch der Patrozinienforschung.

Als besonders anerkennenswert an der Darstellung des Verfassers muß
seine kritische Stellungnahme zur bisher vorhandenen schriftlichen
Überlieferung hervorgehoben werden. Vor allem wird das 1690 in St. Gallen
gedruckte Werk des im 15. Jahrhundert lebenden Abtes Trithemius von Spanheim

« Annales Hirsaugienses » einer scharfen Korrektur unterzogen. Wendehorst

weist z. B. öfters darauf hin, daß der Prälat in seinen chronologischen
Angaben nicht ganz zuverlässig war. Auch die casus sancti Galli und andere
Quellen aus St. Gallen und Einsiedeln vermag der Verfasser auf Grund
verschiedener zeitgenössischer Berichte in ihren Angaben zu ergänzen oder richtig

zu stellen. Die Beziehungen Würzburgs zur Schweiz lassen sich z. T.
sicherlich auch im Patrozinium nachweisen, weil z. B. der Dom der fränkischen

Mainstadt auch Kolumban und Gallus geweiht ist.
Hoffentlich gelingt es dem Verfasser, die folgenden beiden Bände seiner

Arbeit in Kürze herauszubringen. Gebhard Spahr OSB

Spanische Forschungen der Görresgesellschaft, 1. Reihe, Gesammelte
Aufsätze zur Kulturgeschichte Spaniens, 20. Band, in Verbindung mit Edmund
Schramm, Georg Schreiber und José Vives herausgegeben von Johannes
Vincke. Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung, Münster/Westfalen, 1962,
312 S., kart. DM 26.-, geb. DM 26.50.

Das Werk bildet den zweiten Teil der Abhandlungen, die dem jüngst
verstorbenen Altmeister spanischer Forschung, Georg Schreiber, zu seinem
80. Geburtstag am 5. Januar 1962, gewidmet wurden. Die Aufsätze sind teils
deutsch, teils spanisch geschrieben.

Von allgemein geschichtlichem Interesse sind die ersten vier Beiträge, die
über ein Drittel des Gesamttextes einnehmen. Sie berichten über Volkstum
und Kirche in Neumexiko, Deutsche in Andalusien, Probleme und
Schwierigkeiten eines kolonisatorischen Versuchs, Die Einwohnerschaft der Stadt
Cadiz um 1535 und ihre meist aus Genuesen bestehende Fremdenkolonie und
schließlich über die Eingliederung deutscher Drucker in das gesellschaftliche

226



und wirtschaftliche Leben Kataloniens und Valencias im 15. und 16.

Jahrhundert. Diese Abhandlungen sind gegenwartsnahe, weil sie das momentan
aktuelle Minderheitsproblem berühren.

Der überaus lebendig geschriebene Aufsatz von Linus Bopp « Die
Volkstümlichkeit und Verkündigungskraft der altspanischen Liturgie » spricht
den Liturgiegeschichtier, Katecheten und Volkskundler an.

Auf 75 Seiten legt Anton Dörrer seine Forschungen über « Die Kümmernis
als bräutliches Seitenstück zu Oswald, dem englischen König der altdeutschen
Spielmannsdichtung, im europäischen Dreieck : Niederlande, Alpen und
Iberien » dar. Diese Abhandlung läßt zunächst wohl den Germanisten
aufhorchen, aber auch der Historiker und Hagiograph empfängt hievon wertvolle

Anregung, weil der Oswaldskult hauptsächlich durch die Weifen und
durch die von ihnen gestifteten Klöster gefördert wurde, da Judith, die
Gemahlin Welfs IV., die in erster Ehe mit einem Grafen von Northumberland
verheiratet war, der Heimat Oswalds, dessen Reliquien nach Schwaben
gebracht hat. Durch die Weifen dürfte die Verehrung Oswalds auch nach
Südtirol gekommen sein, während die Weingartner Oswaldsreliquien erst in
der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts über Zürich nach Zug gebracht worden

sind.
Als gleich wertvoll für die Hagiographie und Schweizergeschichte haben

die beiden Abhandlungen von Iso Müller OSB und Rudolf Henggeler OSB
zu gelten, die über « Hispania und Raetoromania » und « S. Jakobus Major
und die Innerschweiz » berichten und allenthalben monastische, liturgische,
kultische und kunstgeschichtliche wie wallfahrtsgeschichtliche und
literarische Beziehungen aufdecken.

Lie Verbindung zwischen Breisgau und Tirol zu Spanien zeigt sich auch
in den Aufsätzen von Kurrus « Zum Kult der Jesuiten-Heiligen im Breisgau »

N. Graß « Tiroler in Spanien », H. Hochenegg » St. Isidor in Tirol » und
Fr. Graß « Partisaner begleiten das Sanctissimum, Einwirkungen Spaniens
auf die österreichische und süddeutsche Sakralkultur ». Die Partisaner, d. h.
Bewaffnete, hatten die Aufgabe, hauptsächlich bei der Fronleichnamsprozession

und anderen Umgängen, die ihre prunkvollen Ausgestaltungen nicht
zuletzt von Spanien erhalten haben, gegen Angriffe Ungläubiger zu schützen.

Die Vielseitigkeit der Beiträge und Probleme machen das Buch interessant
und lesenswert. Es bietet eine wertvolle Bereicherung europäischer
Geschichtsschreibung. Gebhard Spahr OSB

Verena Labhart: Zur Rechtssymbolik des Bischofsrings. Rechtshistorische
Arbeiten, herausgegeben von Karl Siegfried Bader, Bd. 2, Böhlau Verlag
Köln/Graz 1963. vi-116 S.

Die Arbeit geht der Rechtssymbolik des Ringes nach, der nach römischem
Ritus dem Bischof bei der Weihe an den Finger gesteckt wird. Das zwingt
die Verfasserin, sich einleitend mit dem Symbolbegriff auseinanderzusetzen,
wobei sie Claudius von Schwerin folgt, der die Versinnbildung eines rechtlich
bedeutungsvollen Gedankeninhalts als Zweck des Symbols ansieht. Die
Geschichte des rechtssymbolischen Bischofsrings beginnt jedoch in vor- und
außerrechtlichen Bezirken. Als erster Ring, den der Bischof trug, erscheint

227



der Siegelring, der sich jedoch von dem des Laien nicht unterschied. Dann
wurde der Bischofsring Würdezeichen. Um Herkunft und Wesen des Bischofsringes

zu erfassen, der erstmals durch den 28. Kanon des 4. Konzils von
Toledo (633) bezeugt ist, geht die Verfasserin der Geschichte des Ehrenringes
im orientalischen, römisch-griechischen und germanisch-keltischen Bereich
nach und untersucht einzelne Ehrenringe. In der « fränkischen » Liturgie
begegnet, im 10. Jh. erstmals liturgisch fixiert, der Bischofsring als Ehering
(nicht etwa Verlobungsring). Sinnbild der geistigen Ehe des Bischofs mit der
Kirche, wobei er über die Rechtsbeziehungen zwischen Bischof und Kirche
noch nichts aussagt, nur einiges über das Recht der natürlichen Ehe. Während
einiger Jahrzehnte des 11. und 12. Jahrhunderts wird im deutschen Reich, in
Frankreich und England der Bischofsring vom König und vom Konsekrator
verliehen, im geistlichen Bereich als Würdezeichen und Symbol, im weltlichen
aber wird er Rechtssymbol. Die Investitur der Bischöfe erscheint als rechtlicher

Hintergrund.
Die Verfasserin untersucht den Begriff der landrechtlichen und lehnsrecht-

lichen Investitur, die Rechtsnatur der Investitur der Bischöfe durch den
König und schließlich den Bischofsring als Investitursymbol. Um den Rechts-
gehalt des Bischofsrings herauszuschälen, geht sie Ring und Stab vor und im
Investiturstreit und den verschiedenen Deutungen von geistlicher und
weltlicher Seite nach. Nur der Bischofsring als Zeichen der weltlichen Investitur
ist Rechtssymbol geworden, während er im kirchlichen Bereich nicht imstande
war, « sich den Rechtsgehalt der Akte, die sich seiner bedienten, zu eigen zu
machen ».

Symbolforschung, Rechts- und Literaturgeschichte erwachsen aus dieser
Arbeit, die ein interessantes Quellenmaterial verarbeitet und aufschlußreiche
Ergebnisse bietet. Sie zeigt aber auch, daß der Weg zum Rechtssymbol und
seine wissenschaftliche Überprüfung bedeutend weiter geht als zum bloßen
Symbol. Louis Carlen

Rechtsquellen des Kantons Bern l.Teil : Stadtrechte, VI. Bd., 1. u. 2.

Hälfte : Das Stadtrecht von Bern VI : Staat und Kirche. Bearbeitet u. hrsg.
von Hermann Rennefahrt. Aarau, Verlag H. R. Sauerländer u. Co, 1960-61.

xLviii, vii-1084 S. br. Fr. 55.- u. 40.-.

Mit dieser Edition erhielt der Kanton Bern unter allen eidgenössischen
Ständen wohl die umfassendste Quellensammlung über das Thema der
Beziehungen von Staat und Kirche. Sie reicht von der ersten Hälfte des 13. bis
über die Mitte des 18. Jahrhunderts hinaus. Angesichts des ungewöhnlichen
Reichtums der nicht bloß zusammengetragenen, sondern der überwiegend aus
archival ischen Beständen neu erschlossenen und kritisch bearbeiteten Stoffe
fühlt man sich gedrängt, zu allererst dem um die Rechtsgeschichte hochverdienten

und betagten Gelehrten hohe Anerkennung und aufrichtigsten Dank
zu bezeugen.

Die Texte sind nicht in zeitlicher Folge, sondern nach Sachgruppen geordnet.

Allerdings bedeutet die Reformation in der Entwicklung des Verhältnisses

beider Gewalten einen zu tiefen Einschnitt, als daß nicht sogleich ein
entscheidender Wandel im gesamten Charakter der Mandate des Staates

228



und sonstiger Aktenstücke zu erkennen wäre. Sechzehn Gruppen, jene über
die Vorboten der Reformation eingerechnet, gehören der vorreformatorischen,

fünfzehn der reformatorischen und nachfolgenden Zeit an. Dem Umfang
nach ist jedoch das Verhältnis wesentlich anders ; denn die vorreformatori-
sche Zeit umfaßt nur etwa einen Drittel der ganzen Sammlung. Das ist
leicht erklärlich ; es handelt sich für die mittelalterliche Zeit z. T. um
bekannte Quellen. Die Überschneidung mit anderen Quellensammlungen war
nicht zu vermeiden. Für die ältere Zeit bieten die Fontes rerum Bernensium,
sodann die von Rennefahrt herausgegebenen Rechtsquellen früherer Bände
nicht wenige Stücke. Ähnliches gilt für die Zeit der Reformation von der
Aktensammlung zur Geschichte der Berner Reformation, von den
Eidgenössischen Abschieden ganz abgesehen. Das heißt nicht, daß R. die Texte
einfach unbesehen übernommen hätte. In vielen Fällen bietet R. ein
Titelregest (vgl. etwa 38 f.), fügt aber, wo immer es gegeben war, erläuternde
Texte hinzu, die unbeachtet blieben. Man könnte hierfür zahlreiche Beispiele
anführen. Wir wählen etwa das bekannte 1. bernische Predigtmandat vom
15. Juni 1523, das mit Recht in der Gruppe : Vorboten der Reformation
zuerst angeführt wird. Da folgen in leicht verkürzter Form 5 Urteile von
Schultheiß und Rat betreffend Streitfälle wegen schriftgemäßen Predigens,
welche die im Grunde genommen zwiespältige Haltung der Obrigkeit gut
beleuchten (321-23).

Aus den Quellen zur mittelalterlichen Zeit sei manches nur stichwortartig
angedeutet : Mandate betreffend Kleidung, Zutrinken und Schwören, Aktenstücke

über die Pfarreiverhältnisse der Stadt, Ablässe und Privilegien der
Päpste, unter denen wir den sogen. Butterbrief, die Dispens für Genuß von
Milchspeisen, von Papst Felix V. vom 6. April 1449 besonders hervorheben
möchten (bisher ungedruckt, S. 132 f.). Er wird durch eine Reihe späterer
Akten gut ergänzt. Besonders erfreulich ist es, daß R. zahlreiche bedeutende
Quellen zur Geschichte des Chorherrenstifts St. Vinzenz, die leider noch
ungeschrieben ist, für die Forschung erstmals erschließt. Er vereinigt hier sämtliche

päpstliche Bullen der Päpste Innozenz VIII. und Julius IL, ferner jene
Aktenstücke, die sich auf die Inkorporation der Gotteshäuser und Stifte zur
Dotierung des Kapitels beziehen, aber auch die bekannte Stiftsordnung (184).
R. unterzog sich auch der Mühe, die Manualia (Protokolle) des Stifts auf
entsprechende Einträge zu durchgehen. Diese Auszüge, die R. mit dem Titel

: Innere Verwaltung kennzeichnet, bringen viele bemerkenswerte
Nachrichten zur Geschichte namhafter Persönlichkeiten, etwa Heinrich Wölflins,
der einmal den Auftrag zur Abfassung eines Direktoriums für das Bistum
Lausanne erhielt (305) oder Ludwig Läublis. Nicht unwichtig sind die
Einträge über Thomas Wyttenbach, Nikolaus v. Wattenwyl und Berchtold
Haller. Neben wertvollen Aufzeichnungen über die Pflege des Chorgesanges,
die Stellung des Kantors und über die Choralisten (s. u. a. 317), auch den
Inhaber der Prädikatur Konrad Grüter (307) finden wir Ratschläge über die
Entsendung eines Feldpredigers für die Mailänder Kriegszüge (302. 305).

Der Einfluß des welschen Wesens im kirchlichen Bereich der Stadt dürfte
manchen Benutzer überraschen. Der welsche Priester, der die
Liebfrauenbruderschaft versieht, wird als Helfer für die Welschen angenommen, gemäß

229



einem Beschluß vom 18. Dez. 1504 (293). Dreizehn Jahre später bestellt das

Kapitel für die Welschen einen eigenen Beichtvater (310). Der Kantor
betreute zu Beginn des 16. Jh. den Unterricht im Chorgesang nicht mehr, denn
es heißt am 26. Aug. 1525 : « sol dominus cantor um ein andren senger
besähen, er sy dann Tütsch oder Wälsch» (320). Natürlich fehlt es nicht an
Mahnungen zu ehrbarem Lebenswandel, aber sie werden eindrücklicher und
energischer erst nach dem Amtsantritt des neuen Propstes v. Wattenwyl
vorgetragen (315 f.). Das dürfte beweisen, daß seine Wahl wohl vom Streben
des städtischen Rates nach einer Sittenreform der Geistlichkeit her begriffen
werden muß.

Einige Beschlüsse des Stiftskapitels gehörten sachlich ohne Zweifel zu 16 :

Vorboten der Reformation. Gemäß einem Entscheid vom 27. Jan. 1524
(319) sollte der Geistliche Hans Schwyzer beschickt werden. Man soll « im
fürhalten, daß er sich in der beicht halte glichformig dem wort gottes, so
durch her Berchtolden gepredigot wirdt ». Er wird auch ermahnt, mehr zu
studieren als bisher und nicht aus dem Chorgebet wegzulaufen. Da werden
offenkundige Einflüsse reformatorischen Charakters sichtbar.

Der Ertrag der Forschungen Rs. ist für die spätere Zeit keineswegs geringer,
noch büßt seine Quellensammlung an Wert irgendetwas ein. Es kann nicht
alles erläutert werden. Wesentlich ist, daß jetzt die weltliche Obrigkeit ganz
anders auftritt, wenngleich das städtische Kirchenregiment bereits vor der
Reformation wie kaum anderswo in der Eidgenossenschaft so eindrucksvoll
entwickelt war. Der große Wandel wird bald sichtbar. Für die Reformationszeit

selbst war wenig Neues beizubringen. Wir erwähnen bloß die Antworten
auf die Beschwerden der bernischen Ämter, von denen die ungedruckten
Teile wiedergegeben werden (328 ff.) oder etwa die Akten und Satzungen
betreffend das Ehegericht (389 ff.). Einen auffallend großen Raum nehmen die
Täufermandate ein (418-92). In einem Mandat vom 4. April 1533 werden
nicht nur die Täufer für jedes Versäumnis der Predigt mit Gefängnis von
einem Tag und einer Nacht bedroht, sondern überhaupt alle, die weder zum
Tisch des Herrn noch zur Predigt gehen. Gemeint sind damit, wie die
Überschrift zeigt, auch die Päpstler (420). Wie ganz anders lauten die Strafen
später Auf wievieles könnte hingewiesen werden, das uns über die Ordnung
des Gottesdienstes, besonders über die Abendmahlslehre und Abendmahlsbräuche,

über die religiöse Erziehung u. a. m. unterrichtet Eigens hervorheben

möchten wir die Proklamation des außerordentlichen Bettages vom
31. Jan. 1794.

Die Obrigkeit sah sich immer wieder veranlaßt, das Eindringen fremder
Glaubenslehren, auch katholischer Einflüsse, abzuwehren. Offenbar wanderten

nicht wenige nach dem katholischen Elsaß aus und brachten bei ihrer
Rückkehr katholische Bräuche mit (545). Da die katholischen Orte bei Übertritt

zum neuen Glauben wohl den Wegzug gestatteten (jus emigrandi),
doch das Vermögen nicht auslieferten, brachte Bern 1659 dasselbe Prinzip
zur Geltung gegenüber Konvertiten zum katholischen Bekenntnis. Bern verbot

auch die Wahl katholischer Taufpaten oder die Heirat mit Katholiken,
eine Gefahr, die sich aus nachbarlichen Beziehungen entwickelte (1670,

551). Auf Predigtmüdigkeit deutet die Mahnung an die Prädikanten, nicht

230



zu lange und unnütze Predigten zu halten (552). Katholische Lehen- und
Hausleute wurden noch lt. Mandat vom 28. Nov. 1719 des Landes verwiesen
(560 f.). Nicht zu vergessen sind die Auseinandersetzungen mit dem Pietismus

(522 ff.).
Sehr schön beleuchtet wird wieder die Sprachenfrage. Im Jahr 1623 wurde

in Bern französischer Gottesdienst für die Untertanen eingeführt, die
Geschäfte halber in die Stadt kamen (588 ff.). Der Rat fühlte sich 1700

gedrängt, die Kenntnis des Französischen dadurch zu fördern, daß er
inskünftig 2 Studenten nach Lausanne senden wollte, die er im Fall von
Bedürftigkeit mit Stipendien ausstattete, damit sie sich in der Predigt in
französischer Sprache ausbilden konnten (591 ff.). Besondere Beachtung verdient
schließlich auch die Prädikantenordnung von 1748 (609-654).

Der 2. Halbband ergänzt die Quellen des ersten Halbbandes insofern, als er
unter der Sachgruppe 30 ausführliche und z. T. spätere Satzungen betreffend
das Ehegericht und die Rechtsprechung bringt (vgl. zuvor Gruppe 22). Den
Abschluß bilden die vielen Sittenmandate seit der Mitte des 16. Jahrhunderts
bis 1766. Manches stellt eine Wiederholung früherer Verordnungen des Rates
dar, so etwa das Verbot gewisser Kleider, des Zutrinkens und Schwörens

(s. z. B. 864-66). Aber wieviel weiter ist der Rahmen der obrigkeitlichen
Vorschriften später gespannt Das Mandat vom 27. Febr. 1628 füllt allein über
44 Seiten (868-913) und stellt einen ganzen Katalog von Verboten und
Vorschriften dar. Es verrät deutlich die Bedrängnisse der Zeit des 30jährigen
Krieges, wenn in der Einleitung so eindrücklich auf die Naturkatastrophen
und die Leiden der sündigen Menschheit hingewiesen wird und u. a.
heidnische Fastnachtsfeuer und Fastnachtsvergnügen verboten, Zauberei und
Schwarzkunst verurteilt werden. Alles ist Ausfluß des Bewußtseins der Obrigkeit,

für das Seelenheil der Untertanen verantwortlich zu sein, weswegen
denn auch Kirchgang, Predigt und Abendmahlsbesuch und anderes mehr
streng geordnet und auf die religiöse Unterweisung der heranwachsenden
Jugend und auf das Schulwesen so großes Gewicht gelegt wird. Es ist ein
buntes Bild, das sich entrollt : des Tauschhandels der Oberländer mit den

Lamparten, ihres Brauchs weite Kleider zu tragen, während im bernischen
Aargau kurze, aber mannigfach verzierte Hosen bevorzugt werden. Es ist
auch kein Zufall, wenn so entschieden gegen den Alkoholmißbrauch Stellung
bezogen und gleich eine ausführliche Ordnung für die verschiedenen Wirte
(Stuben- Haus- und Gastwirte) erlassen wird. Bekämpft wird natürlich auch
das Bettelwesen, keine Gnade finden mannigfache Spiele und Tänze (heimliche

Tänze bei Kirchweihen oder von Sennen veranstaltete Winkeltänze).
Allein der Rat setzt sich auch für den Schutz der Landwirtschaft ein, indem
er die Zerstückelung der Lehengüter und Höfe zu verhindern sucht.

So bietet diese Quellensammlung eine Fülle wertvollster kirchengeschichtlicher

Dokumente. Sie bereichert indessen auch unsere Kenntnisse für andere
Gebiete : für die Sprachgeschichte, die Volkskunde, die Wirtschaftsgeschichte
und natürlich das Rechtsleben. Gewiß, das Werk bezieht sich auf bernische
Verhältnisse, aber wieviel vermag es an allgemeinen Anregungen zu vermitteln,

zumal der Stoff durch ein ausgezeichnetes Register leicht zugänglich ist.
Der Druck ist vortrefflich, Druckversehen sind selten. Wir bemerken bei-

231



läufig einiges. Angesichts des ungewöhnlich großen Materials hätte es wohl
genügt, die in dieser Zeitschrift gedruckten Bullen Papst Julius IL von 1512

(s. 255-60) in kurzer Fassung anzuführen. In seiner Einleitung (xxn f.)
meint R., die Dekane hätten keine Jurisdiktionsrechte gehabt. Das mag für
Bern und manche Territorien stimmen, aber es gibt Ausnahmen. Über die
Bezeichnungen der bernischen Dekanate des Bistums Konstanz im 15.
Jahrhundert s. M. Krebs, Die Annaten Register usw. Freiburger Diôzesanarchiv
76, 1956,229, 234, 239, 242. Unzutreffend ist die Ansicht Rs., es komme einer
Schwächung der Bedeutung der Kirchenvisitation gleich, wenn der Bischof
diese durch einen Stellvertreter durchführen lasse (83,28). Das Regest S. 51

ist u. E. unrichtig formuliert, es handelt sich doch um eine Inkorporation,
wie bei der Bulle S. 53. S. xxxv Anm. 4 lies Sägmüller, nicht Sägemüller,
S. 114, 34 lies : hatten st. halten, S. 292, 24 doch st. soch, 292, 13 den priester
st. dem, S. 320 Anm. 3 soll als Verweis N 16 1 stehen, nicht N 21 1, S. 420, 19

lies zwo st. wo. Sieht man im Register unter casus nach, findet sich eine einzige

Stelle : casus episcopalis mit Verweis auf die Einleitung. Im Privileg
Julius II. vom 8. Febr. 1509 (145 f.) handelt es sich auch um päpstliche
Reservatfälle. O. Vasella

Die Matrikel der Universität Basel. Im Auftrag der Universität hrg. von
Hans Georg Wackernagel unter Mitarbeit von Marc Sieber, Hans Sutter und
Andreas Tammann. Bd. 3 : 1601/02-1665/66. 808 S. Verlag Universitätsbibliothek

Basel 1962. Fr. 69. —

Wem die Probleme der Bildungsgeschichte auch nur einigermaßen
vertraut sind oder wem die Geschichte bedeutender Persönlichkeiten am Herzen
liegt, wird sich lebhaft freuen, daß in verhältnismäßig rascher Folge der
dritte Band der Matrikelausgabe der Universität Basel erschienen ist. Der
II. Band bezog sich nicht ganz auf 7 Jahrzehnte (1532-1601), der III. Band
umfaßt nur einige Jahre weniger, übertrifft aber seinen Vorgänger beträchtlich

an Umfang. Wer sich darin etwas näher umsieht, erkennt unschwer,
welcher Unsumme von mühseliger und entsagungsvoller Kleinarbeit es

bedurfte, um diese Fülle an biographischen Nachrichten über die Studenten
erschließen zu können. Wir danken es W. vor allem, daß er es sich angelegen
sein ließ, beinahe alle erreichbaren Matrikeln anderer Universitäten
durchzuarbeiten oder auch durcharbeiten zu lassen, um den weiteren Studiengang
sovieler bedeutender Gelehrter aufzuhellen. Es ist ja augenfällig, wieviele
damals, wohl noch häufiger als früher, zahlreiche Universitäten besuchten,
etwa Heidelberg und Wittenberg, aber auch weniger beachtete Hochschulen
und Pädagogien wie Altdorf und Herborn, von mannigfachen Studien- und
Bildungsreisen ganz abgesehen. Der dänische Arzt Ole Worm besuchte nicht
weniger als 9 Universitäten, so auch ein Schlesier (vgl. 78 No 18 u. 79, No 34).
Oft handelte es sich dabei freilich um ausgeprägte Forscher, die später
akademischen Unterricht versahen.

Es entspricht der Gewissenhaftigkeit Wackernagels, daß er seine Mitarbeiter
ehrend erwähnt und in einer langen Liste aller dankbar gedenkt, die ihm

bei seinen Nachforschungen behilflich waren. Ein Zeugnis seiner umsichtigen

232



Forschung ist die umfassende Auswertung einer großen Zahl einschlägiger
archivalischer und gedruckter Quellen und einer erstaunlich weitläufigen
Literatur, namentlich auch kaum sehr bekannter familienkundlicher
Veröffentlichungen. Die Aufgabe, wie W. sie sich vornahm, war insofern besonders
erschwert, als der Zustrom nach Basel aus entlegeneren und sprachfremden

Ländern, wie Frankreich, Polen, Schlesien oder auch Dänemark und den
Niederlanden, nach wie vor ansehnlich blieb. Allein auch der Umstand, daß
sehr viele Orts- und Personennamen in latinisierten Formen wiedergegeben
sind, bedingte einen vermehrten Aufwand an Arbeit. Schließlich begegnen
öfters Verschriebe in den Matrikeln selbst (vgl. etwa 33, 67; 53, 21; 73, 121

usw.). Dem Benutzer wird sicher in den allermeisten Fällen der richtige Weg
zur weiteren Forschung gewiesen.

Basel besaß damals noch europäischen Rang. Wohl mag die Bedrängnis
zufolge des 30jährigen Krieges dazu beigetragen haben, daß eine so bedeuten,
de Zahl deutscher Studenten von ihren Hochschulen nach Basel abwanderte-
Allein darin liegt sicher nicht die einzige Erklärung ; denn in den Kriegs,
jahren nimmt die Frequenz keineswegs zu, auch wenn sie im allgemeinen
überhaupt geringe Schwankungen aufweist. Seinen Einfluß verdankt Basel
besonders seiner Stellung in der reformierten Kirche als Theologenschule-
Das bezeugt eindrücklich der starke Besuch der Universität seitens der
nachmaligen Prädikanten aus Graubünden, unter denen nicht nur die Engadiner
hervortraten, das beweist auch der vielfach noch bestehende enge
Zusammenhang mit Genf und Lausanne und die immer noch starke Präsenz
französischer Theologen, auch wenn diese gegenüber früher geringer ist. Wir
möchten damit allerdings nicht leugnen, daß sehr viele Studenten sich dem
Jus und der Medizin zuwandten. Zahlreiche Immatrikulierte traten später
in politischen Diensten als Juristen hervor oder wurden als Mediziner
akademische Lehrer. Aber es fällt doch auf, daß die katholische Schweiz mit
wenigen Ausnahmen völlig ausbleibt. Aus Luzern, den Urkantonen geht
niemand nach Basel, aus andern Ständen, wie Freiburg, Solothurn und Zug,
gerade nur je einer. Und wenn die Walliser ein gutes Dutzend Studenten in
Basel stellen, ist dies wohl eine Nachwirkung früherer starker protestantischer

Einflüsse. Es ist bezeichnend, daß einer von ihnen, Franz Allet, 1642

zum katholischen Glauben übertrat (363, 82, dazu Nachtr. 763). Auch die
überaus geringe Frequenz aus katholischen Städten der Nachbarschaft, wie
Konstanz und Überlingen, zeigt, daß die Katholiken Basel fast durchwegs
mieden. Natürlich mögen sich in Basel mannigfache theologische Tendenzen
geltend gemacht haben, inwieweit die kalvinische Richtung von Genf her,

mag dahingestellt bleiben (arminianischer Theologe 102, 115).
Den Reichtum des Gebotenen mag das eine und andere Beispiel aufzeigen.

Der aus Bremen stammende Theologe Heinrich Isselburg, 1603/04 inskribiert,
am 20. April 1604 als Pfarrer der heimlichen protestantischen Gemeinde in
Köln erwähnt, wird am 1. Mai zum Doktor der Theologie promoviert. Da
heißt es, daß die Promotion « peraeta est privatim in auditorio theologico
propter gravissimas causas », ansonst er der öffentlichen Promotion würdig
gewesen wäre (36, 94). Als ehemaliger Kapuziner fand sich aus Nozeroy
Claudius Brocardus ein. « Hic monachus Cappuccinus erat et in cuculia ad

233



nos Basileam venit, eaque deposita inter stipendiaries collegii inferioris
receptus » (76,1). Ein ähnliches Schicksal erlebte wohl der Mailänder
Franciscus Mart. Ravellus « qui in ordine Carmelitarum nuneupabatur Angelus
Maria » (100, 90 ; 1608/09). Nicht alle Theologen zeichneten sich später durch
ein musterhaftes Leben aus, sei es, daß sie sich sittlich ungebührlich hielten
(325,17) oder durch ihre Streitlust hervortraten (374,17).

So ist auch dieser Band eine reiche Fundgrube für die allgemeine und besonders

für die schweizerische Kirchengeschichte. Als Quellenwerk steht die
Basler Matrikel hinter andern Matrikelausgaben in keiner Weise zurück. Sind
wir recht unterrichtet, ist noch ein 4. Band vorgesehen. Wir hoffen, daß es

Wackernagel gelingt, diesen Plan ebenso erfolgreich durchzuführen. Der
vollen Anerkennung weitester Kreise darf er sicher sein. Oskar Vasella

Aloysius Krchriâk : De vita et operibus Joannis de Ragusa. Romae, Facultas

theologica Pontificiae Universitatis Lateranensis, 1960.VI, 110 p. (Latera-
num, Nova series, An. XXVI, N. 3-4.).

Die vorliegende in lateinischer Sprache verfaßte Dissertation der Lateran-
Universität in Rom möchte das Leben und Werk des dalmatinischen
Geschichtsschreibers und Kirchenfürsten aus der Zeit des Basler Konzils
darlegen und würdigen.

Johannes Stoykovié von Ragusa, bekannt unter dem Namen Johannes de

Ragusio, wurde um 1390 geboren. Nach theologischen Studien in Italien
und in Paris wurde er dort 1420 zum Doktor promoviert und hernach zum
Professor der Theologie an der Sorbonne ernannt. Schon dort setzte er sich
in seinen Predigten für die Kirchenreform ein. Er wurde deshalb zu Martin V.
und ans Konzil von Pavia (1423) delegiert, wo er in einer Predigt die
Geistlichkeit wegen der Stagnation dieses Konzils angriff. Nach seiner Lehrtätigkeit

an der theologischen Fakultät von Bologna (1425-1429) war er von 1429
bis 1431 Generalprokurator des Dominikanerordens in Rom. Er warb eifrig
für das Basler Konzil, an welchem er eine hervorragende Stellung einnahm.
Auch nach dem Beschluß Eugens IV. vom 3. März 1431, das Konzil aufzulösen,

blieb er diesem treu. Er schlug die Konstituierung von 3 Deputationen
vor, was Anklang fand, und wurde in die Deputation pro fide gewählt. Gegenüber

den Legaten der Hussiten verteidigte er den katholischen Standpunkt
und warb 1433 vor den Kurfürsten und Kaiser Sigismund für das Konzil.
Dieses delegierte ihn für die Wiedervereinigung der Orthodoxen mit Rom
nach Konstantinopel (1435-1437). Da Eugen IV. aber auch eine Delegation
zum griechischen Kaiser sandte, kam es zu gegenseitigen Schmähungen der
Papst- und Konzilspartei vor dem Kaiser und dem Patriarchen, sehr zum
Schaden der Wiedervereinigungsbestrebungen, worauf sich Johannes de
Ragusio um die Versöhnung beider Parteien bemühte und die Griechen
zugunsten des Konzils überredete. Die päpstlichen Legaten planten daraufhin
seine Gefangennahme, worauf er 1437 nach Basel zurückkehrte. 1438 zum
Bischof von Ardzis (Peloponnes) gewählt, verfocht er weiterhin die Superiorität

des Konzils über den Papst. Der 1440 vom Basler Konzil gewählte Papst
Felix V. ernannte ihn in Anerkennung seiner Verdienste zum Kardinal.
Johannes de Ragusio blieb denn auch Felix V. treu. Er starb im Oktober 1443.

234



Der Autor weist sich als gründlicher Kenner der Quellen und Literatur aus
und nimmt zu früheren Veröffentlichungen über Johannes de Ragusio
kritisch Stellung, überdies versteht er es, durch Wiedergabe von Abschnitten

aus seinen Predigten seine Stellungnahme zu Papst, Kirche und Klerus
zu veranschaulichen und die Darstellung zu beleben.

Der zweite Teil bringt das vollständige Verzeichnis der Werke Johannis
de Ragusio, die folgende Gebiete beschlagen : Bibelwissenschaft,
zeitgenössische Kirchengeschichte, Ekklesiologie (vor allem Verhältnis Konzil-
Papst), Werke über die heilige Kommunion, ferner 44 Predigten und Ansprachen

und 52 Briefe. Von jedem Werk gibt der Autor Anfang und Ende im
Wortlaut wieder, erwähnt die vorhandenen Handschriften und die Editionen
und die darüber erschienenen Veröffentlichungen und korrigiert irrtümliche
Auffassungen. Jene Werke, von denen keine Handschriften vorhanden sind,
deren Existenz aber feststeht, figurieren ebenfalls in der vorliegenden
Monographie. Besonders hervorheben möchten wir, neben dem Namensregister,
das alphabetisch nach Bibliotheken geordnete Handschriftenregister. - 1 Hese

Dissertation ist nicht nur für die Kenntnis Johannis dc Ragusio grundlegend,
sondern wird auch all jenen, die sich in sein Werk vertiefen wollen, gute
Dienste leisten. Hellmut Gutzwiller

Oelrich Karl Heinz : Der späte Erasmus und die Reformation.
Reformationsgeschichtliche Studien und Texte H. 86. Münster i. W., Aschendorff,
1961. xi-166 S. Kart. DM 14.60.

Diese Monographie, angeregt von Prof. E. W. Zeeden in Tübingen, s. Zt.
in Freiburg i. Br., geht von der Feststellung aus, daß die Forschung über den
großen Humanisten wohl den Zeitraum von 1517-25 eingehender untersucht
und vor allem dem Verhältnis zu Luther Beachtung geschenkt hat, das
Verhältnis des Erasmus zur Reformation in seinem letzten Lebensjahrzehnt
(etwa 1525-1536) jedoch zu wenig berücksichtigt. Den Standort der
Forschung erläutert O. in der Einleitung, in der mit kritischen Bemerkungen
nicht gespart wird, sei es etwa zur Biographie R. Newalds oder zur Briefausgabe

W. Köhlers (9), in dessen Übersetzung sich manche Versehen nachweisen

lassen. Grundlage der Untersuchung bilden primär die Briefe, von denen

gut die Hälfte auf den entsprechenden Zeitraum entfällt. In der reichen
Literatur kennt sich O. gut aus.

Die Darstellung umfaßt 4 Kapitel. Im ersten Kapitel : Die Perspektiven
des Beobachters beleuchtet O. die persönlichen Beziehungen des Humanisten

in Basel und Freiburg, zum Straßburger Kreis, zu Zwingli und schließlich

zu Augsburg. Es treten bekannte Persönlichkeiten auf, neben Capito,
Oekolampad auch der von Erasmus hochgeschätzte Dr. Ludwig Bär (nicht
Ber), der längst eine Biographie verdiente, in Augsburg der Churer
Dompropst Joh. Kohler. Manches ist nicht neu. Allein es fehlt nicht an klugenBeob-
achtungen. Im Sept. 1531 befürchtet die Basler Synode von der Ausgabe der
Briefe des Humanisten eine Gefährdung des Glaubens (16 n. 15). Erasmus
forderte die Definition der grundlegenden Dogmen durch ein allgemeines
Konzil, mindestens in Zusammenarbeit mit den Bischöfen und Mönchen
(23, 69). Lehrreich ist die Beschönigung des Basler Bilderturms durch Bu-

235



eer (31), da sie an ähnliche Äußerungen protestantischer Chronisten erinnert,

die oft ganz unkritisch hingenommen werden (vgl. auch 75). Intellek-
tuell-reflektierend, lebhaft und sensibilisiert nennt 0. den Geist des Erasmus
als « Städter » (37) und er hebt dessen mangelhafte Kenntnis der deutschen
Sprache hervor (40 n. 138).

Das 2. und 3. Kapitel : Die Kritik an der Reformation stellen eigentlich
eine Einheit dar. O. erörtert vorerst die Auffassung der Reformation als
Revolution. Dem Radikalismus der reformatorischen Bewegung setzt E.
die « moderatio » entgegen, dem Unfrieden und Aufruhr das Ideal der
« tranquillitas ». Wenn er mit der Kritik an der katholischen Kirche nicht
spart und die Reformbedürftigkeit voll bejaht, so wünschte er anstatt einer
Revolution gleichsam eine Reform auf dem Wege einer konfliktsfreien
Evolution. Er trennt Glaubensfrage und Sittenverderbnis (70). Andere
Überlegungen kommen hinzu, die die Problematik der Reformation sichtbar

machen. Da das Verhältnis zur Obrigkeit allein durch die hl. Schrift
bestimmt sein soll und den gültigen Schriftsinn einzig die Reformatoren
festlegen wollen, sieht E. hierin einen anarchischen Subjektivismus. Die
Prädikanten fordern unbedingte Geltung ihrer Lehre und leisten der Obrigkeit

nur Gehorsam, sofern deren Anordnungen ihren Wünschen entsprechen
(57 f.). Damit verknüpft sich ein besonderes Problem : das des Widerstandsrechts

der Evangelischen. Aber O. stellt fest, daß Erasmus nie auf Lehrfragen
näher eingeht (51, 63), vielmehr von den Ereignissen in Basel aus urteilt.
Gewaltsamkeit entspricht in nichts dem wahren Evangelium. Recht und
Autorität werden durch das Evangelium nicht aufgehoben, sondern fester
begründet (84). Angesichts solcher Anschauungen kann die negative Würdigung

der Kriegspolitik und der Niederlage Zwinglis nicht überraschen (85, 87).
Die Wirkungen und Resultate der Reformation (3. Kap.) liegen für E. nahe.

Freiheit kehrt sich in Willkür, wofür drei Ursachen verantwortlich sind : Die
Rechtfertigungslehre, der radikale Änderungswille und das Schriftprinzip.
Die Folge ist u. a. auch eine unheilvolle soziale Problematik, das Aufkommen
ungezügelter Elemente, dunkler Existenzen. Dem entspricht Sittenlosigkeit.
Aus dem Anspruch auf alleinige Wahrheit der Lehre ergibt sich die Intoleranz
der Evangelischen, was auch die Verfolgung der Täufer bezeugt. Der Niedergang

der « bonae litterae » steht fest, aber den Zusammenhang zwischen
Humanismus und Reformation vermag E. nicht ganz zu leugnen. Diese
Ausführungen sind besonders bemerkenswert, wie auch das letzte, 4. Kapitel :

Die Auseinandersetzungen mit der reformatorischen Lehre. Die Uneinigkeit
der Reformatoren bestimmt E. zur Ablehnung ihrer Lehre. Gelegentlich
anerkennt E. an Luther auch Gutes, aber seit 1530 verstummen die positiven
Äußerungen. Die Zahl der Sakramente, die Messe, das Fegfeuer, die
Realpräsenz, der freie Wille und die Heiligenverehrung bezeichnen die
Unterschiede in der Lehre, wie E. Bucer am 2. März 1532 darlegt (123). Das
Problem der Willensfreiheit schied E. zuerst von Luther. E. zweifelt an einem
sicheren menschlichen Erkenntnisvermögen in dieser Frage, ähnlich denkt er
von der Heiligen Schrift, die nach ihm durchaus nicht auf alle Fragen eine
eindeutige Antwort bietet. Den Abschluß bildet die Erörterung der Stellung
des E. in der wichtigen Abendmahlslehre, jene dogmatische Frage, die E.

236



lange und intensiv beschäftigt hat und worin er wieder eine innere Unsicherheit

verrät. O. führt das recht gut aus. Bei E. ist der Glaube intellektuelle
Zustimmung, bei den Reformatoren Erleben. Das ist wohl etwas spitz
formuliert.

Die Systematisierung eines solchen Stoffes, zur Hauptsache aus Briefen
geschöpft, ist nicht leicht. O. hat seine Aufgabe gut gelöst, bietet eine
lehrreiche Einführung in die Gedankenwelt des großen Humanisten, läßt aber
begreiflicherweise einige Wünsche offen. So hätten wir gerne manche
Äußerungen von E. durch Urteile seines Freundeskreises über ihn überprüft und
ergänzt gesehen. Der Rahmen der Arbeit wäre dadurch freilich gesprengt
worden. Die Arbeit ist klar und flüssig geschrieben. O. Vasella

1. Heinold Fast, Glaubenszeugnisse der Täufer, Spiritualisten, Schwärmer
und Antitrinitarier. Klassiker des Protestantismus IV : Der linke Flügel
der Reformation. Sammlung Dieterich Bd. 269. Carl Schünemann-Verlag,
Bremen 1962. xxxv-432 S.

2. Winfried Zeller, Der Protestantismus des 17. Jahrhunderts. Klassiker
des Protestantismus V. Sammlung Dieterich Bd. 270. Carl Schünemann-Verlag,

Bremen 1962 lxvi-426 S.

Der Verlag Carl Schünemann in Bremen, der in Westdeutschland die rühmlich

bekannte Sammlung Dietrich übernahm, betraute Christel Matthias Schröder

mit der Herausgabe einer neuen Reihe : Klassiker des Protestantismus,
die auf 8 Bände berechnet ist, 1965 abgeschlossen sein soll und innerhalb der
Sammlung Dieterich die Bände 266-273 bilden wird. Was erstrebt wird, sind
nicht etwa Darstellungen, sondern im Sinn und Geist des Unternehmens dieses

Mal durch eine entsprechende Auswahl von Texten dem Leser den
Protestantismus in seinen mannigfach verzweigten Erscheinungsformen
nahezubringen. Im Zeichen dieser Zielsetzung steht auch die sprachliche Gestaltung
der Texte, die übersetzt beziehungsweise in modernisierter Sprache geboten
werden. Man wird dagegen kaum viel einwenden können, auch wenn manches
an Ursprünglichkeit verloren gehen mag. Die ersten vier Bände sind mehr
thematisch abgegrenzt, die letzten vier, mehr dem chronologischen Prinzip
folgend, gelten der Entwicklung des Protestantismus im 17. Jahrhundert,
in der Zeit des Pietismus und der Aufklärung und endlich in der neueren
Zeit bis auf die Gegenwart.

1. Als erster legt der ausgezeichnete Kenner der Täufergeschichte H. Fast
die von ihm bearbeiteten Texte vor. Es ist ein Zeichen wachsenden
Verständnisses für das Täufertum und verwandte Richtungen, daß dieser Band
in der ganzen Reihe einen ebenbürtigen Platz findet. Wenn vom linken Flügel
die Rede ist, wird damit keineswegs etwa auf eine politische Ausrichtung
angespielt, wohl aber irgendwie die extrem-radikale Opposition gegen kirchliche

Tradition als solche bezeichnet.
In einer wohldurchdachten Einleitung versucht Fast zunächst die

Begriffe zu klären und, ausgehend von den theologischen Ideen, die verschiedenen

Gruppen gegeneinander abzugrenzen. Das Gemeinsame sieht er darin,
daß es sich um Gruppen handelt, deren Reformbestrebungen nicht den Auf-

237



fassungen der Landeskirche entsprachen oder die auch sonst von diesen
ausgeschieden wurden. Da Fast den Täufern nahesteht, analysiert er deren
Ideenwelt am eindringlichsten. Das kennzeichnendste Merkmal ist nach ihm
der Dualismus von Gemeinde und Welt. Ob und inwieweit seine Differenzierung

zwischen Täufern und Schwärmern, historisch gesehen, durchwegs
haltbar und der Begriff der Schwärmer glücklich ist, lassen wir dahingestellt.
Richtig ist, daß Luther den Begriff Schwärmer ohne Unterschied auf alle
anzuwenden gewohnt war, die ihm widerstanden. Auch steht die selbständige
Entwicklung des Zürcher Täufertums fest. Sie wird von Fast knapp und
klar gezeichnet. Nur ist damit die absolute Unabhängigkeit etwa gegenüber
Müntzer doch nicht völlig erwiesen, selbst wenn Fast einmal meint (11), die
Überlieferung von einem Treffen Müntzers mit Grebel und seinen Brüdern in
Grießen sei « aller Wahrscheinlichkeit nach eine Geschichtskonstruktion »,

und an einer andern Stelle, wo er von den Schwärmern spricht, äußert er
kaum zufällig, Andreas Karlstadt bilde in diesem Zusammenhang ein
besonderes Problem. Eine zutreffende Charakteristik auch der Spiritualisten
fällt nicht leicht. Wie dem sei, Fast ist stets gedankenreich, selbständig und
daher anregend und er ist sich selbst mancher Schwierigkeiten in der
Ausscheidung der verschiedenen Richtungen bewußt. Bestechend ist seine
Differenzierung in evangelische, rationalistische und mystische Spiritualisten,
bemerkenswert, daß er sagt, auf der Linie der evangelischen Spiritualisten
hätten sich das Quäkertum und der Pietismus entwickelt, und daß er in
ausgezeichneter Formulierung hinzufügt : « Der rationalistische Spiritualismus

fand sich in der Aufklärung popularisiert und wurde vom Liberalismus
als Protestantismus schlechthin gefeiert. »

Von den Texten selbst wäre manches zu sagen. Einzelne Stücke sind aus
den Quellen zur Geschichte der Täufer in der Schweiz bekannt. Man wird
Fast in jedem Fall großen Dank wissen, daß er stets eine kurze Charakteristik
des Verfassers vorausschickt und die Texte in ihren näheren Zusammenhang
rückt. Auch gibt er weitere Drucke und Übersetzungen stets an, sodaß der
Leser in jeder Hinsicht gut orientiert ist. Manche Persönlichkeiten sind unserem

Blick stärker entrückt, wie beispielsweise Lienhart Schiemer, ein
ehemaliger Franziskaner-Mönch, dessen wirklich ergreifendes Lied, das einzige,
das er hinterließ, abgedruckt ist, oder etwa Ulrich Stadler aus Südtirol, der
von Sterzing nach Mähren floh und während 2 Jahren (1535-37) eine
Gemeinde in Polen leitete, von welchem uns ehi Traktat über die Gütergemeinschaft

vorgelegt wird (138-147). Hervorheben möchten wir auch den Aufruf
zur Toleranz an den Straßburger Rat (Juni 1534) des Tirolers und
nachmaligen Ilanzer Schulmeisters Leupold Scharnschlager mit dem vielsagenden
Hinweis auf den Tod Zwinglis bei Kappel (124). Aus vielen Texten spricht
eine Unmittelbarkeit des Glaubens und brüderlicher Liebe, die oft packend
wirken.

So ist nicht nur ein lehrreiches, ausgezeichnetes Lesebuch entstanden,
sondern auch ein überaus nützlicher Wegweiser selbst für den Forscher.
Nebenbei gesagt : was der Begriff Scholargeistlicher, als welcher Blaurock
bezeichnet wird, bedeuten soll (1), ist uns unerfindlich. Etwas mißverständlich

heißt es S. 121 n. 2 ; In den zwanziger Jahren wurde von altgläubigen

238



Obrigkeiten das selbständige Lesen der Bibel verboten. Es handelt sich
nicht um das Lesen, sondern um die individuelle Bibeldeutung.

2. Der gleichzeitig erschienene V. Band, dem 17. Jahrhundert gewidmet,
ist ähnlich angelegt. Nur verzichtet Zeller grundsätzlich auf Berücksichtigung
lateinischer Texte. Daß die orthographische Gestaltung, auch die
Interpunktion, modernisiert wurden, ist durchaus am Platz. Wenn dagegen
Fremdwörter, wie Z. sagt, « tunlichst verdeutscht » wurden, hätte man dies

gern an einigen Beispielen erläutert gesehen. Zeller verlegt übrigens, anders
als Fast, sämtliche Nachweise an den Schluß des Buches, wo der Leser auch
die wichtigsten Lebensdaten der berücksichtigten Autoren findet.

In seiner Einleitung würdigt Zeller das 17. Jahrhundert primär unter dem

Blickpunkt der Frömmigkeitsgeschichte. Man darf nicht eine Auswahl
erwarten, die die Orthodoxie in allen ihren Erscheinungsformen erfassen würde.
Die Akzente mögen infolgedessen etwas einseitig gesetzt sein, auch wenn an
einzelnen Stellen die Schattenseiten der Orthodoxie irgendwie spürbar sind,
so wenn Z. meint, man täte der Orthodoxie Unrecht, « wollte man in ihren
Vertretern nur jene finsteren schwarzgewandeten Zionswächter sehen, als die
sie weithin erscheinen » (XVIII), oder auch wenn er vom Schicksal Joh. Keplers

erzählt, der gegen seinen Ausschluß vom Abendmahl sich ohne Erfolg
an das Stuttgarter Konsistorium wandte, dessen Entscheid Zeller nicht
etwa unter dem Gesichtspunkt religiöser Freiheit würdigt (XXXVII f.).
Nun ist freilich zu sagen, daß das Bestreben, das Positive jener Zeit stärker
hervorzuheben, auch berechtigt erscheint, weil es tatsächlich nicht selten
allzusehr übersehen oder verschwiegen wurde. Daß die Frömmigkeitsgeschichte

in der Würdigung jener Zeit einen angemessenen Platz beanspruchen
darf, ist schon in der Tatsache begründet, daß der Protestantismus damals
eine ausgedehnte Erbauungsliteratur hervorgebracht hat. Zeller betont,
wesentliche Voraussetzung für das Verständnis des 17. Jahrhunderts sei
eine eigentliche Frömmigkeitskrise im letzten Drittel des 16. Jahrhunderts.
Mit Recht erklärt er, es gebe auch eine Kritik an der Theologie von der
Frömmigkeit aus. Bezeichnend ist dafür das persönlich werdende Gebetsleben.

Was uns geboten wird, sind vorerst Texte der hervorragendsten Vertreter
der neuen Frömmigkeit, wie es Philipp Nicolai und Johannes Arndt waren,
denen christliche Lebensführung mehr galt als die reine Lehre, der Heilige
wichtiger war als der Gelehrte, so wie sie das Menschenbild der Hl. Schrift
verstanden. Als besonderes Verdienst Arndts bezeichnet Z. seine « Ineins-
setzung von Frömmigkeit und Leben » (XXV). Charakteristisch ist der Text
Arndts « Von dem inwendigen neuen Menschen » aus seiner Schrift : Vom
wahren Glauben und heiligen Leben (1620, zu S. 410 : Arndt findet sich in der
Matrikel von Basel nicht verzeichnet). Unter den Einzelgängern, Irenikern
und Pansophen begegnen wir der sympathischen Persönlichkeit Aug.
Fuhrmanns. Zeiten der Unsicherheit sind zugleich Zeiten der Sehnsucht nach
Reform, wie Zeller einmal formuliert. Die irenische Strömung führt zum
Wunsch nach Wiedervereinigung der Christenheit. Fuhrmann sucht den

Ausgangspunkt hierfür in der gemeinsamen Frömmigkeit aller Christen
(s. Text 224 ft.). Tief ist der Eindruck des gewaltigen Dreißigjährigen Krieges,
den viele als eine gerechte, von Gott gesandte Strafe betrachteten. Die Stim-

239



mung der Not und der Trübsal kommt sehr schön bei Valentin Wudrian zur
Geltung (98-108). Er entwickelt seine Gedanken vom Symbol des Kreuzes
aus. Die Friedenspredigt von Joh. G. Dorsch ist auch in der sprachlichen
Diktion ungemein ansprechend (s. bes. 253).

Der Gehalt des Bandes ist damit nur ungenügend geschildert, kommen doch
am Schluß des Buches noch die namhaftesten Vertreter des angelsächsischen
Protestantismus ausgiebig zum Wort : O. Cromwell, G. Fox, W. Penn, John
Bunyan. Auch dieser Band ist eine wertvolle Gabe, eine Gabe, die jeden Leser,
der im Sinn der Sammlung Dieterich geistige Belehrung sucht, wirklich
erfreuen wird. O. Vasella

R.-M. Kingdon. Registres de la Compagnie des pasteurs de Genève au
temps de Calvin. Tome lie. (1553-1554). Genève, Droz 1962 ; xvn-141 p.

L'ouvrage présenté est une édition critique. Son importance, de ce fait,
n'est guère à souligner. Ce volume, premier à paraître, est le second d'une série
de trois, dont le premier portera sur les années antérieures de l'institution
de la Compagnie des pasteurs (1541-1552), tandis que le dernier consistera en
une introduction générale, avec tables, à l'ouvrage entier, publié sous les

auspices des archives d'Etat de Genève.
Le volume publié revêt un intérêt très particulier du fait qu'il contient les

actes théologiques du procès de Michel Servet, arrêté à Genève le 18 août
1953 et brûlé le 27 octobre de la même année. Servet, hérétique notoire, que
toute la chrétienté avait en horreur pour ses théories antitrinitaires, était
venu littéralement se jeter dans la gueule du loup. Mais il n'était pas un
accusé commode ; il avait la réplique aussi facile que l'invective et ce n'est
pas peu dire. Interrogé une première fois en présence des pasteurs, Servet
fait front, discute, ratiocine. Bien que l'hérésie de ses positions apparaisse
aussitôt avec une évidence parfaite, le Conseil de ville, devant qui se tenait le
débat, « prévoyant que la procédure serait infinie si l'on ne trouvait moyen de

l'abréger », ordonna de tirer des ouvrages de Servet un certain nombre de

propositions manifestement erronées. Ce qui fut fait par les soins de la
Compagnie qui présenta le réquisitoire théologique en trente-huit articles ou
citations, sur la base desquels intervint le jugement de l'autorité civile.

Bien que la responsabilité de l'accusation fut collégiale, il était évident
que Calvin en était l'inspirateur et c'est lui que vise Servet dans ses réponses
passionnées. L'homme apparaît violent, fanatique, absolument inconvertible.

Car le dossier lui fut remis pour en prendre connaissance et pour en
donner la réfutation. La position théologique précise de Servet était claire
dans la négation du dogme de la Trinité en Dieu, mais comme il maintenait les

termes de Fils et de Saint-Esprit et pour eux celui de personne aussi, sa pensée
est confuse dans la justification de sa théorie, l'équivoque résidant essentiellement

dans cette notion de personne. Servet fonde son argumentation sur les
Pères d'avant le Concile de Nicée, son affirmation essentielle étant que le

dogme en cause ne date que du IVe siècle.
Quoi qu'il en soit, entre la position toute traditionnelle de Calvin et celle

de Servet, la conciliation était impossible. Les deux tempéraments sont très
différents, mais les convictions sont égales et comme Calvin règne en

240



maître à Genève, l'issue du procès ne faisait de doute pour personne, surtout
pas pour l'accusé qui ne demande pas grâce du reste. Servet jouait sa tête, il le

savait. Le jugement du Conseil ne sera exécuté toutefois, qu'après communication

du dossier aux Eglises réformées de Suisse, pour requérir leur avis
sur la condamnation prononcée notamment et toutes y souscrirent, la
tolérance religieuse n'étant pas la moindre des hérésies à cette époque.

Ce sont donc ces actes du procès que sur 48 pages contient le présent
volume. Tout le débat se déroule en bon latin scholastique, où ministres de la
Compagnie et Servet se meuvent très à l'aise.

La suite du livre comporte les procès-verbaux des séances de la Compagnie.
Les sujets en sont variés : ordonnances pastorales, examens de la situation de

l'Eglise calviniste en chrétienté, désignation de ministres pour les églises
disséminées, etc. On y dénote un zèle pastoral et missionnaire ardent, une foi
profonde d'une émouvante sincérité, un grand souci d'orthodoxie. L'influence
de Calvin apparaît très grande, en France notamment, où le nombre des

églises ou des foyers en ce milieu du siècle ne laisse pas de frapper. De toutes
parts, on s'adresse à Genève pour obtenir des pasteurs; l'offre ne suffit pas à la
demande, bien que la célèbre Académie de Genève, cette pépinière de ministres
fondée en 1558, en fournit aussitôt un nombre croissant. Se reflètent également

dans les procès-verbaux diverses affaires, celle de Berthelier, les conflits
de compétences entre la Compagnie et l'autorité civile, le conflit avec Berne
aussi qui veille jalousement sur l'Eglise vaudoise pour y neutraliser l'influence
de Calvin. Car la doctrine de celui-ci sur la prédestination heurtent les Eglises
réformées de Suisse en général. On y voit aussi Théodore de Bèze fort estimé
à Genève, où Farei et Viret persécutés ailleurs conservent ici la confiance de
Calvin.

Le volume se termine (p. 113-141) par des annexes, parmi lesquelles il
faut relever une profession de foi à l'usage des étudiants de l'Académie ;

le document révèle combien, depuis l'affaire Servet, fut grand le souci d'orthodoxie

de Calvin sur le dogme de la Trinité, car le témoignage est surtout une
profession de foi trinitaire.

Il est curieux qu'on ait attendu ce jour pour publier une bonne édition
critique de documents aussi importants pour l'histoire religieuse. Du moins,
l'édition est-elle excellente, dans son appareil sobre mais rigoureux, dans sa

présentation générale aussi. Du côté réformé, on appréciera à sa valeur les

très nombreux renseignements biographiques fournis en notes sur les ministres

de la Compagnie. L'ordre de parution des tomes ne permet pas de porter
un jugement général sur l'ouvrage entier, mais la qualité de ce volume laisse
bien augurer de l'ensemble, de l'introduction annoncée surtout. A. Chèvre

Ulrich Helfenstein ; Caspar Scioppius als Gesandter « Sultan » Jahjas in der
Eidgenossenschaft. (1634/35). Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft
in Zürich, Band 42, Heft 2. Zürich 1963. 91 S.

Was mag wohl mitten in den Wirren des Dreißigjährigen Krieges den
Gesandten des türkischen Sultans in die Eidgenossenschaft geführt haben Bis
vor wenigen Jahren fußte das Bild des aus Neumarkt in der Oberpfalz stam-

16 241



menden Caspar Schoppe (Scioppius) auf einen für ihn eher ungünstigen Artikel,

den Pierre Bayle 1702 im 3. Band seines Dictionnaire historique et criti
que publiziert hat. Erst die neueste Forschung hat den Beweis erbracht, daß
Scioppius bedeutend mehr war als ein polemischer Gelehrter und eingebildeter

Hochstapler. Dies ist vor allem das Verdienst des Römer Professors
Dr. Mario d'Addio, der 1962 ein 800seitiges Werk über Schoppe veröffentlichte

: Il pensiero politico di Gaspare Scioppio e il machiavellismo del
seicento. Innert Jahresfrist legt nun Ulrich Helfenstein, der d'Addios Buch in
der ZSKG 56 (1962) 174-177 besprochen hat, eine für die Eidgenossenschaft
in mehr als einer Hinsicht interessante Spezialarbeit vor.

Helfenstein untersucht im ersten Kapitel die « Impresa di Levante » d. h.
die Vorbereitungen zu einem Kreuzzug gegen die Türken. Nach dem Sieg
der spanisch-venezianischen Flotte bei Lepanto über die Türken hofften die
christlichen Völker des Balkans auf eine baldige Befreiung vom osmanischen
Joch. Emissäre wurden an die Höfe des Westens gesandt, um eine Hilfsaktion

vorzubereiten ; aber die christlichen Nationen des Abendlandes zeigten
im allgemeinen wenig Verständnis für solche Belange.

Der bedeutendste Mann, der auf vielen Irrfahrten für die Anliegen der
Balkanchristen warb, war der geheimnisumwobene Prinz Jahja. Nach dem
Urteil der meisten zeitgenössischen und späteren Biographen darf er als Sohn
Mehmeds III. angesehen werden. Da er aber vom Islam abgefallen war und
folglich keine Aussichten als Thronprätendent hatte, suchte er Rückhalt bei
den Fürsten Europas. 1629 besprach er den Feldzug nach dem Balkan mit
Wallenstein und Tilly.

Wenige Jahre vor der genannten Begegnung hatte sich der 50jährige
Caspar Scioppius für die « Impresa di Levante » begeistert. Um 1598 zum
Katholizismus übergetreten, war er dann jahrelang in Rom als Vertrauter
verschiedener Kardinäle und mehrerer Päpste tätig gewesen. Bald wurde er
bekannt als Verfechter reformistischer und modernistischer Ideen. Die geplante
Expedition gegen die Türken förderte er diesseits und jenseits der Alpen
tatkräftig mit Wort und Schrift. Im Oktober 1633 traf er in Turin mit Jahja
zusammen, der ihn mit Gesandtschaften nach Savoyen, Genua, Lucca,
Florenz und der Schweiz betraute und ihn zum Haupt der zu gründenden
Universität Athen auserkor.

Als Scioppius ein Jahr später als « Ambassador des durchlauchtigen christlichen

Fürsten » Jahjas in die Eidgenossenschaft kam und ernen ersten Halt
m Chur machte, konnte er bereits auf einige Freunde zählen, die ihm höchste
Bewunderung zollten. Es waren dies der Abt von Pfäfers, Jodocus Hoeslin,
und die ihm sehr nahe stehenden Bündner Staatsmänner und Geschichtsschreiber

Johannes Guler von Weineck und Dr. Fortunatus Sprecher von
Bernegg. Letzterer zählte den Gelehrten Scioppius - dies sei nur nebenbei
erwähnt - mit Hugo Grotius und Claudius Salmasius zu den drei Leuchten
seiner Zeit.

Von Chur aus reiste Scioppius nach Zürich. Die Zwinglistadt empfing den
Emissär trotz manchen Vorurteilen mit Respekt. Aber die Zürcher waren
keineswegs gewillt, Jahjas Kriegszugspläne mit Geld zu unterstützen, da sie

genug eigene Sorgen hatten, und waren sehr froh, als Scioppius sich bald

242



nach Rapperswil zurückzog. Dort traf er im Januar 1635 kernen geringeren
Mann an als Jörg Jenatsch, der noch vor Monatsende im Kapuzinerkloster
seine Konversion vollzog. Helfensteins Darstellung (S. 55 f.) bildet eine wertvolle

Ergänzung der einschlägigen Forschungsergebnisse, die Alexander
Pfister in seinem « Georg Jenatsch » 3. Aufl., Basel 1951 S. 273 ff. geboten hat.
Pfister hatte u. a. die im Eidg. Bundesarchiv in Bern liegenden Kopien aus
dem Archivio Mediceo in Florenz geprüft (vgl. das zit. Werk z. B. S. 439

Anm. 9), konnte aber nicht ahnen, daß die Codici Scioppiani in der Biblioteca

Medicea Laurenziana in der Arnostadt aufschlußreiche Briefe für
Jenatsch und seinen Kreis barg.

Im Laufe des Jahres 1635 geriet die Mission des Gesandten Scioppius ins
Stocken. Sowohl sein Auftreten in Zürich und Solothurn wie sein Aufenthalt
in Basel, wo er mit bedeutenden Gelehrten verkehrte, brachten ihm keine
Erfolge für die « Impresa ». Großes Aufsehen und tiefe Abneigung zugleich
erregte er bes. im Kloster Muri und in der Johanniterkommende Hohenrain,
wo er anläßlich eines kurzen Besuches die schärfsten Attacken gegen Kaiser,
Bischöfe und Klerus richtete. Daß er meistens die eigene Person sehr in den
Vordergrund schob und seit Jahrzehnten die heftigsten Tiraden gegen die
Jesuiten wiederholte, beunruhigte nicht nur den Nuntius Scotti in Luzern,
der erleichtert aufatmete, als Scioppius (der mehr « Atheist als Katholik » sei)
im Sommer 1635 die Eidgenossenschaft verließ. Jahjas Gesandter hatte also,
abgesehen von den Versprechungen einiger Bündner Offiziere, wenig
erreicht. Nach seiner Schweizermission wandter er sich mehr und mehr von den
Welthändeln ab. Die letzten dreizehn Jahre seines Lebens verbrachte er in
Padua, wo er isoliert und verlassen sich fast ausschließlich in das Studium
der Heiligen Schrift vertiefte. Der vom edlen Fürsten Jahja erträumte und
von seinem weltfremden Diplomaten propagierte Kreuzzug kam nie zustande.

Der Historiker schätzt Helfensteins Darstellung als einen wertvollen
Beitrag zum Verständnis einer bisher fast unbekannten Gesandtschaft. Erfreulich

ist es auch, daß der Verfasser sein Buch mit einigen ganzseitigen Stichen
illustrieren ließ. Aber noch wichtiger als das Bild Scioppius', Gulers und Sprechers

sind die im Anhang abgedruckten Briefe dieser gelehrten Männer und
vor allem das Schreiben Jörg Jenatschs an Scioppius (S. 85 f.), fast alles bisher

unbekannte Quellen aus der bereits erwähnten Biblioteca Medicea Laurenziana

in Florenz. Paul Tomaschett

Jacques Bürdet. La musique dans le Pays de Vaud sous le régime bernois
(1536-1798). Lausanne, Payot 1963; 692 p. (Vol. XXXIV de la Bibliothèque
Historique Vaudoise.)

La volumineuse monographie que l'auteur présente au public sur un
sujet très particulier ne laissera que peu de choses à découvrir d'important
à d'autres historiens de la musique au Pays de Vaud. Si la moisson est
abondante, elle est de qualité moyenne, peut-être, mais cela n'empêche nullement
l'ouvrage de se lire avec le plus grand intérêt.

Etroitement liée à la Réformation où elle prend son origine, cette musique
restera surtout religieuse. La Réformation lui donnera et le texte et le ton,

243



si l'on peut dire. Car c'est principalement de chant qu'il s'agit. L'aspect très
modeste des débuts s'explique par les circonstances : coupé d'un coup de la
liturgie catholique et notamment du choral grégorien, le nouveau culte
devait se donner des formes nouvelles. Mais d'abord se posait le problème
de la légitimité de la musique et du chant dans un culte caractérisé par son
dépouillement, son austérité. Le chant convient-il à la dignité de la parole
de Dieu, dont la primauté est affirmée de façon indiscutable? La réponse
sera affirmative, non sans réserve chez Calvin, plus indulgente chez Pierre
Viret, que l'auteur nous révèle assez bon connaisseur de la musique. On
s'accorde à reconnaître l'importance du chant comme soutien de la pensée,
comme expression populaire et collective de la foi religieuse. La priorité
sera donc donnée au texte qui sera essentiellement biblique, intelligible,
didactique. La musique en sera sobre, syllabique. On se méfie de la musique
d'accompagnement qui s'adresse davantage au sentiment ; on ne la tolère
que comme pis-aller pour soutenir le chant. De tout cela sortira un chant
tout biblique, accessible à tous et qui aura pour but d'enseigner, de mémoriser

la parole divine et de faire prendre conscience de son existence à la
communauté priante.

Si les débuts sont humbles, c'est que la matière et les modèles font défaut,
surtout en langue française. Sur ce point, en effet, la Réforme allemande
est en nette avance et ce n'est pas simple hasard, si le premier recueil en

usage vient de Strasbourg. Les traductions bibliques de Marot et de Théodore
de Bèze, toutefois, fourniront très vite un texte largement utilisé pour les
recueils de chant, ceux-ci restant toujours très dépendants de l'étranger
pour la musique aussi. L'auteur signale tout de même un compositeur du
Pays de Vaud, François Gindron, dont les productions sans grande
originalité n'en rendront pas moins de précieux services. La suite de l'ouvrage
sera l'inventaire minutieux des formes de cette musique et de ce chant,
puis, à mesure qu'ils apparaissent et s'affirment, des instruments et des
ensembles choraux. Au XVIe siècle, musique ct chant restent religieux,
austères. On donne la préférence aux recueils français plutôt qu'à ceux de

Genève, car les Bernois, maîtres du Pays de Vaud, tendront toujours à maintenir

l'Eglise vaudoise hors de l'influence trop marquée de la cité de Calvin.
Le XVIIe siècle est médiocre sous l'aspect envisagé ici, tout formaliste,

sauf vers la fin où le cantique spirituel fait une entrée timide, sur des airs
traditionnels d'abord, puis sur des mélodies plus originales, avec Pierre
Cordier notamment.

Jusqu'à ce moment, la musique profane n'avait pas droit de cité au Pays
de Vaud, mise à part une certaine musique militaire faite de fifres et de
tambours. Quant à la musique et à la chanson populaires, qui ne tiraient
certes pas leur inspiration des textes bibliques, elles sont suspectes, bannies
comme grossières, impies, mais elles survivent, avec ou sans ménétriers, en
dépit de toutes les interdictions et sanctions.

Le XVIIIe siècle enfin fait l'objet de la plus grande partie du volume.
Il se caractérise par la revision des anciens psautiers avec restitution des

mélodies, fort abîmées par l'usage et le temps. La musique instrumentale
fait son entrée dans les temples sous la forme des « trompettes », mot géné-

244



rique désignant les instruments à vent. Puis arrivent les orgues dont les

Eglises réformées de Suisse alémanique avaient déjà repris l'usage.
L'enseignement du chant commence à trouver place dans les programmes scolaires
et à ce point de vue, l'auteur souligne l'importance des Ecoles de charité,
sorte d'écoles libres qui joueront dans ce pays le rôle d'écoles normales
avant la lettre. Apparaissent de même les premières sociétés de musique et
de chant, les chorales, puis les concerts spirituels, tandis que peu à peu,
la musique bruyante, les « trompettes >• cèdent le pas aux cordes et surtout
aux orgues. Ce canton possède, aujourd'hui encore, une fort belle collection
de ces instruments aux élégants buffets baroques, canal modeste de
pénétration de cet art catholique dans les temples réformés.

Parallèlement, la musique et le chant profanes prennent un essor rapide,
dans la haute société notamment. La vogue est à la musique de chambre
dont les concerts se multiplient. Parmi les artistes à succès de passage à
Lausanne figure le jeune Mozart, âgé de dix ans et demi, lors de son premier
tour d'Europe, en 1766. A la fin du siècle, l'opéra même est très goûté,
pour ne pas parler des bals avec musique appropriée.

La musique populaire n'est pas restée en arrière, on s'en doute, après
avoir obtenu les coudées plus franches. Chorales et ensembles champêtres
se multiplient. Il faut seulement regretter avec l'auteur que, faute d'avoir
été notés, cette musique et ce chant du terroir, avec le patois du cru, ait
pratiquement disparu sans laisser de traces.

L'ouvrage est richement illustré de près de 500 gravures, graphiques
reproductions d'œuvres etc. L'édition est extrêmement soignée, d'une
présentation luxueuse dans sa belle reliure toile. Le livre comporte de très
nombreuses notes où abondent les renseignements d'histoire, biographique et
généalogique, notamment. Les 150 pages d'annexés fort intéressantes,
consistent en tables, en listes d'exécutants et de manifestations musicales
de l'époque aussi ; mais on y trouve encore des comptes rendus de concerts,
des statuts et règlements de société, ainsi qu'un certain nombre de productions

musicales et chorales, qu'il est même loisible au lecteur d'entendre
en partie, grâce à un petit disque inséré dans la garde du livre. On ne fait
vraiment pas mieux.

Une abondante bibliographie du sujet ainsi qu'un bon index onomastique

terminent ce bel ouvrage, fort bien écrit au demeurant. Lorsqu'aura
paru sur le sujet le second volume annoncé par l'auteur et portant sur le
XIXe siècle, on peut gager que le Pays de Vaud sera le seul canton suisse à
posséder pour son territoire une étude aussi exhaustive sur le chant et la
musique. A. Chèvre

Herbert Rieser S. J.: Der Geist des Josephinismus und sein Fortleben. Der
Kampf der Kirche um ihre Freiheit, xii-128 S. kart. Fr. 12.80. Herder 1963.

Der Josephinismus wird in der Geschichtschreibung verschieden beurteilt.
G. Holzknecht (1914) betrachtet ihn als massive Realpolitik mit nur sekundärem

ideologischem Unterbau. E. Winter (1943) sieht in ihm eine Bewegung
zur Reform des Katholizismus durch Bekämpfung des römischen Kurialis-

245



mus und F. Valjavec (1944) ein Ausgleichsstreben zwischen kirchlich-kulturellem

Konservatismus und säkularisierendem Aufklärungsgeist. Diesen
drei Bewertungen fügt Rieser eine vierte hinzu. Nach ihm ist der Josephinismus

eine protestantisierende Rebellion gegen den katholischen Begriff von
der Kirche als einer societas perfecta, eine brutale Vergewaltigung der
Kirchenfreiheit durch den Staat, und das gesamte josephinische Reformprogramm

verfolgt keinen anderen Zweck als den puren Staatsegoismus und
Staatsabsolutismus. Als Quelle für seine These dient ihm das fünfbändige
Dokumentarwerk von F. Maas. Er baut seine Argumentation in drei Teilen
auf. Im ersten setzt er sich mit den theologischen und philosophisch-ideologischen

Zeitströmungen auseinander, die in den Josephinismus eingegangen
sind : konziliare Theorie, Regalismus, Gallikanismus, Jansenismus, Febro-
nianismus, Protestantismus, Naturrechtslehre und Aufklärung. Der zweite
Teil ist den verschiedenen Entwicklungsphasen des Josephinismus von
Maria Theresia bis Franz Joseph gewidmet, und der dritte befaßt sich mit
den Auswirkungen der josephinischen Kirchenpolitik bis zur Gegenwart.

Es muß anerkannt werden, daß R. mit seiner sehr systematischen, wenn
auch recht dogmatisierend-lehrhaften Untersuchung einen wesentlichen
Aspekt des Josephinismus herausgearbeitet hat, der zwar keineswegs neu ist,
aber in der bisherigen Literatur nirgends in dieser Schärfe zur Darstellung
kam. Daß damit aber « Abschließendes » zum Thema gesagt sei, möchte ich
bestreiten. Dazu ist Rs. Standpunkt zu einseitig, zu integralistisch. Er hat
seine Darstellung allzu betont als staatsabsolutistisch-kirchenfeindliche
Antithese zu Winters Reformthese konzipiert und sich so den Zugang zum
wirklichen Reformanliegen des Josephinismus und zu den echt christlichen
Werten, die auch in den verschiedenen Zeitströmungen des 18. Jahrhunderts
lebendig waren, versperrt. R. ist überall darauf aus, das Positive zu
bagatellisieren und das Häretische hervorzustreichen. Humanitäre und tolerante
Gesinnung, verbesserte Rechtspflege, mildere Strafpraxis, pädagogische
Bemühungen, Sozialfürsorge, Bildung, Beseitigung mancher Reste des
Aberglaubens : das alles wird vereinfachend als Hinwendung zur bloßen Naturreligion

und Wegbereitung des religiösen Indifferentismus, des Materialismus
und Atheismus bewertet. Die ganze Aufklärung wird als bloße Modetorheit
abgetan. Man vermißt auf Schritt und Tritt den Sinn für die feinere geschichtliche

Nuancierung sowie die ökumenische Offenheit und Bereitschaft zum
verstehenden Gespräch mit Andersdenkenden. So ergibt sich ein allzu schwarzes

Bild, das ebenso weit von der geschichtlichen Wirklichkeit entfernt ist, wie
Winters idealisierende Sicht, die er zu widerlegen sucht. R. hat das
reichhaltige Quellenmaterial, das ihm Maas bereitstellte, ausschließlich auf seine
These hin interpretiert. Dabei fällt er nicht selten aus recht spärlichen
Äußerungen sehr kategorische Urteile. Ein Beispiel mag dies belegen. Zur
Erläuterung der Grundmotive von Josephs Kirchenreformpolitik zitiert er
auf S. 62 folgende kurze Notiz : « Da die katholische Religion mit ihren
Verwaltern vermischt worden und hieraus Parthey- und Verfolgungsgeist
entstanden ist, seye es nöthig, dem Religionswesen seine ächte ursprüngliche
Gestalt wiederzugeben und, um dasWahre nicht zu verfehlen, die nachstehenden
Mittel fürzuwählen Überhaupt aber müßte diese Ausführung mit Beseiti-

246



gung alles Eigennutzes des Staates und ohne die mindeste Beirrung der
Religionsübungen geschehen. » (62) Aus dieser sehr allgemeinen Äußerung
ergeben sich für R. folgende « fünf grundsätzliche Ausblicke auf die
Weltanschauung », aus der Joseph seine Kirchenreform speist : 1. « Trennung von
katholischer Religion und kirchlich-amtlicher Flierarchie » sowie « eine durchaus

protestantisierende Vergeistigungstendenz ». 2. Die Behauptung, « daß
die kirchlichen Verwalter sich zu einem Wesensbestandteil der Religion »

gemacht und « daher eine illegitime Herrschaft » errichtet hätten. 3. « Eine
staatsabsolutistische und papstfeindliche Tendenz, die mit episkopalistischen
und aufgeklärt-naturrechtlichen Ideen operiert ». 4. « Eine sehr freie
Auffassung von der katholischen Religion», « wenn nicht gar eine Bagatellisierung
von Kirche und Offenbarung überhaupt ». 5. Förderung einer Religion, « die
vom Staate überwacht wird und von ihm ihr Glück zu erwarten hat » (62/63).
Eine solche Interpretationsfreiheit geht entschieden zu weit.

R. ist von seiner antireformerischen These richtiggehend voreingenommen.
So sieht er sich gezwungen, den Begriff der Kirchenreform einzuschränken
auf die « Weckung und Hebung des übernatürlichen, geistlichen Lebens » (82).
Aber Reform, auch im katholischen Sinn, schließt äußere Maßnahmen zur
Beseitigung von veralteten Formen und offensichtlichen Mißständen im
kirchlich-religiösen Leben nicht aus. Wenn dies in der Kirchengeschichte immer
frühzeitig genug erkannt worden wäre, hätten manche Häresien und
Spaltungen vermieden werden können. Doch R. braucht diese Beschränkung des

Reformbsgriffs auf die rein innere Reform, wenn er seine These retten will.
Denn auch er kann nicht völlig daran vorbeisehen, « daß der Josephinismus
im ä.ißeren Kirchenwesen tatsächlich manche Verbesserung brachte und
auch bringen wollte», aber so wertvoll die Verbesserung in Einzelheiten auch
gewesen sein mögen, so waren sie doch nur in einem willkürlich aufgestellten,
eben josephinischen Sinn « Kirchenform », d. h. eigentlich Verfolgung der
sichtbaren Kirche als selbstständigen Reiches » (83).

R. bestreitet nicht, daß « letzte Gründlichkeit und Exaktheit » ein
Verstehen aus den geistigen Strömungen und Bedürfnissen der Zeit heraus
verlangt. Aber wenn es ihm mit dieserGrundforderung historischer Betrachtungsweise

wirklich ernst gewesen wäre, hätte er gerade aufgrund der Quellenlage
bei Maas seine These in ihrer ausschließlichen Form nicht aufrecht erhalten
können, denn sie enthält eben die halbe Wirklichkeit. Wie vereinfachend
einseitig Rs. Bewertungen sind, erhellt erst recht aus dem letzten Teil seiner
Arbeit, wo er sich mit dem Weiterleben des Josephinismus in der Gegenwart
auseinandersetzt. Da die josephinische Häresie « von Anfang an ein
deutliches Gesinnungsgefälle vom Katholizismus über ein allgemeines Christentum

zum bloßen Gottglauben mit konsequenter Fortsetzung im Neuheidentum

und Atheismus » enthielt (106), ist es für ihn ein leichtes, alle gegenwärtigen

geistigen Schäden des österreichischen Staatsvolkes auf ihr Konto zu
buchen : « das Fehlen jeder Weltanschauung bei der breiten Masse, das
Versinken in genießerischer Konsumhaltung, die Zunahme der geistigen Verwahrlosung

der Jugend und schließlich die allgemeine Unmoral» (108/109). So

einfach liegen die Dinge nun doch nicht. Allerdings hat auch R. keine Antwort
auf die rhetorische Frage : Wer kann beurteilen, wie die Geschichte verlaufen

247



wäre, hätte Österreich der geistigen Mode der Aufklärung widerstanden
R. erwartet die endgültige Überwindung des Josephinismus erst von der

bedingungslosen Anerkennung des « ohnehin noch gültigen (Dollfußschen)
Konkordats von 1934 » durch die gegenwärtige österreichische Regierung.
Damit betritt er das Parkett der Gegenwartspolitik, und der Schatten dieser
politischen Betrachtungsweise liegt deutlich über seiner ganzen Arbeit.

Hans Wicki

Katholisches Missionsjahrbuch 1963. Entwicklung-Hilfe-Mission. 30.

Jahrgang. 96 S. 18 Abb. Hgg. vom Schweiz. Kath. Akad. Missionsbund. Freiburg,
S. Paul 1963.

Heute ist immer wieder die Rede von den Entwicklungsländern, für die
allerdings oft mehr geschrieben und geredet als gearbeitet wird. Aber, wie
der Redaktor des Jahrbuches, P. Walbert Bühlmann, einleitend erklärt, darf
das kirchliche Missionswerk diesen Problemen gegenüber nicht zurückstehen.

Ist seine erste Aufgabe die Glaubensverkündigung, so hat es doch
stets auch die Schulbildung der verschiedenen Stufen, die Krankenpflege,
soziale Fürsorge im engern Sinn, also die Betreuung des ganzen Menschen,
mit Leib und Seele, sich zur Pflicht gemacht. So ist mit Recht das neue Heft
diesem so brennend aktuellen Anliegen gewidmet, das damit auch
nichtkatholischen Kreisen zeigen mag, was nach dieser Seite von der Mission
geleistet wird. Und es ist erfreulich, daß diese Tätigkeit in einem eigenen
Schreiben des Delegierten für technische Zusammenarbeit, A. R. Lindt in
Bern, gewissermaßen offiziell anerkannt wird, nachdem man lange genug in
gewissen, auch offiziellen, Kreisen, dieses Wirken der Missionen übersah.
Was der Redaktor in seinem grundsätzlichen Beitrag : « Entwicklungshilfe
und Mission » zum Ausdruck bringt, ist denn auch überaus lesenswert : « Der
Kolonialismus der Macht ist endgültig verfemt - dafür ruft man der Kolo-
nialisierung der Liebe und Hilfe. » Trotzdem ist hier eine bedenkliche Krise
eingetreten, wegen der zu bürokratisch-materialistischen Einstellung mancher

Länder, aber auch des anspruchsvollen Auftretens mancher neuer,
selbständig gewordener Staaten. Umso bedeutsamer ist das uneigennützige
Wirken der Mission, das indes noch mehr als bisher den lebendigen Bedürfnissen

von Land und Volk der Einheimischen entgegenkommen muß.
Was in dieser Hinsicht im einzelnen geleistet wurde und wird, zeigen die

Aufsätze über « Sozialarbeit unter den Bauern Indonesiens », wo die Bischöfe
neue Werke ohne jede politische Abhängigkeit schufen. « Strahlungsherde der
sozialen Lehre und Tat in Indien » wurden die von den Jesuiten in Poona
1951 und in Bangalore 1961 gegründeten Sozialinstitute, die in Zusammenarbeit

mit Laienkräften schöne Erfolge zeitigten. In dem vom Kommunismus
bedrohten Kerala, wo an der Malabarküste die Leute vorab von der Fischerei
leben, wurde nach dem Bericht von P. Plattner eine großzügige positive
Aufbauaktion durchgeführt, welche die Verbesserung der Fischereigeräte,
die Absatzförderung des Fischmarktes, die Besserung der Wohnverhältnisse

ins Auge faßte. Unter dem Titel « Zur Besinnung » sind eine Reihe von
Stimmen über Notwendigkeit und Methoden der Entwicklungshilfe
zusammengefaßt, an ihrer Spitze der Aufruf der zum Konzil versammelten Bischöfe.

248



Mit Afrika befaßt sich der Hinweis auf Nyegezi, wo am Victoria Nyanza die
Weißen Väter ein eigentliches Schulzentrum der verschiedensten Typen bis
zum sozialen Forschungs- und Ausbildungsinstitut aufgebaut haben. In
Ghana, dem ersten selbständigen Staat in Schwarz-Afrika, wurde gemeinsam
mit den staatlichen Instanzen ein großgedachtes Sozialprogramm eingeleitet,
das leider vorläufig zum Stillstand kam. Beachtenswert sind die Lehren der
Genfer Konferenz der Uno vom Februar 1963 über die Entwicklungsmöglichkeiten,

die aber nicht Theorie bleiben dürfen. Demgegenüber greift der Laie
Erich Camenzind in erfreulicher Aufgeschlossenheit in die Praxis hinein,
indem er das missionarische Verantwortungsbewußtsein im Aufbruch zeigt,
wie es sich in einem neuen Kirchenbewußtsein, in der Aufwertung der Fastenzeit,

der Förderung des Priesternachwuchses, in der Mitarbeit der Pfarrei mit
der Mission äußert. Abschließend wird festgehalten, was die Schweiz in dieser
Hinsicht 1962 geleistet hat ; es darf sich sehen lassen. Zusammen mit den
gewohnten chronikalischen Berichten, auch einer Totentafel der verstorbenen
Schweizermissionare, bildet das Jahrbuch einen eindrucksvollen Beitrag zum
großen Anliegen unserer Weltmission. P. Gall Heer

HINWEISE

Die beste Textüberlieferung des Nibelungenliedes verdanken wir der sogen.
St. Galler Handschrift B (Cod. Sang. 857), die Abt Beda Angehrn 1768 aus
dem Nachlaß von Ägidius Tschudi für seine Bibliothek angekauft hatte. Sie
umfaßt u. a. das Lied (S. 291-416) und die Klage (416-51), die jetzt in einer
Faksimile-Ausgabe zugänglich gemacht worden sind. (Das Nibelungenlied
und die Klage, Böhlau Verlag Köln-Graz 1962). Wie Stiftsbibliothekar
Dr. Duft, mit der Geschichte seiner Bibliotheksschätze wohl vertraut, erneut
feststellt, ist die Entstehungsgeschichte der berühmten Handschrift aus dem
13. Jahrh. nach wie vor ungeklärt. Als ihre Heimat wird neuerdings aus
kunsthistorischen Überlegungen heraus Österreich, näherhin Salzburg angesehen.
Es wird auch schwer zu sagen sein, woher Tschudi den Codex erwarb, da er
gar weite wissenschaftliche Beziehungen besaß. Diese erste Faksimile-Ausgabe

hält sich bewußt in bescheidenem äußerem Rahmen, aus preislichen
Gründen, um auch Studenten als überaus nützliches Arbeitsinstrument dienen
zu können. Es sind, wie die Germanisten K. Bischoff, H. M. Heinrichs und
W. Schröder ankündigen, noch weitere, ähnliche Ausgaben wichtiger Texte
vorgesehen.

A. L. Gabriel, Professor und Leiter des Instituts für mittelalterliche
Geschichte an der Universität Notre Dame in Indiana, dem wir schon manche
bedeutsame Publikationen zur mittelalterlichen Bildungsgeschichte verdanken,

widmet der Geschichte des Studienhauses Skara in Paris, das der
Aufnahme schwedischer Studenten diente, unter dem Titel : Skara House at
the Mediaecal University of Paris (Text and Studies in the History of Mediae-

249



val Education No IX, Indiana 1960, 195 S.) eine gründlich gearbeitete
Darstellung, die sich auf archivalische Forschungen in Paris, Stockholm und
Upsala stützt. Auf allzuviele Einzelheiten können wir nicht eingehen.
Immerhin sei erwähnt, daß diese Förderung der Studien in Paris auf die Bischöfe
von Skara zurückgeht. Das Haus wurde 1292 durch Emphastus, Kanonikus
von Växjö, in der Folge von Skara, gekauft. Zu Beginn des 15. Jahrhunderts
erfolgte eine Reform der inneren Disziplin und des liturgischen Lebens, um
1407 wurden für die Kleriker Statuten erlassen. Für die Kenntnis der
Topographie und zahlreicher Persönlichkeiten, die nicht nur mit dem Studienhaus
in Beziehung stehen, vermittelt das Buch einen wichtigen Urkundenteil,
reichend von 1284-1502 (125-164). Es handelt sich vor allem um einschlägige
Kauf- und Schenkungsakte. Die Statuten, das interessanteste Stück, sind
allerdings bereits im bekannten Auctarium gedruckt worden.

Einen schätzenswerten, kritischen Beitrag zur Geschichte des avignonesischen

Schismas bringt Clément Schmitt OFM, Le parti clémentiste dans la
province franciscaine de Strasbourg- Notes et documents (SA Archivum
Franciscanum Historicum 55, 1962 ; 23 S.). Es gelingt Schmitt, dank der
Entdeckung in der Zentralbibliothek Luzern (Formularium Custodiae) von zwei
Briefen des Provinzials Hesso von Lampertheim an den Generalprokurator
des Ordens (Jan.-Febr. 1583) und den Generalminister in Rom (10. Febr.
1583) eine Reihe von Korrespondenzen, die einstweilen als verloren gelten
müssen, namhaft zu machen (12 f.), insbesondere aber auch die Rolle des zu
Papst Klemens VII. übergegangenen Franziskaners Liebhard von Regensburg
aufzuhellen. Dieser übernahm bald die Führung der Klementisten, hatte
zwar in seiner Propaganda relativ wenig Erfolg, erregte aber doch viel
Unruhe und Unsicherheit. Der Aufsatz, in welchem wir auch einiges über
Schweizer Klöster erfahren, ergänzt die Arbeiten von Karl Schönenberger
(s. bes. Basler Zs. f. Geschichte 26/27, 1928, 124-129).

Einen ungewöhnlich reichen Einblick in eine Klosterwirtschaft gewinnen
wir aus den gründlichen Untersuchungen des führenden Wirtschaftshistorikers,

Hektor Ammann, Zur Wirtschaftsgeschichte des Oberrheinraumes, dessen

IL Teil unter dem Titel : Das Kloster Salem in der Wirtschaft des

ausgehenden Mittelalters erschien (Zs. für die Gesch. des Oberrheins 110, 1962,
371-404). Mit Recht bezeichnet Ammann die Klosterrechnungen als oft
erstklassische Quellen für die Handels- und Warengeschichte. Dies gilt jedenfalls

für die von ihm ausgewerteten, von 1489-1530 leider nicht lückenlos
überlieferten Rechnungen der berühmten Zisterzienserabtei Salem. Wie
vielsagend für die Landwirtschaft sind z. B. die Angaben über den Viehbestand
aus dem Jahr 1489 : 148 Haupt Rindvieh, 42 Wagen- und Karrenrosse, dazu
35 Fohlen und an 2 Höfen noch 19 Milchkühe, 48 Stück Rinder und 18 Rosse.
Das Getreideland reichte von Messkirch bis Ravensburg. Die Kornvorräte
beliefen sich 1489 auf über 1600 Malter, der Neuzugang auf 3230 Malter.
Die Berechnungen sind indessen schwierig, weil das Malter Getreide rund
100-500 Liter umfassen konnte. Bedeutendem Rebbesitz entsprach reicher
Weinertrag und Weinverkauf. Trotzdem fehlt die Weineinfuhr keineswegs.

250



Wir vernehmen vieles über die Beschaffung von Textilien, Stoffen, von
entsprechenden Märkten und Preisen, von der Leinwanderzeugung, von Eisen-
und Stahlhandel. Bevorzugt war bayerisches Salz, bedeutend die Einfuhr von
Fischen. Kurz, wir gewinnen hier ein überaus buntes Bild von einem
weitverzweigten Haushalt, aber auch von den Handelsbeziehungen zu den
benachbarten Städten ; denn recht eng ist die Verflechtung der klösterlichen
Wirtschaft mit jener der Städte. Die Schweiz tritt weniger hervor. Ammann
beschließt seine reichen Mitteilungen mit dem Abdruck von Getreide- und
Weinmassen von 1498, einer Messerechnung von Nördlingen von 1514 und
einer ausführlichen Liste der Tucheinkäufe Salems, in der auch zahlreiche
Käufe von Kuttentuch in Bern bezeugt sind.

Drei Studien zur Geschichte der Reformation im Lande Appenzell, die
P. Rainald Fischer veröffentlichte (Innerrhoder Geschichtsfreund 9, 1962,
SA. 40 S.), klären wichtige Daten zu den Anfängen der reformatorischen
Bewegungin Appenzell, u. a. auf Grund eines von ihm in Luzern entdeckten Briefes
des neugläubigen Appenzeller Kaplans Joh. Fiess an den bekannten Pfr.
Diebold Huter (Jan. oder Febr. 1525) und eines Schreibens der Kirchhöre Trogen
an den Rat zu Appenzell, wohl aus dem Jahre 1526. Wegen ihres allgemeinen
Interesses ist indessen die Studie über das Kirchhöreprinzip besonders
hervorzuheben, weil in ihm der singulare Charakter der Entwicklung der Appenzeller

Religionsfrage trefflich zum Ausdruck kommt. Ganz abgesehen von
bemerkenswerten Berichtigungen bisheriger Datierungen und Interpretationen

des Mandates betr. das Schriftprinzip gelangt F., dank sorgfältiger
Untersuchung der Landrechnungen und anderer Quellen, zu wesentlichen
Erkenntnissen hinsichtlich der Anwendung des Kirchhöreprinzips, das
zeitweise wohl die Kultuseinheit der Gemeindekirche, keineswegs aber den
individuellen Glaubenszwang in sich schloß. Der Glaubenszwang war
faktisch bei beiden Glaubensparteien Ausdruck veränderter machtpolitischer
Stellungen, aber auch die unvermeidliche Konsequenz der fortschreitenden
Verfestigung in der Konfessionsbildung. Die Studie bietet Anregung zu
vielfachen Vergleichen und fällt durch große Sachlichkeit auf, die der sicheren
methodischen Behandlung schwieriger Probleme entspricht.

Eine sehr anziehend geschriebene, mit einigen trefflichen Bildern
ausgestattete Kurzbiographie des bekannten und doch in vielem zu wenig
gewürdigten Luzerner Stadtschreibers Renward Cysat schenkte uns unlängst
Walter Frey, Der Luzerner Stadtschreiber Renward Cysat 1545-1614 (Luzern
im Wandel der Zeiten H. 27, Kommissionsverlag Eugen Haag, Luzern 1963,
48 S.). Cysat wird uns nahegebracht als Persönlichkeit großen politischen und
kirchlichen Einflusses und vielseitiger Freundschaften, namentlich mit Karl
Borromeo. Mit Recht sagt Frey, daß Cysat in der Geschichtschreibung allzusehr

durch Ludwig Pfyffer überschattet wurde. Cysats persönliche Leistung
auf dem Gebiete der Heil-Natur- und Heimatkunde steht außer Frage.
Schwieriger zu beurteilen ist sem näheres Verhältnis zur historischen
Forschung, weil seine ausgedehnten Kollektaneen immer noch zu wenig
überprüft wurden. Frey überrascht den Leser immer wieder durch kluge Uber-

251



legungen und feinsinnige Gedanken, die seine Einfühlungsgabe und seinen
Gerechtigkeitssinn auch inbezug auf Cysats religiöse Gesinnung gleicherweise

offenbaren. Die großen Verdienste Cysats um die katholische Reform
in enger Zusammenarbeit mit dem Konstanzer Weihbischof Balthasar Wurer
zeigt in überzeugender Weise Erich Camenzind in seiner Dissertation auf,
die hoffentlich bald veröffentlicht wird. Frey beschließt seine Darstellung
mit einer überaus nützlichen Bibliographie des Schrifttums über Cysat.

In seinem Aufsatz «.Aventures et intrigues de Broccardo Borrone à l'époque
de l'Escalade » (SA. aus « Bulletin de la Société d'Histoire et d'Archéologie de
Genève XII », 1961, Genève 1962, 89-117) vermag Giovanni Busino dank
ausgezeichneter Kenntnis vieler Quellen manches Neue über die Umtriebe dieses

zwielichtigen Italieners beizubringen. Allerdings bleiben wesentliche Fragen
immer noch ungeklärt, und da man es bei diesem Mann mit einem ungewöhnlich

verschlagenen und doppelzüngigen Charakter zu tun hat, ist auch die
Deutung mancher Pläne, wie der behaupteten europäischen päpstlichen
Liga gegen die protestantischen Mächte, kein leichtes Unterfangen. Sicher ist,
daß Borrone zahlreiche Länder bereiste und dabei gleichsam auf einen < kalten
Krieg » hinarbeitete. Fraglich scheint uns immer noch seine wirkliche Stellung
innerhalb der sogen. Congrégation de Nre. Dame de la Compassion in Thonon;
sodann muß auch die weitausgreifende Bündnispolitik Berns in den Jahren
1600-1602 berücksichtigt werden, sollen manche Vorgänge richtig gewürdigt
werden. Auch ist es seltsam genug, daß diese gewiß interessante, aber doch
höchst unerfreuliche Persönlichkeit 1603 in Sachsen auftaucht und hier,
angeblich als überzeugter Evangelischer, vor dem Kurfürsten eine bemerkenswerte,

aber in vielem phantasievolle Rede hielt, deren Text Busino im Wortlaut

wiedergibt (107-117).

Wir möchten die Aufmerksamkeit unserer Leser auf eine Buchreihe lenken,
die im Jura bereits viele Freunde gefunden hat und nicht nur für die
Geschichte des Jura Bedeutung besitzt. Wir meinen die Bibliothèque jurassienne,
eine leider unnumerierte Schriftenreihe, welche von der Imprimerie
Boéchat in Delémont betreut und von einem Kreis von Historikern und
Geschichtsfreunden tatkräftig unterstützt wird. Zahlreiche grundlegende, heute
zumeist völlig vergriffene Geschichtswerke sollen neu aufgelegt, aber auch
erstmalige Werke veröffentlicht werden. Bereits sind erschienen : Histoire de

l'ancienne abbaye de Bellelay par S. M. Saucy (erstmals 1869 gedruckt, im
Hinblick auf die Restauration der Abteikirche 1958 ediert), sodann « Histoire
et statistique de l'ancien évêché de Bâle par Charles-Ferdinand Morel, pasteur
et président de l'Eglise réformée consistoriale de Corgemont (1813, neu 1959).
Morel sorgte sich s. Zt. lebhaft um das Schicksal des Jura. Erwähnt zu werden

verdient schließlich auch das Tagebuch des bernischen Regierungsrates
Xavier Elsaesser, Histoire de mon temps (1867-69, neu 1961), das für die Kenntnis

der Persönlichkeiten jurassischer Politiker sehr aufschlußreich ist. Als
nächster Band steht eine umfassende Biographie des hervorragenden Basler
Bischofs Jakob Chr. Blarer v. Wartensee aus der Feder von André Chèvre

in Aussicht, auf die wir noch zurückkommen werden. O. Vasella

252


	Rezensionen = Comptes rendus

