
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 57 (1963)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Conciliorum oecumenicorum Decreta. Edidit Centro di Documentazione.
Istituto per le scienze religiose Bologna. XXIII-792-72*S. Freiburg i. Br.,
Verlag Herder 1962. Lw. DM 55. —

Wer sich mit der Kirchengeschichte näher befaßt oder auf die Kenntnis
der Entwicklung des Kirchenrechts, wie sie von den Konzilien ausgegangen
ist, angewiesen ist, wird beglückt sein, daß das « Centro di documentazione »

in Bologna den ausgezeichneten Gedanken aufgegriffen hat, in einem
handlichen Band sämtliche Texte der Dekrete der 20 ökumenischen Konzilien
seit dem Konzil von Nicaea bis zum Vatikanischen Konzil zu vereinigen.
Ohne Zweifel ist die Verwirklichung des Werkes in erster Linie der Zusammenarbeit

Hubert Jedins, des hervorragenden Kenners der Konziliengeschichte,
mit dem initiativen Leiter des Centro, Giuseppe Alberigo, zu verdanken. Sie
fanden für die Drucklegung und Gestaltung des Bandes bei Oskar Köhler
vom Verlag Herder alles Verständnis. Ist auch das Werk nicht zuletzt im
Hinblick auf das gegenwärtige Konzil geschaffen worden, so ist es doch
berufen, auch in Zukunft die besten Dienste zu leisten. Jeder weiß, daß die
Benützung der älteren Werke, wie etwa des bekannten Mansi, so verdienstvoll

sie waren, doch recht umständlich ist.
Es ist den Bearbeitern der Texte, zu denen auch jüngere, tüchtige Historiker

: Perikle Joannou, Claudio Leonardi und Paolo Prodi gehören, als
besonderes Verdienst anzurechnen, daß sie es an einer gründlichen Kommentierung

der Quellenvorlagen, aber auch der z. T. bedeutenden Literatur zu
kontroversen Fragen nicht fehlen ließen. Jeder wird es zu schätzen wissen,
daß den Texten der einzelnen Konzilien eine knappe historische Skizze
vorausgeschickt wird, damit verbunden auch eine überaus sachkundige und
daher wertvolle Übersicht über ältere Textausgaben samt Bibliographie. Wie
wertvoll das ist, mag etwa das Beispiel für das Basler Konzil dartun (429 f.).
Das allein genügte, um den großen Eigenwert dieser Edition aufzuzeigen.
Allein damit ist Wichtiges noch nicht gesagt. Wer sich nämlich von der Sorgfalt

der Edition überzeugen will, sehe einmal den kritischen Apparat etwas
näher durch und lasse es sich nicht verdrießen, die Varianten gegenüber
älteren Ausgaben durchzugehen. Er wird dann erkennen, daß die Bearbeiter
sachliche Korrekturen beibringen, die bedeutsame Verbesserungen darstellen.
Man vergleiche etwa die Verurteilung der Lehre von der Erlaubtheit des

Tyrannenmordes des Johannes Parvus durch das Konzil von Konstanz (408).
In der Edition des Hieronymus de Croaria von 1500 fehlen die Qualifikationen

« haereticam », « seditiosam », während der zugrundegelegte Text der
Ausgabe von der Hardts sie bietet.

83



Die Texte sind durchwegs lateinisch, übrigens auch der Kommentar, mit
Ausnahme jener Konzilien, deren Dekrete entweder der Zeit oder dem
thematischen Charakter entsprechend in griechischer, armenischer oder arabischer

Sprache redigiert worden sind, wie etwa für das Unionskonzil in
Florenz. Begreiflicherweise sind für die Wiedergabe maßgebende Vorlagen
herangezogen worden. Der lateinische Paralleltext wird selbstverständlich auch
geboten.

Die Benützung wird erleichtert durch die ausführlichen Indices, die die
Verzeichnisse der zitierten Stellen aus der Heiligen Schrift, aus dem Corpus
iuris canonici sowie der angeführten Autoren, dazu noch ein Orts-, Personen-
und Sachregister umfassen. Besonders dankbar wird der Benutzer dafür sein,
daß ihm dank der chronologisch angeordneten Titelverzeichnisse sämtlicher
Dekrete aller Konzilien eine klare Übersicht über den umfangreichen Stoff
geboten wird. So darf dem Werk höchste Anerkennung gezollt und allen an
ihm Beteiligten uneingeschränkte Dankbarkeit ausgesprochen worden.

O. Vasella

Schmid Karl : Kloster Hirsau und seine Stifter (Forschungen zur
oberrheinischen Landesgeschichte Band IX). Eberhard Albert Verlag, Freiburg
im Breisgau, 1959, 153 S.

Es ist kein großes Thema der Weltgeschichte, dem die vorliegende Arbeit
gewidmet ist. Aber der Inhalt bietet vor allem in methodischer Hinsicht
mehr, als der Titel vermuten läßt. Was frühere Forscher radikal ablehnten
oder nur als « ahnungsvolle Sage » gelten ließen, wird hier auf Grund der
Quellen neu gesichtet und geprüft.

Es geht zunächst um die Frage, ob Hirsau tatsächlich schon in karolingischer

Zeit gegründet worden sei und wem diese Neugründung zuerkannt werden

müsse. Neben der berühmten Urkunde Heinrich IV. für Hirsau, dem

sog. Hirsauer Formular, berichtet der Codex Hirsaugiensis gleich zweimal
über die erste Gründung im 9. Jahrhundert. Dabei wird zuerst Noting, der
Bischof von Vercelli, das zweite Mal jedoch Erlafrid, sein Vater, als Gründer
genannt. Die Aurelius-Viten, in der Reichenau geschrieben, bringen Licht in
das Dunkel. Sie berichten eindeutig davon, daß Noting die Reliquien dieses
hl. Patrons über die Alpen gebracht habe und in einem Kirchlein auf
väterlichem Gut zunächst unterbringen ließ. Die Klostergründung geschah später
durch den Besitzer des Bodens, des Vaters Erlafrid. So hat das « Formular »

recht, das beiden die Gründung zuerkennt.
Die Aufmerksamkeit gilt dann besonders diesem Bischof von Vercelli.

Die Quellen sind nicht eben reich. Eigenartig ist jedoch, daß alsbald ein
Noting als Bischof von Verona und schließlich von Brescia auftritt, ohne daß
eine Überschneidung der Amtszeit festzustellen wäre. Mit guten Gründen
nimmt daher der Verfasser an, es handle sich hier um eine einzige
Persönlichkeit. Diese Vermutung wird erhärtet durch die gleichen Namenlisten der
Hirsauer Stifterfamilie in den Büchern der Gebetsverbrüderung von Reichenau

und von Brescia.
Man mag allerdings bezweifeln, daß die doppelte Überlieferung eine

bewußt tendenziöse ist, wie Schmid glaubhaft machen will, wobei der Reform-

84



abt Wilhelm den Gründungsanteil der kirchlichen Männer gegen die Stifterfamilie

herausgestrichen hätte. Auch eine spätere Gütervergabung Notings
an Reichenau als Abwendung vom Aurelius-Kloster zu interpretieren,
bleibt Konjektur. Aber so viel ist klar, daß die Hirsauer Stifterfamilie enge
Beziehungen mit dem Inselkloster unterhalten hat, was auch die Listen im
Verbrüderungsbuch beweisen.

Dieser Familiengeschichte wendet sich der Verfasser im zweiten Teil
ausschließlich zu. Es stellt sich vor allem das Problem, ob Erlafrid, der erste
Stifter von Hirsau, ein Vorfahre des Neugründers Adalbert von Calw gewesen
sei, wie das «Formular» behauptet. Allen mangelhaften Versuchen, eine
Filiation zu konstruieren, stellt Schmid das Prinzip der Sippenverwandtschaft

gegenüber. Anhand der erwähnten Verbrüderungsbücher kann er
nachweisen, daß immer wiederkehrende Gruppen von Personennamen
auftauchen, die in andere Listen übergreifen. Dabei spielen jene Familienglieder
eine besondere Rolle, die als Bischöfe Macht und Einfluß besitzen. Um sie

gruppieren sich die verwandten Sippen, so um Noting im 9., um Erchanbold
von Straßburg im 10. Jahrhundert. Zugleich läßt sich auch allmählich ein
Wandel in den bevorzugten Namen feststellen. So wird man dem Resultat
zustimmen müssen, daß Erlafrid ein (direkter oder indirekter) Vorfahre
Adalberts gewesen ist.

Es ist erfreulich, was diese Arbeit aus dem dürftigen Quellenmaterial
herausgeholt hat. Naturgemäß handelt es sich um Indizienbeweise, die
vielleicht nicht immer die letzte Sicherheit gewähren. Aber die methodische
Sauberkeit und vor allem die Auswertung der bisher stark vernachlässigten
Verbrüderungsbücher führen zu manchen Einzelergebnissen, die der
Verfasser vorzüglich in die Zeit hineinzustellen versteht. Und zudem zeigt sich,
daß die Überlieferung bei weitem nicht so phantastisch und verfälscht ist,
wie eine vergangene Generation allzuleicht angenommen hat.

P. Wolfgang Hafner

Huldrych Zwingli. Auswahl seiner Schriften. Herausgegeben von Edwin
Künzli, Pfarrer. Zürich/Stuttgart, Zwingli-Verlag, 1962. 332 S.

Im Jahre 1918 erschien zum 400-jährigen Jubiläum der Reformation in
Zürich unter dem Titel « Ulrich Zwingli. Eine Auswahl aus seinen Schriften »,

eine volkstümliche Ausgabe von Werken Zwinglis, herausgegeben von Georg
Finsler, Walther Köhler und Arnold Rüegg, die lange gute Dienste leistete,
aber seit einiger Zeit vergriffen ist. Die seit 1940 im Zwingli-Verlag
erscheinende, von Fritz Blanke, Oskar Farner und Rudolf Pfister besorgte,
mehrbändige Volksausgabe « Zwinglis Hauptschriften » enthält möglichst
vollständig und in thematischer Gruppierung die Werke des Zürcher
Reformators und ist deshalb für einen breiten Leserkreis zu umfangreich. Die
vorliegende Auswahl aus den Zwingli-Schriften möchte die Jubiläumsausgabe
von 1918 ersetzen und das Schrifttum Zwinglis einem größeren Kreis zugänglich

machen.
Der Herausgeber, Pfr. Edwin Künzli, hatte dabei die Absicht, die Schriften

des Reformators in seiner ganzen Vielfalt zur Geltung zu bringen. Die
Auswahl ist, im Gegensatz zur schon erwähnten mehrbändigen Zwingli-Aus-

85



gäbe, chronologisch in 5 Abschnitte gegliedert : 1. Vorreformatorische Zeit
1510-1519. 2. Durchbruch der reformatorischen Gedanken 1520-1522. 3. Ausbau

der Reformation 1523-1524. 4. Auseinandersetzung mit dem Katholizismus

und dem Täufertum sowie mit Luther 1524-1529. 5. Verbindung mit
dem ausländischen Protestantismus 1530-1531. Ein 6. thematischer
Abschnitt enthält unter dem Titel « Die Bibel in der Hand des Reformators
1525-1531 » eine Auswahl aus den Bibelauslegungen Zwinglis und zeigt vor
allem sein Bestreben auf, Behörden und Volk die Bibel nahezubringen.

Von den Werken Zwinglis aus der vorreformatorischen Zeit gibt K. das

Fabelgedicht vom Ochsen (1510) mit Kürzungen wieder, in dem der künftige
Reformator sich vor allem gegen Pensionenwesen und Reisläuferei wendet,
während er im « Labyrinth » (Frühjahr 1516), von dem ein Abschnitt
abgedruckt ist, an den Soldbündnissen Kritik übt.

Unter den im 2. Abschnitt veröffentlichten Schriften Zwinglis ist seine

Predigt von der ewig reinen Magd Maria vom 17. Sept. 1522 (S. 60-68)
hervorzuheben : sie wendet sich gegen die gegenüber Zwingli erhobenen
Vorwürfe, er achte die Verehrung Marias zu wenig, und entwickelt eine «

evangelische Marienverehrung » ; der Reformator hält an Marias Jungfräulichkeit
fest.

Das Wesentliche von Zwinglis Glaubenslehre wie auch seiner ethischen,
pädagogischen und pastoralen Auffassungen findet sich im 3. Abschnitt
(Ausbau der Reformation 1523-1524), vor allem die für die Erste Zürcher
Disputation vom 29. Januar 1523 verfaßten 67 Artikel (S. 69-75) und die nach
dem Protest Johannes Fabers am 14. Juli 1523 verfaßte Schrift « Auslegung
und Gründe der Schlußreden oder Artikel » (S. 75-153), eines seiner wichtigsten

dogmatischen Werke. Seine Predigt « Von göttlicher und menschlicher
Gerechtigkeit» (S. 153-163) enthält seine staatspolitischen und sozialen
Auffassungen, während sich in seinem Schriftlein « Wie man Jünglinge heranbilden

soll » (S. 163-169) seine Ideen über Erziehung und Bildung finden. Die
während der Zweiten Zürcher Disputation (Okt. 1523) von Zwingli gehaltene
und Anfang 1524 unter dem Titel «Der Hirt» herausgegebene Predigt
(S. 169-181) will das Bild des evangelischen Pfarrers zeichnen.

Der 4. Abschnitt steht im Zeichen der Auseinandersetzung Zwinglis mit
Katholizismus, Täufertum und Luther. Aus den dort abgedruckten Schriften
ist sein 1525 niedergeschriebener, Franz I. von Frankreich gewidmeter
umfangreicher « Kommentar über wahre und falsche Religion » bemerkenswert ;

denn er enthält eine deutliche Abgrenzung der reformierten Lehre gegen den
Katholizismus und seine Eigenheiten wie Papsttum, Sakramente,
Heiligenverehrung, Bilderkult, etc.

Kommt so in der vorliegenden Auswahl der religiöse Reformator in
verschiedenen Beleuchtungen anschaulich zur Geltung, so tritt der Politiker
Zwingli, wie uns scheint, allzu stark zurück, was wir angesichts seiner
unbestreitbaren Bedeutung in der zürcherischen und eidgenössischen Politik
bedauern.

Die den einzelnen abgedruckten Schriften vorangestellten Einleitungen
des Herausgebers werden dem Leser gute Dienste leisten : sie umreißen in
verständlicher Form den jeweiligen Anlaß oder Beweggrund zur Abfassung

86



des nachfolgenden Textes und stellen diesen in die historische Situation hinein.

An einer Stelle hat allerdings K, wie uns scheint, einen unglücklichen
Terminus gewählt : in seiner Einleitung zu Zwinglis Feldzugsplan von 1524

gegen die V Orte sagt er : « Am 8. April errichteten die fünf innerschweizerischen

Orte einen Sonderbund zur Bekämpfung der Ketzerei in der
Eidgenossenschaft ». Dieser Ausdruck, an sich schon mißverständlich, könnte
fälschlicherweise den Leser veranlassen, eine Analogie zwischen diesem
Zusammenschluß und dem ganz anders gearteten, vorwiegend politisch
ausgerichteten Sonderbund des 19. Jahrhunderts zu suchen.

Doch von diesen Einwänden abgesehen, bietet die vorliegende Auswahl
aus den Schriften Zwinglis in ihrer gediegenen und doch handlichen
Ausstattung und in ihrer Art, das vielseitige Schrifttum Zwinglis in populärer
Weise dem Leser nahezubringen, eine ausgezeichnete Einführung in die
Mentalität und das Gedankengut des Zürcher Reformators und somit in die
reformierte Lehre überhaupt. Wir möchten ihr weite Verbreitung im Volk,
aber auch unter der reformierten und katholischen Geistlichkeit wünschen.
Denn gerade den Dienern und Gläubigen der katholischen Kirche kann eine
solche Auswahl das Wesen des Zwinglianismus näher bringen und dadurch
zur Überwindung konfessioneller Gegensätze beitragen.

Hellmut Gutzwiller

Ulianich Boris : Paolo Sarpi : Lettere ai Gallicani. Veröffentlichungen des

Instituts für Europäische Geschichte Mainz Bd. 26. Wiesbaden, Franz Steiner

Verlag GmbH. 1961. ccvn-308 S.

Daß das Urteil der Geschichtschreibung über eine Persönlichkeit wie
P. Sarpi, den bekannten Ordensgeneral der Serviten, angesichts seines
überragenden Einflusses auf die venezianische Kirchenpolitik zu Beginn des
17. Jh. im Konflikt mit der römischen Kurie, sehr verschieden lautet, kann
nicht überraschen. Von Sarpis vielseitiger Publizistik ist heute wohl nur noch
seine Darstellung der Geschichte des Konzils von Trient besser bekannt. Da
Sarpi gleichsam venezianischer Staatstheologe war, war auch seine gesamte
Tätigkeit aufs engste mit der venezianischen Staatspolitik verquickt, reichten

seine Beziehungen ungemein weit, sind aber auch die Forschungen hierüber

bereits recht umfangreich.
Es ist das Anliegen Ulianichs, nicht nur das Bild der Persönlichkeit Sarpis

schärfer zu differenzieren, sondern auch durch die Veröffentlichung eines

wichtigen Teils seiner Korrespondenz die Forschung vor neue Probleme zu
stellen und so zu befruchten. In der ausführlichen Einleitung, dem 1. Teil
des Buches (i-ccvn), werden wir vorerst mit dem Stand der Forschung rund
um Sarpi in gründlicher Weise vertraut gemacht. U. meint, Doktrin wie
Persönlichkeit Sarpis lägen noch vielfach im Dunkel. Richtig ist wohl, daß
seine Stellung innerhalb seines Ordens kaum untersucht wurde und selbst
sein Studium im Verhältnis zur allgemeinen philosophisch-theologischen
Richtung an der Universität Padua nicht hinreichend geklärt ist. Schließlich
scheint, wenigstens nach U., die religiöse Problematik, wie sie sich für Venedig

entwickelte, zu wenig aufgehellt zu sein.

87



U. untersucht die Beziehungen Sarpis zu französischen Kreisen bis in alle
Einzelheiten und seit ihrem Beginn. Er greift damit das Hauptthema seines
Buches auf. Es ist erstaunlich, mit wievielen bedeutenden Persönlichkeiten
Sarpi direkt oder durch Mittelsmänner enger verbunden war. Der Leser wird
es freilich, wie wir glauben, bedauern, daß U. die biographischen Skizzen
der Adressaten erst am Schluß des 2. Abschnittes seiner Einleitung (lxxii ff.)
folgen läßt ; denn nur wenige Leser werden mit den Persönlichkeiten näher
vertraut sein, von denen bereits zuvor die Rede ist, wie uns übrigens auch
das Namenregister für die wichtigsten Persönlichkeiten zu wenig differenziert

dünkt.
Was das Werk sonst auszeichnet, ist nicht wenig. Gründliche

Archivforschungen, besonders im Vatikanischen Geheimarchiv, in Venedig, Paris
und Wien, gingen voraus (vgl. den Bericht cil-cxcix). Ausgezeichnete Kenntnis

der zeitgenössischen Publizistik offenbart sich immer wieder. Wo Lücken
in der Überlieferung von Briefwechseln zu vermuten sind, wie etwa für
Edm. Richer, den Syndikus der Sorbonne, setzt U. mindestens ein
Fragezeichen. Es ist überraschend zu sehen, wie intensiv der Briefverkehr mit
führenden Gallikanern, aber auch die Beziehungen zu hugenottischen Kreisen
waren. Dabei spielten die venezianischen Gesandten, wie Francesco Priuli
und Ant. Foscarini, u. a. eine hervorstechende Rolle als Vermittler von Briefen

und Büchern. Lebhaftes Interesse galt ja selbst dem älteren Schrifttum
von Vertretern gallikanischer oder konziliarer Ideen, so von J. Gerson, Pierre
d'Ailly. Besonders bemerkenswert ist die Beschäftigung mit Wilh. Occam,
dessen Einfluß auf Sarpi allerdings noch unabgeklärt ist. Für Büchersendungen

benützte man gelegentlich die Linie über Zürich nach Bergamo,
machte sich allerdings auch die Frankfurter Messe zu Nutze.

Die meisten Briefe, insgesamt 62, entfallen auf Jacques Leschassier, einen
bedeutenden Juristen, zeitweise in diplomatischem Dienst, der mit ansehnlichen

Veröffentlichungen im Geist gallikanischer Lehren hervortrat. Sein
Zeitgenosse Jacques Gillot wurde dagegen Domdekan in Langres, war Gegner

der Liga und Rom gegenüber sehr kritisch eingestellt. An ihn sind 19

Briefe Sarpis gerichtet. Die Bedeutung der Beziehungen Sarpis zu J.-A. Thou
spiegelt sich weniger in den knapp gehaltenen 5 Briefen, als im Einfluß, den
Thou als Präsident des französischen Parlaments am französischen Hof
auszuüben vermochte. Er war es, der König Heinrich IV. von der Promulgation

der tridentinischen Dekrete abhielt und für die deutschen Lutheraner
wie für die Hugenotten starke Sympathien empfand. Kurz genannt seien
die weiteren Korrespondenten : François Hotman, Abt von St. Medard in
Soissons, Giacomo Badoer, Sohn eines reichen Kaufmanns in Paris,
venezianischer Herkunft, Jean Hotman de Villiers, Reformierter eigener Prägung,
in Lausanne geboren, Sohn des berühmten Juristen François, der von Paris
nach der Schweiz übersiedeln mußte. In Basel bereitete Jean 1593 die
Herausgabe der Werke seines Vaters vor. Religiös-kirchlich war Hotman betont
irenischer Gesinnung. Bezeichnend ist, daß er den Nachdruck der Schrift
Melanchthons : De Pace ecclesiae besorgte. Das Problem der Vereinigung der
Kirchen steht aber auch in verschiedenen seiner Schriften im Vordergrund.
Im Anhang bietet U. die wenigen an Sarpi selbst gerichteten Schreiben,



dazu 5 Briefe des Venezianers Domenico Molino an Jacques Leschassier, die
über Sarpi berichten.

Die im übrigen gut kommentierten, größtenteils lateinisch geschriebenen
Briefe können in ihrem Gehalt nicht näher beleuchtet werden. Sehr oft ist
von den großen Gegnern, den Jesuiten, und besonders von Kardinal Bellarmin

die Rede. Sarpi äußerte einmal : « Quid opus est ad papam scribere
Plus potest Iesuitarum generalis in Becanum et caeteros Iesuitas quam
centum papae » (118). Sarpi verfehlte nicht, alles mitzuteilen, was irgendwie
für die Verteidigung der eigenen Ansichten oder für die Erörterung gemeinsamer

Probleme dienlich war (vgl. etwa 188-191 die Mitteilung der von
Jesuiten vervielfältigten « Regulae aliquot servandae ut cum orthodoxa
ecclesia vere sentiamus »). Selbstverständlich werden auch rein politische
Fragen erörtert ; denn Sarpi verfolgte die Ereignisse besonders in Frankreich

und in Deutschland mit lebhaftem Interesse. So darf die vorliegende
Publikation für jeden, der sich mit der Zeitgeschichte oder der Persönlichkeit

Sarpis beschäftigt, als sehr bedeutsam bezeichnet werden. O. Vasella

Hans Martin Stückelberger : Kirchen- und Schulgeschichte der Stadt
St. Gallen. Von Vadians Tod bis zur Gegenwart. Bd. II : 1630 bis 1750.
St. Gallen, Tschudy-Verlag, 1962, 332 S.

Das Gesamtwerk dieser « Kirchen- und Schulgeschichte der Stadt St. Gallen

» - sie wird von Theodor Bätscher und Hans Martin Stückelberger
bearbeitet - umfaßt vier Bände. Schon der Ansatz deutet darauf hin, daß es als
Geschichte der reformierten Stadt geplant ist.

Der vorliegende Band umspannt jenen Zeitabschnitt, den man als
Aufbruch des Absolutismus und der Aufklärung bezeichnen kann. Die kirchlichen

Kräfte weichen langsam zurück, eine rein weltliche Kultur bemächtigt
sich aller Lebensgebiete. Zwar ist der religiöse Grundstrom noch stark genug,
er sammelt sich, auf katholischer und protestantischer Seite, in tiefgläubiger
Verinnerlichung. Gegen die ernüchternde Einseitigkeit derOrthodoxie wandte
sich die protestantische Laienbewegung des Pietismus. Der Verfasser gliedert
seinen Stoff dementsprechend in zwei große Abschnitte : in die Zeit des

ungebrochenen Staatskirchentums» von 1630-1697 und in die Zeit des pietistischen

Einbruchs in die festgefügte Kirchenordnung.
Der erste Abschnitt zeichnet ein Bild, wie es auch in andern reformierten

Städten der Schweiz zu sehen ist, nur etwas ausgeprägter und gewichtiger,
wie der Verfasser betont : « Aus ihrem Kampf (für die Orthodoxie) ist indessen

ein Krampf geworden, und aus dem Krampf ein Starr-Krampf, vornehmlich

in den reformierten Städten der Schweizerischen Eidgenossenschaft und
am allervornehmlichsten in St. Gallen, das sich am zähesten jeder Neuerung
verschlossen hat» (S.152). Es ist die Zeit eines gespreizten Staatskirchentums;
die Stadtbehörde, vornehmlich der Kleine Rat, waltet, im Hochgefühl der
alles umsorgenden, aber auch alles beherrschenden Autorität, in Glaubensgemeinde

und Volksgemeinde, fügt und verfügt, überwacht und richtet,
zitiert und beanstandet. Die Formula Consensus, zuerst in Basel als Norm
der Rechtgläubigkeit 1675 unterzeichnet, dann von Zürich und St. Gallen

89



angenommen, bestimmte die Richtung und band die Kirchen an die schroffe
Form der kalvinischen Prädestinationslehre. Trotz dem straffen Ordnungsgefüge

ist das Bild der Kirchengeschichte in diesem ersten Abschnitt keineswegs

von grauer Eintönigkeit, der Verfasser weiß es mit einer bunten Fülle
an Gestalten und Geschehnissen zu beleben. Die Geistlichen sind beileibe
nicht einfach nur « ausgerichtete » Seelsorger, es gibt markante Persönlichkeiten

unter ihnen, der eine und andere von erstaunlicher Vielseitigkeit,
allen voran Johann Jakob Scherer, der eine « Stemmatologia Sangallensis
(Stammbaumkunde) in 27 Bänden hinterließ. Belebt wird das Bild zudem
durch die regsame Kaufmannsgilde, die ihre Handelsbeziehungen bis nach
Frankreich knüpft und deshalb einen Gottesdienst mit französischer Predigt
wünscht. Vor allem aber setzt die Schulgeschichte beachtenswerte Einzelheiten

ins matte Einerlei des Kirchenlebens. An die Elementarschule fügte
sich 1598 das Knabengymnasium und schließlich, 1713, die theologische
Fakultät. Auch hier ist die religiöse Betreuung Herzmitte des Schulbetriebes.
Weniger anregend wirken die Darstellungen über das Verhältnis der Stadt
zum Kloster. Sie erschöpfen sich in Nadelstichen und Plackereien, ein paar
festliche Anlässe ausgenommen. Die Grundstimmung ist Mißtrauen und
Wachsamkeit.

Im zweiten Teil des Buches liegt das Schwergewicht auf dem Einbruch des
Pietismus. Die Zeit von 1630-1697 steht im Zeichen einer religiösen Ordnung,
die der persönlichen Initiative wenig Spielraum läßt. Das führt mit der Zeit
zur Erstarrung des religiösen Lebens und schlägt ins Gegenteil um. Im Pietismus

brechen die Gemütskräfte durch und erkämpfen sich ihr Recht im
Kirchenraum. Mit Recht wurde von einem « Kirchlein in der Kirche »

gesprochen. Daß es dabei auch zu wunderlichen Ausdrucksformen kam, ist bei
dem Subjektivismus dieser Gemütsreligion begreiflich, erschwert jedoch,
was auch an der Darstellung von Stückelberger zu erkennen ist, die objektive
Wertung der ganzen Bewegung.

Man muß es dem Verfasser besonders zugute halten, daß er für seine
« Kirchen- und Schulgeschichte » eine immense Archivarbeit geleistet hat,
er schöpfte durchwegs aus den Quellen. Das ist der große Vorzug seiner
Darstellung. In einzelnen Formulierungen ist das Buch, so lesbar es auch
geschrieben ist, nicht zur wünschenswerten Vollendung gediehen.

Theophil Graf

Eugen Widmer : Das Jesuitenkollegium in Schwyz 1836-1847. Ein Beitrag
zur Geschichte des höheren Schulwesens in Schwyz. Diss. phil. Freiburg
(Schweiz) 1962. Einsiedeln, Einsiedler Anzeiger AG., 232 S. SA. aus :

Mitteilungen des Hist. Vereins des Kantons Schwyz, Heft 54 (1961) und 55

(1962).

Unter den Schulgründungen der Jesuiten in der Schweiz nimmt das
Kollegium in Schwyz eine Sonderstellung ein. Es wurde nicht, wie die meisten
von diesem Orden errichteten Schulen, im Zeitalter der katholischen Reform
gegründet, sondern erst in der 1. Hälfte des 19. Jahrhunderts, zu einer Zeit,
da der Radikalismus auch auf dem Gebiet des Schulwesens einen immer
größeren Einfluß auszuüben suchte.

90



Bereits vor der Gründung des Jesuitenkollegiums bestand in Schwyz, wie
aus dem 1. Kapitel hervorgeht, seit 1627 eine von Kapuzinern geleitete
Lateinschule, die bis ins 18. Jahrhundert in bestem Ansehen stand, aber
gegen Ende dieses Jahrhunderts infolge politischer Spannungen in Schwyz
und vorab während der Helvetik und Mediation eine Krise durchmachte.
Bereits während dieser beiden Perioden und seit 1816 fehlte es nicht an
Versuchen, diese Lateinschule den neuen Verhältnissen anzupassen und auf
eine feste finanzielle Grundlage zu stellen ; doch die Spannungen zwischen
dem Kirchenrat von Schwyz und dem Kloster Einsiedeln wegen der
Verpflichtungen hinsichtlich der Schule und schließlich die politischen Wirren
von 1833 verhinderten eine tragbare, endgültige Lösung für das Gymnasium.

Im Bestreben, dieses doch auf die Höhe zu bringen und nicht der Kritik
seitens der Radikalen auszusetzen, trug sich die Schulkommission immer mit
dem Gedanken an eine Berufung der Jesuiten. Die Umwandlung ehemaliger
katholischer Kollegien in Luzern, Solothurn und St. Gallen und die
kirchenfeindliche Schulpolitik im Aargau bestärkte sie nur noch in ihrem Ziel, in
Schwyz ein Jesuitenkollegium zu gründen, das nicht nur der Schuljugend
von Schwyz, sondern auch der ganzen deutschen Schweiz dienen sollte.
Nach langen Verhandlungen von Regierungsvertretern von Schwyz mit
dem Leiter der oberdeutschen Jesuitenprovinz, P. Georg Staudinger in
Freiburg, mit dem Nuntius und mit Papst Gregor XVI. im Laufe des Jahres 1835
wurde an der Schwyzer Bezirkslandsgemeinde vom 15. Mai 1836 der Antrag
auf Berufung der Jesuiten angenommen ; bereits zwei Wochen später bildete
sich die « Stiftungsgesellschaft zur Begründung eines Kollegiums ». Im Herbst
1836 wurde die neue Schule eröffnet.

Besondere finanzielle Schwierigkeiten bereitete der Bau des Kollegiums.
Trotz zahlreichen Spenden der katholischen und einiger paritätischer Kantone
und von drei Freiburger Familien fehlte es am nötigen Geld, vor allem für die
Einrichtung eines Schülerpensionats. Der Stiftungsfonds genügte nicht
dazu, so daß es schließlich zur Errichtung einer eigenen, von der
Stiftungsgesellschaft unabhängigen Aktiengesellschaft kam. Am 14. August 1839
wurden die « Statuten der Aktiengesellschaft zur Errichtung eines Pensionates

in Schwyz » veröffentlicht. Nach dem Erwerb der « Feldlimatte » im
April 1840 konnte ein Jahr später mit dem Bau des Pensionats und der Kirche
begonnen werden. Im Juni 1844 erfolgte die Übersiedlung vom alten Klösterli

in das neuerbaute Pensionat und im Sommer 1845 wurde die Errichtung
einer Erziehungsanstalt « Maria, Helferin der Christen, unter der Leitung der
Gesellschaft Jesu in Schwyz » offiziell angekündigt.

Dem inneren Leben des Kollegiums ist das 4. Kapitel gewidmet. Die Jesuiten

nahmen sich, neben dem Unterricht, auch der religiösen Betreuung
ihrer Schüler an. Sie legten auf die Ausgestaltung des Gottesdienstes Wert
und waren für den regelmäßigen Sakramentenempfang ihrer Schüler und
ihre religiöse Unterweisung durch die Predigt besorgt. Doch auch außerhalb
des Kollegiums betätigten sie sich durch Volksmissionen und Predigten. - In
eingehender Weise geht W. auf den Lehrplan des Gymnasiums und des

Lyzeums ein. P. Drach, der Rektor des Kollegiums, war bestrebt, in Schwyz
alles Neue in den Schuibetrieb aufzunehmen, ohne dabei das altklassische

91



Studium zu beeinträchtigen. Das Latein stand auch in Schwyz im Mittelpunkt,

während das Griechisch zurücktrat ; doch auch die Realien wurden
berücksichtigt. Die Patres bemühten sich um den Aufbau einer Bibliothek,
die sie in Anbetracht der geringen Geldmittel durch Dubletten aus den
Klöstern erweiterten. - Die Jesuiten leiteten überdies eine Sekundärschule, die
von 1837 bis 1842 neben der Sekundärschule der Bürgergesellschaft Schwyz
bestand, aber 1842 infolge der neuen kantonalen Schulorganisation wieder
einging.

Hielten sich die Jesuiten in Schwyz auch von der Politik fern, so boten die
politischen Spannungen im Kanton den Radikalen immer wieder Anlaß,
die Schuld auf die Jesuiten zu schieben und gegen sie zu hetzen. Ein erster
Anlaß bot sich schon 1837 bei jenem als Horn- und Klauenstreit bekannten
Gegensatz zwischen den Großviehbesitzern und den kleinbäuerlichen All-
meindgenossen der Oberallmeind, die mit ihrem Antrag auf eine Nutzungsverteilung

der Oberallmeind unterlagen. Obgleich die Jesuiten, wie sich
nachweisen ließ, während dieses Streites neutral blieben, so behaupteten doch
P. Gregor Girard von Freiburg wie der « Schweizerische Republikaner »,

dieser Orden habe Zwietracht gesät und unterstütze die Reaktionäre
gegen die Liberalen.

Um sich nicht einem solchen Vorwurf auszusetzen, waren die Jesuiten
auch politisch orientierten Studentenvereinen abgeneigt. Dennoch konnten
sie die Gründung der Sektion Schwyz des Schweizerischen Studentenvereins
am 16. April 1843 nicht verhindern. Eine etwas agressive Rede eines ihrer
Mitglieder und die Angriffe der radikalen Presse auf den Studentenverein als
« Jesuitenverein » veranlaßten Präfekt Waser, die Sektion Schwyz aufzulösen.

Trotzdem bestand die Sektion im Geheimen weiter, was für das Schwyzer

Kollegium eine Gefahr bedeutete.
Mit der Berufung der Jesuiten nach Luzern (1844) und der Gründung des

Sonderbundes (1845) wurde auch das Kollegium in Schwyz in die politische
Unruhe mithineingerissen. W'ährend des Sonderbundskrieges wurden daselbst
Maßnahmen getroffen zur Evakuierung der wertvollen Kirchengeräte ;

die Patres verließen das Kollegium und flohen. Leider fiel das leerstehende
Gebäude der Wut der Soldaten der eidgenössischen Besatzungstruppe zum
Opfer, die auch vor Grabschändungen nicht zurückwichen.

Der Plan von Landammann Reding, in Schwyz eine Kantonsschule zu
errichten, wurde 1848 vom Kantonsrat abgewiesen. Erst 1855 kam es nach
Unterhandlungen zwischen P. Theodosius Florentini und der Gründungsgesellschaft

als Besitzerin des Jesuitengebäudes zur Gründung des neuen
Kollegiums Maria Hilf.

W. bereichert seine eingehende und vielseitige Dartellung durch ein
vollständiges Verzeichnis der Lehrer mit interessanten biographischen Einzelheiten

und bibliographischen Angaben, ein Verzeichnis der Klassenlehrer,
eine Tabelle über die Frequenz der Lehranstalt, einen Plan und eine Gesamtansicht

des Kollegiengebäudes. Seine Monographie bildet somit einen
beachtenswerten Beitrag zur Geschichte des Jesuitenordens in der Schweiz im
19. Jahrhundert und zur Schul- und Bildungsgeschichte von Schwyz. Und
überdies hat sich W. nicht gescheut, auch die mit der Gründung und dem

92



Bau der Schule verbundenen finanziellen Schwierigkeiten und deren Lösung
aufzuzeigen und die langwierigen Verhandlungen auf Grund eines umfangreichen

Aktenmaterials klar und eingehend darzulegen. Mit der Dissertation
von W. hat das ehemalige Jesuitenkollegium in Schwyz eine erschöpfende
und vollständige Darstellung gefunden. Hellmut Gutzwiller

Walter Mohr : Die karolingische Reichsidee. Aevum christianum :

Salzburger Beiträge zur Religions- und Geistesgeschichte des Abendlandes,
Bd. 5, 243 S. Verlag Aschendorff, Münster 1962. DM 19.50.

Nicht bloß die Geschichte des abendländischen Einheitsgedankens hat
im Zeitalter der europäischen Integration eine neue Aktualität erlangt,
auch das alte und immer wieder neue Problem des Verhältnisses zwischen
Kirche und Staat steht - wenn auch in gewandelter Form - in unserer modernen

pluralistischen Gesellschaft neu zur Diskussion. So darf Mohrs Studie
über Idee und Wirklichkeit der karolingischen Reichsidee mit Fug und Recht
auch als Beitrag zur Bewältigung unserer Gegenwartsprobleme bewertet
werden.

Der Verfasser will nicht die Geschichte des karolingischen Reiches, sondern
dessen nie völlig verwirklichte Idee in ihrer mehr als hundertjährigen
Entwicklung und Wandlung schildern, « die von den Anfängen des christlichen
Königtums unter Pippin über die Idee des Davidischen Königtums unter
Karl dem Großen zu einem von der Weihe des Papsttums abhängigen Kaisertum

läuft ». Dabei wird der Schwerpunkt anders gesetzt als in der bisherigen
Literatur. Nicht Karl der Große steht im Mittelpunkt der Untersuchung,
sondern die Vorgeschichte seiner Reichsidee und ihr Weiterleben auch dann,
als dem karolingischen Königtum die Kraft entschwunden war, diese Idee
der Einheit selbständig zu verwirklichen. Mohrs Darstellung beschränkt sich
auch nicht bloß auf die führenden Persönlichkeiten des Herrscherhauses ;

auch die verschiedenen Parteigruppen mit ihren Wortführern finden gebührende

Würdigung. Mit Nachdruck wird betont, daß in der Entwicklung der
Ideenwelt Karls des Großen die Krönung von 800 weder Höhe- noch Wendepunkt

bedeutet, da Karl die römische Kaiserwürde abgelehnt habe. Karl
faßte seine Kaiserwürde « nicht als Translation der alten römischen, sondern
im Davidischen Sinne als unmittelbar von Gott übertragen » auf. In seinem
Bewußtsein stand das Kaisertum gleichberechtigt neben dem Papsttum.
Beide Gewalten fanden ihre Einheit in Gott. Nach Mohrs überzeugender
Darstellung ist an Einhards Bericht nicht zu zweifeln, wonach Karl nach
Verlassen des Petersdomes unwillig erklärt habe, er hätte die Kirche nicht
betreten, wenn er von der Absicht des Papstes gewußt hätte. Doch habe
sich sein Unmut über die päpstliche Krönung weniger auf den kirchlichen
Akt als solchen als auf die Akklamation durch das römische Volk bezogen,
« die in ihren Rechtsfolgen, weil sie den römischen Kaiser konstituierte, den
Davidischen Ideen der unmittelbaren Berufung durch Gott am stärksten
widersprach ». Als Inhaber des Königtums Davids fühlte sich Karl auch
dem oströmischen Kaisertum überlegen, denn für ihn stand fest, daß Ostrom

in der neuen göttlich-christlichen Weltordnung keine Stellung mehr
zukam.

93



Die großartige Einheit dieses Ordo-Gedankens wurde aber selbst unter
der starken Persönlichkeit Karls völlig verwirklicht, und schon unter seinem
Sohne Ludwig drohte sie vollends auseinanderzufallen. So kam es, daß sich
die Kirche der Reichsidee bemächtigte, aber in einer Konzeption, « die die
Karolingerzeit immer wieder als dem göttlichen Ordo zuwiderlaufend abgelehnt

hatte », indem das Papsttum die Kaiserwürde unter seine Fittiche zu
nehmen trachtete. Nach dem Reichsgesetz von 817 gelang es den aktiven
kirchlichen Kreisen, die gleiche Rangstellung beider Gewalten nach und nach
zugunsten der priesterlichen zu verschieben und die Legitimität der karolingischen

Könige von der kirchlichen Sendung abhängig zu machen. Ihre
konsequente Weiterentwicklung hat diese theokratische Tendenz jedoch
erst nach der Teilung von Verdun erfahren. Damals hat sie auch in den großen
Rechtsfälschungen Angilrams und des Benedictus Levita sowie der pseudo-
isidorischen Dekretalen ihren Niederschlag gefunden. Aber trotz der immer
tieferen Spaltung des Karolingerreiches vegetierte die alte Davidische
Königsidee Karls des Großen weiter, wenn sie auch nicht mehr imstande war,
das zunehmende Chaos des 9. Jahrhunderts zu meistern.

Diesen Leidensweg des ersten großen abendländischen Ordnungsgedankens

aufgrund einer umfassenden Quellen- und Literaturkenntnis in
weitgehend neuer Sicht sachlich und überzeugend geschildert zu haben, macht
den Wert von Mohrs ansprechender Darstellung aus. Hans Wicki

NEKROLOGE

t PROFESSOR DR. SEBASTIAN GRÜTER (1871-1963)

Am 30. Januar starb in Luzern alt Rektor und Professor Dr. Sebastian
Grüter. Nur wenige Leser dieser Zeitschrift dürften den Verstorbenen noch
persönlich gekannt haben. Wenn aber beigefügt wird, Professor Grüter sei der
Verfasser der « Geschichte des Kantons Luzern im 16. und 17.Jahrhundert »,

wird der Name lebendig. Denn wer hätte nicht schon « den Grüter » konsultiert,

wenn er sich über Luzerner und Innerschweizer Geschichte zwischen
1500 und 1712 informieren wollte

Sebastian Grüter bezog nach seinen Mittelschulstudien in Luzern und
Engelberg die noch sehr junge Universität Freiburg i. Ue. Von seinen Lehrern

Reinhardt und Schnürer sprach er immer mit großer Hochachtung. Bei
Professor Reinhardt doktorierte er mit der Dissertation « Der Anteil der
katholischen und protestantischen Orte der Eidgenossenschaft an den
religiösen und politischen Kämpfen im Wallis während der Jahre 1600 bis 1613 ».

Die Studie fußte auf ausgezeichnetem Quellenstudium, zeigte den gesunden
kritischen Sinn des Verfassers und brachte Licht in die verworrenen Ereignisse

einer sehr bedeutenden Epoche der Walliser Geschichte. Die Arbeit

94


	Rezensionen = Comptes rendus

