
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 57 (1963)

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN

BISCHOF BONIFATIUS VON LAUSANNE

UND DIE PREDIGERBRÜDER

(1231-39)

Der siebenhundertste Todestag des heiligen Bonifaz von Brüssel, Bischofs
von Lausanne, ging letztes Jahr unbeachtet vorüber. Dieser Aufsatz

möchte das Versäumte nachholen. Eine 1945 erschienene gründliche Biographie

des hl. Bonifaz von Brüssel faßt die ältere Literatur zusammen \ Somit
können wir uns auf einen Teilaspekt, seine Beziehungen zu den Dominikanern,

beschränken. Zwar standen ihm die Zisterzienser viel näher. Die
Abtei von Cambre liegt in seiner Heimat, bei Brüssel, und dort verbrachte
er auch nach einem kämpferischen Leben die letzten Jahre bis zu seinem
Tode 2. Bonifaz spielte aber eine bedeutende Rolle in der Geschichte der
Schweizer Dominikaner, denn unter seinem Episkopat zogen die Prediger-
brüder in Lausanne ein 3.

Nach dem Besuch der Kollegiatsstiftsschule St.-Gudula in Brüssel4 zog
Bonifaz im Alter von ungefähr 17 Jahren (also um 1199) nach Paris6, um

1 Alois Simon et Roger Aubert, Boniface de Bruxelles, évêque de Lausanne,
Bruxelles 1945 ; zit. : Simon.

2 id. 167 u. Anm. 1 ; es handelte sich um ein Zisterzienserinnenkloster, dem einige
Gebäude angefügt waren für die Patres, die dort als Spiritualen wirkten. -
D. Rattinger, Der hl. Bonifaz, Universitätsprofessor zu Paris, Domscholaster
zu Köln, Bischof von Lausanne, Weihbischof in Brabant und den Niederlanden,
in : Stimmen aus Maria-Laach 50 (1896) 154 wirft die Frage auf, ob Bonifaz
wirklich in seinen letzten Lebensjahren Zisterzienser gewesen sei, wie es die
erste Vita haben will. Obwohl verschiedene Autoren die Frage bejahten, hält
Simon 169 das Gegenteil für sicher.

3 Vgl. Maxime Reymond, Le couvent des Dominicains de Lausanne, in dieser
Zeitschr. 11(1917)175-189; 262-278; (zit.: Reymond, Le couvent).

4 Simon 20 u. Anm. 9 ; diese Schule bildete vor allem Klerikerkandidaten vom
Knabenalter an aus.

5 Die kritische Darstellung der Chronologie (Simon 16) wurde leider von Rudolf
Henggeler OSB, Helvetia sacra, 2. Lfg. (Zug 1961) 165 nicht berücksichtigt.

64



seine Studien als Kleriker fortzusetzen \ In dieser Zeit, noch vor der Gründung

des Predigerordens, bildeten sich die ersten persönlichen Bande zu
zukünftigen Dominikanern. Da er aus der Diözese Cambrai stammte, war er
verpflichtet, sich in der Nation der Picardie einzuschreiben, und somit
kannte er sicher den Picarden Jean de Barastre 2. Dieser unterrichtete
spätestens seit 1209 an der Universität. Er gab den Dominikanern 1218
das Hospiz St-Jacques3, unterrichtete sie um 1220 in Theologie und trat
sogar selber in den Orden ein4. Eine andere Begegnung ging aber viel
tiefer und führte zu einer dauernden Freundschaft : zur gleichen Zeit wie
Bonifaz studierte in Paris der um wenige Jahre jüngere Jordan von
Sachsen5. Dieser trat am Aschermittwoch 1220 in den Predigerorden
ein und übernahm schon 1222 das Amt eines Generalmeisters6. Dieses
Amt gab ihm Gelegenheit, auch später mit seinem Freunde in Kontakt zu
bleiben '.

Als Bonifaz das Studium der Artes und der Theologie abgeschlossen hatte,
begann er selber Unterricht zu erteilen, unterbrach diesen aber, als er im
Jahre 1216 zum Dekan des Kollegiatsstiftes St.-Gudula in Brüssel gewählt
wurde. Er verließ Paris, um sich der neuen Aufgabe zu widmen 8. Aber schon
1222 entzog er sich seinen Kanonikern wieder, um nun als Magister der
Theologie in Paris zu wirken. Er blieb dort bis 1229 ". Sonst haben wir aus
dieser Zeit keine Nachrichten. Auch von seinen Vorlesungen ist uns nicht
einmal eine Schüleraufzeichnung überliefert. Er soll aber, gemäß der Vita,
ein so glühender Verehrer des Aristoteles gewesen sein, daß er sogar für die

1 S. DTrsay, Histoire des Universités françaises et étrangères des origines à nos
jours, Paris 1933, t. 1, p. 66 ss. Die Entwicklung der verschiedenen Stiftsschulen
zur Universität begann sich entscheidend durchzusetzen, als die Korporation
(Gemeinschaft der Meister und der Schüler) der weltlichen Gerichtsbarkeit
entzogen und ausschließlich der kirchlichen Gewalt unterstellt wurde (1200). Die
Organisation nach Nationen und Fakultäten, sowie die Loslösung von den
bischöflichen Schulen nahmen dann noch ein halbes Jahrhundert in Anspruch.

2 Simon 45.
3 M.-H. Vicaire OP, Histoire de Saint Dominique, t. 2 (Paris 1957) 135 u. n. 4 ;

(zit. : Vicaire, Histoire). Die Dominikaner waren seit 1217 in Paris.
4 Id. 233.
5 Heribert Christian Scheeben, Beiträge zur Geschichte Jordans von Sachsen, in :

Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutschland,
hrsg. v. deutschen Dominikanern, Heft 35 (Vechta 1938) 35; (zit. : Scheeben,
Jordan). Der Autor setzt das Geburtsjahr Jordans v. S. spätestens auf 1185 an.

6 Simon 45 u. Anm. 9.
' Als Illustration gelte folgender Ausschnitt aus Gerardi de Fracheto OP, Vitae

Fratrum Ordinis Praedicatorum, éd. B.-M. Reichert OP (Lovanii 1896) 113 :

i Exivit (fr. Jordanus) quodam tempore de Lausanna volens videre episcopum
qui in vicino erat, quia valde se mutuo a longis temporibus diligebant ».

8 Das mag selbstverständlich erscheinen, zeugt aber zu jener Zeit von einer großen
Gewissenhaftigkeit, wurde doch damals die Residenzpflicht von sehr vielen
Kanonikern mißachtet.

3 Simon 53, Anm. 1 u. 2.

5 65



Seelenruhe dieses heidnischen Philosophen Gebete verrichtete \ Auf seinen
Aristotelismus verweist uns vielleicht auch die Tatsache, daß er anläßlich
des Universitätsstreikes von 1229 wie die meisten Anhänger der neuen
Philosophie Paris verließ, während die der Tradition verpflichteten Aristote-
lesgegner in größerer Zahl an der Hochschule verblieben 2. Die Dominikaner
fanden den Weg zu Aristoteles erst viel später durch Albert den Großen 3.

Die nächsten zwei Jahre finden wir Bonifaz in Köln, wo er den einflußreichen

Posten eines Scholastikus an der Kathedralschule bekleidete. Es ist
nicht abwegig anzunehmen, daß er in dieser Stellung öfters Gelegenheit hatte,
dem Dominikanerkloster einen Besuch abzustatten 4. Aber schon 1231 wurde
er von seinem Posten abberufen. Dem Domkapitel von Lausanne war es
seit dem März 1229 nicht gelungen, den verstorbenen Bischof zu ersetzen.
Papst Gregor IX. griff ein und erhob Bonifaz auf den Bischofsstuhl. Es
erstaunt nicht, daß der Papst an ihn denken konnte. Denn wenn Bonifaz
persönlich auch weit von Rom entfernt war, so fanden sich doch einige
Freunde und Kollegen, die den Papst entsprechend beraten konnten. Da
war Nicolaus v. Flavigny, seit 1227 Erzbischof von Besançon6, ein ehemaliger
Studienkollege aus der Pariser Zeit. Besançon war die Metropole von
Lausanne, und Nicolaus hatte dort schon interveniert, um die Bischofswahl
voranzutreiben. Dazu kommt, daß Jordan von Sachsen zu dieser Zeit als
Generalmeister in Rom weilte und beim Papste wohlgesehen war 6.

Diese freundschaftlichen Bande brachten Bonifaz die härtesten Lebensjahre

ein. Mit seinem kompromißlosen, manchmal harten, aber auch äußerst
integren Charakter stieß er überall an, sogar bei jenen, die ihm gut gesinnt

1 Vita ex MSS. monasterij Camerensis cap. 4, n. 17 ; AA SS Febr. t. 3 (Antverpiae
1558) 154 ; der Autor ist unbekannt.

2 Simon 59.
3 Vgl. M.-D. Chenu OP, La théologie comme science au XIIIe siècle (Paris 19573)

29 : Jean de St-Gilles, der erste Dominikaner, der an der Universität Paris
dozierte, richtete sich 1231 in einer Universitätspredigt heftig gegen den Einfluß
der Philosophie in der Theologie. Albert der Große setzte sich erst 20 Jahre später
stark für Aristoteles ein. Zur Zeit des Thomas v. Aquin endlich sagte der Ordensmeister

Humbert de Romans : « Laxandae sunt habenae circa Studium huiusmodi

•• Vgl. Gilles H. Meersseman, In libris gentilium non studeant, l'étude des

classiques interdite aux clercs au Moyen Age (Padova 1958) 12.
4 Simon 63 ff. vor allem 68 : « il nous plaît de l'y voir parmi les Frères

Prêcheurs qu'il aima toute sa vie et où il trouvait ses meilleurs amis ». Kann auch
ein Zusammentreffen mit Albert dem Großen angenommen werden Ob man
nun mit H. C. Scheeben, Albert der Große, zur Chronologie seines Lebens, in :

Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutschland
Heft 27 (Vechta-Leipzig 1931) 13 ; 16 den Eintritt Alberts in den Predigerorden
auf 1229 ansetzte, oder wie die neuere Forschung auf 1223 - vgl. Art. Albertus
Magnus in: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 1 (Freiburg i. Br. 1957)
285 - : es konnten jedenfalls seine Aufenthaltsorte von 1229-1243 zeitlich nicht
genau festgelegt werden. Somit bleibt die Annahme einer Begegnung reichlich
hypothetisch.

5 Conrad Eubel, Hierarchia Catholica Medii Aevi 1198-1431 (Monasterii 19132) 137.
• Simon 74.

66



waren. Am härtesten setzte ihm der Kampf mit seinem Domkapitel zu,
das er nie zu zähmen vermochte. Die Domherren waren mehr auf ihre Rechte
und ihren Gewinn bedacht als auf das Gebet und die Pflege des geistlichen
Lebens. Bonifaz wird nach Lausanne schreiben : « Ich konnte Babylon nicht
heilen, auch nicht die Blutflüssige, die nichts Gesundes an sich hat und bei der
keine Hoffnung auf Heilung besteht » \ Bonifaz strebte ein höheres Ideal
priesterlichen Lebens an als seine Kanoniker. Schon seine Freundschaften
sind dafür bezeichnend. In Paris gehörte er nicht zu der großen Schar von
Magistri und Studenten, die durch ihre Gelage und Schlägereien die Bürger
belästigten 2. Das erklärt auch seine Zuneigung zu den Orden, deren Ideal
noch nicht verfallen war ; dazu gehörten vor allem die noch vom Feuer
der Gründungszeit brennenden Predigerbrüder. Wir verstehen jetzt auch,
warum Bonifaz trotz vieler Widerstände darauf bestand, sie nach Lausanne
kommen zu lassen.

Den ersten Plan, die Dominikaner dorthin zu rufen, faßte Bonifaz
vielleicht, als ihn Jordan, sein Freund, bei der Durchreise in der Nähe der
Stadt besuchte 3. Die Bürger hätten die Brüder gerne in der Stadt gesehen 4.

Die Domherren aber dachten anders. Nicht daß ihnen das tugendhafte
Leben der Predigerbrüder ein Dorn im Auge gewesen wäre, denn sie ließen
sich dadurch in ihrem vergnüglichen Lebensstil nicht stören und verteidigten
ihn auch dem energischen und strengen Bischof gegenüber ; es traf sie jedoch
viel schwerer, wenn sich die Gläubigen den Mönchen zuwandten und damit
den Kanonikern etliche Verdienstmöglichkeiten entzogen 6.

Diesmal behielt aber der Bischof recht. Am 18. September 1234 kam
Wilhelm, Prior der Dominikaner von Besançon, nach Lausanne, um das
Kloster zu gründen : es war der erste Konvent im Gebiet der spätem
französischen Schweiz 6. Hierzu hatte der hl. Bonifaz die Initiative ergriffen '.

1 Der Brief, den er zum Abschied von Lausanne 1231 schrieb, gibt seiner Enttäuschung

lebendigen Ausdruck. Vgl. Simon 147 u. Anm. 1.
2 Simon 41.
3 Marguerite Aron, Un animateur de la jeunesse au XIIIe siècle (Paris 1930) 311.

Scheeben, Jordan 65 setzt den Besuch auf die ersten Monate des Jahres 1232 an.
4 Der schwarz-weiße Habit der Prediger war in Lausanne nicht ganz unbekannt.

Jordan hielt sich schon 1221, als er in die Lombardei reiste, in der Stadt auf und
predigte. Er hatte den Fr. Evrard bei sich, der dort krank wurde und starb.
Vgl. Marcelle Dalloni, Sept siècles de prière, les Dominicaines d'Estavayer-Le-
Lac (Fribourg 1960) 31. Nach Aron 97 ; 109 war dieser gleiche Fr. Evrard ein
Jahr früher, um 1220, zum Bischof von Lausanne gewählt worden, hatte aber die
Wahl zurückgewiesen. Vgl. M.-H. Vicaire OP, Saint Dominique de Caleruega
d'après les documents du XIIIe siècle (Paris 1955) 90 s.

5 Simon 97 ; 102.
* Die Dominikaner kamen 1229 nach Zürich, 1233 nach Basel, 1234 nach Lausanne,

1263 nach Genf, 1269 nach Bern, 1276 nach Chur und 1286 nach Zofingen ; vgl.
art. Dominicains in : Diet, historique et biographique de la Suisse, t. 2 (Neuchâtel
1924) 694.

' Reymond, Le couvent 177 ; hier finden wir auch einen Beweis für das Ansehen
des Friors Wilhelm, der in einem Streit zwischen den Bürgern und dem Bischof
von Lausanne mit andern Ehrenpersonen als Schiedsrichter waltete.

67



Nun änderten die Kanoniker ihre Haltung : da sie die Bettelmönche nicht
mehr abwehren konnten, suchten sie auf sie Einfluß zu gewinnen. Sie boten
den Ankömmlingen eines ihrer Grundstücke an. Die Dominikaner lehnten
aber das Angebot ab, um die Bürger, denen sie sich ja vor allem zuwenden
wollten, nicht zu verstimmen. Sie zogen ein Landgut außerhalb der Mauern
vor, das ihnen Willermus li Bievres überließ Sie bauten eine Holzkapelle
und die dazugehörenden Wohngebäude2. Die Kapelle weihten sie der
hl. Maria Magdalena3. Unter dem ersten Prior, Raynier von Lausanne,
einem Doktor der Theologie, scheinen die Brüder erfolgreich gewirkt zu

1 Id. 178.
2 Zu jener Zeit bestand fast die ganze Stadt aus Holzbauten. Aus Stein waren nur

die Kirchen, die Häuser der reicheren Bürger und jene der Kanoniker ; vgl.
Diet, historique du Canton de Vaud t. 2 (Lausanne 1921) 54.

3 Man kann sich die Frage stellen, ob die Dominikaner einen besonderen Grund hatten,

gerade die hl. Maria Magdalena als Kirchenpatronin zu wählen. Die
Verehrung der Heiligen war gerade damals weitverbreitet ; vgl. Baudot-Chaussin
OSB, Vie des Saints et des Bienheureux, t. 7, juillet (Paris 1949) 526-543 ; die
Welt der alten Legenden ist dargestellt in Paul Guérin, Les Petits Bollandistes,
Vie des Saints, t. 8, 3-23 juillet (Paris 7e édit.) 583-595. Auch in der heutigen
Westschweiz waren schon einige Heiligtümer der hl. Maria Magdalena geweiht.
Mit dieser Feststellung stützen wir uns nicht auf Michael Benzerath, Die
Kirchenpatrone der alten Diözese Lausanne im Mittelalter, in : Freiburger
Geschichtsblätter 20 (1913) xxi-xxin u. 1-213, dessen Angaben fast durchwegs
korrigiert werden durch die Studie von Victor Saxer, Le culte de Marie-Madeleine

en occident, des origines à la fin du moyen âge, Paris 1959. Saxer gibt
folgende Orte an, wo Maria Magdalena besonders verehrt wurde : 1. Hälfte 12. Jh.
Lac de Joux und Belchamp (vgl. Planche III) ; 2. Hälfte 12. Jh. Corb, Bex,
Vétrox (vgl. Planche IV) ; 13. Jh. Genf, Lausanne, Troistorrents, Mage (vgl.
Planche V).
Wir konnten die Frage nicht verfolgen, ob zur Zeit der Klostergründung in
Lausanne eine Bußbruderschaft der hl. Maria Magdalena bestand. Der Orden der
Reuerinnen oder Weißfrauen jedenfalls war noch nicht über Deutschland hinaus
verbreitet ; vgl. André Simon, L'Ordre des Pénitentes de Ste-Marie-Madeleine
en Allemagne au XIIIe siècle, (Thèse Fribourg Suisse 1918) 29; das gleiche geht
aus Saxer hervor ; Georg Schreiber, St. Magdalena als Volksheilige und
Bergwerksinhaberin, in : Festschrift Karl Eder zum 70. Geburtstag (hrsg. von Helmut
J. Mezler Andelberg, Innsbruck 1959) 263 nennt das Jahr 1227 für eine
Klostergründung der Reuerinnen in Marseille, stützt sich aber nur auf den Art.
Magdalenerinnen in LThK 6 (1930).
Es ist hingegen zu erwähnen, daß sowohl Bonifaz als auch die Dominikaner mit
der Magdalenenverehrung in engen Kontakt kamen. Gerade im Jahre 1229, als
Bonifaz nach Köln kam, wurde dort - genauer in Frankenberg-Goslar - ein
Magdalenerinnenkloster gegründet (Saxer 223). Die Dominikaner anderseits
kannten sicher das Magdalenen-Heiligtum von Besançon, das schon vor 1050
existierte (Saxer 84) ; in Aix besaßen sie schon kurz nach der Ordensgründung
eine Magdalenenkirche (Saxer 204) ; ebenso in Lyon (Saxer 213). Die Kirche
der Predigerbrüder in Lausanne war wohl von Anfang an der heiligen Maria
Magdalena geweiht. Denn schon im Jahre 1235 zogen die Domherren zu den
Dominikanern, um dort das Fest der Heiligen zu feiern (Saxer 213). Ein Patroziniums-
wechsel ist auch nirgends bezeugt.

68



haben \ Ihre Kapelle füllte sich mit Gläubigen. Dafür aber leerten sich die
Pfarrkirchen ; die Klagen der Pfarrer wurden immer lauter 2. Dennoch konnte
man den Predigern vorerst nichts anhaben, denn sie stützten sich auf päpstliche

Privilegien, die ihnen das Recht zusicherten zu predigen, die Beichte
zu hören und Begräbnisse anzunehmen 3.

Durch eine Unachtsamkeit konnten sie den Konflikt mit dem Domkapitel
dann doch nicht vermeiden. Die ursprüngliche Holzkapelle 4

genügte den
Bedürfnissen bald nicht mehr. Die Dominikaner sahen sich gezwungen, ein
Kloster und eine Kirche aus Stein zu errichten 5. Dabei versäumten sie, die
notwendige Erlaubnis des Domkapitels einzuholen 8. Sofort protestierten die
Kanoniker beim Bischof Bonifaz. Dieser griff nicht ein '. Es war ihm wohl
zuwider, den Rechtsstandpunkt des Kapitels gegen die von ihm so viel mehr
geschätzten Freunde von Ste-Marie-Madeleine zu verteidigen. So mußten
sich die Kanoniker mit ihren Forderungen direkt an die Prediger wenden,
die den Frieden teuer erkauften. Denn man brachte sie dazu, freiwillig auf
einige ihrer Privilegien zu verzichten und somit ihre eigene Seelsorge zu
beeinträchtigen 8. Von da an hörten die Streitigkeiten auf, oder es fehlen
die weiteren Nachrichten. Es ist nur noch bezeugt, daß die Predigerbrüder
jedes zweite Jahr in der Kathedrale die Fastenpredigten hielten, indem sie
mit den Franziskanern abwechselten 9. Von der Klosterbibliothek, die durch
Schenkungen beträchtlich angewachsen war, bleibt heute nichts mehr übrig,
von den Gebäuden nur noch die Grundmauern 10.

Unterdessen ließen die Widerstände gegen Bonifaz nicht nach. Teils
wurzelten sie in seinem Reformwillen, teils in seiner Stellungnahme für den
Papst gegen den Kaiser. Die Feindseligkeiten gipfelten in einem blutigen
Attentat gegen ihn n. Da sah er ein, daß er den Gegensatz zu seinen Unter-

1 Dalloni 31.
2 Simon 102.
3 Über die Konfirmationsbullen vgl. Vicaire, Histoire 63.
4 Dalloni 32.
5 Dieses Gebäude wurde dann - wie es in der Klosterchronik von Estavayer heißt -

Schauplatz von mehreren Provinz- und Generalkapiteln der Dominikaner ; vgl.
Adrien Daubigney OP, Le Monastère d'Estavayer (Estavayer 1913) 2.

9 Reymond, Le couvent 180.
7 Simon 103.
8 Reymond, Le couvent 180. Die Brüder dürfen nur mit Erlaubnis des Bischofs

oder des zuständigen Pfarrers beichthören, an Festtagen ihre Messe erst beginnen,
nachdem in der Kathedrale das Evangelium gesungen ist ; sie sollen die Gläubigen
erst nach der Pfarrmesse empfangen und auf das Begräbnisrecht verzichten.

9 Id. 266.
10 Reymond, Le couvent 182 ; 265. - Aus der spätem Geschichte des Klosters

verdient ein Name festgehalten zu werden : Jakob von Lausanne, gest. 1322, trat in
Lausanne in den Predigerorden ein. Er war Provinzial der französischen Ordensprovinz

und glossierte etliche biblische Bücher ; vgl. Maxime Reymond, Jacques
de Vuadens dit de Lausanne, Dominicain, Provincial de France au 14e siècle, in :

Annales Fribourgeoises 2 (1914) 226-231. Vgl. auch Art. Jakob v. Lausanne in :

LThK5 (1960) 842.
11 Anlaß war der Streit um das Stift Köniz. Seit ungefähr 1151-1152 hatten es regu-

69



gebenen nicht überbrücken konnte. Niedergeschlagen und enttäuscht reiste
er nach Italien, um durch den Papst von seiner Bürde befreit zu werden \
Erst nach einem Jahr brach sein harter Kopf das Widerstreben Gregors IX. 2.

Von dieser Reise her besitzen wir einen erneuten Beweis seines Vertrauens
in die Predigerbrüder : in Rom hinterlegte er bei ihnen seine Dokumente,
um sie vor unbefugtem Zugriff zu sichern 3.

Nach der Demission reiste Bonifaz über Besançon nach Brüssel. Lausanne
sah er nicht wieder. Bis zu seinem Ende im Jahre 1261 kennen wir aber noch
zwei Begebenheiten, die ihn mit den Dominikanern in Kontakt brachten :

von Brüssel aus unterstützte er oft die Bischöfe der umliegenden Diözesen
in ihrer Arbeit. So ging er Ende 1240 auch nach Utrecht, wo Otto von Holland

seit 1235 zum Bischof gewählt war, sich der Weihe aber bis 1245
widersetzte. Bonifaz versah das Bistum während zwei Jahren. Er nahm Wohnung
bei den Dominikanern 4. Und nun der letzte Beweis der alten Freundschaft :

im August 1242 wurde in Lüttich die Kirche der Dominikaner geweiht, die
sich 1234 in dieser Stadt niedergelassen hatten. Es fanden sich die Bischöfe
von Lüttich und Cambrai ein. Auch Bonifaz war zugegen, um den festlichen
Tag mit seinen Freunden zu feiern 5.

Der hl. Bonifaz und die Predigerbrüder hatten für die Reinheit des Glaubens

und der Sitten gekämpft. Es gehört zur Ironie der Geschichte, daß die
Dominikanerkirche in Lausanne der erste Ort war, wo im April 1536 der
neue Glaube gepredigt wurde. Im Oktober des gleichen Jahres wurde das
Kloster der Stadt überlassen. Die zur Reformation übertretenden Religiösen
erhielten Leibgedinge. Das Klostergebäude wurde als Kornhaus benützt,
die Kirche abgerissen 6. Die Reformation hat also das äußere Werk des Bonifaz

zerstört. Aber die Erinnerung an den Heiligen bleibt wach durch Bilder

und Reliquien in mancher Kirche der alten Diözese Lausanne.

Raimund Mahnig OP

lierte Augustiner-Chorherren inne. 1226 verschenkte es König Friedrich II.
eigenmächtig den Deutschordensrittern. Bonifaz widersetzte sich heftig. Nach
Beilegung des 17-jährigen Streites mußte der Deutsche Orden dem Bistum für
die Überlassung des Stiftes einen jährlichen Zins bezahlen ; vgl. Josef Siegwart
OP, Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der deutschsprachigen
Schweiz vom 6. Jahrhundert bis 1160, in : Studia Friburgensia Neue Folge 30

(Freiburg Schweiz 1962) 311 ff.
1 Simon 133.
2 Id. 143.
3 Id. 140.
4 Id. 157 f.
5 Id. 161 f.
* Egbert Friedrich von Mülinen, Art. Lausanne (Dominikaner) in : Helvetia Sacra,

Bd. 2 (Bern 1861) 21.

70



KIRCHENGESCHICHTLICHES IM STOCKALPER-ARCHIV

IN BRIG

DasArchiv der Familie von Stockalper, seit 1948 im Eigentum der Gemein¬
de Brig, umfaßt ca. 15 300 Dokumente und 82 Manuskripte, darunter

die für die Wirtschaftsgeschichte bedeutungsvollen Rechnungsbücher des
Handelsherrn Kaspar Jodok von Stockalper (1609-1691), des Erbauers des
großen Schlosses von Brig \ Zu Beginn des 20. Jahrhunderts wurde das
Archiv vom Walliser Historiker Dionys Imesch gesichtet und nach Sach-Grup-
pen geordnet ; leider ist das von Imesch angelegte Regestenbuch verloren
gegangen. Der 1957 verstorbene Uli Rotach ordnete das Archiv neu nach
chronologischen Gesichtspunkten. Dr. Hans-Anton von Roten hat die nicht
ganz vollendete Arbeit Rotachs 1962 zum Abschluß gebracht. Im gleichen
Jahre fand das Archiv, versehen mit einer Handbibliothek, in neuen Räumen
im Stockalperschloß in Brig Aufstellung 2. Das Fehlen eines Sachkataloges
und die bisher mangelhafte Auswertung des einschlägigen Archivmaterials 3

rechtfertigen einen Hinweis auf die für die Kirchengeschichte interessanten
Quellen des Stockalperarchivs.

Naturgemäß stehen kirchengeschichtliche Ereignisse und Einrichtungen
der Diözese Sitten im Vordergrund. Eine Ausnahme bilden etwa der Bericht
über die kirchlichen Verhältnisse im Thurgau von 1660 * oder lokalkirchenge-
schichtliche Urkunden aus der italienischen Nachbarschaft wie z. B. das
Verzeichnis der Legate an kirchliche Stiftungen vom Tal von Crevola 1535 5.

1 Vgl. P. Arnold, Kaspar Jodok Stockalper vom Thurm, 2 Bde., Brig 1953 ;

J.-B. Bertrand, Gaspard Stockalper de la Tour 1609-1691, Petites Annales
valaisannes 3, 1930.

2 Ebenso die Stockalpersche Familienbibliothek aus dem 17./18. Jahrhundert, die
z. Z. von Frl. Vreni Nef katalogisiert wird. (Vgl. L. Carlen, Die juristischen
Bücher einer Walliser Familienbibliothek des 17./18. Jahrhunderts, in Zeitschr.
für Schweiz. Kirchengeschichte 54 [1960], S. 303 ff.)

3 Ausgewertet wurde das Archiv vor allem neben den in No. 1 zitierten Autoren von
D. Imesch, Zur Geschichte des Kollegiums von Brig, Brig 1912 ; Ders., Der
Zenden Brig bis 1798, Blätter aus der Walliser Geschichte VII (1930), S. 103 ff. ;

Ders., Beiträge zur Geschichte und Statistik der Pfarrgemeinde Naters, Bern
1908 ; Ders., Zur Geschichte von Ganter, Visp 1943 ; P. Arnold, Der Simplon,
Brig 1947 ; H. Rossi, Kaspar Eugen Stockalper vom Thurm 1750-1826, Diss,
phil. Freiburg 1942.

4 Stockalper-Archiv Brig, Nr. 4435. (Im Folgenden nur als « Nr. » zitiert.)
5 Nr. 1244.

71



Korrespondenzen mit dem päpstlichen Nuntius 1 bei Freiwerden und
Besetzung des bischöflichen Stuhles und Aktenstücke, die von den Bemühungen
des Bischofs um seine Bestätigung sprechen, bilden den Hauptinhalt des

Quellenmaterials, das sich auf den Bischof von Sitten bezieht. Wir erfahren
z. B., wie Wilhelm v. Raron 1437 nach Verlesung der Bestätigungsbulle von
den Boten der Walliser Zenden als Landesbischof anerkannt wird und welche

Schwierigkeiten bei der Bestätigung Bischof Adrians von Riedmatten
entstehen 2. Dazu kommen Kopien einiger wichtiger Urkunden, wie z. B.
der Loslösung Sittens vom Metropolitanverband von Tarantaise (1513), des
Verzichts der vier Würdenträger des Domkapitels auf die sog. Carolina (1613),
der Bulle des Papstes Leo vom 25. Mai 1513, die dem Bistum Sitten die von
Papst Nikolaus V. den deutschen Bistümern zugestandenen Privilegien
bewilligt

3
u. ä. Eine ganze Anzahl Dokumente geben Aufschluß über die Lehen

des bischöflichen Tafelgutes, deren im Jahre 1634 nur im Zenden Brig 58

erscheinen 4, während wir aus einer Quittung von 1657 den Anteil des Kapitels

von Sitten an den französischen Pensionen ersehen 5.

Das Material über die Auseinandersetzungen um alten und neuen Glauben
beginnt mit einem Bericht des Bischofs Adrian von Sitten über die
kirchlichen Verhältnisse im Wallis an den Kardinal von Mailand im Jahre 1597
und mit einem Bericht von Matthäus Schiner, dem späteren Pfarrer von
Ernen (gest. 1648), an den Abt von St. Maurice vom 25. März 1604 über die
Gefahr eines bewaffneten Aufbruchs der Pfarrei Ernen gegen die Neuerer 8.

Es folgten Akten zum Landratstag von Visp 1604, an dem die Anhänger des

1 Zur päpstlichen Nuntiatur in der Schweiz auch : Die Beglaubigung des Nuntius
Erzbischof Friedrich von Caesarea bei Landeshauptmann und Landrat des Wallis
am 15. VII. 1665 (Nr. 899). - Anzeige des Amtsantrittes durch Erzbischof Cybo
von Seleucia an das Wallis, 3. XI. 1670 (Nr. 5860). - Mitteilung des päpstlichen
Nuntius an den Bischof von Sitten vom 5. VII. 1590, daß die Frage der Absendung
eines Prokurators in Rom entschieden werde (Nr. 1331). - Vorladung des Wallis
durch den Nuntius nach Rom zur Verantwortung über Beschwerden des Bischofs
von Sitten, 6. XI. 1629 (Nr. 1673). - Der Nuntius ersucht das Domkapitel von
Sitten um Zustellung derbischöflichenWahlkapitulation, 20. VIT. 1637 (Nr. 1933) -
Vorladung des erwählten Bischofs Adrian von Riedmatten vor den Nuntius nach
Luzern, 16. XII. 1640 (Nr. 2058 a). - Der Nuntius unterrichtet den erwählten
Bischof von Sitten über die Schwierigkeiten, die der Bestätigung seiner Wahl
entgegenstehen und läßt den Propst vom Gr. St. Bernhard zu strikter Befolgung
früherer Vorschriften ermahnen, 9. II. 1643 (Nr. 2182). - Der Nuntius erteilt am
16. IX. 1672 Bischof Adrian von Riedmatten Jurisdiktion bis zur Erlangung der
päpstlichen Konfirmation (Nr. 6158 ; dazu Arnold, a. a. O., II 167).

2 Nrn. 1211, 1387, 1401, 2136, 2164, 6218, 6219 (unter Nr. 6151 das Testament
Bischof Adrians vom 23. VIII. 1672). Zur Bischofswahl vgl. allgemein L. Mengis,
Die Rechtsstellung des Bistums Sitten im Kanton Wallis, Blätter aus der Walliser
Geschichte IV (1910), S. 167 ff.

3 L 16 fol. 167 ; L 15 fol. 8 ; Nr. 1266.
4 Nrn. 1248 (anno 1538), 1248 b (a. 1341), 1254 (a. 1541), 1786, 1786 a-d (a. 1634).
5 Nr. 742. (über franz. Pensionen an verschiedene Walliser im Jahre 1657 vgl.

Nrn. 739-753.)
• Nrn. 1343 und 1372.

72



alten Glaubens siegten, zum Verhältnis zu Spanien 1604-1605 und den
katholischen Orten 1605-1609 und 1655 \

Für das kanonische Recht sind von Interesse vier gerichtliche Entscheide in
Ehesachen, wobei 1479 und 1491 der bischöfliche Generalvikar, 1552 ein
römischer Offizial und 1560 der Bischof von Sitten urteilen 2, und drei
Ehedispensen von 1551, 1609 und 1646 3. Erwähnen wir hier auch die Verfügung
Bischof Hildebrand Josts 1622 zur Zulassung von zum Tode Verurteilten zur
hl. Kommunion, sowie die Empfehlungen des Bischofs von Sitten für vier
Walliser Studenten an den Gubernator Mendoza zu Mailand für das Collegium
Borromaeum und an den Erzkanzler Nikolaus Brulart (1612) ; umgekehrt
liegt ein Empfehlungsschreiben des Kardinals Karl Borromäus von 1570 vor,
das dem Bischof von Sitten den Thomas Besutius für den Einkauf von
Getreide für die Armen Mailands empfiehlt4.

An die vor allem in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts einsetzenden
Wallfahrten von Wallisern nach Santiago de Compostela erinnert ein
Losspruchbrief vom 23. Mai 1608, den der Pilger Melchior Heingarter von
Santiago zurückbrachte. Das Schriftstück ziert das Bildnis des hl. Jakob mit
Pilgerstab und Muschel, im Hintergrund steht die Kathedrale von Santiago,
zu der zwei Pilger und ein Schiff ziehen 5.

Bei den Quellen zur Pfarrgeschichte stehen jene der Pfarrei Glis zu der
Brig von 1642-1957 gehörte, im Mittelpunkt. Das ist umso wertvoller, da die
Archive von Glis über die Pfarrei und Kirche, welche die älteste und größte
Marienwallfahrtskirche im Oberwallis ist, verhältnismäßig wenig Material
bergen und die Meinung herrschte, es sei ein Großteil der Quellen verloren 6.

Aus dem Stockalperarchiv vernehmen wir von zahlreichen Vergabungen an
die Kirche ' von den Zehnten 8 und dem Rechnungswesen 9, vor allem im

1 Nrn. 1373, 1374, 1376-1380 d, 1382, 1388-1391, 1416, 1425, 1436, 3579-3584.
2 Nrn. 63, 83, 219, 237. (Die letztgenannte Nummer ist publiziert bei L. Carlen.

Das kirchliche Eherecht in der Diözese Sitten, Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte

XLIX (1955), S. 32 f., dort auch S. 26-31 über die Ehegerichtsbarkeit ;

dazu J. Bacher, Evolution de la législation matrimoniale dans le Valais episcopal,
Thèse Fribourg 1957, S. 113 ff. ; L. Carlen, Zur geistlichen Gerichtsbarkeit in der
Diözese Sitten im Mittelalter, Blätter aus der Walliser Geschichte XII (1958),
S. 257 ff. ; Ders., Zum Offizialat von Sitten im Mittelalter, Zeitschr. der Savigny-
Stiftung für Rechtsgeschichte 77 (1960), kan. Abt. S. 221 ff.

3 Nrn. 1267, 1448, 2449.
4 Nrn. 1580, 1504, 1505, 1298.
0 Nr. 337. Vgl. L. Carlen, Walliser Santiagopilger, Walliser Jahrbuch XXV (1956),

S. 55 ff. Zur Darstellung vgl. K. Künstle, Ikonographie der christlichen Kunst,
II, Freiburg i. Br. 1926, S. 316 ff. ; J. Braun, Tracht und Attribute der Heiligen
in der deutschen Kunst, Stuttgart 1943, S. 346 ff. ; L. Réan, Iconographie de l'art
chrétien. III 2, Paris 1956, S. 690 ff.

' Vgl. B. Escher, Geschichtliches der Wallfahrtskirche Glis-Brig, Walliser Jahrbuch

XII (1943), S. 15 ff. Eine Kopie des Pfarrteilungsdekretes Glis-Naters 1642
im Stockalperarchiv L16 fol. 171. P. Heldner bereitet eine Geschichte von Glis vor.

' Nrn. 929, 1411, 1535, 1984.
8 Nrn. 354 und 3514 a.
* Nrn. 3263, 3263 a, 14304, 14441, 14466, 870.

73



17. Jahrhundert. Neben der Englisch-Gruß-Kapelle werden verschiedene,
heute z. T. nicht mehr erhaltene Altäre erwähnt, so Altäre zu Ehren der
hl. Anna (1655), der Bruderschaft U. lb. Frau, der hl. Maria Magdalena
(1660, 1669 und 1674), der hl. Dreifaltigkeit (1381 und 1669) \ Schriften
über Anstände bei Pfarrer- und Kaplanwahlen runden das Bild ab 2. Dazu
kommt der für die Baugeschichte der Kirche interessante Werkvertrag, den
die Vertreter der Gemeinden Naters, Brig, Glis und Gamsen 1538 mit Michael
uffem Tossen und Anton Fuskal schlössen, damit diese für die Erneuerung
und Chor und Glockenturm der Kirche dem berühmten Prismeller Baumeister

Ulrich Rufnner Sand und Kalk lieferten 3.

Neben Glis erscheinen Urkunden über eine Zahlung an den St. Markusaltar

in Mund (1484) 4, die St. Theodulsbruderschaft in der Pfarrei Naters
(1650) 6, die Bruderschaft der Jungfrau Maria und den Friedhof der Kirche
St. Gotthard in Simplon-Dorf (1673), einen Güterkauf der Pfarrkirche von
Martigny-Bourg (1673) und eine Urkunde über die Wahl des Pfarrers von
Binn 1643 6. Von Interesse sind auch ein Schuldschein der Kirche von Naters
von 1664 an den Meister Balthasar Bodmer für die Erstellung des Chorbogens
der Pfarrkirche von Naters und die Inventare von Valeria (Reliquien) (1642)
und Salgesch (1655/66) '. Am 12. Februar 1661 verlieh Papst Alexander VII.
allen Gläubigen, die an Epiphanie (6. Januar) die Kapelle der hl. Dreikönige
im Stockalperschloß besuchen, einen Ablaß von sieben Jahren 8.

Einen verhältnismäßig breiten Raum nehmen die Quellen zur Ordensgeschichte

ein9. Das erklärt sich daraus, daß in Brig 1661 ein noch heute
bestehendes Ursulinenkloster, 1662 ein Jesuitenkollegium und 1659 eine
Kapuzinerniederlassung errichtet wurden, bei deren Gründung Kaspar Jodok von
Stockalper maßgebend beteiligt war.

1 Nrn. 763 a, 763 b, 3541, 4318, 801, 5611, 5612, 12, 5717. Die Bruderschaft U. lb.
Frau wird schon 1491, 1509 und 1523 erwähnt (Nrn. 82, 107, 1231).

2 Nrn. 2133, 2160, 2162, 2188, 5817.
3 Nr. 161. Vgl. R. Riggenbach, Ulrich Ruffiner von Prismell und die Bauten der

Schinerzeit im Wallis, Brig 1952s, S. 68 f.
4 Nr. 72.
6 Nr. 572. Diese Bruderschaft bestand schon 1336 (Pfarrarchiv Naters, D a34).
8 Nrn. 987, 1034, 2243.
7 Nrn. 4995, 2158, 3628, 3815. D. Imesch, Die Kirche von Naters, Walliser Jahrbuch

X (1941), S. 25 ff., kann durch dieses Detail von Nr. 4995 ergänzt werden.
Regest von Nr. 2158 bei E. A. Stückelberg. Geschichte der Reliquien in der
Schweiz, Zürich 1902, Nr. 712.

8 Nr. 825. Am 6. VIII. 1661 läßt Bischof Adrian IV von Sitten Nr. 825 durch Domherrn

Mathias Wil promulgieren (Nr. 825 a). Über diese Kapelle vgl. : R. Gnev-
kow-Blume, Ein unbekannter Augsburger Goldschmied und seine Werke in der
Schweiz, Ars docta Bd. V, Basel 1948, S. 38 ff. ; L. Birchler, Das Stockalperschloß

in Brig, Schweizer. Kunstführer, 1962, S. 13 f.
9 Übersichten über das Ordenswesen im Wallis und die Nachbargebiete : J.-E.

Tamini / P. DÉLÈZE, Nouvel essai de Vallesia Christiana, St-Maurice 1940,
S. 337 ff. ; Les ordres religieux en Valais, in Festschrift zum 10. Jahrestag der
Bischofsweihe von Monseigneur Nestor Adam Bischof von Sitten, Saint-Maurice
1962, S. 119 ff.

74



10 Dokumente beschlagen die Geschichte der Johanniter, die von 1235 bis
ins 17. Jahrhundert im Wallis verschiedenen Besitz hatten, darunter das
Haus in Salgesch, auf das sich vier Urkunden beziehen (die erste eine
Vergabung von 1447), während eine das Johanniterhaus auf dem Simplon zum
Gegenstand hat \ Dazu kommen ein Transsumpt der päpstlichen Privilegien
für den Johanniterorden für 1472-1518 und die Verkaufsurkunden, mit denen
der Orden im Wallis 1655 seinen Besitz aufgab 2.

Zur Geschichte der Kartäuser liegt einBrief von 1663 vor, in dem der
Generalminister des Ordens Kaspar Stockalper vom Turm für die Guttaten, die er
den Kartäuserinnen zu Mailand erwies, dankt und an allen Verdiensten des
Ordens teilhaben läßt, sowie eine Abschrift der Errichtungsurkunde des
Kartäuserkonvents zu Gerunden durch Bischof Aimo von Sitten 3.

Umfangreicher ist das Material über die Kapuziner, die von Stockalper
gefördert, sich in Brig 1657 niederließen4 und 1740-46 auch ein Haus in
Ernen hatten, von wo sie jedoch in einem Volksaufruhr vertrieben wurden.
Über dieses Ereignis, das auch rechtlich und volkskundlich interessante
Züge aufweist (Dachabdecken als Wüstungsform), liegt im Stockalperarchiv
ein Bericht aus dem 18. Jahrhundert vor 6.

Das übrige Material beginnt mit einer Meldung des Herzogs von Savoyen
von 1603 an den Kapuziner Pelletta, daß er die Kapuziner im Wallis
empfohlen habe und einer Empfehlung des Herzogs an den Bischof von Sitten
von 1612, es umfaßt die Errichtung des Kapuzinerklosters von Brig von 1657,
das Schreiben des Kapuzinerpaters Desideratus an Kaspar von Stockalper
1662 über den Provinzial, Bitten der Kapuziner an Stockalper um Salz, das
Gesuch Stockalpers um Entsendung von vier Brüdern nach Brig 1662 6,

sowie verschiedene Gnadenerlasse der Kapuziner für Stockalper und seine
Familie 7.

Kaspar Jodok von Stockalper verdankt Brig auch das Ursulinenkloster.
Ein großer Teil der hiezu im Stockalperarchiv liegenden Quellen wurde von
Rosemarie Hallenbarter in ihrer Freiburger Dissertation ausgewertet8,

1 Nrn. 21, 1281, 2534, 2587, 1309. Vgl. G. Mathier, Beiträge zur Geschichte der
Pfarrei Salgesch, Blätter aus der Walliser Geschichte IV, S. 16 ff. ; P. Arnold,
Der Simplon, Brig 1947, S. 41 ff.

2 Nrn. 114, 1309, 2587, 3525. Das Transsumpt von 1518 findet sich auch im Archiv
von Frau Fernanda von Stockalper in Brig, Nr. 114.

» Nr. 867, L fol. 305 ff. Vgl. A. Ruppen, Gerunden bei Siders, Blätter aus der Walliser

Geschichte III, S. 420 ff.
4 Vgl. P. S. Crettaz, Les capucins en Valais, St-Maurice 1939s, S. 123 ; P. S. Wind,

Zur Geschichte unserer « Walliser Mission », Luzern 1937 ; P. A. Breu, Die Schweizer

Kapuziner im Oberwallis, Solothurn 19422, S. 101 ff.
s L 15 fol. 112-129. Zum Vorfall vgl. A. Imhof, Eine Niederlassung der V. V. Kapuziner

in Ernen und Lax 1740-1746, Blätter aus der Walliser Geschichte III,
S. 144-178. Über den rechtlichen und volkskundlichen Aspekt : L. Carlen,
Dachabdecken im Goms 1746, Schweizer Volkskunde 49 (1961), S. 72 ff.

8 Nrn. 1365, 1502, 3907, 3919, 4711, 4714, 4714 b, 4759.
' Nrn. 1559, 1730, 2465, 2807.
8 Nrn. 1141, 4535, 4543, 4552, 4590, 4606, 4721, 4773, 4823, 4853, 4854, 4870, 4880,

4888, 5105, 5463, 5464, 5884, 6189, 6619. Unter deralten Archivsignatur zitiert bei

75



während das Material über die Jesuiten, die von 1662-1773 und 1814-47 das

Kollegium in Brig führten, von Dionys Imesch ausgeschöpft wurde \ Von
Interesse wegen den zahlreichen Namen sind die Kataloge der marianischen
Kongregation 2, über diese enthält das Archiv auch zwei Belege des Kollegium
von Venthen von 1624 und 1627 3.

Über die A btei St. Maurice birgt das Archiv in Brig die Kopie eines Prozeßurteils,

das Bischof Adrian von Riedmatten und der Landrat wegen einem
dem Kloster zugedachten Legat 1654 erließen, den Entscheid des gleichen
Bischofs im Auftrag des päpstlichen Nuntius über zwischen Abt und
Chorherren entstandene Differenzen mit Auflage verbindlicher Artikel (1656),
das Ersuchen des Abtes an Kaspar von Stockalper um eine Wegleitung für
das Verhältnis der Abtei zu Bern (1669), Empfehlungsschreiben des Nuntius
für die Abtei an den Walliser Landrat (1672), eine Eingabe des Klostes an
den Bischof von Sitten wegen Visitation (ca. 1674), Zinz- und Prozeßangelegenheiten

u. ä. 4.

Zur Geschichte der Chorherren vom Großen St. Bernhard besitzt das
Stockalperarchiv nur eine Urkunde : Der Landeshauptmann Joh. Roten beauftragt
am 23. Mai 1646 Kaspar von Stockalper mit der Vorbereitung der WTahl eines

Propstes für das Hospiz auf dem St. Bernhard 5.

Von außerkantonalen Klosterniederlassungen berühren die Stockalperschen
Urkunden die Wirtschaftsgeschichte der beiden Frauenklöster St. Justinian
in Canobio und Arbignon 6. Das letztere Kloster wurde von Stockalper 1669
beschenkt.

Louis Carlen

R. M. Hallenbarter, Das Ursulinenkloster in Brig 1661-1847, Diss. Freiburg
1953. Das 300jährige Jubiläum des Klosters, im Jahre 1962 gefeiert, brachte
verschiedene populäre Beiträge zur Geschichte des Klosters, u. a. M. J. Auer,
Helfende Hände - Weltweite Herzen, Walliser Jahrbuch 32 (1963) ,S. 41-47 ; 300

Jahre Kloster St. Ursula Brig, Sondernummer des « Gruß aus St. Ursula », 46

(1962), Nr. 6.
1 Nrn. 1177, 4602, 4604, 4868, 5184, 12759, 13241, 13260, 13272, 15217. D. Imesch,

Zur Geschichte des Kollegium von Brig, Brig 1912 ; A. Carlen, 250 Jahre
Studententheater im deutschen Wallis, 1600 bis 1800 (1850), Vallesia V (1950), S. 229 ff.;
L. Carlen, Die Rektoren des Kollegiums von Brig, Blätter aus der Walliser
Geschichte XI (1952), S. 67 ff.; O. Pfülf, Die Anfänge der deutschen Provinz der neu
entstandenen Gesellschaft Jesu und ihr Wirken in der Schweiz 1805-47, Freiburg
i. Br. 1922 ; F. Strubel, Die Jesuiten und die Schweiz im 19. Jahrhundert, Ölten
1954. Eine Ergänzung der Arbeit Jmeschs von J. Guntern und L. Borter
erscheint 1963.

2 Nrn. 13 262, 13 267.
3 Nrn. 1606, 1641.
1 Nrn. 3505, 3830, 4233, 5610, 5908, 5909, 6130, 6176, 6613, 6616.
5 Nr. 2464.
8 Canobio : Nrn. 4515, 4537, 5037 ; Arbignon : Nrn. 5642, 5649, 5648 >.

76



DAS MISSALE VON TAFERS

Das Pfarrarchiv von Tafers (Kanton Freiburg) besitzt ein kleines, unschein¬
bares, handgeschriebenes Missale aus der ersten Hälfte des 15.

Jahrhunderts, das, von der lokalgeschichtlichen Bedeutung abgesehen,
Streiflichter auf das religiöse Leben und die liturgische Entwicklung wirft. Außerdem

ist es eine unbekannte Quelle zur ältesten Geschichte der Wallfahrtskirche

von Bürgein bei Freiburg.
Die nicht signierte Handschrift besteht aus drei Quaternionen in Papier.

Zwischen Blatt 7 und 8 des ersten Quaternio wurden die zwei übrigen
Quaternionen eingeschoben. Die drei Quaternionen umschließt ein erster
Umschlag aus Papier, dann als zweiter ein oben und unten gefalteter Kaufbrief
aus Pergament. Nur noch die einzelnen Quaternionen sind geheftet. Aus den
Nadellöchern der beiden Umschläge ist jedoch ersichtlich, daß einst alle
Teile zu einem Ganzen geheftet waren. Die Bezifferung der Papierblätter
von 1-26 in Bleistift ist neu.

Die Rückseite des Pergamentumschlages gibt folgenden Inhalt an :

« Altes Manuscript, Liturgische Gebeten (sie) enthaltend. » Die Schriftzüge
dieser Angabe sind jene von Franz Niklaus Bene, Pfarrer zu Tafers von 1720
bis 1772.

Größe der Handschriften : 220 x 160 mm. Beschrieben sind, außer der
inneren Seite des Pergamentumschlages, Bl. 2r-3r ; 4r-24v. Eine Spalte.
Größe der Schreibfläche : 150 x 100 mm. Zeilenzahl unterschiedlich, 25 bis
30. Spätgotische Minuskel. Bl. 4r-24v sind von derselben Hand geschrieben,
Bl. 2r-3r etwas später von einer anderen. Die Initialen, unter ihnen einige
große und kunstvolle, sowie die Überschriften sind von Bl. 4r-16v in Rot
ausgeführt. Die Rubrizierung ist von Bl. 17r d. h. vom 3. Quaternio an unterlassen

worden. Einige Überschriften wurden hier mit verschiedener Tinte
stellenweise nachgeholt, vermutlich von derselben Hand, die Bl. 2r-3r
schrieb. Randbemerkungen keine. Entstehungszeit : Erste Hälfte des
15. Jahrhunderts.

Das Wasserzeichen des Papierumschlags zeigt einen Kelch, der zu der bei
Briquet Bd. II Nr. 4545-4555 vermerkten Gruppe gehört, aber mit keinem
der erwähnten völlig identisch ist. Am ehesten deckt er sich mit Nr. 4546.
Herkunft : Umgebung von Genf (Briquet a. a. O. S. 276). Zeit : 15./16.
Jahrhundert. Das Wasserzeichen der beschriebenen Blätter weist einen Menschenkopf

mit Stern darüber auf. Es gleicht am ehesten Nr. 15679 bei Briquet
Bd. IV, gehört jedenfalls zur vielgestaltigen Gruppe Nr. 15670-15699, die
in Piémont oder Südfrankreich beheimatet wäre und sich etwa 80 Jahre lang
gehalten hätte (Briquet Bd. IV S. 780). Das älteste von Briquet Nr. 15670

angeführte Beispiel gehört einem Dokument vom Jahre 1433 an.

77



Inhalt

Der Pergamentumschlag ist ein notarieller Akt, der am 14. März 1400
ausgestellt und von Johannes Nonans, Notar, signiert wurde. Nach dessen
Wortlaut verkauft « Jennynus de la schura habitator supra burguillion
parochie de tabernis » ein in Bürgein gelegenes Besitztum an Johannes
Bergeret, Bürger von Freiburg, und Agnelleta, dessen Gattin. Zeugen waren
« Wibertus de schuvene, Mermetus de praderwan, Hens-linus von haiten-
wile ». An der äußeren Seite steht der Besitzervermerk : « Johannis Bergeret
Senioros ».

Die Papierhandschrift enthält folgende liturgische Texte :

Bl. 2r-3r : Benedictio salis mit Exorcismus aquae.
Bl. 4r-8r : (Praefatio communis mit Canon der Messe).
Bl. 8v-llr : Puer natus est (Weihnachtsmesse).
Bl. llr-12v : De resurrectione.
Bl. 12v-14r : In die ascensionis domini.
Bl. 14r-15r : In die sancto penthecostes.
Bl. 15r-16v : In festo Corporis cristi.
Bl. 16v-17v : De S. martino.
Bl. 17v-18v : (Ohne Titel, Messe der Hl. Ursus und Viktor).
Bl. 18v-19r : (Ohne Titel, Votivmesse Feria sexta, de cruce).
Bl. 19v-20v : Officium de beata virgine.
Bl. 20v-22r : Officium de dedicacione.
Bl. 22r-24v : Officium de animabus (unvollständig, letzte Oration bricht am
Ende von Bl. 24v unvollendet ab. Ob ein Quaternio fehlt

Aus dieser Beschreibung ergibt sich, daß unser Missale außer den Formularen

der größten Feste : Weihnachten, Ostern, Himmelfahrt, Pfingsten
und Fronleichnam, jene des hl. Martin (11. Nov.), Ursus und Viktor (30. Sept.),
die Votivmesse vom hl. Kreuz am Freitag, zwei Votivmessen De b. Maria
Virgine für die Samstage von Ostern bis Advent, die Formulare für die
Kirchweihe und zwei Totenmessen, Beerdigung und Anniversar, enthält.
Es ist also ein gekürztes Missale, ähnlich den im Mittelalter aufkommenden
Reisemissalen. \ Beizufügen ist, daß die vom Chor gesungenen Teile :

Introitus, Graduale, Prosa, Offertorium, Communio, in etwas kleinerer Schrift
geschrieben sind, wie bei Vollmissalen.

Das Missale wurde ohne Zweifel für einen Benutzer der Pfarrei Tafers
geschrieben. Martin, an erster Stelle nach den Herrenfesten genannt, ist
Patron der Pfarrkirche. Ursus und Viktor sind die Patrone der ersten, westlich

gelegenen, ehemaligen Filialkirche (heute Pfarrkirche) von St. Ursen.
Das Bestehen einer Kapelle daselbst ist seit dem 13. Jahrhundert bezeugt.
Ein Neubau erfolgte 1424 2.

1 Dom F. Cabrol erwähnt im Artikel « Misse! » des Diet d'arch. chr. et de lit.
XI (1933) col. 1468 ein Missale der Kirche Saint-Gervais in Paris von ähnlichem
Charakter aus demselben 15. Jh.

1 A. Buechi, Art. Saint-Ours in DHBS V, 1930, S. 682 f.

78



Ebenso sind Beziehungen zum Marienheiligtum in Bürgein, das bis zum
letzten Jahrhundert zum Pfarrgebiet Tafers gehörte, offensichtlich. Ein
Dokument aus dem Jahre 1433 erwähnt die Wallfahrtskirche erstmals1. Die
Marienstatue, welche einem Kranken des dortigen Aussätzigenheims
zugeschrieben wird, datiert man in das Ende des 14. Jahrhunderts2. Ein
Verzeichnis der Kirchen, Kapellen und Altäre im Kanton Freiburg vom Ende
des 16. Jahrhunderts erwähnt für Bürgein drei Altäre, jene der seligsten
Jungfrau, des hl. Kreuzes und der hl. Anna 3. Letztere hatte ihre eigene
1453 eingeweihte Kapelle4. Die Votivmessen unseres Missales, jene zum
hl. Kreuz und jene der seligstenJungfrau, könnten wegen der Wallfahrtskirche
in Bürgein aufgenommen worden sein. Ein Kreuzaltar ist in der Pfarrkirche
von Tafers nicht bekannt5. Die beiden Votivmessen De b. Maria sind außerdem

jene für die Zeit von Ostern bis Advent, also für jene Jahreszeit, die sich
in Anbetracht des damals weiten und unbequemen Weges, sei es von Tafers,
sei es von Freiburg, für die Zelebration in Bürgein eignete '. Der entscheidende

Grund ist jedoch der alte Pergamentumschlag des Missales, der den
Verkauf eines Grundbesitzes in Bürgein zum Inhalt hat. Gerade die älteste
Bezeugung der Marienkirche weiß zu berichten, Pfarrer Peter Renevey von
Tafers hätte 1433 dem Bürger Johannes Bergeret von Freiburg und seiner
Gattin Elsa « seine ganze Kapelle, jene der seligsten Jungfrau Maria von
Bürgein » übergeben mit der Auflage, für ihren Unterhalt « gut und ehrenhaft

zum Lob der glorreichen Jungfrau Maria » zu sorgen. Die Beleuchtung
wird dabei besonders genannt (in luminari) 7. Dieser Johannes Bergeret
kann nicht der im Kaufbrief (Umschlag des Missales) erwähnte Johannes

1 Staatsarchiv Freiburg Not. Reg. 3344 fol. 9r.
2 Vgl. M. Strub, Les monuments d'art et d'histoire du Canton de Fribourg. T. Ill

S. 410.
3 L. Waeber, Liste inédite des églises et chapelles fribourgeoises ainsi que de leurs

autels vers la fin du XVIe siècle. Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengesch. 34 (1940)
S. 41.

4 Abschrift des Konsekrationsaktes im Pfarrarchiv Tafers. Vgl. M. Strub a. a. O.
S. 399.

5 Erst 1768 wird eine Kapelle in Christiisberg geweiht, in der ein Kreuzaltar mit
geschnitztem Retabel (Kreuzigung Christi) steht. J. Fleischli vermutet, daß das
Schnitzwerk aus Altenryf! stammt; doch scheint es mir, es könnte ebenso gut aus
Bürgein kommen, wo im selben Jahre 1768 neue Altäre errichtet wurden (vgl.
M. Strub a. a. O. S. 410 f.). Jedenfalls erwähnt das genannte Verzeichnis der
Altäre, in Christiisberg keine Kapelle. Zum Schnitzaltar vgl. J. Fleischli, Die
gotischen Schnitzaltäre im Kanton Freiburg. Freiburger Geschichtsblätter 19

(1912) S. 55-58. Zu beachten ist freilich, daß auf dem mittleren Chorfenster zu
Bürgein eine Kreuzigung und der Tod Mariens dargestellt waren. Strub a. a. O.
S. 418 f.

8 Auch den beiden Totenmessen Bl. 22r-23r ist ein eigener Introitus und eine eigene
Communio für die Osterzeit vorangestellt. - Freilich konnten die Votivmessen
zum hl. Kreuz und zu Ehren Mariens in jeder Kirche gelesen werden. Daß jedoch
gerade nur sie und zwar nur für die gute Jahreszeit (Marienmessen) ausgewählt
wurden, muß einen besonderen Grund haben.

' Staatsarchiv Freiburg Not. Reg. 3344 fol. 9r.

79



Bergeret sein, da dessen Gattin Agnelleta heißt und der auf der Außenseite
als Johannes der Ältere bezeichnet wird, sondern es wird sein Sohn Johannes
der Jüngere sein. Dieser mag das Missale mit dem Kaufbrief seines Vaters
umgeben haben, zu einer Zeit, da das Aktenstück nicht mehr ganz neu war.

Es ist denkbar, daß unser Missale für den in Freiburg residierenden Pfarrer
« Petrus Reneverus » bestimmt war, der nur an hohen Festen und zu
gewissen Zeiten persönlich in seiner Pfarrei zelebrierte. In einem Dokument
vom Jahre 1426 heißt es von ihm, er sei « presbyter residens Friburgi Laus.
Dioec. curatus et rector Ecclesiae parochialis Bti. Martini de Tabernis »'.
In Anbetracht der Beziehungen zu Bürgein ist es auch möglich, daß unser
Missale für die aufstrebende Wallfahrtskirche bestellt wurde, übrigens ist es

zweifelhaft, ob das möglicherweise unvollendete Manuskript je praktische
Verwendung gefunden hat. Wann es in das Pfarrarchiv von Tafers kam, ist
unbekannt. Sicher war es seit Pfarrer N. Bene (f 1772) hier.

Für die an Quellen arme Geschichte der Pfarrei in vorreformatorischer
Zeit ist unser Missale recht aufschlußreich. Wir folgern aus ihm, daß damals
die einzigen von der Mutterkirche aus besorgten Filialkirchen St. Ursen und
Bürgein waren. Im süd-östlich gelegenen Alterswil hatten die Kluniazenser
von Rüeggisberg (Bern) bereits zu Beginn des 14. Jahrhunderts eine Kapelle
errichtet und auch betreut. Das Kloster hatte hier Besitzungen. Erst nach
der Aufhebung des Priorates, kurz vor der Reformation, wurden die
Beziehungen zur Pfarrkirche in Tafers enger 2. Rechthalten, dessen Kirche im
14. Jahrhundert vorübergehend zu Tafers gehörte3 ist offenbar selbständig
geworden. Eine andere Filiale, St. Antoni, besaß erst seit Anfang des 16.
Jahrhunderts eine eigene Kapelle. Für diese drei genannten Filialen bzw. ihre
Patrone fehlt in unserem Missale jegliches Formular. Dieser Tatbestand
bestärkt somit die vorgeschlagene Lokalisierung und Datierung.

Die Liturgie des Missales ist jene der Diözese Lausanne, wie es der
Vergleich mit handschriftlichen und gedruckten Missalen dieses Sprengeis
beweist. Herangezogen wurden die Handschriften 159 (um 1300), 292 (Ende
14. Jh.), 156 (Ende 14. Jh.) der Kantons- und Universitätsbibliothek
Freiburg, 7 der Bibliothek des Franziskanerklosters Freiburg, sowie der erste
Wiegendruck von 1493. Eine Darstellung der Liturgie von Lausanne, die
immer noch aussteht 4, liegt nicht im Rahmen dieses Aufsatzes. Wir möchten
indessen zwei Formulare kurz berühren, jenes vom Fronleichnamsfest und
jenes der hl. Ursus und Viktor. Jenes betrifft ein in den letzten Jahren oft
behandeltes Thema der Liturgiegeschichte, dieses beleuchtet kirchliche
Zustände auf dem Lande im 15. Jahrhundert.

1 Abschrift im Pfarrarchiv Tafers. Derselbe P. Renevey vergabte 1459 eine Summe
von 9 Pfund « in edificationem seu reparationem capelle » von Bürgein. A.
Dellion, Diet. hist, desparoisses VI (1888) S. 463.

2 Vgl. Fr. Waeger, Geschichte des Kluniazenser-Priorates Rüeggisberg. Freiburger
Geschichtsblätter 22 (1915) S. 39 u. A. Buechi in DHBS I, S. 255.

3 Siehe A. Bruckner, Das Notariatsformelbuch des Ulrich Manot. Aarau 1958,
S. 405.

4 Für die Zuordnung der erwähnten, benutzten Missale zur Diözese Lausanne mußte
auf das Urteil von Chan. Fontaine abgestellt werden.

80



In der Diözese Lausanne wurde das Fronleichnamsfest im Jahre 1322

verpflichtend eingeführt und zwar durch Bischof Peter von Oron \ Folgendes
nun ist das Meßformular unserer Handschrift Bl. 15r-16v, verglichen mit den
eben genannten Missalen von Lausanne.

TAFERS 7 156 159 292 1493

Intr. Ego sum panis id. - Cibavit eos Cibavit Cibavit
Joh. 6,51.33 Ps. 80,17

Or. Deus q. n. sub
sacramento mirabili

id. - id. id. id.

Ep. Ego e. accepi id. id. id. id. id.

1 Cor. 11,23-29

Grad. Nisi mandu-
caveritis Joh. 6, 53

id. 2 Oculi
Ps. 144,15

Oculi Oculi Oculi

V. Qui manducat
Joh. 6,54a

V. Caro mea

id.

id.

Aperis
Ps. 144,16

id.

fehlt

id.

fehlt

id.

Aperis

id.

Joh. 6,55-56

Prosa fehlt fehlt3 Lauda Sion
am Ende d.
Missales

Lauda Sion Lauda S. Lauda S.

am Ende
d.Missales

Evg. Ego sum panis id. id. Caro mea Caro mea Caro mea
Joh. 6,48-58 Joh. 6,55-58

Off. Sicut misit me id. id. Sacerdotes Sacerdot. Sacerdot.
Joh. 6,57 Lev. 21,6

Secr. Ecclesiae tuae id. id. id. id. id.

Praef. De nativitate id. - id. id. id.

Comm. Quotiescum- id. id. id. id. id.

que 1. Cor. 11,26

Poste. Fac nos id id. id. id. id.

Nach dieser Tabelle konkurrenzieren sich zwei Meßformulare : Jenes der
Handschrift von Tafers (Ego sum panis), das in der gleichen Form durch die
Franziskanerhandschrift 7 bezeugt ist ; und jenes der übrigen drei Handschriften

sowie des ersten Wiegendruckes von 1493 (Cibavit eos). Dieses zweite
Formular entspricht dem im heutigen römischen Missale gebräuchlichen. Das erste

1 Fontes Rerum Bernensium V, 1890, n. 265 ; vgl. R. Henggeler, Helvetia Sacra
2. Lief. 1961, S. 166 n. 34.

2 Am Rande steht als späterer Zusatz : no(vum) Re(sponsorium) oculi. Am oberen
Rand wird dann dieses Responsorium voll ausgeschrieben.

3 Eine Prosa wird weder hier noch am Ende des Missales gegeben. Dasselbe gilt
aber auch für andere Feste. Die Hs. von Tafers erwähnt für das Fronleichnamsfest
ebenfalls keine Prosa, hingegen eine solche für das Weihnachtsfest Bl. 9v., für
das Osterfest Bl. Hr. und die Votivmesse zu Ehren Mariens Bl. 19v.

81



Formular verwendet für die gesungenen Partien Introitus, Graduale, Offer-
torium lauter Texte aus dem 6. Kapitel des Johannesevangeliums, an Stelle
der alttestamentlichen Bibeltexte. Sein Evangelium ist außerdem länger
(Joh. 6,48-58 statt 6,55-58). Die Prosa scheint gefehlt zu haben. Handschrift
156 vermischt beide Formulare. Leider fehlt in dieser Handschrift das Blatt
mit dem Introitus.

Aus unserem begrenzten Material kann über die zeitliche Priorität der
Formulare nichts geschlossen werden. Handschrift 159, von Prof. H. Förster
um 1300 datiert, dürfte unser ältester Zeuge sein. Die Franziskanerhandschrift

7 vermerkt am Rande zum Graduale das « neue Responsorium
Oculi ». Trotzdem die Handschrift von Tafers mit jener der Franziskaner
völlig übereinstimmt, ist letztere nicht die Vorlage gewesen. Dagegen sprechen

Verschiedenheiten in andern Formularen wie der Martinsmesse, der
Votivmesse zum hl. Kreuz u. a.

Während das Offizium des Fronleichnamsfestes in den letzten Jahren
wiederholt untersucht wurde, steht die Forschung inbezug auf die Messe
in argem Rückstand. Immerhin vermerkt Dom J. Gaillard O. S. B. das
Vorhandensein der beiden sich konkurrenzierenden Formulare Ego sum panis
und Cibavit eos. Für ersteres würden auch andere, in unseren Handschriften
nicht vorhandene Orationen existieren, die selbst in einem päpstlichen Missale
von Avignon (1296) Eingang gefunden hätten l.

Einblick in das religiöse Leben der ländlichen Bevölkerung im 15.
Jahrhundert gewährt die Eigenmesse zum Patronsfest der Filialkirche in St.
Ursen. Diese muß damals ein ganz unbedeutendes Kirchlein gewesen sein, das

nur den Bewohnern der wenigen Gehöfte in der näheren Umgebung diente.
Trotzdem hat es wie die wenig mehr als 30 Minuten entfernte Mutterkirche
ihr eigenes Patronsfest, dazu mit einem eigenen Formular Bl. 17v-18r.
Der erste Introitus ist jenem der Hochfeste Mariens nachgebildet. Die
übrigen Texte sind in Auswahl dem Commune für mehrere Märtyrer
entnommen, wie es der Vergleich mit dem Missale der Bibliothek der Franziskaner

(Hs. 7) zeigt. Eine Ausnahme macht die dritte Oration. Introitus :

Gaudeamus omnes in domino diem festum célébrantes in honore sanctorum
martirum thebeorum de quorum passione gaudent angeli et collaudant
filium dei. Exultate iusti etc.

Die 3. Oration : Deus qui nos concedis sanctorum martirum tuorum ursi et
uictoris sociorumque eorum reuelacionem colere, da nobis in eterna leticia
eorum societate gaudere per dominum etc.

O. Perler
1 Art. « Fête-Dieu » in « Catholicisme » t. V. 1956, col. 1217.

82


	Miszellen

