Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 57 (1963)

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISZELLEN

BISCHOF BONIFATIUS VON LAUSANNE
UND DIE PREDIGERBRUDER
(1231-39)

er siebenhundertste Todestag des heiligen Bonifaz von Brissel, Bischofs
D von Lausanne, ging letztes Jahr unbeachtet voriiber. Dieser Aufsatz
mochte das Versaumte nachholen. Eine 1945 erschienene griindliche Biogra-
phie des hl. Bonifaz von Briissel faBt die dltere Literatur zusammen '. Somit
konnen wir uns auf einen Teilaspekt, seine Beziehungen zu den Domini-
kanern, beschranken. Zwar standen ihm die Zisterzienser viel niher. Die
Abtei von Cambre liegt in seiner Heimat, bei Briissel, und dort verbrachte
er auch nach einem kampferischen Leben die letzten Jahre bis zu seinem
Tode ®. Bonifaz spielte aber eine bedeutende Rolle in der Geschichte der
Schweizer Dominikaner, denn unter seinem Episkopat zogen die Prediger-
briider in Lausanne ein °.
Nach dem Besuch der Kollegiatsstiftsschule St.-Gudula in Briissel* zog
Bonifaz im Alter von ungefidhr 17 Jahren (also um 1199) nach Paris ®, um

1 Alois SimMoN et Roger AUBERT, Boniface de Bruxelles, évéque de Lausanne,

Bruxelles 1945 ; zit. : S1MON.

id. 167 u. Anm. 1 ; es handelte sich um ein Zisterzienserinnenkloster, dem einige

Gebiaude angefiigt waren fiir die Patres, die dort als Spiritualen wirkten. —

D. RATTINGER, Der hl. Bonifaz, Universititsprofessor zu Paris, Domscholaster

zu Kéln, Bischof von Lausanne, Weihbischof in Brabant und den Niederlanden,

in: Stimmen aus Maria-Laach 50 (1896) 154 wirft die Frage auf, ob Bonifaz

wirklich 1n seinen letzten Lebensjahren Zisterzienser gewesen sei, wie es die

erste Vita haben will. Obwohl verschiedene Autoren die Frage bejahten, hilt

SiMoN 169 das Gegenteil fiir sicher.

3 Vgl. Maxime REvyMoND, Le couvent des Dominicains de Lausanne, in dieser
Zeitschr. 11 (1917) 175-189; 262-278; (zit.: REvMOND, Le couvent).

4 StMoN 20 u. Anm. 9; diese Schule bildete vor allem Klerikerkandidaten vom
Knabenalter an aus.

5 Die kritische Darstellung der Chronologie (SiMmoN 16) wurde leider von Rudolf
HENGGELER OSB, Helvetia sacra, 2. Lfg. (Zug 1961) 165 nicht beriicksichtigt.

"w

64



seine Studien als Kleriker fortzusetzen !. In dieser Zeit, noch vor der Griin-
dung des Predigerordens, bildeten sich die ersten personlichen Bande zu
zukiinftigen Dominikanern. Da er aus der Diézese Cambrai stammte, war er
verpflichtet, sich in der Nation der Picardie einzuschreiben, und somit
kannte er sicher den Picarden Jean de Barastre®. Dieser unterrichtete
spatestens seit 1209 an der Universitit. Er gab den Dominikanern 1218
das Hospiz St-Jacques ®, unterrichtete sie um 1220 in Theologie und trat
sogar selber in den Orden ein® Eine andere Begegnung ging aber viel
tiefer und fihrte zu einer dauernden Freundschaft: zur gleichen Zeit wie
Bonifaz studierte in Paris der um wenige Jahre jiingere Jordan von
Sachsen ®. Dieser trat am Aschermittwoch 1220 in den Predigerorden
ein und iibernahm schon 1222 das Amt eines Generalmeisters®. Dieses
Amt gab ihm Gelegenheit, auch spater mit seinem Freunde in Kontakt zu
bleiben °.

Als Bonifaz das Studium der Artes und der Theologie abgeschlossen hatte,
begann er selber Unterricht zu erteilen, unterbrach diesen aber, als er im
Jahre 1216 zum Dekan des Kollegiatsstiftes St.-Gudula in Briissel gewihlt
wurde. Er verlie8 Paris, um sich der neuen Aufgabe zu widmen ®. Aber schon
1222 entzog er sich seinen Kanonikern wieder, um nun als Magister der
Theologie in Paris zu wirken. Er blieb dort bis 1229 °. Sonst haben wir aus
dieser Zeit keine Nachrichten. Auch von seinen Vorlesungen ist uns nicht
einmal eine Schiileraufzeichnung iberliefert. Er soll aber, gemidB der Vita,
ein so glihender Verehrer des Aristoteles gewesen sein, daB er sogar fir die

! S. D’'Irsay, Histoire des Universités frangaises et étrangéres des origines i nos
jours, Paris 1933, t. 1, p. 66 ss. Die Entwicklung der verschiedenen Stiftsschulen
zur Universitit begann sich entscheidend durchzusetzen, als die Korporation
(Gemeinschaft der Meister und der Schiiler) der weltlichen Gerichtsbarkeit ent-
zogen und ausschlieBlich der kirchlichen Gewalt unterstellt wurde (1200). Die
Organisation nach Nationen und Fakultiten, sowie die Loslésung von den bi-
schoéflichen Schulen nahmen dann noch ein halbes Jahrhundert in Anspruch.

* SIMON 45.

3 M.-H. Vicaire OP, Histoire de Saint Dominique, t. 2 (Paris 1957) 135 u. n. 4 ;
(zit. : VIcAIRE, Histoire). Die Dominikaner waren seit 1217 in Paris.

1 Id. 233.

5 Heribert Christian SCHEEBEN, Beitrige zur Geschichte Jordans von Sachsen, in :
Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutschland,
hrsg. v. deutschen Dominikanern, Heft 35 (Vechta 1938) 35; (zit. : SCHEEBEN,
Jordan). Der Autor setzt das Geburtsjahr Jordans v. S. spitestens auf 1185 an.

¢ SiMON 45 u. Anm. 9.

? Als Illustration gelte folgender Ausschnitt aus GERARDI DE FrRacHETO OP, Vitae
Fratrum Ordinis Praedicatorum, éd. B.-M. REicHERT OP (Lovanii 1896) 113 :
« Exivit (fr. Jordanus) quodam tempore de Lausanna volens videre episcopum
qui in vicino erat, quia valde se mutuo a longis temporibus diligebant ».

¥ Das mag selbstverstindlich erscheinen, zeugt aber zu jener Zeit von einer groBen
Gewissenhaftigkeit, wurde doch damals die Residenzpflicht von sehr vielen
Kanonikern miBachtet.

* SiMoN 53, Anm. 1 u. 2.

65

ot



Seelenruhe dieses heidnischen Philosophen Gebete verrichtete . Auf seinen
Aristotelismus verweist uns vielleicht auch die Tatsache, da3 er anlaBlich
des Universititsstreikes von 1229 wie die meisten Anhidnger der neuen
Philosophie Paris verlieB, wihrend die der Tradition verpflichteten Aristote-
lesgegner in groBerer Zahl an der Hochschule verblieben ®. Die Dominikaner
fanden den Weg zu Aristoteles erst viel spiter durch Albert den GroBen ®.

Die niachsten zwei Jahre finden wir Bonifaz in Ko6ln, wo er den einflu3-
reichen Posten eines Scholastikus an der Kathedralschule bekleidete. Es ist
nicht abwegig anzunehmen, daB er in dieser Stellung 6fters Gelegenheit hatte,
dem Dominikanerkloster einen Besuch abzustatten . Aber schon 1231 wurde
er von seinem Posten abberufen. Dem Domkapitel von Lausanne war es
seit dem Mirz 1229 nicht gelungen, den verstorbenen Bischof zu ersetzen.
Papst Gregor IX. griff ein und erhob Bonifaz auf den Bischofsstuhl. Es er-
staunt nicht, daB der Papst an ihn denken konnte. Denn wenn Bonifaz
personlich auch weit von Rom entfernt war, so fanden sich doch einige
Freunde und Kollegen, die den Papst entsprechend beraten konnten. Da
war Nicolaus v. Flavigny, seit 1227 Erzbischof von Besancon °, ein ehemaliger
Studienkollege aus der Pariser Zeit. Besangon war die Metropole von Lau-
sanne, und Nicolaus hatte dort schon interveniert, um die Bischofswahl
voranzutreiben. Dazu kommt, daB Jordan von Sachsen zu dieser Zeit als
Generalmeister in Rom weilte und beim Papste wohlgesehen war °.

Diese freundschaftlichen Bande brachten Bonifaz die hirtesten Lebens-
jahre ein. Mit seinem kompromiBlosen, manchmal harten, aber auch duBerst
integren Charakter stieB er iberall an, sogar bei jenen, die ihm gut gesinnt

1 Vita ex MSS. monasterij Camerensis cap. 4, n. 17 ; AA SS Febr. t. 3 (Antverpiae
1558) 154 ; der Autor ist unbekannt.

2 SiMoN 59.

3 Vgl. M.-D. CBENU OP, La théologie comme science au XIIIe siécle (Paris 1957%)
29 : Jean de St-Gilles, der erste Dominikaner, der an der Universitit Paris do-
zierte, richtete sich 1231 in einer Universititspredigt heftig gegen den Einflu
der Philosophie in der Theologie. Albert der GroBe setzte sich erst 20 Jahre spiter
stark fur Aristoteles ein. Zur Zeit des Thomas v. Aquin endlich sagte der Ordens-
meister Humbert de Romans: « Laxandae sunt habenae circa studium huius-
modi ». Vgl. Gilles H. MEERSSEMAN, In libris gentilium non studeant, 1'étude des
classiques interdite aux clercs au Moyen Age ? (Padova 1958) 12.

¢ SiMoN 63 ff. vor allem 68 : «... il nous plait ... de 'y voir ... parmi les Fréres
Précheurs qu’il aima toute sa vie et ou il trouvait ses meilleurs amis ». Kann auch
ein Zusammentreffen mit Albert dem GroBen angenommen werden ? Ob man
nun mit H. C. ScHEEBEN, Albert der GroBe, zur Chronologie seines Lebens, in :
Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutschland
Heft 27 (Vechta-Leipzig 1931) 13 ; 16 den Eintritt Alberts in den Predigerorden
auf 1229 ansetzte, oder wie die neuere Forschung auf 1223 — vgl. Art. Albertus
Magnus in: Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd.1 (Freiburg i. Br. 1957)
285 —: es konnten jedenfalls seine Aufenthaltsorte von 1229-1243 zeitlich nicht
genau festgelegt werden. Somit bleibt die Annahme einer Begegnung reichlich
hypothetisch.

5 Conrad EuBkeL, Hierarchia Catholica Medii Aevi 1198-1431 (Monasterii 19132%) 137.

¢ SiMoN 74.

66



waren. Am hirtesten setzte ihm der Kampf mit seinem Domkapitel zu,
das er nie zu zihmen vermochte. Die Domherren waren mehr auf ihre Rechte
und ihren Gewinn bedacht als auf das Gebet und die Pflege des geistlichen
Lebens. Bonifaz wird nach Lausanne schreiben : « Ich konnte Babylon nicht
heilen, auch nicht die Blutfliissige, die nichts Gesundes an sich hat und beider
keine Hoffnung auf Heilung besteht » '. Bonifaz strebte ein hoheres Ideal
priesterlichen Lebens an als seine Kanoniker. Schon seine Freundschaften
sind dafir bezeichnend. In Paris gehorte er nicht zu der groBen Schar von
Magistri und Studenten, die durch ihre Gelage und Schligereien die Biirger
belastigten ®. Das erklart auch seine Zuneigung zu den Orden, deren Ideal
noch nicht verfallen war; dazu gehorten vor allem die noch vom Feuer
der Griundungszeit brennenden Predigerbriider. Wir verstehen jetzt auch,
warum Bonifaz trotz vieler Widerstinde darauf bestand, sie nach Lausanne
kommen zu lassen.

Den ersten Plan, die Dominikaner dorthin zu rufen, faBte Bonifaz viel-
leicht, als ihn Jordan, sein Freund, bei der Durchreise in der Nahe der
Stadt besuchte ®. Die Biirger hitten die Briider gerne in der Stadt gesehen *.
Die Domherren aber dachten anders. Nicht daB ihnen das tugendhafte
Leben der Predigerbrider ein Dorn im Auge gewesen ware, denn sie lieBen
sich dadurch in ihrem vergniiglichen Lebensstil nicht stéren und verteidigten
ihn auch dem energischen und strengen Bischof gegeniiber ; es traf sie jedoch
viel schwerer, wenn sich die Glaubigen den Ménchen zuwandten und damit
den Kanonikern etliche Verdienstmoglichkeiten entzogen °.

Diesmal behielt aber der Bischof recht. Am 18. September 1234 kam
Wilhelm, Prior der Dominikaner von Besang¢on, nach Lausanne, um das
Kloster zu griinden : es war der erste Konvent im Gebiet der spatern fran-
zésischen Schweiz ®. Hierzu hatte der hl. Bonifaz die Initiative ergriffen ’.

1 Der Brief, den er zum Abschied von Lausanne 1231 schrieb, gibt seiner Enttiu-
schung lebendigen Ausdruck. Vgl. SiMoON 147 u. Anm. 1.

? SIMON 41.

3 Marguerite ArRoN, Un animateur de la jeunesse au XIIIe siécle (Paris 1930) 311.
ScHEEBEN, Jordan 65 setzt den Besuch auf die ersten Monate des Jahres 1232 an.

4 Der schwarz-weiBe Habit der Prediger war in Lausanne nicht ganz unbekannt.
Jordan hielt sich schon 1221, als er in die Lombardei reiste, in der Stadt auf und
predigte. Er hatte den Fr. Evrard bei sich, der dort krank wurde und starb.
Vgl. Marcelle DALLONI, Sept sieécles de priére, les Dominicaines d'Estavayer-Le-
Lac (Fribourg 1960) 31. Nach ArRoN 97 ; 109 war dieser gleiche Fr. Evrard ein
Jahr frither, um 1220, zum Bischof von Lausanne gewihlt worden, hatte aber die
Wahl zuriickgewiesen. Vgl. M.-H. VicaiRe OP, Saint Dominique de Caleruega
d’aprés les documents du XIII® siécle (Paris 1955) 90 s.

5 SIMON 97 ; 102.

¢ Die Dominikaner kamen 1229 nach Ziirich, 1233 nach Basel, 1234 nach Lausanne,
1263 nach Genf, 1269 nach Bern, 1276 nach Chur und 1286 nach Zofingen ; vgl.
art. Dominicains in : Dict. historique et biographique de la Suisse, t. 2 (Neuchatel
1924) 694. '

? REyMoND, Le couvent 177 ; hier finden wir auch einen Beweis fiir das Ansehen
des Priors Wilhelm, der in einem Streit zwischen den Biirgern und dem Bischof
von Lausanne mit andern Ehrenpersonen als Schiedsrichter waltete.

67



Nun idnderten die Kanoniker ihre Haltung : da sie die Bettelménche nicht
mehr abwehren konnten, suchten sie auf sie Einflul zu gewinnen. Sie boten
den Ankommlingen eines ihrer Grundstiicke an. Die Dominikaner lehnten
aber das Angebot ab, um die Biirger, denen sie sich ja vor allem zuwenden
wollten, nicht zu verstimmen. Sie zogen ein Landgut auBerhalb der Mauern
vor, das ihnen Willermus li Bievres iiberlieB *. Sie bauten eine Holzkapelle
und die dazugehtrenden Wohngebiude 2. Die Kapelle weihten sie der
hl. Maria Magdalena ®. Unter dem ersten Prior, Raynier von Lausanne,
einem Doktor der Theologie, scheinen die Briider erfolgreich gewirkt zu

1 Id. 178.

Zu jener Zeit bestand fast die ganze Stadt aus Holzbauten. Aus Stein waren nur
die Kirchen, die Hiuser der reicheren Biirger und jene der Kanoniker; vgl.
Dict. historique du Canton de Vaud t. 2 (Lausanne 1921) 54.

Man kann sich die Frage stellen, ob die Dominikaner einen besonderen Grund hat-
ten, gerade die hl. Maria Magdalena als Kirchenpatronin zu wihlen. Die Ver-
ehrung der Heiligen war gerade damals weitverbreitet ; vgl. BAupoT-CHAUSSIN
OSB, Vie des Saints et des Bienheureux, t. 7, juillet (Paris 1949) 526-543 ; die
Welt der alten Legenden ist dargestellt in Paul GUERIN, Les Petits Bollandistes,
Vie des Saints, t. 8, 3-23 juillet (Paris 7¢ édit.) 583-595. Auch in der heutigen
Westschweiz waren schon einige Heiligtiimer der hl. Maria Magdalena geweiht.
Mit dieser Feststellung stiitzen wir uns nicht auf Michael BENZERATH, Die Kir-
chenpatrone der alten Dibézese Lausanne im Mittelalter, in: Freiburger Ge-
schichtsblatter 20 (1913) xX1-xXIII u. 1-213, dessen Angaben fast durchwegs
korrigiert werden durch die Studie von Victor SAXER, Le culte de Marie-Made-
leine en occident, des origines a la fin du moyen age, Paris 1959. Saxer gibt fol-
gende Orte an, wo Maria Magdalena besonders verehrt wurde : 1. Hilfte 12. Jh.
Lac de Joux und Belchamp (vgl. Planche IIl); 2. Hilfte 12. Jh. Corb, Bex,
Vétrox (vgl. Planche IV); 13. Jh. Genf, Lausanne, Troistorrents, Mage (vgl.
Planche V).

Wir konnten die Frage nicht verfolgen, ob zur Zeit der Klostergriindung in Lau-
sanne eine BuBbruderschaft der hl. Maria Magdalena bestand. Der Orden der
Reuerinnen oder WeiBfrauen jedenfalls war noch nicht iiber Deutschland hinaus
verbreitet ; vgl. André SimoN, L'Ordre des Pénitentes de Ste-Marie-Madeleine
en Allemagne au XIIIe siécle, (Thése Fribourg Suisse 1918) 29; das gleiche geht
aus Saxer hervor; Georg SCHREIBER, St. Magdalena als Volksheilige und Berg-
werksinhaberin, in : Festschrift Karl Eder zum 70. Geburtstag (hrsg. von Helmut
J. MEZLER ANDELBERG, Innsbruck 1959) 263 nennt das Jahr 1227 {iir eine Klo-
stergrindung der Reuerinnen in Marseille, stiitzt sich aber nur auf den Art.
Magdalenerinnen in LThK 6 (1930).

Es ist hingegen zu erwihnen, daB3 sowohl Bonifaz als auch die Dominikaner mit
der Magdalenenverehrung in engen Kontakt kamen. Gerade im Jahre 1229, als
Bonifaz nach Koéln kam, wurde dort — genauer in Frankenberg-Goslar — ein
Magdalenerinnenkloster gegriindet (SAXERrR 223). Die Dominikaner anderseits
kannten sicher das Magdalenen-Heiligtum von Besangon, das schon vor 1050
existierte (SAXER 84) ; in Aix besaBlen sie schon kurz nach der Ordensgriindung
eine Magdalenenkirche (SAXER 204) ; ebenso in Lyon (Saxer 213). Die Kirche
der Predigerbriider in Lausanne war wohl von Anfang an der heiligen Maria
Magdalena geweiht. Denn schon im Jahre 1235 zogen die Domherren zu den Domi-
nikanern, um dort das Fest der Heiligen zu feiern (SAXER 213). Ein Patroziniums-
wechsel ist auch nirgends bezeugt.

68

[

@



haben !. Thre Kapelle fiillte sich mit Gliubigen. Dafiir aber leerten sich die
Pfarrkirchen ; die Klagen der Pfarrer wurden immer lauter *. Dennoch konnte
man den Predigern vorerst nichts anhaben, denn sie stiitzten sich auf papst-
liche Privilegien, die ihnen das Recht zusicherten zu predigen, die Beichte
zu horen und Begribnisse anzunehmen .

Durch eine Unachtsamkeit konnten sie den Konflikt mit dem Domkapitel
dann doch nicht vermeiden. Die urspriingliche Holzkapelle * geniigte den
Bediirfnissen bald nicht mehr. Die Dominikaner sahen sich gezwungen, ein
Kloster und eine Kirche aus Stein zu errichten ®, Dabei versiumten sie, die
notwendige Erlaubnis des Domkapitels einzuholen ®. Sofort protestierten die
Kanoniker beim Bischof Bonifaz. Dieser griff nicht ein ?. Es war ihm wohl
zuwider, den Rechtsstandpunkt des Kapitels gegen die von ihm so viel mehr
geschiatzten Freunde von Ste-Marie-Madeleine zu verteidigen. So muf3ten
sich die Kanoniker mit ihren Forderungen direkt an die Prediger wenden,
die den Frieden teuer erkauften. Denn man brachte sie dazu, freiwillig auf
einige ihrer Privilegien zu verzichten und somit ihre eigene Seelsorge zu
beeintrichtigen ®. Von da an hérten die Streitigkeiten auf, oder es fehlen
die weiteren Nachrichten. Es ist nur noch bezeugt, dal die Predigerbriider
jedes zweite Jahr in der Kathedrale die Fastenpredigten hielten, indem sie
mit den Franziskanern abwechselten °. Von der Klosterbibliothek, die durch
Schenkungen betriachtlich angewachsen war, bleibt heute nichts mehr iibrig,
von den Gebduden nur noch die Grundmauern *°.

Unterdessen lieBen die Widerstinde gegen Bonifaz nicht nach. Teils
wurzelten sie in seinem Reformwillen, teils in seiner Stellungnahme fir den
Papst gegen den Kaiser. Die Feindseligkeiten gipfelten in einem blutigen
Attentat gegen ihn '*. Da sah er ein, daB er den Gegensatz zu seinen Unter-

DaLronr 31.

SiMonN 102.

Uber die Konfirmationsbullen vgl. Vicairg, Histoire 63.

Darront 32.

Dieses Gebiaude wurde dann — wie es in der Klosterchronik von Estavayer hei3t —

Schauplatz von mehreren Provinz- und Generalkapiteln der Dominikaner ; vgl.

Adrien DAuBIGNEY OP, Le Monastére d’Estavayer (Estavayer 1913) 2.

8 REYMOND, Le couvent 180.

" SiMoN 103.

8 REYMOND, Le couvent 180. Die Briider diirfen nur mit Erlaubnis des Bischofs
oder des zustindigen Pfarrers beichthoren, an Festtagen ihre Messe erst beginnen,
nachdem in der Kathedrale das Evangelium gesungen ist ; sie sollen die Gliubigen
erst nach der Pfarrmesse empfangen und auf das Begrabnisrecht verzichten.

* Id. 266.

10 REYMOND, Le couvent 182; 265. — Aus der spatern Geschichte des Klosters ver-
dient ein Name festgehalten zu werden : Jakob von Lausanne, gest. 1322, trat in
Lausanne in den Predigerorden ein. Er war Provinzial der franzosischen Ordens-
provinz und glossierte etliche biblische Biicher ; vgl. Maxime REYMOND, Jacques
de Vuadens dit de Lausanne, Dominicain, Provincial de France au 14¢ siécle, in :
Annales Fribourgeoises 2 (1914) 226-231. Vgl. auch Art. Jakob v. Lausanne in :
LThK 5 (1960) 842.

11 AnlaB war der Streit umdas Stift Koniz. Seit ungefahr 1151-1152 hatten es regu-

69

U



gebenen nicht iiberbriicken konnte. Niedergeschlagen und enttiuscht reiste
er nach Italien, um durch den Papst von seiner Biirde befreit zu werden %
Erst nach einem Jahr brach sein harter Kopf das Widerstreben Gregors IX. 2.
Von dieser Reise her besitzen wir einen erneuten Beweis seines Vertrauens
in die Predigerbrider : in Rom hinterlegte er bei ihnen seine Dokumente,
um sie vor unbefugtem Zugriff zu sichern ®,

Nach der Demission reiste Bonifaz iiber Besangon nach Briissel. Lausanne
sah er nicht wieder. Bis zu seinem Ende im Jahre 1261 kennen wir aber noch
zwei Begebenheiten, die ihn mit den Dominikanern in Kontakt brachten :
von Briissel aus unterstiitzte er oft die Bischofe der umliegenden Didzesen
in ihrer Arbeit. So ging er Ende 1240 auch nach Utrecht, wo Otto von Hol-
land seit 1235 zum Bischof gewihlt war, sich der Weihe aber bis 1245 wider-
setzte. Bonifaz versah das Bistum wihrend zwei Jahren. Er nahm Wohnung
bei den Dominikanern *. Und nun der letzte Beweis der alten Freundschaft :
im August 1242 wurde in Liittich die Kirche der Dominikaner geweiht, die
sich 1234 in dieser Stadt niedergelassen hatten. Es fanden sich die Bischofe
von Liittich und Cambrai ein. Auch Bonifaz war zugegen, um den festlichen
Tag mit seinen Freunden zu feiern °.

- Der hl. Bonifaz und die Predigerbriider hatten fir die Reinheit des Glau-
bens und der Sitten gekimpft. Es gehort zur Ironie der Geschichte, dal die
Dominikanerkirche in Lausanne der erste Ort war, wo im April 1536 der
neue Glaube gepredigt wurde. Im Oktober des gleichen Jahres wurde das
Kloster der Stadt uberlassen. Die zur Reformation Ubertretenden Religiosen
erhielten Leibgedinge. Das Klostergebiude wurde als Kornhaus beniitzt,
die Kirche abgerissen ®. Die Reformation hat also das duBere Werk des Boni-
faz zerstort. Aber die Erinnerung an den Heiligen bleibt wach durch Bil-
der und Reliquien in mancher Kirche der alten Ditzese Lausanne.

RaiMmunp MaHNIG OP

lierte Augustiner-Chorherren inne. 1226 verschenkte es Konig Friedrich II.
eigenmichtig den Deutschordensrittern. Bonifaz widersetzte sich heftig. Nach
Beilegung des 17-jahrigen Streites muBte der Deutsche Orden dem Bistum fiir
die Uberlassung des Stiftes einen jahrlichen Zins bezahlen ; vgl. Josef SIEGWART
OP, Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften in der deutschsprachigen
Schweiz vom 6. Jahrhundert bis 1160, in: Studia Friburgensia Neue Folge 30
(Freiburg Schweiz 1962) 311 ff.

SiMoN 133.

1d. 143.

I1d. 140.

Id. 157 f.

Id. 161 f.

Egbert Friedrich von MULINEN, Art. Lausanne (Dominikaner) in : Helvetia Sacra,
Bd. 2 (Bern 1861) 21.

@ & & W N

70



KIRCHENGESCHICHTLICHES IM STOCKALPER-ARCHIV
IN BRIG

Das Archiv der Familie von Stockalper, seit 1948 im Eigentum der Gemein-
de Brig, umfaBt ca. 15 300 Dokumente und 82 Manuskripte, darunter
die fiir die Wirtschaftsgeschichte bedeutungsvollen Rechnungsbiicher des
Handelsherrn Kaspar Jodok von Stockalper (1609-1691), des Erbauers des
groBen Schlosses von Brig'. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts wurde das Ar-
chiv vom Walliser Historiker Dionys Imesch gesichtet und nach Sach-Grup-
pen geordnet ; leider ist das von Imesch angelegte Regestenbuch verloren
gegangen. Der 1957 verstorbene Uli Rotach ordnete das Archiv neu nach
chronologischen Gesichtspunkten. Dr. Hans-Anton von Roten hat die nicht
ganz vollendete Arbeit Rotachs 1962 zum AbschluB8 gebracht. Im gleichen
Jahre fand das Archiv, versehen mit einer Handbibliothek, in neuen Raumen
im StockalperschloB in Brig Aufstellung ®. Das Fehlen eines Sachkataloges
und die bisher mangelhafte Auswertung des einschligigen Archivmaterials ?
rechtfertigen einen Hinweis auf die fiir die Kirchengeschichte interessanten
Quellen des Stockalperarchivs.

Naturgemil stehen kirchengeschichtliche Ereignisse und Einrichtungen
der Didzese Sitten im Vordergrund. Eine Ausnahme bilden etwa der Bericht
iiber die kirchlichen Verhdltnisse im Thurgau von 1660 * oder lokalkirchenge-
schichtliche Urkunden aus der italienischen Nachbarschaft wie z. B. das Ver-
zeichnis der Legate an kirchliche Stiftungen vom Tal von Crevola 1535 °.

! Vgl. P. ArRNoLD, Kaspar Jodok Stockalper vom Thurm, 2 Bde., Brig 1953;
J.-B. BERTRAND, Gaspard Stockalper de la Tour 1609-1691, Petites Annales
valaisannes 3, 1930.

Ebenso die Stockalpersche Familienbibliothek aus dem 17./18. Jahrhundert, die

z. Z. von Frl. Vreni Nef katalogisiert wird. (Vgl. L. CARLEN, Die juristischen Bii-

cher einer Walliser Familienbibliothek des 17./18. Jahrhunderts, in Zeitschr.

fir schweiz. Kirchengeschichte 54 [1960], S. 303 ff.)

3 Ausgewertet wurde das Archiv vor allem neben den in No. 1 zitierten Autoren von
D. ImescH, Zur Geschichte des Kollegiums von Brig, Brig 1912 ; DERrs., Der
Zenden Brig bis 1798, Blitter aus der Walliser Geschichte VII (1930), S. 103 ff. ;
DeRrs., Beitrige zur Geschichte und Statistik der Pfarrgemeinde Naters, Bern
1908 ; DERs., Zur Geschichte von Ganter, Visp 1943 ; P. ArRNoLD, Der Simplon,
Brig 1947 ; H. Rossi, Kaspar Eugen Stockalper vom Thurm 1750-1826, Diss.
phil. Freiburg 1942.

4 Stockalper-Archiv Brig, Nr. 4435. (Im Folgenden nur als « Nr. » zitiert.)

5 Nr. 1244.

w

71



Korrespondenzen mit dem papstlichen Nuntius* bei Freiwerden und Be-
setzung des bischoéflichen Stuhles und Aktenstiicke, die von den Bemiihungen
des Bischofs um seine Bestiatigung sprechen, bilden den Hauptinhalt des
Quellenmaterials, das sich auf den Bischof von Sitten bezieht. Wir erfahren
z. B., wie Wilhelm v. Raron 1437 nach Verlesung der Bestitigungsbulle von
den Boten der Walliser Zenden als Landesbischof anerkannt wird und wel-
che Schwierigkeiten bei der Bestatigung Bischof Adrians von Riedmatten
entstehen >. Dazu kommen Kopien einiger wichtiger Urkunden, wie z. B.
der Loslésung Sittens vom Metropolitanverband von Tarantaise (1513), des
Verzichts der vier Wiirdentriager des Domkapitels auf die sog. Carolina (1613),
der Bulle des Papstes Leo vom 25. Mai 1513, die dem Bistum Sitten die von
Papst Nikolaus V. den deutschen Bistiimern zugestandenen Privilegien be-
willigt ® u. 4. Eine ganze Anzahl Dokumente geben Aufschluf iiber die Lehen
des bischoéflichen Tafelgutes, deren im Jahre 1634 nur im Zenden Brig 58
erscheinen !, wihrend wir aus einer Quittung von 1657 den Anteil des Kapi-
tels von Sitten an den franzésischen Pensionen ersehen °.

Das Material iiber die Auseinandersetzungen um alten und neuen Glauben
beginnt mit einem Bericht des Bischofs Adrian von Sitten iiber die kirch-
lichen Verhiltnisse im Wallis an den Kardinal von Mailand im Jahre 1597
und mit einem Bericht von Matthdus Schiner, dem spateren Pfarrer von Er-
nen (gest. 1648), an den Abt von St. Maurice vom 25. Mirz 1604 iiber die
Gefahr eines bewaffneten Aufbruchs der Pfarrei Ernen gegen die Neuerer °.
Es folgten Akten zum Landratstag von Visp 1604, an dem die Anhédnger des

! Zur pédpstlichen Nuntiatur in der Schweiz auch : Die Beglaubigung des Nuntius
Erzbischof Friedrich von Caesarea bei Landeshauptmann und Landrat des Wallis
am 15. VII. 1665 (Nr. 899). — Anzeige des Amtsantrittes durch Erzbischof Cybo
von Seleucia an das Wallis, 3. XI. 1670 (Nr. 5860). — Mitteilung des pipstlichen
Nuntius an den Bischof von Sitten vom 5. VII. 1590, daB die Frage der Absendung
eines Prokurators in Rom entschieden werde (Nr. 1331). — Vorladung des Wallis
durch den Nuntius nach Rom zur Verantwortung iiber Beschwerden des Bischofs
von Sitten, 6. XI1.1629 (Nr. 1673). — Der Nuntius ersucht das Domkapitel von
Sitten um Zustellung der bischéflichenWahlkapitulation, 20. VIT. 1637 (Nr.1933) —
Vorladung des erwihlten Bischofs Adrian von Riedmatten vor den Nuntius nach
Luzern, 16. XII. 1640 (Nr. 2058 a). — Der Nuntius unterrichtet den erwihlten
Bischof von Sitten tiber die Schwierigkeiten, die der Bestiatigung seiner Wahl ent-
gegenstehen und laBt den Propst vom Gr. St. Bernhard zu strikter Befolgung
friiherer Vorschriften ermahnen, 9. IT. 1643 (Nr. 2182). — Der Nuntius erteilt am
16. IX. 1672 Bischof Adrian von Riedmatten Jurisdiktion bis zur Erlangung der
papstlichen Konfirmation (Nr. 6158 ; dazu ARNOLD, a.a. O., I1 167).

2 Nrn. 1211, 1387, 1401, 2136, 2164, 6218, 6219 (unter Nr. 6151 das Testament
Bischof Adrians vom 23. VIII. 1672). Zur Bischofswahl vgl. allgemein L. MENGIS,
Die Rechtsstellung des Bistums Sitten im Kanton Wallis, Blitter aus der Walliser
Geschichte IV (1910), S. 167 ff.

3 L 16 fol. 167 ; L 15 fol. 8 ; Nr. 1266.

4 Nrn. 1248 (anno 1538), 1248 b (a. 1341), 1254 (a. 1541), 1786, 1786 a-d (a. 1634).

Nr. 742. (Uber franz. Pensionen an verschiedene Waliiser im Jahre 1657 vgl.

Nrn. 739-753.)

¢ Nrn. 1343 und 1372.

72



alten Glaubens siegten, zum Verhiltnis zu Spanien 1604-1605 und den
katholischen Orten 1605-1609 und 1655 ',

Fiir das kanonische Recht sind von Interesse vier gerichtliche Entscheide in
Ehesachen, wobei 1479 und 1491 der bischéfliche Generalvikar, 1552 ein
rémischer Offizial und 1560 der Bischof von Sitten urteilen 2, und drei Ehe-
dispensen von 1551, 1609 und 1646 *. Erwahnen wir hier auch die Verfiigung
Bischof Hildebrand Josts 1622 zur Zulassung von zum Tode Verurteilten zur
hl. Kommunion, sowie die Empfehlungen des Bischofs von Sitten fiir vier
Walliser Studenten an den Gubernator Mendoza zu Mailand fiir das Collegium
Borromaeum und an den Erzkanzler Nikolaus Brulart (1612) ; umgekehrt
liegt ein Empfehlungsschreiben des Kardinals Karl Borromius von 1570 vor,
das dem Bischof von Sitten den Thomas Besutius fiir den Einkauf von Ge-
treide fiir die Armen Mailands empfiehlt *.

An die vor allem in der ersten Halfte des 16. Jahrhunderts einsetzenden
Wallfahrten von Wallisern nach Santiago de Compostela erinnert ein Los-
spruchbrief vom 23. Mai 1608, den der Pilger Melchior Heingarter von San-
tiago zuriickbrachte. Das Schriftstiick ziert das Bildnis des hl. Jakob mit
Pilgerstab und Muschel, im Hintergrund steht die Kathedrale von Santiago,
zu der zwei Pilger und ein Schiff ziehen °,

Bei den Quellen zur Pfarrgeschichte stehen jene der Pfarrer Glis zu der
Brig von 1642-1957 gehorte, im Mittelpunkt. Das ist umso wertvoller, da die
Archive von Glis iiber die Pfarrei und Kirche, welche die édlteste und grote
Marienwallfahrtskirche im Oberwallis ist, verhdltnismiBig wenig Material
bergen und die Meinung herrschte, es sei ein GroBteil der Quellen verloren °.
Aus dem Stockalperarchiv vernehmen wir von zahlreichen Vergabungen an
die Kirche’ von den Zehnten ® und dem Rechnungswesen °, vor allem im

1 Nrn. 1373, 1374, 1376-1380d, 1382, 1388-1391, 1416, 1425, 1436, 3579-3584.
2 Nrn. 63, 83, 219, 237. (Die letztgenannte Nummer ist publiziert bei L. CARLEN,
Das kirchliche Eherecht in der Ditzese Sitten, Zeitschr. f. schweiz. Kirchenge-
schichte XLIX (1955), S. 32 f., dort auch S. 26-31 iiber die Ehegerichtsbarkeit ;
dazu J. BACHER, Evolution de la législation matrimoniale dans le Valais épiscopal,
Thése Fribourg 1957, S. 113 ff. ; L. CARLEN, Zur geistlichen Gerichtsbarkeit in der
Dibzese Sitten im Mittelalter, Blitter aus der Walliser Geschichte XII (1958),
S. 257 ff. ; DERrs., Zum Offizialat von Sitten im Mittelalter, Zeitschr. der Savigny-
Stiftung fiir Rechtsgeschichte 77 (1960), kan. Abt. S. 221 ff.

Nrn. 1267, 1448, 2449.

4 Nrn. 1580, 1504, 1505, 1298.

> Nr. 337. Vgl. L. CARLEN, Walliser Santiagopilger, Walliser Jahrbuch XXV (1956),
S. 55 ff. Zur Darstellung vgl. K. KUNSTLE, Ikonographie der christlichen Kunst,
II, Freiburg i. Br. 1926, S. 316 ff. ; J. BRAUN, Tracht und Attribute der Heiligen
in der deutschen Kunst, Stuttgart 1943, S. 346 ff. ; L. REAN, Iconographie de l'art
chrétien, III 2, Paris 1956, S. 690 ff.

8 Vgl. B. EscHER, Geschichtliches der Wallfahrtskirche Glis-Brig, Walliser Jahr-
buch XII (1943), S. 15 ff. Eine Kopie des Pfarrteilungsdekretes Glis-Naters 1642
im StockalperarchivL 16 fol. 171. P. HELDNER bereitet eine Geschichte von Glis vor.

? Nrn. 929, 1411, 1535, 1984.

® Nrn. 354 und 3514 a.

® Nrn. 3263, 3263 a, 14304, 14441, 14466, 870.

<«

73



17. Jahrhundert. Neben der Englisch-GruB-Kapelle werden verschiedene,
heute z. T. nicht mehr erhaltene Altire erwahnt, so Altire zu Ehren der
hl. Anna (1655), der Bruderschaft U.lb. Frau, der hl. Maria Magdalena
(1660, 1669 und 1674), der hl. Dreifaltigkeit (1381 und 1669) ', Schriften
iiber Anstinde bei Pfarrer- und Kaplanwahlen runden das Bild ab %, Dazu
kommt der fiir die Baugeschichte der Kirche interessante Werkvertrag, den
die Vertreter der Gemeinden Naters, Brig, Glis und Gamsen 1538 mit Michael
uffem Tossen und Anton Fuskal schlossen, damit diese fiir die Erneuerung
und Chor und Glockenturm der Kirche dem beriihmten Prismeller Baumei-
ster Ulrich Ruffiner Sand und Kalk lieferten *.

Neben Glis erscheinen Urkunden iiber eine Zahlung an den St. Markusal-
tar in Mund (1484)*, die St. Theodulsbruderschaft in der Pfarrei Naters
(1650) °, die Bruderschaft der Jungfrau Maria und den Friedhof der Kirche
St. Gotthard in Simplon-Dorf (1673), einen Giiterkauf der Pfarrkirche von
Martigny-Bourg (1673) und eine Urkunde iiber die Wahl des Pfarrers von
Binn 1643 ®. Von Interesse sind auch ein Schuldschein der Kirche von Naters
von 1664 an den Meister Balthasar Bodmer fiir die Erstellung des Chorbogens
der Pfarrkirche von Naters und die Inventare von Valeria (Reliquien) (1642)
und Salgesch (1655/66) *. Am 12. Februar 1661 verlieh Papst Alexander VII.
allen Glaubigen, die an Epiphanie (6. Januar) die Kapelle der hl. Dreikonige
im StockalperschloB besuchen, einen AblaB von sieben Jahren ®,

Einen verhiltnismédBig breiten Raum nehmen die Quellen zur Ordensge-
schichte ein ?. Das erklart sich daraus, daB in Brig 1661 ein noch heute be-
stehendes Ursulinenkloster, 1662 ein Jesuitenkollegium und 1659 eine Kapu-
zinerniederlassung errichtet wurden, bei deren Griindung Kaspar Jodok von
Stockalper maf3gebend beteiligt war.

! Nrn. 763 a, 763 b, 3541, 4318, 801, 5611, 5612, 12, 5717. Die Bruderschaft U. lb.

Frau wird schon 1491, 1509 und 1523 erwahnt (Nrn. 82, 107, 1231).

Nrn. 2133, 2160, 2162, 2188, 5817.

3 Nr. 161. Vgl. R. RigGenBacH, Ulrich Ruffiner von Prismell und die Bauten der

Schinerzeit im Wallis, Brig 19522, S. 68 f.

Nr. 72.

Nr. 572. Diese Bruderschaft bestand schon 1336 (Pfarrarchiv Naters, D a34).

Nrn. 987, 1034, 2243.

Nrn. 4995, 2158, 3628, 3815. D. ImEscH, Die Kirche von Naters, Walliser Jahr-

buch X (1941), S. 25 ff., kann durch dieses Detail von Nr. 4995 erganzt werden.

Regest von Nr. 2158 bei E. A. STOUCKELBERG. Geschichte der Reliquien in der

Schweiz, Ziirich 1902, Nr. 712.

8 Nr. 825. Am 6. VII1. 1661 148t Bischof Adrian IV von Sitten Nr. 825 durch Dom-
herrn Mathias Wil promulgieren (Nr. 825 a). Uber diese Kapelle vgl. : R. GNEV-
kow-BLUME, Ein unbekannter Augsburger Goldschmied und seine Werke in der
Schweiz, Ars docta Bd. V, Basel 1948, S. 38 ff. ; L. BIRCHLER, Das Stockalper-
schloB in Brig, Schweizer. Kunstfithrer, 1962, S. 13 {.

® Ubersichten iiber das Ordenswesen im Wallis und die Nachbargebiete: ].-E.
Tamini [ P. DELEzE, Nouvel essai de Vallesia christiana, St-Maurice 1940,
S. 337 f. ; Les ordres religieux en Valais, in Festschrift zum 10. Jahrestag der Bi-
schofsweihe von Monseigneur Nestor Adam Bischof von Sitten, Saint-Maurice
1962, S. 119 fi.

(5]

S T - T - LB Y

74



10 Dokumente beschlagen die Geschichte der Johanniter, die von 1235 bis
ins 17. Jahrhundert im Wallis verschiedenen Besitz hatten, darunter das
Haus in Salgesch, auf das sich vier Urkunden beziehen (die erste eine Ver-
gabung von 1447), wihrend eine das Johanniterhaus auf dem Simplon zum
Gegenstand hat !. Dazu kommen ein Transsumpt der papstlichen Privilegien
fiir den Johanniterorden fiir 1472-1518 und die Verkaufsurkunden, mit denen
der Orden im Wallis 1655 seinen Besitz aufgab ®.

Zur Geschichte der Kartduser liegt einBrief von 1663 vor, in dem der Gene-
ralminister des Ordens Kaspar Stockalper vom Turm fiir die Guttaten, die er
den Kartiduserinnen zu Mailand erwies, dankt und an allen Verdiensten des
Ordens teilhaben 1aBt, sowie eine Abschrift der Errichtungsurkunde des
Kartiuserkonvents zu Gerunden durch Bischof Aimo von Sitten ®.

Umfangreicher ist das Material iiber die Kapuziner, die von Stockalper
gefordert, sich in Brig 1657 niederlieBen * und 1740-46 auch ein Haus in
Ernen hatten, von wo sie jedoch in einem Volksaufruhr vertrieben wurden.
Uber dieses Ereignis, das auch rechtlich und volkskundlich interessante
Ziige aufweist (Dachabdecken als Wiistungsform), liegt im Stockalperarchiv
ein Bericht aus dem 18. Jahrhundert vor °.

Das iibrige Material beginnt mit einer Meldung des Herzogs von Savoyen
von 1603 an den Kapuziner Pelletta, daB er die Kapuziner im Wallis emp-
fohlen habe und einer Empfehlung des Herzogs an den Bischof von Sitten
von 1612, es umfaBt die Errichtung des Kapuzinerklosters von Brig von 1657,
das Schreiben des Kapuzinerpaters Desideratus an Kaspar von Stockalper
1662 iiber den Provinzial, Bitten der Kapuziner an Stockalper um Salz, das
Gesuch Stockalpers um Entsendung von vier Briidern nach Brig 1662 °,
sowie verschiedene Gnadenerlasse der Kapuziner fiir Stockalper und seine
Familie °.

Kaspar Jodok von Stockalper verdankt Brig auch das Ursulinenkloster.
Ein groBer Teil der hiezu im Stockalperarchiv liegenden Quellen wurde von
Rosemarie Hallenbarter in ihrer Freiburger Dissertation ausgewertet ®,

! Nrn. 21, 1281, 2534, 2587, 1309. Vgl. G. MATHIER, Beitrige zur Geschichte der
Pfarrei Salgesch, Blatter aus der Walliser Geschichte IV, S.16 ff.; P. ARNoOLD,
Der Simplon, Brig 1947, S. 41 ff.

Nrn. 114, 1309, 2587, 3525. Das Transsumpt von 1518 findet sich auch im Archiv

von Frau Fernanda von Stockalper in Brig, Nr. 114.

3 Nr. 867, L fol. 305 ff. Vgl. A. RuppPEN, Gerunden bei Siders, Blatter aus der Wal-
liser Geschichte III, S. 420 ff.

! Vgl. P. S. CRETTAZ, Les capucins en Valais, St-Maurice 19392, S. 123; P. S. WIND,
Zur Geschichte unserer « Walliser Mission », Luzern 1937 ; P. A. BrRevu, Die Schwei-
zer Kapuziner im Oberwallis, Solothurn 19422, S. 101 ff.

8 L 15 fol. 112-129. Zum Vorfall vgl. A. IMHOF, Eine Niederlassung der V. V. Kapu-
ziner in Ermen und Lax 1740-1746, Blitter aus der Walliser Geschichte III,
S. 144-178. Uber den rechtlichen und volkskundlichen Aspekt : L. CARLEN, Dach-
abdecken im Goms 1746, Schweizer Volkskunde 49 (1961), S. 72 ff.

8 Nrn. 1365, 1502, 3907, 3919, 4711, 4714, 4714 b, 4759,

? Nrn. 1559, 1730, 2465, 2807.

8 Nrn. 1141, 4535, 4543, 4552, 4590, 4606, 4721, 4773, 4823, 4853, 4854, 4870, 4880,
4888, 5105, 5463, 5464, 5884, 6189, 6619. Unter deralten Archivsignatur zitiert bei

75



wihrend das Material iiber die Jesuiten, die von 1662-1773 und 1814-47 das
Kollegium in Brig fiihrten, von Dionys Imesch ausgeschépft wurde *. Von
Interesse wegen den zahlreichen Namen sind die Kataloge der marianischen
Kongregation ?, liber diese enthilt das Archiv auch zwei Belege des Kollegium
von Venthen von 1624 und 1627 °.

Uber die A btei St. Maurice birgt das Archiv in Brig die Kopie eines Proze8-
urteils, das Bischof Adrian von Riedmatten und der Landrat wegen einem
dem Kloster zugedachten Legat 1654 erlieBen, den Entscheid des gleichen
Bischofs im Auftrag des papstlichen Nuntius iliber zwischen Abt und Chor-
herren entstandene Differenzen mit Auflage verbindlicher Artikel (1656),
das Ersuchen des Abtes an Kaspar von Stockalper um eine Wegleitung fiir
das Verhdltnis der Abtei zu Bern (1669), Empfehlungsschreiben des Nuntius
fiir die Abtei an den Walliser Landrat (1672), eine Eingabe des Klostes an
den Bischof von Sitten wegen Visitation (ca. 1674), Zinz- und ProzeBange-
legenheiten u. a. *.

Zur Geschichte der Chorherren vom Grofen St. Bernhard besitzt das Stock-
alperarchiv nur eine Urkunde : Der Landeshauptmann Joh. Roten beauftragt
am 23. Mai 1646 Kaspar von Stockalper mit der Vorbereitung der Wahl eines
Propstes fiir das Hospiz auf dem St. Bernhard °.

Von auferkantonalen Klosterniedeviassungen beriihren die Stockalperschen
Urkunden die Wirtschaftsgeschichte der beiden Frauenkldster St. Justinian
in Canobio und Arbignon ®. Das letztere Kloster wurde von Stockalper 1669
beschenkt.

Louis CARLEN

R. M. HALLENBARTER, Das Ursulinenkloster in Brig 1661-1847, Diss. Freiburg
1953. Das 300jahrige Jubildum des Klosters, im Jahre 1962 gefeiert, brachte ver-
schiedene populdre Beitriage zur Geschichte des Klosters, u. a. M. J. AUER, Hel-
fende Hinde - Weltweite Herzen, Walliser Jahrbuch 32 (1963) ,S. 41-47 ; 300
Jahre Kloster St. Ursula Brig, Sondernummer des « Gru3 aus St. Ursula», 46
(1962), Nr. 6.

1 Nrn. 1177, 4602, 4604, 4868, 5184, 12759, 13241, 13260, 13272, 15217. D. IMESCH,
Zur Geschichte des Kollegium von Brig, Brig 1912 ; A. CARLEN, 250 Jahre Studen-
tentheater im deutschen Wallis, 1600 bis 1800 (1850), Vallesia V (1950), S. 229 fi.;
L. CarLEN, Die Rektoren des Kollegiums von Brig, Blitter aus der Walliser Ge-
schichte X1 (1952), S. 67 ff.; O. PFULF, Die Anfinge der deutschen Provinz der neu
entstandenen Gesellschaft Jesu und ihr Wirken in der Schweiz 1805-47, Freiburg
i. Br. 1922 ; F. STROBEL, Die Jesuiten und die Schweiz im 19. Jahrhundert, Olten
1954. Eine Erginzung der Arbeit Jmeschs von J. GUNTERN und L. BORTER er-
scheint 1963.

2 Nrn. 13 262, 13 267.

3 Nrn. 1606, 1641.

4 Nrn. 3505, 3830, 4233, 5610, 5908, 5909, 6130, 6176, 6613, 6616.

5 Nr. 2464.

¢ Canobio : Nrn. 4515, 4537, 5037 ; Arbignon : Nrn. 5642, 5649, 5648>.

76



DAS MISSALE VON TAFERS

as Pfarrarchiv von Tafers (Kanton Freiburg) besitzt ein kleines, unschein-
bares, handgeschriebenes Missale aus der ersten Hilfte des 15. Jahr-
hunderts, das, von der lokalgeschichtlichen Bedeutung abgesehen, Streif-
lichter auf das religitse Leben und die liturgische Entwicklung wirft. AuBer-
dem ist es eine unbekannte Quelle zur iltesten Geschichte der Wallfahrts-
kirche von Biirgeln bei Freiburg.

Die nicht signierte Handschrift besteht aus drei Quaternionen in Papier.
Zwischen Blatt 7 und 8 des ersten Quaternio wurden die zwei iibrigen
Quaternionen eingeschoben. Die drei Quaternionen umschlieBt ein erster Um-
schlag aus Papier, dann als zweiter ein oben und unten gefalteter Kaufbrief
aus Pergament. Nur noch die einzelnen Quaternionen sind geheftet. Aus den
Nadelléchern der beiden Umschlige ist jedoch ersichtlich, daB3 einst alle
Teile zu einem Ganzen geheftet waren. Die Bezifferung der Papierblitter
von 1-26 in Bleistift ist neu.

Die Rickseite des Pergamentumschlages gibt folgenden Inhalt an:
« Altes Manuscript, Liturgische Gebeten (sic) enthaltend. » Die Schriftziige
dieser Angabe sind jene von Franz Niklaus Bene, Pfarrer zu Tafers von 1720
bis 1772.

GroBe der Handschriften: 220 X 160 mm. Beschrieben sind, aufler der
inneren Seite des Pergamentumschlages, Bl. 2r-3r; 4r-24v. Eine Spalte.
GroBe der Schreibfliche : 150 x 100 mm. Zeilenzahl unterschiedlich, 25 bis
30. Spatgotische Minuskel. Bl. 4r-24v sind von derselben Hand geschrieben,
Bl. 2r-3r etwas spiter von einer anderen. Die Initialen, unter ihnen einige
groBe und kunstvolle, sowie die Uberschriften sind von Bl. 4r-16v in Rot
ausgefiihrt. Die Rubrizierung ist von Bl. 17r d. h. vom 3. Quaternio an unter-
lassen worden. Einige Uberschriften wurden hier mit verschiedener Tinte
stellenweise nachgeholt, vermutlich von derselben Hand, die BIl. 2r-3r
schrieb. Randbemerkungen keine. Entstehungszeit: Erste Halfte des
15. Jahrhunderts.

Das Wasserzeichen des Papierumschlags zeigt einen Kelch, der zu der bei
Briquet Bd. II Nr. 4545-4555 vermerkten Gruppe gehért, aber mit keinem
der erwihnten vollig identisch ist. Am ehesten deckt er sich mit Nr. 4546.
Herkunft : Umgebung von Genf (Briquet a. a. O. S. 276). Zeit : 15./16. Jahr-
hundert. Das Wasserzeichen der beschriebenen Blitter weist einen Menschen-
kopf mit Stern dariiber auf. Es gleicht am ehesten Nr. 15679 bei Briquet
Bd. IV, gehort jedenfalls zur vielgestaltigen Gruppe Nr. 15670-15699, die
in Piemont oder Stidfrankreich beheimatet wire und sich etwa 80 Jahre lang
gehalten hitte (Briquet Bd. IV S. 780). Das alteste von Briquet Nr. 15670
angefiihrte Beispiel gehort einem Dokument vom Jahre 1433 an.

77



Inhalt

Der Pergamentumschlag ist ein notarieller Akt, der am 14. Marz 1400
ausgestellt und von Johannes Nonans, Notar, signiert wurde. Nach dessen
Wortlaut verkauft « Jennynus de la schura habitator supra burguillion
parochie de tabernis » ein in Biirgeln gelegenes Besitztum an Johannes
Bergeret, Biirger von Freiburg, und Agnelleta, dessen Gattin. Zeugen waren
« Wibertus de schuvene, Mermetus de praderwan, Hens-linus von haiten-
wile ». An der duBeren Seite steht der Besitzervermerk : « Johannis Bergeret
Senioros ».

Die Papierhandschrift enthalt folgende liturgische Texte :

BIl. 2r-3r : Benedictio salis mit Exorcismus aquae.

Bl 4r-8r : (Praefatio communis mit Canon der Messe).

Bl. 8v-11r : Puer natus est (Weihnachtsmesse).

Bl. 11r-12v : De resurrectione.

Bl. 12v-14r : In die ascensionis domini.

Bl. 14r-15r : In die sancto penthecostes.

Bl. 15r-16v : In festo Corporis cristi.

Bl. 16v-17v : De S. martino.

Bl 17v-18v : (Ohne Titel, Messe der Hl. Ursus und Viktor).
Bl. 18v-19r: (Ohne Titel, Votivmesse Feria sexta, de cruce).
Bl. 19v-20v : Officium de beata virgine.

Bl. 20v-22r : Officium de dedicacione.

Bl 22r-24v : Officium de animabus (unvollstindig, letzte Oration bricht am
Ende von Bl. 24v unvollendet ab. Ob ein Quaternio fehlt ?).

Aus dieser Beschreibung ergibt sich, daB unser Missale auer den Formu-
laren der groten Feste: Weihnachten, Ostern, Himmelfahrt, Pfingsten
und Fronleichnam, jene des hl. Martin (11. Nov.), Ursus und Viktor (30. Sept.),
die Votivmesse vom hl. Kreuz am Freitag, zwei Votivmessen De b. Maria
Virgine fiur die Samstage von Ostern bis Advent, die Formulare fir die
Kirchweihe und zwei Totenmessen, Beerdigung und Anniversar, enthilt.
Es ist also ein gekiirztes Missale, ahnlich den im Mittelalter aufkommenden
Reisemissalen. !. Beizufiigen ist, daB die vom Chor gesungenen Teile : In-
troitus, Graduale, Prosa, Offertorium, Communio, in etwas kleinerer Schrift
geschrieben sind, wie bei Vollmissalen.

Das Missale wurde ohne Zweifel fiir einen Benutzer der Pfarrei Tafers
geschrieben. Martin, an erster Stelle nach den Herrenfesten genannt, ist
Patron der Pfarrkirche. Ursus und Viktor sind die Patrone der ersten, west-
lich gelegenen, ehemaligen Filialkirche (heute Pfarrkirche) von St. Ursen.
Das Bestehen einer Kapelle daselbst ist seit dem 13. Jahrhundert bezeugt.
Ein Neubau erfolgte 1424 2.

! Dom F.CaBroL erwihnt im Artikel « Missel » des Dict. d’arch. chr. et de lit.
XTI (1933) col. 1468 ein Missale der Kirche Saint-Gervais in Paris von dhnlichem
Charakter aus demselben 15. Jh.

? A. BuecHI, Art. Saint-Ours in DHBS V, 1930, S. 682 {.

78



Ebenso sind Beziehungen zum Marienheiligtum in Birgeln, das bis zum
letzten Jahrhundert zum Pfarrgebiet Tafers gehorte, offensichtlich. Ein Do-
kument aus dem Jahre 1433 erwidhnt die Wallfahrtskirche erstmals !, Die
Marienstatue, welche einem Kranken des dortigen Aussitzigenheims zuge-
schrieben wird, datiert man in das Ende des 14. Jahrhunderts . Ein Ver-
zeichnis der Kirchen, Kapellen und Altire im Kanton Freiburg vom Ende
des 16. Jahrhunderts erwihnt fiir Biirgeln drei Altire, jene der seligsten
Jungfrau, des hl. Kreuzes und der hl. Anna®. Letztere hatte ihre eigene
1453 eingeweihte Kapelle *. Die Votivmessen unseres Missales, jene zum
hl. Kreuz und jene der seligsten Jungfrau, kénnten wegen der Wallfahrtskirche
in Biirgeln aufgenommen worden sein. Ein Kreuzaltar ist in der Pfarrkirche
von Tafers nicht bekannt °. Die beiden Votivmessen De b. Maria sind auBer-
dem jene fiir die Zeit von Ostern bis Advent, also fir jene Jahreszeit, die sich
in Anbetracht des damals weiten und unbequemen Weges, sei es von Tafers,
sei es von Freiburg, fiir die Zelebration in Biirgeln eignete ®. Der entschei-
dende Grund ist jedoch der alte Pergamentumschlag des Missales, der den
Verkauf eines Grundbesitzes in Burgeln zum Inhalt hat. Gerade die ilteste
Bezeugung der Marienkirche weil zu berichten, Pfarrer Peter Renevey von
Tafers hitte 1433 dem Biirger Johannes Bergeret von Freiburg und seiner
Gattin Elsa « seine ganze Kapelle, jene der seligsten Jungfrau Maria von
Biirgeln » iibergeben mit der Auflage, fir ihren Unterhalt « gut und ehren-
haft zum Lob der glorreichen Jungfrau Maria » zu sorgen. Die Beleuchtung
wird dabei besonders genannt (in luminari) ?. Dieser Johannes Bergeret
kann nicht der im Kaufbrief (Umschlag des Missales) erwahnte Johannes

! Staatsarchiv Freiburg Not. Reg. 3344 fol. 9r.

? Vgl. M. StrUB, Les monuments d’art et d’histoire du Canton de Fribourg. T. ITI
S. 410.

3 L. WAEBER, Liste inédite des églises et chapelles fribourgeoises ainsi que de leurs
autels vers la fin du XVIe siécle. Zeitschr. f. schweiz. Kirchengesch. 34 (1940)
S. 41.

4 Abschrift des Konsekrationsaktes im Pfarrarchiv Tafers. Vgl. M. STRUB a. a. O.
S. 399.

5 Erst 1768 wird eine Kapelle in Christlisberg geweiht, in der ein Kreuzaltar mit
geschnitztem Retabel (Kreuzigung Christi) steht. J. FLEIscHLI vermutet, daB das
Schnitzwerk aus Altenryff stammt; doch scheint es mir, es kénnte ebenso gut aus
Biirgeln kommen, wo im selben Jahre 1768 neue Altire errichtet wurden (vgl.
M. STRUB a. a. O. S. 410 {.). Jedenfalls erwdhnt das genannte Verzeichnis der Al-
tire, in Christlisberg keine Kapelle. Zum Schnitzaltar vgl. J. FLEiscHLI, Die
gotischen Schnitzaltire im Kanton Freiburg. Freiburger Geschichtsblatter 19
(1912) S. 55-58. Zu beachten ist freilich, daB auf dem mittleren Chorfenster zu
Biirgeln eine Kreuzigung und der Tod Mariens dargestellt waren. STRUB a. a. O.
S. 418 f.

8 Auch den beiden Totenmessen Bl. 22r-23r ist ein eigener Introitus und eine eigene

- Communio fiir die Osterzeit vorangestellt. — Freilich konnten die Votivmessen
zum hl. Kreuz und zu Ehren Mariens in jeder Kirche gelesen werden. DaB jedoch
gerade nur sie und zwar nur fiir die gute Jahreszeit (Marienmessen) ausgewahlit
wurden, mufB einen besonderen Grund haben.

7 Staatsarchiv Freiburg Not. Reg. 3344 fol. 9r.

79



Bergeret sein, da dessen Gattin Agnelleta heiBt und der auf der AuBenseite
als Johannes der Altere bezeichnet wird, sondern es wird sein Sohn Johannes
der Jingere sein. Dieser mag das Missale mit dem Kaufbrief seines Vaters
umgeben haben, zu einer Zeit, da das Aktenstiick nicht mehr ganz neu war.

Es ist denkbar, da3 unser Missale fiir den in Freiburg residierenden Pfarrer
« Petrus Reneverus » bestimmt war, der nur an hohen Festen und zu ge-
wissen Zeiten personlich in seiner Pfarrei zelebrierte. In einem Dokument
vom Jahre 1426 heiBt es von ihm, er sei « presbyter residens Friburgi Laus.
Dioec. curatus et rector Ecclesiae parochialis Bti. Martini de Tabernis » '
In Anbetracht der Beziehungen zu Biirgeln ist es auch moglich, daB unser
Missale fiur die aufstrebende Wallfahrtskirche bestellt wurde. Ubrigens ist es
zweifelhaft, ob das moglicherweise unvollendete Manuskript je praktische
Verwendung gefunden hat. Wann es in das Pfarrarchiv von Tafers kam, ist
unbekannt. Sicher war es seit Pfarrer N. Bene (1 1772) hier.

Fir die an Quellen arme Geschichte der Pfarrei in vorreformatorischer
Zeit ist unser Missale recht aufschluBreich. Wir folgern aus ihm, da3 damals
die einzigen von der Mutterkirche aus besorgten Filialkirchen St. Ursen und
Biirgeln waren. Im siud-ostlich gelegenen Alterswil hatten die Kluniazenser
von Riieggisberg (Bern) bereits zu Beginn des 14. Jahrhunderts eine Kapelle
errichtet und auch betreut. Das Kloster hatte hier Besitzungen. Erst nach
der Aufhebung des Priorates, kurz vor der Reformation, wurden die Be-
ziehungen zur Pfarrkirche in Tafers enger . Rechthalten, dessen Kirche im
14. Jahrhundert voriibergehend zu Tafers gehorte * ist offenbar selbstindig
geworden. Eine andere Filiale, St. Antoni, besal erst seit Anfang des 16. Jahr-
hunderts eine eigene Kapelle. Fur diese drei genannten Filialen bzw. ihre
Patrone fehlt in unserem Missale jegliches Formular. Dieser Tatbestand
bestirkt somit die vorgeschlagene Lokalisierung und Datierung.

Die Liturgie des Missales ist jene der Ditzese L.ausanne, wie es der Ver-
gleich mit handschriftlichen und gedruckten Missalen dieses Sprengels be-
weist. Herangezogen wurden die Handschriften 159 (um 1300), 292 (Ende
14. Jh.), 156 (Ende 14. Jh.) der Kantons- und Universititsbibliothek Frei-
burg, 7 der Bibliothek des Franziskanerklosters Freiburg, sowie der erste
Wiegendruck von 1493. Eine Darstellung der Liturgie von Lausanne, die
immer noch aussteht *, liegt nicht im Rahmen dieses Aufsatzes. Wir mochten
indessen zwei Formulare kurz beriihren, jenes vom Fronleichnamsfest und
jenes der hl. Ursus und Viktor. Jenes betrifft ein in den letzten Jahren oft
behandeltes Thema der Liturgiegeschichte, dieses beleuchtet kirchliche Zu-
stinde auf dem Lande im 15. Jahrhundert.

1 Abschrift im Pfarrarchiv Tafers. Derselbe P. Renevey vergabte 1459 eine Summe
von 9 Pfund « in edificationem seu reparationem capelle » von Biirgeln. A. DEL-
LI1ON, Dict. hist. desparoisses VI (1888) S. 463.

2 Vgl. Fr. WAEGER, Geschichte des Kluniazenser-Priorates Riieggisberg. Freiburger
Geschichtsblitter 22 (1915) S. 39 u. A. BuecHr in DHBS I, S. 255.

3 Siehe A.BruckNER, Das Notariatsformelbuch des Ulrich Manot. Aarau 1938,
S. 405.

4 Fiir dieZuordnung der erwihnten, benutzten Missale zur Di6zese Lausanne muBte
auf das Urteil von Chan. Fontaine abgestellt werden.

80



In der Dibzese Lausanne wurde das Fronleichnamsfest im Jahre 1322
verpflichtend eingefiihrt und zwar durch Bischof Peter von Oron *. Folgendes
nun ist das MeBformular unserer Handschrift Bl. 15r-16v, verglichen mit den
eben genannten Missalen von Lausanne.

TAFERS 7 156 159 292 1493
Inty. Ego sum panis id. - Cibavit eos  Cibavit Cibavit
Joh. 6,51.33 Ps. 80,17
Or. Deus q.n. sub
sacramento mira- . . .
bili 1d. = !d. id. id.
Ep. Ego e. accepi id. id. id. id. id.
1 Cor. 11,23-29
Grad. Nisi mandu- 1d. 2 Oculi Oculi Oculi Oculi
caveritis Joh. 6, 53 Ps. 144,15
V. Qlli manducat 1d. Aperis fehlt fehlt Aperis
Joh. 6,54a Ps. 144,16
. Carp mes id. id. id. id. id.
Joh. 6,55-56
Prosa fehlt fehlt* Lauda Sion TLauda Sion ILauda S. Laudas.
am Ende d. am Ende
Missales d.Missales
Evg. Ego sum panis id. id. Caro mea Caro mea Caromea
Joh. 6,48-58 Joh. 6,55-58
Off. Sicut misit me id. id. Sacerdotes  Sacerdot. Sacerdot.
Joh. 6,57 Lev. 21,6
Secr. Ecclesiae tuae id. id. id. id. id.
Praef. De nativitate id. - id. id. id.
Comm. Quotiescum- id. id. id. id. id.
que 1. Cor. 11,26
Postc. Fac nos id. id. id. id. id.

Nach dieser Tabelle konkurrenzieren sich zwei Me3formulare : Jenes der
Handschrift von Tafers (Ego sum panis), das in der gleichen Form durch die
Franziskanerhandschrift 7 bezeugt ist; und jenes der iibrigen drei Handschrif-
ten sowie des ersten Wiegendruckes von 1493 (Cibavit eos). Dieses zweite IFor-
mular entspricht dem im heutigen romischen Missale gebrauchlichen. Das erste

! Fontes Rerum Bernensium V, 1890, n. 265 ; vgl. R. HENGGELER, Helvetia Sacra
2. Lief. 1961, S. 166 n. 34.

* Am Rande steht als spiterer Zusatz : no(vum) Re(sponsorium) oculi. Am oberen
Rand wird dann dieses Responsorium voll ausgeschrieben.

¥ Eine Prosa wird weder hier noch am Ende des Missales gegeben. Dasselbe gilt
aber auch fiir andere Feste. Die Hs. von Tafers erwahnt fiir das Fronleichnamsfest
ebenfalls keine Prosa, hingegen eine solche fiir das Weihnachtsfest Bl. 9v., fir
das Osterfest Bl. 11r. und die Votivmesse zu Ehren Mariens Bl. 19v.

6 81



Formular verwendet fir die gesungenen Partien Introitus, Graduale, Offer-
torium lauter Texte aus dem 6. Kapitel des Johannesevangeliums, an Stelle
der alttestamentlichen Bibeltexte. Sein Evangelium ist auBerdem linger
(Joh.6,48-58 statt 6,55-58). Die Prosa scheint gefehlt zu haben. Handschrift
156 vermischt beide Formulare. Leider fehlt in dieser Handschrift das Blatt
mit dem Introitus.

Aus unserem begrenzten Material kann iber die zeitliche Prioritit der
Formulare nichts geschlossen werden. Handschrift 159, von Prof. H. Forster
um 1300 datiert, diurfte unser dltester Zeuge sein. Die Franziskanerhand-
schrift 7 vermerkt am Rande zum Graduale das «neue Responsorium
Oculi ». Trotzdem die Handschrift von Tafers mit jener der Franziskaner
vollig iibereinstimmt, ist letztere nicht die Vorlage gewesen. Dagegen spre-
chen Verschiedenheiten in andern Formularen wie der Martinsmesse, der
Votivmesse zum hl. Kreuz u. a.

Wihrend das Offizium des Fronleichnamsfestes in den letzten Jahren
wiederholt untersucht wurde, steht die Forschung inbezug auf die Messe
in argem Riickstand. Immerhin vermerkt Dom J. Gaillard O. S. B. das Vor-
handensein der beiden sich konkurrenzierenden Formulare Ego sum panis
und Cibavit eos. Fir ersteres wiirden auch andere, in unseren Handschriften
nicht vorhandene Orationen existieren, die selbst in einem papstlichen Missale
von Avignon (1296) Eingang gefunden hitten !,

Einblick in das religidse Leben der lindlichen Bevolkerung im 15. Jahr-
hundert gewihrt die Eigenmesse zum Patronsfest der Filialkirche in St. Ur-
sen. Diese muf3 damals ein ganz unbedeutendes Kirchlein gewesen sein, das
nur den Bewohnern der wenigen Gehofte in der niheren Umgebung diente.
Trotzdem hat es wie die wenig mehr als 30 Minuten entfernte Mutterkirche
ihr eigenes Patronsfest, dazu mit einem eigenen Formular Bl. 17v-18r.
Der erste Introitus ist jenem der Hochfeste Mariens nachgebildet. Die
iibrigen Texte sind in Auswahl dem Commune fiir mehrere Martyrer ent-
nommen, wie es der Vergleich mit dem Missale der Bibliothek der Franzis-
kaner (Hs. 7) zeigt. Eine Ausnahme macht die dritte Oration. Introifus :
Gaudeamus omnes in domino diem festum celebrantes in honore sanctorum
martirum thebeorum de quorum passione gaudent angeli et collaudant
filium dei. Exultate iusti etc.

Die 3. Oration : Deus qui nos concedis sanctorum martirum tuorum ursi et
uictoris sociorumque eorum reuelacionem colere, da nobis in eterna leticia
eorum societate gaudere per dominum etc.

O. PERLER

1 Art. « Féte-Dieu » in « Catholicisme» t. V. 1956, col. 1217.

82



	Miszellen

