
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 57 (1963)

Artikel: Die erste katholische Missionslehre der Neuzeit in einem Basler Druck
von 1555

Autor: Beckmann, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JOHANNES BECKMANN S. M. B.

DIE ERSTE KATHOLISCHE MISSIONSLEHRE
DER NEUZEIT IN EINEM BASLER DRUCK

VON 1555

Zu Pfingsten 1532 wurde auf dem Generalkapitel der Franziskaner zu
Toulouse der Deutsche Nikolaus Herborn zum Generalkommissar

der cismontanischen Provinzen seines Ordens gewählt. Als solchem
unterstanden ihm auch die Missionen in der neuentdeckten Welt : in West-
Indien, in Mexiko und Peru. Noch im gleichen Jahre erschien zu Köln
« ex officina Melchioris Novesiani » sein Werk « De insulis nuper inven-
tis », und am Schluß desselben sein Rundbrief an die Provinzialminister
der ihm untergebenen Provinzen mit dem Titel « Epitome convertendi

gentes indiarum ad fidem Christi, adeoque ad Ecclesiam Sacrosanctam
catholicam et apostolicam. »J Dieses Rundschreiben nennt der Bibliograph

P. Robert Streit O. M. I. mit Recht den « ersten Versuch einer
Missionsmethodik in der neueren Missionsepoche. »2

Im gleichen Jahre 1532 gab der Professor des Griechischen an der
Basler Hochschule, der Humanist Simon Grynäus seine umfangreiche
Sammlung von Reise- und Entdeckungsberichten unter dem Titel
« Novus orbis regionum ac insularum veteribus incognitarum » heraus,
welche in Basel bei Johannes Hervagius Herwagen) erschien. Es war
eines der bedeutendsten Sammelwerke des 16. Jahrhunderts, das weithin
einen großen Einfluß auf die zeitgenössischen, historischen und
geographischen Kenntnisse ausübte 3. Noch im selben Jahr, 1532, erschienen

zwei Ausgaben in Paris. 1537 folgte eine vierte Ausgabe in Basel, und
1555 eine fünfte, ebenfalls in Basel, während 1616 die sechste und letzte

1 Rob. Streit, Bibliotheca Missionum. I (Münster, 1916), 9 f.
2 Ebd. 10.
3 Ebd. 10 f.

55



lateinische Ausgabe in Rotterdam herausgegeben wurde. Bereits 1534

erfolgte eine erste deutsche Übersetzung in Straßburg, eine weitere 1617

in Frankfurt, und 1563 war zu Antwerpen eine niederländische
Übersetzung erschienen 1.

Von größtem, nicht nur missionsgeschichtlichem, sondern allgemein
kulturhistorischem Interesse ist nun die Ausgabe von 1555. Sie enthält
nämlich zu den bisher von Simon Grynäus aus spanischen und
portugiesischen Quellen zusammengetragenen und in feinstem Humanistenlatein

vorgelegten Berichten 2 das Werk des Franziskaners Nikolaus
Herborn » De insulis nuper inventis » von 1532, und zwar nicht nur den
zweiten und dritten umfangreichen Bericht des Fernando Cortez an Karl
V. 3, sondern auch die in Toulouse eingetroffenen Briefe der Franziskaner
Missionare in Mexiko, nämlich des Martin de Valencia, des ersten Kustos
der Kustodie vom heiligen Evangelium und Führers « der zwölfApostel
Mexikos » und des ersten Bischofs von Mexiko Juan de Zumarrâga O. F. M., beide

datiert aus Mexiko vom 12. Juni 1531. Diese berichten von den riesigen

1 Die einzelnen Ausgaben hat R. Streit bei den einzelnen Jahren sorgfältig
beschrieben und zwar durchwegs nach ihm vorliegenden Exemplaren. — Die Pariser
Ausgabe von Grüners Werk hat nach den Ermittlungen Georg Schurhammers S. J.
in besonderer Weise den Missionsgeist des damals in Paris studierenden Franz
Xaver angeregt (Franz Xaver. Sein Leben und seine Zeit. Bd. I. (Freiburg 1955),
239 f.).

2 Nach der Widmung an Georgius Collimitius Danstetterus, dem Arzt und
Mathematiker, dem sich Grynäus von seinerStudienzeit in Wien her besonders verpflichtet

weiß, folgt nach einem umfangreichen Index die neueste Weltkarte « Typus
Cosmographicus Universalis > nebst einer Beschreibung durch Sebastian Münster
(12 unpaginierte, engbedruckte Seiten - S. Münster wirkte an der Basler
Hochschule als Hebraist, wenn er auch in der Folgezeit vorab als Kosmograph
berühmt wurde. Er war mit S. Grynäus, dem Gräzisten, in Freundschaft verbunden.
Vgl. Edgar Bonjour, Die Universität Basel von den Anfängen bis zur Gegenwart.
Basel, 1960,156 f., auch die Abbildung 25: S.Grynäus und S. Münster). Dann erst
beginnt die Paginierung 1 ff. (allerdings springt die Seitenzahl, wenigstens in dem
mir zur Verfügung stehenden Exemplar der Basler Universitätsbibliothek, von
S. 99 auf 200 über) mit den bekanntesten Berichten des Kolumbus, Amerigo
Vespuccis, dem « Siegesbrief» Emmanuels von Portugal an Papst Leo X., der
ersten Zusammenfassung des Petrus Martyr (d'Angleria) über die neu entdeckte
Inselwelt und ihre Bewohner, dem Bericht über die ersten Südseefahrten der
Spanier (an den Kardinal von Salzburg), aus früherer Zeit vorab die Berichte des
Marco Polo etc. - Titel- und Schlußblatt ziert das Wappen der Herwagenschen
Druckerei : der dreiköpfige Merkur auf hoher Säule. - Leider ist « die Geschichte
des Basler Buchdrucks noch nicht geschrieben » (Guido Kisch, Forschungen zur
Geschichte des Humanismus in Basel. In : Archiv für Kulturgeschichte, 40 (Köln,
1958), 202 ; doch siehe ebd. 201-204 eine wertvolle Zusammenstellung der
bisherigen Literatur).

s
S. Grynäus (Ed. 1555), 536-665.

56



Erfolgen der Franziskaner und den Massentaufen und bitten dringend
um weitere und zahlreiche Missionare 1. Und an diese Briefe schließt sich

an das Epitome oder « die kurze Anleitung, wie die Völker Indiens zum
Glauben an Christus und damit zur heiligen, katholischen und apostolischen

Kirche zu bekehren sind » 2.

Dieses Werk des Generalkommissars der cismontanischen oder - wie

man, von Rom aus gesehen, auch sagte - der ultramontanen Provinzen
hat sicherlich eine große missionsgeschichtliche und -methodische
Bedeutung, auf die jedoch in diesem Zusammenhang nicht näher
eingegangen werden soll3, darüber hinaus aber auch eine konfessionellpolemische,

die gerade den Druck durch den Basler Meister Johannes
Herwagen so rätselhaft erscheinen läßt. Diese Bedeutung wird zudem
durch die Persönlichkeit des Schreibers noch unterstrichen ; denn schließlich

war Nikolaus Herborn nicht nur eine markante Persönlichkeit innerhalb

der franziskanischen Reformbewegung der strengen Observanz,
sondern auch der bisher bekannteste und bedeutendste Franziskaner,
der mit den Glaubensneuerern seiner Zeit die Klinge maß.

Nikolaus Ferber - dies war sein Familienname - wurde wohl zu Beginn
der 80er Jahre des 15. Jahrhunderts im mitteldeutschen Städtchen
Herborn geboren und scheint noch jung in den Franziskanerorden
eingetreten zu sein. Wie seine Werke beweisen, muß er eine ausgezeichnete,
zumal humanistische und theologische Bildung empfangen haben. 1520

wird seine Person erstmals historisch faßbar und zwar als Guardian in
Marburg. In dieser Eigenschaft nahm er 1526 an der Synode von Homberg

teil, wo er dem früheren Ordensbruder und Reformator Franz Lambert

aus Avignon begegnete. 1527 treffen wir Herborn als Guardian in
Brühl und in der Folgezeit als einflußreichen Prediger im Dom zu Köln.
1529 wurde er Provinzial der Observanten der Kölner Provinz und in
dieser Eigenschaft kam er zum Generalkapitel von Toulouse. Nachdem er
sich seit 1532 in der Sorge für die ihm anvertrauten Provinzen und vor
allem für das neue Werk der GlaubensVerbreitung eingesetzt und
frühzeitig verbraucht hatte, starb er zu Toulouse am 15. April 1535 4.

1 Ebd. 665-667.
2 Ebd. 667-677.
3 Mit einer Neuausgabe des Epitome sollen auch die missionsgeschichtlichen und

-methodischen Zusammenhänge behandelt werden. Vgl. vorderhand Odulphus
van der Vat, P. Nicolaus Herborn en de buitenlandsche Missies. In :

Collectanea Franciscana Neerlandica, 1931, 395-425.
1 Das bisher gründlichste Werk über Herborn bleibt immer noch die Studie des

Jesuiten Ludwig Schmitt, Der Kölner Theologe Nikolaus Stagefyr und der Fran-

57



Schon zu Beginn seiner Schrift, in welcher Herborn den ihm
untergebenen Provinzialen die Größe des Missionsberufes vor Augen hält und
für diesen nach dem Hinweis des heiligen Ordensstifters Franziskus eine
« göttliche Eingebung » (nebst der Freiwilligkeit) fordert, ruft er aus :

« Die Lutheraner, welche in dieser Zeit die franziskanische Gründung so

elend und gottlos zerreißen, herunter- und schlechtmachen, mögen Rede
und Antwort stehen, wenn sie in diesen Worten etwas finden, was wirklich

einen Tadel verdient... »1 Er weist sodann die Tugenden und
Eigenschaften auf, die einen göttlichen Ruf kundtun und schreibt in diesem

Zusammenhang : « Satanisch nenne ich jenen Geist (im Gegensatz zum
göttlichen), durch welchen viele unter einem Schafspelz den Wolfsgeist
verbergen, die Christus wohl im Munde führen, aber deren Geist und Seele

durch den Stachel der Häresie getroffen ist. Viele, die an diesem Leiden
kranken, duldet und nährt verschiedentlich Deutschland. Frankreich
dagegen und Spanien vertreiben sie aus ihren Gebieten gleich den
gefährlichsten Staatsfeinden. Sie werfen sie hinaus, verbannen und verurteilen

sie. Solche Männer sind ganz und gar ungeeignet für die Sendung
(nach Indien, d. h. Amerika). Das sage nicht ich, sondern das sagen Christus

und Franziskus ...» Nach Anführung der entsprechenden Schrifttexte

und der franziskanischen Zeugnisse fährt Herborn fort : « Eine solche

Belehrung (d. h. über den Glauben, die Laster und Tugenden, die
Strafen und Belohnungen) können Betrüger und Häretiker nicht leisten,
nicht solche, die ihren Glauben auf andere aufbauen und unteredessen
Schiffbruch am Glauben erlitten haben, die von Christus entfernt sind,
die die Sakramente der Kirche, ihre Riten und Zeremonien verachten
und sich selbst auf verschiedenste Weise als Feinde der Kirche erklären.
Hierauf richtet eure Aufmerksamkeit und eure Mühen, daß sie (d. h. die
ausziehenden Glaubensboten) gläubig sind, daß sie katholisch sind,
standhaft und ungebrochen in ihrem Glauben, ohne sich jedem Wind der
Lehre zuzuwenden, ohne Zögern und ohne sich vom festen Standpunkt

ziskaner Nik. Herborn (Ergänzungshefte zu den « Stimmen aus Maria Laach », 67),
Freiburg 1896. Von der neueren Literatur vgl. vor allem Edm. Kurten, O. F. M.
Franz Lambert von Avignon und Nikolaus Herborn in ihrer Stellung zum
Ordensgedanken und zum Franziskanertum im besonderen (Reformationsgeschichtliche

Studien und Texte, 72), Münster, 1950. Allerdings muß auch P. Kurten

noch gestehen : « Eine die Forderung der Wissenschaftlichkeit und Objektivität
erfüllende Monographie über Herborn bleibt noch zu schreiben. » I.e. 51

« Qui Francisci institutum hoc seculo misere ac impie lacérant, arrodunt, pessun-
dant Lutherani, respondeant, atque si quid in iisce verbis est, quod calumniari
aequissimo jure potest, digito ostendant » Ed. S. Grynäus, 668.

58



des Glaubens abbringen zu lassen, wie Paulus sagt. Denn durch ihn
(d. h. den wahren Glauben) wird der dreiköpfige Cerberus besiegt. Der
Glaube ist nämlich das Fundament und der Eckstein des gesamten
geistigen Gebäudes Niemand, der im wahren Glauben schwankt, weil er
von der Religion unserer Vorfahren, von den Dekreten, den heiligen
Geheimnissen und Zeremonien auch nur um Fingersbreite abweicht, darf
daher dahin geschickt werden, wo der Glaube erst grundgelegt und
aufgebaut werden muß. » Die Provinzialobern werden sodann ermahnt,
solchen im Glauben schwankenden Brüdern mit Milde und Güte zu
begegnen, damit sie ihren Verstand wieder ganz vom katholischen und
apostolischen Glauben gefangen nehmen lassen und ihre Ansichten nach
den Lehren der Väter und Konzilien verbessern1.

Nachdem Herborn den Provinzialen eine Handhabe für die Erkenntnis

des Berufes eines wahren Glaubensboten durch Hervorhebung der
wichtigsten Eigenschaften geboten, kommt er in einem zweiten, noch

umfangreicheren Teil auf den Glauben selbst zurück, den diese verkünden

sollen, und er bietet ihnen dafür eine wirklich magistrale, knappe
Kommentierung des apostolischen Glaubensbekenntnisses. Obwohl er
darin öfters die « Inder » erwähnt und auf die pastoreilen Notwendigkeiten

der Glaubensverkündigung unter ihnen zu sprechen kommt, wird

1
« Sathanicum vero spiritum eum appello, quo multi sub ovila pelle lupinam
mentem contegunt, quorum in ore Christus sonat, mens vero atque animus
haereseos aculeo pungit. Quales plerosque multos suo malo habet, tolérât ac
alicuvi nutrit Germania. Gallia vero ac Hispania e finibus suis ceu perniciosissi-
mos reipublicae hostes pellit, ejicit, proscribit, damnât. Hos minime ad mittendum
idoneos, non tam ego, quam Christus, Franciscus judicat Atque haec praestare
impostores, et haeretici non possunt. Qui enim fidei fundamenta in aliis jacent,
quum ipsi interim naufragium in fide fecerint, quum sint a Christo alieni, quum
ecclesiastica sacramenta, ritus quoque et ceremonias, pessundaverunt, multisque
modis se ecclesiae hostes déclaraverunt Hue hue igitur animos vestros, studiaque
intendite, ut fidèles sint, ut catholici sint, in fide constantes, sint infracti, ad omnem
doctrinae ventum non nutent, non vacillent, non permoveantur Fide enim stan-
dum est, ut ait Paulus. Nam hac vincitur triformis ille Cerberus. Haec basis est et
totius spiritualis aedifìcii lapis angularis Nemo itaque qui in fide orthodoxa
vacillât, quia maiorum nostrorum religione, decretis, sacris orgiis, ceremoniis
vel latum digitum deflectit, eo mittendus est ubi haec oportuit, doceri, auspicari
et exordiri » 1. c. 669 - Meines Wissens sind diese Ausführungen die einzigen,
in welchen die katholische Rechtgläubigkeit als missionarische Eigenschaft betont
und hervorgehoben wird. Es war eben noch die Zeit, da noch in manchen Klöstern
der Kampf zwischen der alten und neuen Lehre hin und herwogte und da auch die
spanisch-portugiesischen Besitzungen noch nicht hermetisch von der Mitarbeit
ausländischer Missionare abgeschnitten waren. Vgl. dazu Lazaro de Aspurz
O. F. M. Cap, La aportación extranjera a las Misiones espanolas del Patronato
regio. Madrid, 1946.

59



man doch ohne Schwierigkeiten immer wieder den Verteidiger des alten
Glaubens gegen die Neuerer heraushören l. Bei der Lehre von der Kirche,
die Herborn zusammen mit der vom Heiligen Geist behandelt, kommt er
noch ausdrücklich auf die Neuerer zu sprechen. Nachdem er das Wort
Christi an Petrus : « Ich habe für dich gebetet, damit dein Glaube nicht
wanke » angeführt hat, schreibt er wörtlich : « Wenn Christus durch sein

Gebet erreicht hat, daß der Glaube der Kirche nicht wankt, dann lügen
die Ketzer, die Ruthenen, Hussiten, Wicleffiten und die Lutheraner und
ihre Nachfolger, welche uns vorzugaukeln wagen, das Evangelium sei

300 Jahre lang falsch verkündigt worden. » 2

Angesichts des rein katholischen Inhaltes, wie er gerade in der
Darlegung des apostolischen Glaubensbekenntnisses aufleuchtet, und der

polemischen Ausfälle, ist die Frage wohl berechtigt : Woher kommt es,
daß ein solches Werk 1555 in Basel gedruckt werden konnte Natürlich
denkt man zunächst an den eigentlichen Autor bzw. Kompilator, unter
dessen Namen das Werk auch in der Folgezeit in der Welt verbreitet
wurde, aber Simon Grynäus, der 1529 von Heidelberg her noch durch
Oekolampad für Basel gewonnen wurde und dort als Professor des
Griechischen und später auch des Neuen Testamentes wirkte, war bereits
1541 an der Pest gestorben 3. Aber ganz abgesehen von dieser Tatsache

war Simon Grynäus gerade durch seine aufrechte und standhafte
reformatorische Haltung bekannt, wurde er doch deswegen vom Herzog
Ulrich von Württemberg für die Mitarbeit bei der reformatorischen
Reorganisation der Tübinger Hochschule 1534 gewonnen. Er sollte sogar
ein zweites Mal dort einspringen, doch Bonifaz Amerbach als Rektor der
Basler Universität setzte sich dieses Mal machtvoll für das Verbleiben des

Gräzisten in Basel ein *. Trotzdem ist das Werk des Franziskaners
Nikolaus Herborn lange Zeit einzig unter dem Firmenschild des Basler
Humanisten durch die Welt verbreitet worden, bis der Franziskaner

1 Für einen Vergleich der Missionslehre mit den sonst vorgetragenen Lehren müßten
vor allem die bisher neu und kritisch edierten Schriften herangezogen werden :

Confutatio Lutheranismi Danici anno 1530 conscripta a Nicolao Stagefyr seu
Herborneo O. F. M. (Ed. Lud. Schmitt S. J.) Ad Claras Aquas (Quaracchi), 1902,
Locorum communium adversus huius temporis haereses enchiridion (1529)
(Corpus Catholicorum, 12, Ed. Patr. Schlager O. F. M.), Münster 1927.

2 « Si Christus suis preeibus obtinuit, quo minus fides ecclesiae deficeret, mentiun-
tur, Hussitae, Vuicclefistae, Lutherani horum soboles, qui audent obgannire
trecentis annis evangelium perperam praedicatum » Ed. S. Grynäus 673.

3 Edgar Bonjour, Die Universität Basel von den Anfängen bis zur Gegenwart
1460-1960, 114, 211 ff.

' Ebd. 123 f.

60



Annalist und Historiker Lukas Wadding, dem äußerlich so bescheidenen
Werke seines Mitbruders durch Aufnahme in seine Annales Minorum
volumen VIII, 1654, auch innerhalb seines Ordens und katholischer
Kreise weitere Verbreitung schenkte 1,

Und wenn auch die Verwandten des Grynäus, zumal sein Sohn Samuel
als Herausgeber wegen ihrer Jugend nicht in Frage kommen 2, dann ist
der verantwortliche Herausgeber gerade dieser Herbornschen Stücke
höchstwahrscheinlich der Drucker Johannes Herwagen. Daß Hervagius
gerade diese Schriften der Grynäischen Sammlung von Entdeckungsberichten

anfügte, mag verschiedene Gründe gehabt haben. Er könnte durch
das vornehme Humanistenlatein des Franziskaners gewonnen worden
sein, oder gar von dessen durch und durch ehrlicher christlicher Gesinnung,

die sich noch nicht in einer nachtridentinischen Terminologie
ausdrückte. Man könnte sogar auf eine kryptokatholische Gesinnung des

Druckers schließen, der die scheinbar harmlose und doch bereits
berühmte Sammlung des Grynäus benutzte, um durch die Schrift des

Franziskaners, die ja in ihrem Titel ausdrücklich nur « von der Bekehrung der
Inder » spricht, katholische Propaganda zu machen. Aber solange keine

positiven zeitgenössischen Quellen irgendeine Ansicht unterstützen und
klarstellen, dürfte die nächstliegende Erklärung doch die sein, daß man
in Basel gerade in den 50er Jahren des 16. Jahrhunderts sehr weitherzig
und tolerant war. Die Reformation selbst war zwar mit Gewalt und
Schrecken eingeführt worden, was selbst den Humanistenführer Erasmus

zur Flucht nach Freiburg i. B. veranlaßte. Doch später wurde es

ruhiger, und gerade im Geistesleben Basels kam unter Führung der Amerbach,

zumal des Juristen und Humanisten Bonifazius Amerbach (1495-

1562), des gewissenhaften Testamentvollstreckers des Erasmus, wieder
die Geistesrichtung und Geisteshaltung des Rotterdamers auf. Bezeichnend

dafür ist der Bericht des calvinistischen Juristen François Hot-
man, der sich in dem unorthodoxen und humanistischen Klima der
Rheinstadt gar nicht mehr wohlfühlte und entrüstet von einem
Ausspruch des Rektors Stupanus berichtet, der sagte : « Se nescire an missa

Papistica esse blasphemia », und zwar, ohne daß irgendein Kollege ihn

Die letzte Ausgabe erfolgte in der Neuausgabe der Annales, XVI, Quaracchi,
1933, 360-372.
Edg. Bonjour 1. c. 201 - Auch der wohl berühmteste der Familie, der Theologieprofessor

und Antistes der Basler Kirche, Johannes-Jakob Grynäus (1540-1617)
kommt nicht in Frage. Vgl. über ihn vor allem Ernst Staehelin, Amandus Polanus

von Polansdorf, Basel, 1955, Edg. Bonjour 1. c. 213 ff.

61



zur Rede gestellt hätte l. Es mag in diesem Zusammenhang auch darauf
hingewiesen werden, daß Basel gerade in jenen Jahren verfolgten
Glaubensbrüdern aller (protestantischen) Richtungen weitherzige
Gastfreundschaft gewährte. Damals lebte in seinen Mauern der scharfsinnige
Gegner Calvins und Herold religiöser Toleranz Seb. Chateilion (oder
Castellio), der ehemalige Kapuziner Bernardino d'Ochino, das Haupt der
niederländischen Wiedertäufer David Joris, der von Luther vertriebene
Karlstadt u. a.

In diesen Rahmen großzügiger Duldung fügt sich auch das Werk
Herborns ohne Schwierigkeiten ein, zumal, wenn man es in die Reihe
anderer Publikationen in Basel aus der Zeitspanne von 1540-1560
einreiht. Peter Bietenholz hat in einer Basler Dissertation 2 gerade darauf
hingewiesen, daß nicht nur die Entdeckungsberichte speziell italienischer
Autoren in Basel aufgeschlossene Drucker fanden 3, sondern sogar
ausgesprochen katholische Autoren, wenn auch in bescheidenem Umfang 4.

« Die Forderung nach religiöser Toleranz darf für diesen Basler Kreis
(der Humanisten) als das gemeinsame, ja das konstituierende Anliegen
gelten. »5 Und wenn Herborn unter den neuesten Haeretikern nur Luther

1 Edg. Bonjour 1. c. 199.
2 Der italienische Humanismus und die Blütezeit des Buchdrucks in Basel. Die

Basler Drucke italienischer Autoren von 1530 bis zum Ende des 16. Jahrhunderts,

Basel, 1959.
s L. c. 99-101.
' L. c. 37-40 - Abgesehen von einer Neuauflage des Petrus Lombardus in der

Humanistenbearbeitung des päpstlichen Protonotars Paolo Cortere (1540) weist
er auf die in Basel gedruckten Werke eines Savonarola, Sadoletos, Laurentius
Giustiniani (des späteren Heiligen) u. a. hin. Gerade Herwagen gab noch 1550
das Werk eines rechtgläubigen Franziskaners heraus, des Petrus Galatinus (Colonna),

Opus de arcanis Catholicae veritatis (I.e. 55). - in diesen Zusammenhang
gehören auch die Drucke verschiedener katholischer Humanisten von Reuchlin
über Erasmus bis zum französischen, ehemaligen Jesuitennovizen, Guillaume
Postel. Der Catalogue général des imprimés de la Bibliothèque Nationale.
Vol. 141 (Paris 1937), 421 ff. weist aus den Jahren 1551-1561 allein vier seiner
Werke auf, die in Basel gedruckt wurden, darunter auch das Werk « De orbis
terrae concordia libri quator », das der Drucker Oporinus 1544 herausgab. Es ist
wie das Werk Herborns eine durch nnd durch katholische Missionslehre,
allerdings von einer Weltweite und ökumenischen Größe, die seiner Zeit weit vorauseilte

und deshalb auch den Zeitgenossen fremd blieb. Vgl. dazu William
J. Bouwsma, Concordia Mundi. The Career and thought of Guillaume Postel
(1510-1581), Cambridge, Mass., 1957. Zu diesem Basler Druck fügt W. J. Bouwsma
die feine Bemerkung : «The relationship between Postel and the Basel group was
to be significant in Postel's later life, but it also provides a nice illustration of
the complexity of religious alliances in the sixteenth century. » 1. c. 10.

5 L. c. 37. Und für den Buchdruck dieser Zeit rühmt er « Ehrlichkeit... und Toleranz
gegenüber sich befeindenden religiösen und philosophischen Systemen » (ebd. 18).

62



mit Namen nennt, so war auch das im reformierten Basel dieser Zeit

gar nicht so tragisch, wo die « niemals gestrichene Einreihung Luthers
unter die Ketzer ein erasmianisches Bekenntnis » war x. Erst im letzten
Drittel des Jahrhunderts wird die reformiert-duldsame Richtung der
Basler Kirche unter der Leitung des Johann Jakob Grynäus und seines

Schwiegersohnes Polanus von Polansdorf von einer strengeren kalvi-
nistischen abgelöst, die nicht nur alle Äußerungen des religiösen Lebens,
sondern auch des öffentlichen und geistigen Lebens immer mehr der
Staatskontrolle unterstellte 2. Daher dürfte es kaum überraschen, daß
die folgende Ausgabe des Grynäus mit den Herbornschen Teilen 1616

in Rotterdam und nicht mehr in Basel erschien 3.

1 L. c. 39.
2 Vgl. die Hinweise in Anmerkung 2 S. (56)
3 R. Streit, Bibliotheca Missionum, Vol. I (Münster 1916), 160.

63


	Die erste katholische Missionslehre der Neuzeit in einem Basler Druck von 1555

