
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 56 (1962)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


messale ; item duos calices et duas pantenas ; item quatuor parvas ydrias J
;

item duo parva cimbalatoria2 in manibus portativa ; item unam rotulam
in qua sunt duodecim cimbalatoria ; item duas pelves pendentes in quibus
introponitur aqua benedieta ; item quatuor vexilla processonaria ; item
très parvas cruces nemoreas, unam custodem argenteam, unum cibuarium
de auricalco 3, unum reliquiare dicte materie in quo portatur die Eucaristie
Corpus Christi ; item duo candelabra et unam lucernam ; item unum
linteamen super altare existens ; item dnas magnas mappas dictas paules 4

;

item duo altaria munita suis necessariis ; item novem breves mappas ; item
curtinas 6 de traverso tempore kadragesime in dicta ecclesia existentes ; item
unam coperturam super ymagines magni altaris compositam ex gausape

e
;

item incensatorium turis ; item unam peram ' munitam quarundam
reliquiarum ; item duo magna cimballa in cimbalatorio existentia ; item unum
pipplum 8

super ymaginem beate Marie Virginis. Datum presentibus domino
Petro Julliard et domino Rodolpho Bonet9, cappellanis, ut supra [ultima
septembris anno LXXIX], »

Jeanne Niquille

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Seit neunhundert Jahren getrennte Christenheit. Studien zur ökumenischen
Begegnung mit der Orthodoxie, herausgegeben von Endre von Ivânka.
Wien, Verlag Herder, 1962. 126 S.

Mit dieser Veröffentlichung haben die katholischen Studentenvereinigun-
gen von Österreich. Deutschland und der Schweiz - sie erschien in ihrer
Schriftenreihe « Ruf und Antwort » - einen beachtenswerten Beitrag zum
Hauptanliegen des Konzils geleistet, der Wiedervereinigung der getrennten
Christen den Weg zu ebnen. Im deutschen Sprachraum hat das Schrifttum
zu diesem Konzilsthema vornehmlich die protestantische und anglikanische
Haltung besprochen. Eine Schrift, die alle Möglichkeiten einer Wiedervereinigung

in der Ostkirche sorgfältig abtastet, ist deshalb wünschenswert
und wird zweifelsohne auf ein breites Interesse stoßen.

1 burettes, vases pour l'eau.
2 clochette. 3 laiton.
4 palla nappe d'autel (J. F. Niermeyer, Mediae latinitatis lexicon minus, p. 755.
5 rideau (J.-D. Blavignac, Comptes de dépenses de la construction du clocher de

Saint-Nicolas à Fribourg, Paris, 1858, p. 131.
• sorte de tissu.
7 bourse, poche.
8 voile.
9 D'après un document qui se trouve dans le même R. N., N° 3399, f. 118 verso,

Petrus Julliard et Rodulphus Bonet étaient, tous deux, en 1475, chapelains de
l'église paroissiale de Saint-Pierre à Motier ; le premier portait le titre de vicarius ;
le second celui de matricularius; c'est au poste de ce dernier que Vernesii fut
nommé en 1479.

351



Die Mitarbeiter haben jene Darlegung gewählt, die dem Anliegen der
Union wohl am besten entspricht : sie haben sich bemüht, « die Eigenart
der getrennten Kirchen mit Verständnis zu betrachten, unvoreingenommen
und in christlicher Liebe nach den Gründen der Trennung zu forschen und
die christlichen Werte, die sie auch in ihrer Trennung bewahrt haben, mit
brüderlichem Wohlwollen anzuerkennen » (S. 7). Nicht alle Gruppen und
Sonderkirchen werden behandelt, sondern nur die Ostkirche im engern Sinn,
die unter der Vorherrschaft des konstantinopolitanischen Patriarchen sich
1054 von Rom trennte. Sie erhebt den Anspruch auf Rechtgläubigkeit, weil
sie wie die Katholiken die sieben heiligen Konzilien als Glaubensnorm
anerkennt. Nach dem Fall von Konstantinopel (1453) fühlte sich die russische
Kirche berufen, die Führung zu übernehmen und als Hort der Rechtgläubigkeit

zu gelten.
Karl Binder untersucht die « wichtigsten Lehrunterschiede zwischen der

katholischen und der orthodoxen Kirche » (S. 13-54). Sie werden nach
Entstehung, Bedeutung und Tragweite überprüft, mit gründlicher Kenntnis
der Quellen und umfassender Beherrschung der Literatur, auch der neuesten.
Es ist ein Genuß, den klaren und säuberlich scheidenden Darlegungen zu
folgen. Besonders aufschlußreich ist der Abschnitt über > Jurisdiktionsprimat
und lehramtliche Unfehlbarkeit des Papstes» (S. 38-45). Er offenbart die
tiefe Tragik der Trennung, ihre menschlichen, allzumenschlichen Bedingungen,

wie sie sich im ehrgeizigen Streben und in den Machenschaften der
Hierarchie von Konstantinopel Geltung verschafften. Beachtung verdient
besonders der tiefschürfende Artikel Endrcs von Ivânka, Der Kirchenbegriff
der Orthodoxie historisch betrachtet (S. 55-83). Der Kirchenbegriff der
Ostkirche erlitt eine demokratische Umwertung. • Die große Mehrzahl der
heutigen orthodoxen Theologen », schreibt von Ivânka. stünden zur Auffassung

: « Das Kriterium der Rechtgläubigkeit ist das Glaubensbewußtsein
des rechtgläubigen Kirchenvolkes selbst » (S. 58). Der Verfasser zeichnet die
Entwicklung, wie sie sich von der < reichskirchlichen » Auffassung des
Patriarchen von Konstantinopel bis zur heutigen Lehre der Ostkirche gestaltete. -
Über «Liturgie und Frömmigkeitsstil der Ostkirche » schreibt Joseph Kondrine-
witsch (S. 85-110). Die Darlegungen erschließen Werte, die für eine Union
mit der Westkirche (d. h. katholischen Kirche) von Gewicht sind. Die
ostkirchliche Liturgie ist reich an symbolträchtigen Zeremonien und herrlichen
Gebeten. Das gläubige Volk wird unmittelbarer und lebendiger zu aktiver
Teilnahme angeregt und aufgefordert. Damit scheint allerdings nicht ganz
vereinbar, was der Verfasser im letzten Kapitel über die « Eigenart des

ostkirchlichen Frömmigkeitsstils » zusammenfasse Zu schematisierend mutet
die Kennzeichnung an : n Der östliche Mensch erfaßte im allgemeinen mehr
die mystisch-passive Seite des Christentums, der westliche die gesetzlich-
aktive » (S. 106). In der abschließenden Studie über « Katholiken und Orthodoxe

am Vorabend des Konzils » weist C.-J. Dumont auf jene Akzentverschicbungen

hin, die zwar ¦ den gemeinsamen Glaubensbesitz nicht gefährden,
die aber im Denken und in den äußeren Kundgebungen des christlichen
Lebens, in Kult, Apostolat und Institutionen, so augenfällige Unterschiede
aufweisen, daß die beiden Kirchen (Ostkirche und römisch-katholische

352



Kirche) dadurch ein merklich verschiedenes Gesicht zeigen » (S. 114). Diese
Betrachtung ist fruchtbar, weil sie Einseitigkeiten und Vorwürfe ins richtige
Licht setzt und die Ansatzpunkte für eine fördernde Diskussion festlegt.

Sämtliche Studien bauen auf gründlicher Kenntnis der Ostkirche auf und
vermitteln Einsichten, die das Verständnis für die Eigenart der Ostkirche
erleichtern und bereichern können. Theophil Graf

Bulletin de l'Institut historique belge de Rome (XXXIII. Bruxelles-Rome,
Academia belgica, 1961. In-8°, 703 p. $ 8.

Les membres de l'institut historique belge de Rome rassemblent chaque
¦innée, dans un volume plein dc richesses, des études dont la matière s'étend
des antiquités étrusques et latines aux données les plus contemporaines,
mais dont la plus grande part intéresse l'histoire de l'Eglise. Voici, de Jean.
Hoyaux, Un ancien règlement du béguinage Saint-Christophe à Liège (p. 151-
161), texte inédit, de la fin du XVe siècle, d'un règlement du XIVe siècle, dc
ce béguinage qui date du XIIIe siècle. L. Ceyssens, dont on connaît les études
et les éditions de textes remarquables sur les premières querelles jansénistes,
rassemble ct commente 83 textes inédits sur Jean Caramuel Lobkowitz, dans
Autour de Caramuel (p. 330-410). Ce Cistercien espagnol gyrovague, toujours
à la recherche d'un titre et d'une position, passant des moines blancs aux
moines noirs, de la vie religieuse à l'épiscopat, adulateur de l'empereur
comme de Fabio Chigi, ce qui lui vaut d'être protégé des censures et casé
dans un évêché napolitain par celui-ci quand il sera devenu pape, fut à
travers ces vicissitudes un anti-janséniste ct un laxiste d'envergure. Ces données
sont de prix, car on n'a pas sur le personnage, souvent mentionné, de
biographie sérieuse. Lotus Jadin, dans Le Congo et la secte des Antoniens. Restauration

du royaume sous Pedro IV et la « Saint-Antoine » congolaise (1694-1718)
(p. 'i 11-615), replace dans son cadre d'histoire congolaise et d'histoire des
missions capucines aux XVIIe et XVIIIe siècles, une histoire étrangement
contemporaine de développement subit et catastrophique d'une secte anto-
nienne au sein de la population noire du Congo entre 1704 et 1706. A. Simon
tente, dans l'article Signification politique de la nonciature de Bruxelles (1835-
1880) (p. 617-648), une synthèse qui mette en lumière les intentions de la
papauté dans l'activité de cette nonciature. 11 conclut, après examen tant des
faits que des instructions du Saint-Siège à ses représentants (qu'il a publiées
précisément en 1961 dans un volume à part - cf. supra, p. 371), spécialement
des instructions au nonce San Marzano (1846), que les nonces ont tenté,
sous la direction du Saint-Siège, de réaliser en Belgique s une théocratie
parlementaire ». Le mot théocratie est assez surprenant, puisqu'il signifierait

un gouvernement où l'autorité qui parle au nom de Dieu (le clerc)
posséderait également l'autorité civile ; ce qui n'est évidemment pas le cas.
Mais on voit bien que le mot signifie ici simplement, que l'action des nonces
auprès du roi, du gouvernement, des évêques et des catholiques belges,
aux yeux de Rome, ne visait pas seulement à défendre les intérêts de base
de l'Eglise locale, mais à promouvoir une politique inspirée par la vision
du monde catholique. Enfin L. E. Halkin, publie p. 649-702, sous le nom :

353



Les archives des nonciatures, un long rapport où il donne non seulement la
liste précieuse des éditions déjà réalisées en Belgique, Allemagne, France,
Espagne, Suisse. Tchécoslovaquie, Hollande, mais un inventaire, vaste
ct précis, des archives, classées par nonce, des nonciatures de Flandres, de

Cologne et de Bruxelles. M.-H. Vicaire, OP

Holzherr, P. Georg, OSB : Regula Ferioli. Ein Beitrag zur Entstehungsgeschichte

und zur Sinndeutung der Benediktinerregel. Benziger Verlag,
Einsiedeln, Zürich, Köln, 1961, 212 S.

Seit etwa fünfundzwanzig Jahren hat das Studium des frühen abendländischen

Mönchtums einen neuen Aufschwung genommen. Da die « Regula
Magistri » in den Mittelpunkt der Auseinandersetzungen trat, wurden
verschiedene, bis jetzt als sicher angesehene, geschichtliche Aussagen, wenn
nicht erschüttert, so doch in Frage gestellt. Die teilweise heftige Diskussion
über die Entstehungsgeschichte der Regel des hl. Benedikt (RB) hatte
wenigstens das Gute, daß die ganze historische Untersuchung auf eine breitere

Basis gestellt wurde, und man mehr als bisher wieder die bunte Fülle
des Mönchtums sah, in der die Regula Benedicti nur ein Text unter vielen ist.

Dem Verfasser gebührt das Verdienst, eine solche bisher zwar eigentlich
zitierte, im ganzen aber noch nie näher untersuchte Regel wissenschaftlich
auf ihre Stellung geprüft zu haben. Die textliche Überlieferung stellt keine
großen Probleme. Die Regel ist einzig erhalten in der berühmten
Handschrift der Münchner Staatsbibliothek, Clm 28 118, die L. Traube seinerzeit
aus dem Nachlaß von Görres erworben hatte. L. Holste edierte den Text
1661 nach einer heute in Köln befindlichen Abschrift. Als Verfasser wurde
gewöhnlich der hl. Bischof Ferreolus von Uzès, Südfrankreich (f 581)
genannt. Absolute Sicherheit darüber gibt es allerdings nicht, weshalb der
Autor den unbestimmten Titel « Regula Ferioli » (RF) vorzog.

In einem ersten Teil untersucht Holzherr die RF auf ihre Quellen und auf
verwandtes Schrifttum. Ergiebig ist ein Vergleich mit der Mönchsregel des

hl. Aurelian, die sicher Vorlage für RF war. Ferner läßt sich eine große
Vertrautheit mit dem Geiste des hl. Caesarius feststellen, ohne daß eine sklavische

Kopie vorhanden wäre. Von besonderer Bedeutung ist das 3. Kapitel,
das die Regula Magistri und die Benediktinerregel heranzieht. Nach J. Chapman

und C. Butler soll nämlich die RF zum erstenmal historisch sicher die
Regula Benedicti als Quelle benutzt haben. Holzherr weist diese Ansicht als
unbegründet zurück. Mit Recht denn wenn auch Parallelen nicht zu leugnen
sind, erklären sie sich genügend aus der gemeinsamen Überlieferung. Die
Untersuchung wird auch auf die östlichen Quellen ausgedehnt und auf die
zeitgenössischen und spätem Regeln. Einiges Interesse verdient der
Vergleich mit der Regula Tarnatensis, ein noch nicht näher untersuchter Text.
H. möchte in ihr eine weitere Entwicklung des monastischen Gedankengutes
sehen und sie daher nach RF datieren. Um das Bild abzurunden, werden
auch die Mönchsschriftsteller und die Canones der gallischen Konzilien
berücksichtigt. Gerade der letzte Punkt zeigt, daß der Verfasser der RV sehr
vertraut war mit der kirchlichen Gesetzgebung, was nahelegt, er könnte ein
gallischer Bischof des 6. Jhs. gewesen sein.

354



Im zweiten Teil stellt Holzherr das aszetischeund monastische Lehrgut der
RF dar. Eigenartigerweise zeigt die RF nicht die entscheidende anti-semi-
pelagianische Haltung eines hl. Caesarius. Das Konzil von Orange hat die
Praxis des gallischen Mönchtums wenig beeinflußt. Im 8. Kapitel zeichnet
uns H. ein ansprechendes Bild von der äußern Gestalt und der innern
Verfassung eines Klosters im 6. Jh. Ein letzter Abschnitt wertet die Ergebnisse
aus. Die Charakterisierung des n Sitz im Leben » ist ausgezeichnet. Die Arbeit
beweist mit aller Deutlichkeit, daß das abendländische Mönchtum und
besonders das Mönchtum des hl. Benedikt nicht isoliert befrachtet werden darf,
sondern eingebettet ist im großen Strom der Überlieferung, die bis zu den
« Cremeinplätzen des monastischen Stiles » geht. ¦ Als Regel und als

verpflichtendes Gesetz des Mönchslebens gilt die allgemein üblich gewordene
monastische Observanz ». Man dürfte vielleicht hinzufügen : « und die Autorität

des Abtes ». So gilt es noch heute beim östlichen Mönchtum. Wenn der
Autor, in Anlehnung an andere, dabei von der « Regula mixta» spricht,
so scheint mir allerdings dieser Ausdruck nicht ganz glücklich. Es geht ja
zunächst nicht um geschriebenes Gesetz, der Ausdruck sollte daher reserviert
bleiben für jene Klöster des 7. Jhs., wo tatsächlich zwei geschriebene Regeln
beobachtet werden, wie z. B. Bobbio oder Luxeuil.

Was H. über das Verhältnis der Regula Ferioli zur Regula Benedicti
sagt, verdient eine ausführliche Besprechung. Die direkte Abhängigkeit
wird nochmals zurückgewiesen und der Gleichklang glücklich aus der
gemeinsamen Tradition erklärt. Überdies legt uns aber H. mit einiger Vorsicht
nahe, das Abhängigkeitsverhältnis könnte eher ein umgekehrtes sein : der
jetzige Text der RB mache einen « Jüngern » Eindruck, weil sein Inhalt die
Mönchsbräuche in einem weiter entwickelten Stadium zeige als die RF. Wir
möchten auf diese Hypothese näher eingehen, nicht weil sie das Hauptergebnis

der Arbeit wäre, sondern weil, wie die Erfahrung zeigt, es nicht an
solchen fehlen wird, die sie simplifizieren und als bewiesen weiter geben
werden. Zunächst ist grundsätzlich festzuhalten, daß eine logische
Weiterentwicklung noch kein chronologisches allgemeines ¦ später » bedeutet,
solange nicht eine bewiesene Abhängigkeit der Quellen besteht. Man vergleiche
etwa die Geschichte der Literatur und der Kunst. Es kann sehr wohl an
bestimmten Orten die Entwicklung weitergetrieben sein, während man
anderswo zurückbleibt. Richtig ist die Formulierung vom « entwicklungs-
gcschichtlich Jüngern Stadium » ; daraus zu folgern, der heutige Text der
RB könne erst in der zweiten Hälfte des 6. Jhs. entstanden sein, bleibt aber
Behauptung.

Der Autor ist der Gefahr der subjektiven Interpretationskunsf nicht
entgangen, etwa bei der « Gnadenlehre » (S. 195 f.). Während Aurelian sich der
augustinischen Terminologie bedient, vertritt die RF die altmonastische
Auffassung. « Auch die RB zeigt, daß das Interesse am Gnadenstreit
abgeklungen ist. Die RB bedient sich sogar wieder ganz unbedenklich mancher
Wendungen, die semipelagianisch mißdeutet werden könnten. Sind wir
damit nicht wiederum auf eine Entwicklungslinie gestoßen : antisemipela-
gianische Kampfformeln (RAurM) - Abschwächung der Formeln, Abklingen
des Streites (RF) - unbedenklicher Gebrauch ehemals semipelagianisch

355



verstandener Formeln (RB) » Man hat damit doch einfach die spärlichen
Texte der RB überfordert. Der Verfasser ist weder Bischof noch Theologe.
Es geht nicht an, um ihm den ev. Vorwurf einer semipelagianischen
Formulierung zu ersparen, einfach den Text in eine spätere Zeit zu verlegen.
Mit dem gleichen Grunde könnte man beweisen, daß der Text viel älter,
vor jedem Gnadenstreit geschrieben ist.

Auf ähnlich subjektiver Basis ruht das Argument, die RB schätze zwar
die Märtyrerberichte, wage sie aber nicht mehr mit Namen zu zitieren, «

vielleicht » wegen des sog. Decretum Gelasiani (S. 196). Aufs Ganze gesehen,
sind diese Texte doch recht unbedeutend. Hanslik gibt in seiner Ausgabe
(CSEL LXXV) nur zwei Stellen an, Penco will noch mehr gefunden haben.
Man darf sich füglich fragen, ob der Schreiber nicht ebenso unbewußt diese
kurzen Texte zitiert habe, wie er viele andere monastische Formulierungen
einfach übernimmt. Niemand wird doch behaupten wollen, das reiche, von
Hanslik zusammengestellte, Quellcnmaterial sei von Benedikt wirklich
verarbeitet worden.

Ein weiteres Fragezeichen wäre zum Satze zu machen, es werde heute
kaum bestritten, daß die RB in mancher Beziehung dem südgallischen
Mönchtum stark verpflichtet sei (S. 194). Gewiß sind Zusammenhänge da,
aber die Stellung Lérins ist noch derart ungeklärt, daß sichere Folgerungen
einfach nicht zu ziehen sind.

Diese Bemerkungen werden den Wert der vorliegenden Arbeit nicht
mindern. Sie möchten nur das Sichere vom Hypothetischen unterscheiden,
weil gar leicht vom « Möglichen » auf das a Wahrscheinliche » geschlossen
wird. P. Wolfgang Hafner

Ch. Giroud : L'Ordre des chanoines réguliers de Saint-Augustin et ses
diverses formes de régime interne. Essai de synthèse historico-juridique.
Martigny, Ed. du Grand-Saint-Bernard, 1961. ln-8°, 2'(6 p.

Cette étude d'un chanoine du Grand-Saint-Bernard sur les chanoines réguliers

est un livre vivant ; c'est-à-dire, un livre où la recherche poursuit à
l'aide de l'histoire et du droit religieux un but éminemment de vie. 11 s'agit
de déterminer, en fonction de la raison d'être historique et de la nature
réelle du mouvement canonial, quelle activité et quel régime interne
conviennent le mieux à sa situation d'aujourd'hui. Deux points sont spécialement

touchés. L'aptitude des chanoines réguliers au ministère paroissial et
les prérogatives respectives, dans le gouvernement coordonné des maisons
de chanoines, des systèmes de la congrégation centralisée et du chapitre
général fédératif. Sur le premier point, l'étude conclut, qu'en dépit de
certaines formules hésitantes, voire restrictives, le droit canon et surtout le
droit particulier des chanoines orientent incontestablement le ministère de
ces derniers vers le ministère paroissial, sans préjudice de leur application
fondamentale à la célébration solennelle du culte divin. Sur le deuxième point,
elle conclut qu'en régime non-exempt, rare aujourd'hui chez les chanoines
réguliers, le système du chapitre local est seul bien adapté ; que'n régime
exempt, le système du chapitre général, seul issu d'une évolution historique

35G



normale, est préférable au système de la congrégation, remède naguère
nécessaire, plutôt que progrès réel du mouvement canonial. La question
de l'exemption des chanoines, qui serait d'un grand intérêt, mais aussi
très touffue, est laissée de côté : espérons qu'elle fera un jour l'objet d'une
étude aussi attentive.

Les données historiques sont de bonne qualité, mais un peu schématiques

étant donné le dessein de l'ouvrage. Voici quelques remarques
secondaires. 1° Il ne semble pas possible d'écrire que dès la fin des persécutions
le clergé ordinaire des églises, en beaucoup d'endroits, adopta la vie commune
et la pratique intégrale des conseils évangéliques. Ce que les Pères du
IVe siècle nous disent du clergé s'inscrit en faux là-contre. Les cas toujours
cités d'Eusèbe de Verceil et de saint Augustin sont absolument isolés et,
pour le premier, difficile à saisir. Si les initiatives dn second sont au
contraire très précises, on ne connaît rien de leur retentissement ultérieur,
anéanti par les Vandales. De saint Augustin à Chrodegang de Metz, il y a

un grand hiatus, au cours duquel (VIe siècle) il faut placer l'origine propre
des chanoines. 2° Les textes d'Aix-la-Chapelle ne méritent pas le reproche
de contradiction. Les documents patristiques du Prologue, dont un fort
petit nombre évoquent l'idéal de la désappropriation « apostolique » (Act. IV,
32), donnent seulement l'idéal. Les textes proprement normatifs, qui
doivent s'appliquer à un nombre considérable de chapitres, restent ouverts.
Mais ils n'en serviront pas moins à animer, spécialement en Germanie au
Xe et XIe siècle, des chapitres strictement désappropriés. Siegwart a montré
l'importance de ce mouvement canonial régulier en Germanie qui, au début
du XIe siècle, mérite vraiment le nom de Réforme de Bamberg et résistera,
non sans légitimité, à la réforme grégorienne partout où il la rencontrera.
On ne peut pas juger ces religieux selon la définition plus récente du droit
canon, par les trois vœux. Quoiqu'il en soit de ces détails secondaires, le
tableau d'ensemble qu'on nous donne de l'histoire du mouvement canonial
du IXe siècle à nos jours, est vraiment plein d'intérêt, il a l'avantage de

s'efforcer d'atteindre à travers cette histoire et spécialement de nos jours,
chacune des formes particulières où s'inscrivit ce vivant idéal de vie cléricale

régulière. M.-H. Vicaire OP

Pascal Ladner : Das St. Albankloster in Basel und die burgundische Tradition
in der Cluniazenserprovinz Alemannia. 126 Seiten, 1 Karte. Basier Beiträge
zur Geschichtswissenschaft, hrsg. von Edgar Bonjour und Werner Kaegi,
Band 80, Verlag von Helbing u. Lichtenhahn, Basel und Stuttgart 1960.

Das älteste Basler Kloster, das um 1083 vom Basler Bischof Burkhard
von Fénis gestiftete Cluniazenser Priorat St. Alban, hat bisher noch keine
eigene, ausführliche Monographie gefunden. Näher erforscht wurde vor allem
die Gründung des Klosters durch R. Massini, Das Bistum Basel zur Zeit des

Investiturstreites, 1946, S. 163-192. Auch Rudolf Wackernagel kommt in
seiner Geschichte der Stadt Basel öfters auf das St. Albankloster zu sprechen,
betrachtet es aber vornehmlich vom Gesichtspunkt der Stadtgeschichte aus
und stellt dabei immer wieder fest, daß dort ein fremder, von den basleri-
schen Belangen abgewandter und innerhalb der Klostermauern abgeschlos-

357



sener Geist herrschte. Das « wälsche Wesen », die « französische Kultur » und
die « cluniazensische Gesinnung » bilden für Wackernagel einen nur schwer
begreiflichen Fremdkörper im städtischen Gemeinwesen. Der Vf. setzt sich
nun zum Ziele, gerade diese Eigenart näher zu ergründen, indem er die
Abhängigkeit des Albanklosters von der Mutterabtei Cluny, anderseits aber
auch seine Beziehungen zu den Prioraten der Cluniazenserprovinz Alemannia,
der es unmittelbar angehörte, eingehend untersucht. Daher werden längere
Abschnitte der Geschichte Clunys wie auch der alemannischen Provinz,
die sich über die Bistümer Lausanne, Besançon und Basel erstreckte, gewidmet

und auf diesem Hintergrunde die Grundherrschaft, die Rechtsverhältnisse,

die Wirksamkeit und die Geschicke des Basler Konvents von seiner
Entstehung bis zu seiner Aufhebung im Jahre 1529 gezeichnet.

Das Priorat besaß eine ziemlich umfangreiche Grundherrschaft, die freilich
kein geschlossenes Gebiet darstellte, sondern sich mosaikartig über das
Hinterland von Basel und die elsässische und badische Nachbarschaft
ausdehnte. So gehörten dem Kloster u. a. das Gebiet zwischen der Stadt Basel
und der Birs, die Kirchen St. Martin und St. Theodor in Basel, Kirche und
Dorf Lörrach, die Dörfer Appenweiher und Rheinweiler sowie eine größere
Anzahl Höfe, Güter, Äcker, Reben, Zinsen und Zehnten dies- und jenseits
des Rheins. Die niedere Gerichtsbarkeit stand dem Prior zu, die hohe hatte
der Bischof sich selbst bzw. seinem Vogte vorbehalten. 1.383 trat der Prior
die niedere Gerichtsbarkeit in der St. Albanervorstadt der Stadt Basel ab,
die dafür das Priorat in das Burgrecht aufnahm und es vom Mühleungehl
befreite. In der Folge ging auch die hohe Gerichtsbarkeit vom habsburgischen
Schultheißen der Stadt auf diese selbst über, so daß dem Prior nur noch eine
stark beschränkte Gerichtsbarkeit in Lehenssachen verblieb, die durch die
häufigen Appellationen an das städtische Gericht praktisch bedeutungslos
wurde. Im Gegensatz zu den welschen Prioraten der alemannischen Provinz
gelang es dem St. Albankloster, die Grundherrschaft vor dem Zugriff der
gräflichen Vögte zu schützen, doch wurde es allmählich in den städtischen
Herrschaftsbereich einbezogen.

Ähnlich wie der weltliche reichte auch der geistliche Wirkungskreis des

Priorats über die Grenzen Basels hinaus. In Basel hatte der Gründer die
bereits vor der Stiftung des Klosters bestehende St. Albangemeinde sowie
die St. Martins- und St. Theodorskirche der Hoheit des Priors unterstellt.
Bei der Ausübung der Seelsorge, die an der St. Albanskirche selbst anfänglich
einem Mönch, im übrigen aber Weltgeistlichen übertragen wurde, hatte sich
der Konvent mit dem Domkapitel und den in Basel neu sich niederlassenden
Orden, wie den Deutschrittern und den Minoriten auseinanderzusetzen. Die
Hauptbeschäftigung der Mönche bestand in einem nach dem Vorbild von
Cluny gestalteten Chor- und Gottesdienst, wobei außer dem kirchlichen
Stundengebet auch dem Meßopfer eine bedeutende Stellung eingeräumt
wurde. Die starke Zentralisation des Ordens macht es begreiflich, wenn die
Prioren nicht nur das ihnen anvertraute Kloster geistig und materiell zu
leiten, sondern auch als Beamte des Abtes von Cluny bei der Erfüllung
verschiedener Aufgaben des Gesamtordens und der Provinz mitzuwirken hatten.
So erscheinen sie regelmäßig unter den Visitatoren der alemannischen Pro-

358



vinz, einige Male sogar unter denen der Mutterabtei, und in der zweiten
Hälfte des 14. Jahrhunderts häufig als Definitoren an den Generalkapiteln.
Von St. Alban aus wurden die beiden Unterpriorate St. Nikiaus zu Enschin-
gen und St. Johann zu Biesheim im Elsaß gegründet. Seit etwa der Mitte
des 15. Jahrhunderts hatte das St. Albanerkloster sowohl in wirtschaftlicher
wie auch in monastischer Hinsicht einen Tiefstand zu verzeichnen. Den
Reformbestrebungen, die seit 1491 auf Betreiben des Basler Rates eingeleitet
wurden, war unter der Administration des Domkustos und spätem Bischofs,
Christoph von Utenheim um die Jahrhundertwende nur ein vorübergehender
Erfolg beschieden. Der zweitletzte Prior, Claudius de Allingio (1517-1526)
aus dem Chablais, fühlte sich mehr zur großen Politik als zur Leitung eines
kleinen Basler Klosters hingezogen und war nicht geeignet, die wirtschaftlichen

Verhältnisse und die Klosterzucht zu heben. Mit der Einsetzung des

Priors Richard Geißenberger (1526-1529) nahm der Rat die Leitung des

Klosters ganz in seine Hand. Der Bildersturm und die Einführung der Refor-
rnationsordnung 1529 bedeuteten auch das Ende des St. Albanpriorats.

Mit feinem Einfühlungsvermögen und dem nötigen Verständnis für die

mannigfachen Probleme einer Klostergeschichte hat der Vf. ein reichhaltiges,
gedrucktes und ungedrucktes Quellenmaterial verarbeitet. Zur Darstellung
der inneren Zustände hat er u. a. die in der Bibliothèque de la Chambre des

Députés in Paris befindlichen Visitationsakten (1324-1455) herangezogen
und im Anhang (S. 105-113) erstmals veröffentlicht. Die gewissenhaft abgefaßte

Arbeit bildet nicht nur eine gediegene Monographie des Basler Klosters,
sondern vermittelt auch aufschlußreiche Einblicke in die Geschichte
verschiedener westschweizerischer und insbesondere oberrheinischer Priorate.
Für die allgemeingeschichtlichen Zusammenhänge und die Geschichte Clu-

nys stützt sich der Vf. auf die bestehende Literatur, teilweise aber auch
auf eigene Forschungen, so vor allem für die Stellung der Cluniazenser zum
abendländischen Schisma und zu den Reformkonzilien von Konstanz und
Basel (S. 74-89). Die vielgestaltige Fülle des behandelten Stoffes hätte
unseres Erachtens unbedingt ein Orts- und Personenregister erfordert.
In der Priorenliste (S. 103 f.) wären nähere biographische Angaben über
die einzelnen Persönlichkeiten wünschbar gewesen, obwohl die bedeutenderen
im Textteil behandelt werden. Mindestens sollten die Hinweise auf die
vorhergehenden Seiten vollständig sein, was nach unsern Stichproben leider
nicht immer der Fall ist, z. B. bei Nr. 26-28 (Ulrich von Bisel, Hugo de

Novavilla, Peter Löwlin) usw. Diese wenigen kritischen Bemerkungen wollen
aber unser Lob über den wirklich wertvollen Beitrag zur baslerischen und
oberrheinischen Kirchengeschichte nicht schmälern. Johannes Gisler

Uta Fromherz : Johannes von Segovia als Geschichtsschreiber des Konzils
von Basel. Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Band 81, 175 S.

Verlag Helbing u. Lichtenhahn, Basel und Stuttgart 1960. Fr. 13.50.

Mit Recht wurde in dieser Zeitschrift bei der Besprechung von Th. Von
der Mühlls Buch über das Basler Konzil bedauert, daß eine wissenschaftliche
Darstellung dieses Konzils immer noch aussteht. Bevor die Forschung an

359



die Lösung dieser Aufgabe herantreten kann, wäre eben noch eine Fülle von
Kinzelfragcn abzuklären ; die Dissertation von Uta Fromherz ist dazu ein
wichtiger und dankenswerter Beitrag, ist doch die Konzilschronik des
Johannes von Segovia eine der besten Quellen für die Geschichte des Basler
Konzils. Die junge Doktorandin meint zwar bescheiden, « die vorliegende
Studie verfolge kein anderes Ziel als dasjenige einer ersten Orientierung im
gewaltigen Textbestand der Konzilschronik : einer Untersuchung der
wesentlichsten Impulse und Vorstellungen, die den Autor bei der Niederschrift
seines Geschichtswerkes geleitet haben ». Was sie im Hauptteil ihrer Arbeit
über die « Gesta concilii Basiliensis » zu berichten weiß, kann jedenfalls mit
guten Gründen als endgültiges Ergebnis und gesicherte Erkenntnis gewertet
werden.

Die Biographie des Johannes von Segovia, die diesem Hauptteil vorangestellt

wird, basiert zu einem guten Teil auf den Untersuchungen zweier
spanischer Autoren aus den Jahren 1944 und 1952 und geht in ihren Ergebnissen

nicht wesentlich über diese hinaus. Die Gestalt des Spaniers tritt
eigentlich erst dort deutlich in Erscheinung, wo er kurz vor seiner Reise
nach Basel in einer für ihn bedeutsamen Disputation mit einem maurischen
Gesandten über die Trinität ins Gespräch kam. Am Konzil zeigte er sich
von allem Anfang an (1433) als unbedingter Verteidiger der höchsten Autorität

der Konzilien in der Kirche und tritt dementsprechend vor allem seit
1438, da das Schisma Tatsache geworden ist, in den Auseinandersetzungen
mit Papst Eugen IV. mehr und mehr in den Vordergrund. Er ist am
Konklave beteiligt, gehört zur Gesandtschaft zu Felix V., vertritt das Konzil
an zahlreichen Reichstagen und disputiert 1441 zu Mainz mit Nikolaus von
Kues über das Recht des Papstes und das Recht des Konzils. Er bleibt bis
zuletzt dem Konzil treu. Selbst dessen Ende im Jahre 1449, nach dem er sich
nach Savoyen zu stil 1er wissenschaftlicher Arbeit zurückzieht, hat einen geistigen

Umbruch, eine ¦ Bekehrung von den Irrtümern der Vergangenheit »

nicht mit sich gebracht. Erst dort schreibt er ja seine Konzilschronik als
Apologie des Kampfes, den das Konzil für die Lehre von der höchsten Autorität

der allgemeinen Konzilien geführt hatte.
Nach dem Fall Konstantinopels 1453 wird dieses Anliegen allerdings von

der Frage der Auseinandersetzung mit dem Islam verdrängt, die Konzilschronik

ist deshalb unvollendet geblieben. Uta Fromherz weist dann auf
die Schrift < De gladio spiritus » hin. Sie entstand in jenen Jahren und ist
in einer Handschrift in Sevilla erhalten geblieben, wurde aber von der Autorin

offenbar nicht selber konsultiert. Segovia hofft, daß > die fruchtlose Epoche
der Kriege und Kreuzzüge einer neuen Aera weiche, in der die ganze
Christenheit an der friedlichen Auseinandersetzung mit dem Islam - die sie bisher
noch nicht einmal versucht habe - ebenso teilnehme wie früher an den Kreuzzügen

». Die einzige Möglichkeit, den Islam abzuwehren, sieht er in «

Friedensschlüssen, wechselseitigem Verkehr (auf dem Gebiet der Kultur und
des Handels) und erst dann in Disputationen », die von den gemeinsamen
Berührungspunkten und niemals von den Unterschieden auszugehen hätten ;

unbedingte Voraussetzung sei allerdings eine gründlichere Kenntnis des
Korans. Deshalb legt Segovia selbst zwei Verzeichnisse der im Koran ent-

360



haltenen Irrtümer an und besorgt 1455/56 in viermonatiger Arbeit mit einem
eigens dazu nach Savoyen gebetenen maurischen Gelehrten eine kastilische
und darauf allein eine lateinische Übersetzung des Korans, die leider beide
verloren gegangen sind. Dieses konkrete Programm unterscheidet sich klar
von der Vision eines Nikolaus von Kues, der einen Erfolg ohne ein Eingreifen
Gottes für unmöglich hält, und erklärt sich aus den spezifisch spanischen
und Segovias eigenen Erfahrungen.

Nach diesem höchst interessanten Exkurs, der den im Titel der Arbeit
angegebenen Rahmen sprengt, kommt Uta Fromherz auf ihr eigentliches
Thema, die ¦ Gesta concilii Basiliensis », zu sprechen. Nach einer sorgfältigen
Schilderung der 1 [andschriften und ihrer Edition von 1873-1935 nennt sie als
Segovias Quellen die offiziellen Sitzungsprotoki Ile, die Sammlung der Dekrete,
das persönliche Tagebuch Segovias und dessen Kopien einzelner Aktenstücke
und Briefe. Dann untersucht sie Segovias Darstellungsschema, eine Folge
von namentlichen, stets gleich angeordneten Übersichten über die « parti-
cularia », zwischen die er besondere Abschnitte über die « négocia princi-
palia » einschiebt, d. h. über die Hauptaufgaben des Konzils oder über
Geschäfte, die besonders intensiv behandelt worden sind (Kampf mit dem

Papst, Verhandlungen mit den Hussiten, Union mit den Griechen, Reform
der Kirche u. a. m.). Es geht Segovia also nicht darum, die einzelnen Leistungen

des Konzils zu erörtern, sondern dessen Tätigkeit im gesamten darzulegen.

Bezeichnend ist das Prinzip der Einheit des Ortes, das er verfolgt,
d. h. seine bewußte Gewohnheit, von Verhandlungen der Konzilsgesandtschaften

an anderen Orten erst dann zu berichten, wenn diese durch Briefe
oder durch die Gesandten selbst dem Konzil zu Basel zur Kenntnis gelangen.
Aus dieser Darstellungsweise, wie auch aus den Kommentaren, die Segovia
jeweils säuberlich vom protokollarischen Bericht scheidet, aus der Tatsache,
daß die einzelnen handelnden Personen ihn stets nur als Konzilsteilnehmer
interessieren und er selbst ebenfalls als solcher, eben als Augenzeuge und
Gewährsmann des Berichteten in der dritten Person erscheint, wird bereits
deutlich, daß für Segovia einzig der Gesichtspunkt des Konzils maßgeblich
sein kann.

Seine « Gesta » sind eben letztlich eine Darstellung des Kampfes zwischen
Konzil und Papst. Die Titel und Vorworte der 19 Bücher betreffen stets
irgendwie ein Geschäft oder ein Ereignis, das in diesem Kampf bedeutsam

gewesen ist ; dies ist das einzige ordnende Prinzip im Aufbau des Werkes,
der « Kampf des Konzils für die Wahrheit von der höchsten Autorität des

allgemeinen Konzils in der Kirche » sein Hauptthema. Bezeichnend dafür
sind noch weitere Charakteristiken. So wird z. B. das Prinzip der Einheit des

Ortes nur in der Hinsicht verlassen, daß die Tätigkeit des Papstes und die
Dekrete des Konzils von Ferrara/FIorenz jeweils genau registriert werden ;

Konzilsgeschichte und Papstgeschichte sind ihm parallele Handlungen
i sie bedingen einander und hängen voneinander ab ; die gesta concilii
und die gesta papae zusammen bilden erst die Geschichte des Konzils von
Basel », welche die Geschichte eines Kampfes zwischen zwei Parteien ist.
So wird es ferner begreiflich, daß Segovia sich nur mit zwei Gestalten intensiver

beschäftigt, mit der des Konzilspräsidenten Giulio Cesarini und der des

24 361



Kaisers Sigismund : beide lassen sich für ihn « nicht wie alle andern dem
Konzil ein- und unterordnen, weil sie selbständig zwischen Konzil und Papst
Partei nehmen, ja sogar, wenn es ihnen notwendig erscheint, die Partei
wechseln, dadurch zuzeiten zwischen den fest abgegrenzten Fronten »

stehen. Diese Art des Verhältnisses zum Konzil und zum Kirchenkampf
ist dem Chronisten unverständlich geblieben, wobei noch zu beachten ist,
daß sich Segovia als Vertreter der konziliaren Idee gegen die Eingriffe der
weltlichen Macht, des Kaisers also, verwahrt und für die Freiheit des Konzils

kämpft.
Segovias Ideen über Papst und Konzil als Deutung der Geschichte des

Konzils von Basel widmet denn Uta Fromherz mit gutem Grund den dritten
und letzten Teil ihrer Arbeit. Für ihn ist die Kirche von Anfang an Empfängerin

und Zeugin und vom Heiligen Geist geleitete Wahrerin des Wortes Gottes.
Ihr muß jeder Gläubige, auch der Papst, notwendig Glauben schenken ;

denn die höchste kirchliche Gewalt ist eine einzige, die Kirche eine primäre
Einheit ohne Abstufung der Gewalten. Das Konzil von Basel beruft sich
deshalb in jedem Dekret und jedem Brief auf den ihm verheißenen Beistand
des Heiligen Geistes und auf die in ihm repräsentierte ecclesia unversalis
als auf die beiden Quellen seiner Legitimität und seiner Autorität ; ohne das
Konzil könnte die Kirche, die allein die höchste Autorität besitzt, nicht
sprechen, das Konzil vertrete die Kirche « efficacius » und « verius » als der
Papst, dessen Würde niemals o in popularitate » sein dürfe. Segovia leitet
die Gewalt des Konzils nicht aus der bischöflichen Gewalt ab, sondern aus
der « multitudo patrum », deren Mehrheitsbeschlüsse folglich legitim seien.

Das Amt des Papstes sei zwar göttlicher Institution (Mt. 16. 19 und
Joh. 21. 17) und der Kirche unentbehrlich als von Christus ihr gegebene
monarchische Leitung. Der Papst sei aber auch als Haupt nur ein Glied am
Leib der Kirche, werde von der Kirche eingesetzt und müsse sich ihr als
dem Ganzen, als der Braut Christi unterordnen. Kirche, Konzil und Papst
seien wohl die drei Träger der einen, unmittelbar von Gott stammenden
kirchlichen Gewalt. « Diese Theorie von der Einheit der potestas ecclesiae
in den drei Trägern wirkt überzeugend, solange alle drei als geeint gedacht
werden können. Sie wird aber zum Paradox, im Augenblick, wo man die
Möglichkeit eines Streites zwischen zweien bedenkt : auf welchem Wege
soll dann die Entscheidung im Kampfe gefällt werden, wenn erst einmal die
Einheit verlorengegangen ist » Laut Mt. 18, 15-20 sei die Binde- und
Lösegewalt allen Aposteln übertragen worden, die Kirche also die höchste richterliche

Instanz, wie über jeden einzelnen Christen, so auch über den Papst.
Der Papst sei wohl höchster Richter über die einzelnen Christen, aber das
Konzil « iudex legitimus » des Papstes, wie auch das Konzil von Konstanz
in einem Dekret als dem Entscheid der universalis ecclesia dem Konzil
einen höheren Rang zuerkannt hat.

« Sinn und Ziel des Kampfes des Konzils von Basel gegen Papst Eugen IV.
war, dies betont Segovia an mehreren Stellen, die Verteidigung der Autorität
der allgemeinen Konzilien, auf denen die Sicherheit des katholischen Glaubens

beruht. Der Verteidigung dieser Lehre schenkt der Chronist größte
Aufmerksamkeit und zeichnet alles auf, was zu ihren Gunsten am Konzil

362



vorgebracht wurde. » Und wenn auch das Konzil von Basel mit einer Niederlage

endete, so wurde andererseits in den Friedensschluß der Grundsatz von
der Autorität der allgemeinen Konzilien über den Papst mit aufgenommen.
« Den Frieden der Kirche wieder herzustellen, wurde für Segovia wie für alle,
die dem Konzil treu geblieben waren, schließlich zum einzigen Ausweg ;

(denn) der auf wenige Teilnehmer zusammengeschrumpften Kirchenversammlung

fehlte ein wesentlicher Bestandteil ihrer Legitimität : die förmliche
repraesentatio ecclesiae Der Konziliarismus kann (aber) sinngemäß nur
im Namen der gesamten Kirche behauptet werden. »

Der Wert der in der Schule Werner Kaegis entstandenen Studie von Uta
Fromherz, deren bedeutsame, klärende Erkenntnisse hier knapp skizziert
worden sind, wird noch wesentlich erhöht durch den ihr beigegebenen
Anhang : er enthält eine sorgfältige Liste von Segovias Werken mit genauer
Angabe der eventuellen Editionen und eine detaillierte chronologische Übersicht

über die Geschichte des Konzils von Basel und deren Geschäfte mit
jeweiligem Hinweis auf die Seiten in Segovias Chronik, auf denen er von
ihnen berichtet. Joh. Karl Lindau

J. Lestocquoy : Correspondance des nonces en France Carpi et Ferrerio,
1535-1540. Acta nuntiaturae Gallicae, 1. Rome, Presses de l'Université
Grégorienne-Paris, de Boccard, 1961. Lll-645 p., 2 pl.

Le chanoine Lestocquoy, dont on connaît les multiples travaux sur
l'histoire médiévale de l'Eglise de France, se consacre désormais à une
œuvre très nécessaire, inaugurée au début du siècle sous l'impulsion d'Imbart
de la Tour, puis aussitôt abandonnée : l'édition des actes de la nonciature
de France. Alors que la série des Nuntiaturberichte d'Allemagne comprend
déjà 35 volumes, que celle des nonciatures des Flandres et de Bruxelles
en comporte en tout 11, l'édition des textes de la nonciature permanente
de France, qui remonte au temps de Léon X, se limitait encore en 1961

au volume de Fraikin relatif au temps de Clément VII (1906). C'est du
pape régnant lui-même, Jean XXIII, alors nonce à Paris, que vint
l'impulsion en même temps que le patronage qui fit reprendre le travail. Le
chanoine Lestocquoy en a pris la responsabilité. Il pense publier lui-même
trois volumes : le présent ouvrage consacré à la correspondance des nonces
Carpi et Ferrerio (1535-1540) ; un volume consacré aux nonces Dandino,
Capo di Ferro et Grimani (1540-1544) ; un dernier consacré aux nonces
Guidiccione, Dandino et Della Torre (1544-1550). D'autres chercheurs
prendront alors la relève : B. Barbiche annonce la correspondance du nonce
Buffalo (1602-5) ; le P. Blet, celle de Scotto (1634-41). L'Université
Grégorienne, unie à l'Ecole Française de Rome, a ouvert dans ses publications
une nouvelle série intitulée : Ada nuntiaturae Gallicae. Des collaborations
et des fonds sont assurés. Cette entreprise part avec élan et semble
vraiment en mesure d'aboutir.

La masse des textes à éditer est considérable. Les nonces devaient écrire
au moins tous les quatre jours, souvent plus fréquemment. Le nonce
Ferrerio est spécialement bavard et sans lumière. On a donc largement résumé

363



en langue française les lettres, pour réserver aux paragraphes capitaux
l'édition intégrale en langue italienne. On a d'ailleurs réordonné par ordre
chronologique les dépêches, dispersées dans divers fonds d'Archives (Parme,
Naples, Vatican, Château Saint-Ange). La commodité qui caractérise ce
rassemblement de textes condensés ne doit pas dissimuler la difficulté de
la découverte des documents et des déchiffrements, qu'une introduction
nous explique, en même temps qu'elle nous présente les personnes et les
circonstances historiques. Souhaitons longue et féconde vie à la nouvelle
collection. M.-H. Vicaire OP

L. Ceyssens: La première bulle contre Jansénius. Sources relatives à son
histoire, t. II (1650-1653). Bibliothèque de l'institut belge de Rome, Fase. IX,
Rome-Bruxelles, 1961. In-8, LVI-898 p.

Le deuxième tome des documents rassemblés par le P. Ceyssens,
professeur à l'Antonianum, sur l'affaire de la bulle In eminenti, première bulle
contre Jansénius, achève la collection. Cette seconde partie contient des

textes échelonnés de janvier 1650 à décembre 1653. On y joint, comme dans
le tome précédent, la partie correspondante des extraits que le Jésuite
Rapin a colligés dans les 18 tomes in-folios appartenant au Saint-Office,
relatifs à l'affaire janséniste, auxquels il a eu accès. Ainsi aux archives de

la nonciature de Flandres, de la Curie, du conseil privé, de la Cour d'Espagne,
et de nombreux dépôts privés s'ajoutent les documents du Saint-Office
filtrés, il est vrai, dans le sens anti janséniste. Une introduction de cinquante
pages commente brièvement ces textes qui concernent également l'histoire
de la seconde bulle, Cum occasione, condamnation purement dogmatique
cette fois des cinq propositions, du 31 mai 1653. Vue figure continue à

dominer l'histoire de l'une et l'autre bulles : celle de l'assesseur du Saint-
Office Albizzi, dont un appendice du livre édite la première partie du rapport
sur la condamnation des cinq propositions. Le rôle de cet homme habile,
impérieux et vindicatif, dont les interventions n'étaient pas seulement
destinées à faire prévaloir l'orthodoxie, mais à procurer à l'assesseur lui-
même certaines victoires ou revanches personnelles, est l'une des révélations

de la série des documents. Si l'on ignorait cette clef, l'on ne comprendrait

pas pourquoi la promulgation aux Pays-Bas de la bulle In eminenti par
l'archiduc Léopold-Guillaume, tout dévoué aux Jésuites et aux anti-jansénistes,

aient pu provoquer à Rome tant de colères et de difficultés. Le
destin du vieil archevêque de Malines, Boonen, réformateur et jansénisant,
se joua dans cette querelle, où le pape et le roi d'Espagne se trouvèrent
engagés souvent en porte à faux par les intrigues d'Albizzi et du nonce
Bichi. La publication de près de 1700 documents, non moins que les études
minutieuses que l'auteur a publiées naguère dans Augustiniana (1947, 59

et 61) jettent un jour très cru sur les complexités inimaginables des
origines d'une crise, dont on ne s'étonne pas qu'elle ait ensuite bouleversé
l'Eglise pendant un siècle et demi. M.-H. Vicaire OP

364



Paul M. Krieg : Die Schweizergarde in Rom. Räber-Verlag, Luzern 1960.
564 Seiten mit 86 ein- und 6 mehrfarbigen Tafeln. Leinen Fr. 34.—, Halbleder

Fr. 44.—.
Der Verfasser dieser ersten umfassenden Gardegeschichte, Msgr. Dr. Paul

M. Krieg, amtete von 1923 bis 1959 als Gardekaplan am päpstlichen Hof in
Rom. Das Werk, aus großer Sachkenntnis heraus geschrieben und auf der
sicheren Grundlage jahrelanger, minutiöser Archivarbeit (vor allem im
Vatikanischen Geheimarchiv und im Staatsarchiv Luzern) beruhend, behandelt
die Geschichte der Schweizergarde in Rom von ihrer Gründung bis in die
neueste Zeit. Sicherlich hat der Autor gut daran getan, die von Robert Durrer
breit angelegte und leider nie vollendete Arbeit « Die Schweizergarde in Rom
und die Schweizer in päpstlichen Diensten » nicht einfach fortzusetzen,
sondern sein Buch nur der Garde in Rom zu widmen und, um ein abgerundetes
Ganzes zu erhalten, die Ergebnisse von üurrers Forschungen über die Zeit
von 1506 bis 1527 an den Anfang seiner Darstellung zu setzen.

Die Anfänge der .Schweizergarde in Rom gehen auf Julius II. (1503-1513)
zurück, der, voll Bewunderung für die Tapferkeit der Schweizer, die damals
auf der Höhe ihres Kriegsruhmes standen, sich mit einer schweizerischen
Leibgarde zu umgeben wünschte. Er beauftragte daher den in Rom
wohlbekannten Sittener Kanoniker Peter von Hertenstein im Jahre 1505, mit
der Tagsatzung in Verhandlungen über die Anwerbung von 200 Mann
auserlesener Söldner einzutreten. Die Tagsatzung verhielt sich jedoch eher
ablehnend, und daher nahm Hertenstein, rasch entschlossen, die Werbung selber
an die Hand. Unter Kaspar von Silenen, einem Verwandten Hertensteins,
trafen am 22. Januar 1506 insgesamt 150 Mann in Rom ein. Schon im August
des selben Jahres begleitete die päpstliche Garde, deren Bestand auf 300

angestiegen war, den kriegerischen Papst auf seinem Zug nach Perugia und
Bologna, wo Julius eine schweizerische Besatzung zurückließ, die der Grundstock

einer Schweizergarde auch in dieser Stadt wurde. Silenen, der beim
Papste höchstes Ansehen genoß, erhielt im Jahre 1515 den Auftrag, Schweizer

Truppen gegen die Spanier zu werben. Auf dem Rückmarsch aus der
Schweiz geriet er jedoch in einen Hinterhalt und fiel mit 130 Mann. Kaspar
Röist, Sohn des Bürgermeisters von Zürich, war der zweite bedeutende
Gardehauptmann, der, wie sein Vorgänger, seinen Treueschwur mit dem
Blute besiegelte ; er starb, mit einem Großteil der Garde, am 6. Mai 1527
beim Sacco di Roma den Heldentod. Unter dem Druck des Kaisers mußte der
Papst die Schweizergarde auflösen und durch eine deutsche Landsknechtgarde

ersetzen. Paul III. bildete aber 1548 die Schweizergarde neu und
berief den Luzerner Patrizier Jost von Meggen (1548-1559) zum Gardekommandanten.

Er wie sein Nachfolger Kaspar von Silenen, der Sohn des ersten
Gardehauptmanns, agierten als gewiegte Diplomaten der katholischen Orte
an der Kurie und besaßen in besonderem Maße das Vertrauen des Papstes.

Seit Pius V. (1566-72) wurde es Brauch, daß Luzern den Gardekommandanten
stellte. Der erste dieser Reihe war der in jeder Hinsicht bedeutende Jost

Segesser (1566-1592), der unter sechs Päpsten diente und als « Botschafter »

der katholischen Orte sich größte Verdienste auch um die Heimat erwarb.
Sein Sohn und Nachfolger hatte aber nur den Namen, nicht auch die Tat-

365



kraft und Klugheit seines Vaters geerbt, und darum schwanden Mannszucht
und Ansehen der Garde zugleich. Nikolaus Fleckenstein und Johann Rudolf
Pfyffer von Altishofen - der erste der zahlreichen Kommandanten aus diesem
bedeutenden Geschlecht - stellten beides wieder her und waren eifrige
Verfechter der althergebrachten Gardeprivilegien wie : eigene Gerichtsbarkeit,
selbständige Besetzung der niederen Offiziersposten, abgabenfreie Weineinfuhr

usw. Sowohl Franz Pfyffer (1686-96) wie auch Kaspar J. Meyer von
Baldegg (1696-1704) gerieten dann aber in ständige Streitigkeiten mit der
Kurie um die Erhaltung der überkommenen Privilegien und Gerechtsame,
so daß sich Klemens XI. (1700-1721), um den unliebsamen Auseinandersetzungen

ein Ende zu machen, sogar mit dem Gedanken trug, den
Hauptmannsposten nicht mehr zu besetzen. Das führte zu Unruhen, zumal der
Sold mehr als knapp bemessen war (offenbar ein Dauerzustand in der Garde).
Eine recht sonderbare Figur als Gardekommandant machte der Malteserritter

Franz Ludwig Pfyffer. Zwar führte er zunächst manch gute Neuerung
ein, aber er beging dann später schwere Verstöße gegen Sitte und Recht, so
daß er schließlich für die Kurie als Hauptmann untragbar und 1754 zum
Rücktritt gezwungen wurde. Sein Nachfolger Ignaz Pfyffer (1754-82) war
bestrebt, die Garde, die ob dieser Vorkommnisse stark herunter gekommen
war, wieder zu Ehren zu bringen. Aber deren Tage waren nun gezählt, denn
1798 wurden sämtliche päpstlichen Garden von den Franzosen entwaffnet
und die Schweizergarde aufgelöst. Unter Pius VII. ertstand sie zwar wieder
neu, aber sie fristete, wenigstens bis zur Abdankung Napoleons, ein recht
kümmerliches Dasein. Später warf die Freiheitsbewegung des Risorgimento
ihre Schatten, da sie unter den Gardisten viele Anhänger fand. Erst Hauptmann

Meyer von Schauensee (1848-60) gelang es, den alten Geist wieder
wachzurufen, so daß Pius IX., trotz größter Schwierigkeiten, den Fortbestand

der Garde durchsetzte. Diese schützte ihn vor dem Pöbel, der 1848
den Quirinalpalast zu stürmen drohte, wobei sich der Kommandant durch
seine Unerschrockenheit ganz besonders auszeichnete. Seinem Ansehen und
diplomatischen Geschick war es zu verdanken, daß 1858 ein neues Reglement
zustandekam, das die veralteten Kapitulationen ersetzte und auch die
finanziellen Probleme zur Zufriedenheit der Garde löste. Das alte luzernische
Privileg, den Gardehauptmann vorschlagen zu dürfen, ging damals verloren,
auch wurden die Befugnisse des Hauptmanns merklich eingeschränkt. Unter
Louis Martin de Courten (1878-1902) aus Siders erfuhr das Gardeleben eine

Bereicherung durch die Gründung einer Schule, eines Musik- und Gesangvereins.

De Courten starb im Jahre 1937 im patriarchalischen Alter von 102

Jahren. In die Zeit, da Oberst Leopold Meyer von Schauensee die Leitung
der Garde innehatte, fiel das 400jährige Jubiläum der Gründung der
Schweizergarde. Die letzten 50 Jahre der Gardegeschichte sind bloß mehr skizzenhaft

dargestellt, und mit Recht, weil sich sonst allzu viel Subjektives in die
historische Darstellung eingeschlichen hätte.

Eigene Kapitel widmet der Verfasser dem religiösen Leben in der Garde,
der Geschichte von Tracht und Waffen, der Organisation der Truppe sowie
der Pflege von Handwerk und Kunst.

Im Anhang sind verschiedene wichtige Dokumente abgedruckt. Ein Ver-

366



zeichnis der Kommandanten, ein Personen- und Ortsregister erleichtern die
Orientierung in dem weit ausholenden Werk. Das ungewöhnlich reiche, zum
großen Teil erstmals veröffentlichte Bildmaterial ergänzt den Text in
hervorragender Weise.

So ersteht vor dem Leser ein ungemein vielseitiges und abgerundetes
Bild von der Schweizergarde in Rom. Freilich, in erster Linie erweist sich die
Geschichte der Schweizergarde als die Geschichte ihrer Kommandanten. Es
hatte bedeutende Männer darunter, wie etwa Jost Segesser, die, über ihre
ehrenvolle Stellung als Hauptmänner einer päpstlichen Wachttruppe hinaus,
die katholischen Orte der Schweiz an der Kurie würdig vertraten und nicht
ohne Einfluß auf das politische und religiöse Geschehen ihrer Heimat waren.

Manches von dem Glorienschein, der diese ruhmreiche Garde umgibt,
bröckelt allerdings unter der Lupe des Historikers ab, und daran tragen nicht
allein die Kommandanten oder die Garde die Schuld, auch die Kurie und die
politischen Verhältnisse in Rom und der Schweiz sind für die häufigen
menschlichen und allzu menschlichen Vorkommnisse in der Garde
verantwortlich zu machen. Ob allerdings der Autor, sichtlich bestrebt, eine
schonungslos objektive Chronik der päpstlichen Schweizergarde zu schreiben, in
der Schilderung vieler und gerade negativer Details nicht zu weit gegangen
sei, kann ich nur fragen. Anderseits hätte man es begrüßt, wenn er die
diplomatischen Fäden zwischen der Kurie und den katholischen Orten, soweit
sie wenigstens von den Gardekommandanten gesponnen wurden, etwas weiter

verfolgt hätte. Claudio Hüppi

Fritz Weigle : Die Martikel der deutschen Nation in Siena (1573-1738).
2 Bde. Bibliothek des deutschen histor. Instituts in Rom Bd. 22-23. Max
Niemeyer Verlag Tübingen 1962. 748 S.

F. Weigle ist gegenwärtig jedenfalls der beste Kenner der Geschichte der
italienischen Universitäten, soweit sich diese auf das Studium innerhalb der
deutschen Nationen bezieht. Wir verdanken ihm eine Reihe von
Untersuchungen, u. a. über deutsche Studenten in Fermo und Pisa (Quellen u.
Forschungen aus ital. Archiven u. Bibl. 38 f., 1958 f.), sodann die Veröffentlichung

der Matrikel der deutschen Nation in Perugia 1579-1727 (Bibl. d.
deutschen histor. Instituts 21, 1956, vgl. im übrigen das Lit.-Verzeichnis
des vorliegenden 2. Bdes 544 f.). Die Matrikel der deutschen Nation in Siena
überragt ohne jeden Zweifel an Quellenwert jene Perugias, was gleich
vorweggenommen sei.

Die Gestaltung der Edition war insofern schwierig, als die Namenverzeichnisse

sich in verschiedenen Handschriften mehrerer Archive und Bibliotheken

finden, z. T. in ungeordneter Folge. Es handelte sich also nicht um die
Wiedergabe eines einzigen Codex mit fortlaufendem Text, sondern es mußte
die zeitliche Folge der Namen erst noch geordnet werden. Es ergab sich
daraus auch eine etwas andere Anordnung des Textes im Vergleich mit
anderen Matrikelausgaben. W. begründet sein methodisches Vorgehen im
einzelnen, wie er auch die zahlreichen Archivalien eingehender bespricht.
Leider ist die Überlieferung nicht lückenlos. Infolge der Einwirkungen des

367



Krieges muß ein Papiercodex, enthaltend die Nationsprotokolle, als
verschollen gelten (16).

In einer knappen Einleitung (1-11) erhält der Leser Einblick in die
Geschichte der Nation, die älter ist als die Matrikel selbst. W. beklagt den
Rückstand in der Erforschung der Universitätsgeschichte, u. a. wird die
Publikation des Chartulars, deren 1. Band bis 1357 reicht, vorläufig kaum
fortgeführt werden, was sehr zu bedauern ist. Der Ursprung der Nation
verknüpft sich mit der Geschichte der St. Barbara-Kapelle in der Dominikanerkirche,

die Kult- und Begräbnisstätte der Nation war und völlig verwahrlost
blieb, bis ein Konvent der Nation im Dezember 15 72 beschloß, alljährlich 2

Prokuratoren zu wählen, denen die Sorge für die Kapelle anvertraut wurde.
Die Kapelle beherbergt übrigens die eindrucksvollen Grabmäler von 2 7

früh verstorbenen zumeist dem Adel zugehörigen Mitgliedern der Nation,
die W. uns in ausgezeichneten Abbildungen mit den lateinischen und
verdeutschten Texten der Inschriften bietet (2. Bd. 482 ff.). Aus der knappen
Geschichte der Epitaphien sei wenigstens erwähnt, daß eine Verlegung der
Grabmäler in neuester Zeit, die der Konvent der Dominikaner aus Anlaß
einer gesamten Renovation beschlossen hatte, glücklicherweise vermieden
wurde (465).

Gerne würde man etwas mehr erfahren, wenn W. u. E. in etwas salopper
Weise erklärt : « Klerikale Stellen, in erster Linie die Inquisition, veranlaßten
die neue toskanische Regierung - sehr oft gegen den Willen der einheimischen
Sieneser Behörden - zu allerlei Schikanen und Übergriffen gegenüber den
protestantischen Studenten. Kontrollen, Verhöre, Gefangensetzungen,
Strafandrohungen, Ausweisungen bewirkten, daß die Universität Siena in jenen
Jahren von den protestantischen deutschen Studenten, aber auch von vielen
deutschen Katholiken lange Zeit gemieden wurde » (3). Man würde erwarten,
daß auch über die Gründe dieses Verhaltens etwas gesagt würde ; denn die
wenigsten Leser werden die von W. zitierte Studie von G. Prunai einsehen
können. War hier eine mehr oder weniger berechtigte Sorge wegen des
Vordringens der neugläubigen Ideen im Spiel oder nicht Wie läßt sich beweisen,
daß auch viele deutsche Katholiken die Universität gemieden hatten Das
sind Fragen, die sich aufdrängen, ganz abgesehen davon, daß auch an
protestantischen Universitäten der Geist der Ausschließlichkeit herrschte, selbst
zu einer Zeit, da in Siena sich eine große Zahl von Reformierten einfand
(vgl. gute Beispiele S. 285).

Nun aber zum Studentenverzeichnis selbst Es umfaßt nahezu 10 600
Namen. Die Reichweite der Frequenz ist erstaunlich. Nicht etwa bloß Tirol,
Bayern und andere süddeutsche Territorien sind stark vertreten, sondern
u. a. auch der deutsche Norden, Dänemark und Schweden. Nun ist es
allerdings eine Eigenart der Sieneser Matrikel, daß sie zwei Gruppen ausscheidet :

das Verzeichnis der Fürsten und Herren und jenes des niederen Adels und
der Bürgerlichen, nach 1704 bilden diese sogar eine dritte eigene Gruppe.
Daher müssen wir mit vielen Persönlichkeiten rechnen, die sich auf der
Durchreise ehrenhalber einschreiben ließen oder dann der Privilegien der
Universität teilhaftig werden wollten. Anfänglich war nämlich die Matrikel
ein Quittungsbuch für Beiträge an den Unterhalt der Kapelle der Nation,

368



erst nachdem die alten Privilegien von der Regierung wieder hergestellt
worden waren, wurde die Inskription Voraussetzung für den Genuß der
Vorrechte (10 f.). Über die Zahl der wirklichen Studenten gewinnen wir daher
schwerlich ein eindeutiges Bild, wohl aber werden uns eine ungewöhnlich
große Zahl von Namen aus dem höheren Adel überliefert. Darin liegt ein
ganz besonderer Wert dieser Matrikelausgabc.

Es wäre indessen fehl am Platze, nicht auch die respektable Bedeutung
der Matrikel für die Kirchengeschichte gebührend hervorzuheben. Es ist
bemerkenswert, daß der um die Reform seines Konvents verdiente Abt von
St. Gallen, Joachim Opser. an 7. Stelle eingetragen ist. Ihm folgen bald die
bekannten Salzburgcr Erzbischöfe Mark Sittich v. Hohenems und Wolf
1 Metrich von Raitenau (15, IS). !)ie Hohenemser sind überhaupt öfters
vertreten, u.a. durch den bekannten Grafen Jakob Hannibal (45). Der schweizerischen

Kirchengeschichte stehen näher der nachmalige Bischof von Konstanz,
Andreas Kardinal von Österreich (4, zu 1577), dann der so ganz anders
geartete Domprediger Or. theo!. Jakob Miller (745, 2 7. Sept. 1580) sowie der
spätere Weihbischof von Konstanz, Joh. Jakob Mirgel von Lindau (895,
21. Sept. 1582). Aufschlußreich ist diese Quelle auch für die Ordensgeschichte.

Unter den Dominikanern findet sich, von etlichen Provinzialen
und Prioren abgesehen (z. B. Nr. \ 134-36), der Glarner « P. F. Petrus Martyr
Nick Helvetus de Glarona O. P. lector et inelytae nationis confessarius »

(Nr. 8995, inskr. 1690). Es begegnet uns der bekannte St. Galler Benediktiner
Jodok Metzler (1695). Kaspar Ludwig v. Beroldingen (16. X. 1617, Nr. 5225)
ist jedenfalls der nachmalige Provinzial der Schweizer Kapuziner (1593-
1656).

Beinahe alle eidgenössischen Stände sind durch bekannte Geschlechter
vertreten. Erwähnt seien die Zwyer v. Evibach, die v. Beroldingen, unter
denen Josue (22. V. 1619, Nr. 5354) als Truchseß des Großherzogs erscheint,
von Schwyz die v. Reding, von Luzern u. a. die Segesser und Pfyffer, von
Bern die v. Erlach u. Willading, von Zürich die Hirzel von Schaffhausen di-
Peyer. Die Freiburger « Martin Gottraw, Petter von Perroman, Petter Uß
Affry, Hanß Gottraw, Jost von Lanthen genannt Hcyet » ließen sich offenbar

auf ihrer Wallfahrt nach Loreto am 2. April 1580 eintragen, wozu der
Schreiber bemerkt : « o Gott durch dyn Gnadt unß sendt in letschtor Zyt
ein säligs Endt» (vgl. Nr. 709-13). Nicht nur die Biindncr gehörten der
deutschen Nation an (vgl. die Guler v. Weineck u. die Salis), sondern auch
ihre Untertanen aus den italienischen Tälern, dem Veltlin und Chiavenna.
Die große Bedeutung der Matrikel als Quelle für die Personengeschichte des
17. u. 18. Jahrhunderts ist unverkennbar, auch für die Schweiz.

Die Angaben der Herkunft sind nicht immer genau. Oft fehlt jede
Ortsangabe. Ist der Name latinisiert, ist die Identifizierung oft erschwert. Wir
verwundern uns daher nicht, daß manche Deutungen zweifelhaft sind, so

Svcndiganus auf Schwendi (Nr. 363). Valesinus ist kaum auf das Wallis zu
beziehen, ebenso wenig wie Valendianus auf Valangin (7193 bzw. 2094).
Mit dc Montibus Solis » kann nicht Sonnenberg in der Schweiz gemeint sein
(10103), umso weniger als derselbe Mann schon früher erscheint (9959) und
hier ausdrücklich als Bohemus bezeichnet ist. Wir bezweifeln auch, daß ab

369



Hottingen (5853 : Joh. Kielmann ab H.) Zürich zuzuweisen ist. Seltsam ist es,
daß Schwitensis unter Schwitten (Nordrhein-Westf.) eingeordnet ist, da doch
der Name Georgius Theodericus Reding, inskr. 31. März 1607, die
Identifizierung mit Schwyz nahegelegt hätte (vgl. Nr. 4008 u. 4268). Reinegg fehlt
im Ortsregister, obgleich es sich jedenfalls um eine Herkunftsangabe handelt
(Nr. 4243 : Joannes Fridericus Rauber in Reinegg). Die Zunamen a Brunegg
(Ortsreg. : Bruneck), Weineck erscheinen im Ortsregister, andere wieder nur
im Personenregister. Schließlich sei noch hervorgehoben, daß Feldkirch
durchwegs dem Vorarlberg zugehörig ist, auch dort, wo es Bayern
zugewiesen wird, was die bekannten Geschlechter Furtenbach, Im Graben,
Rainold u. a. zur Genüge beweisen. Statt Friboletus muß Triboletus gelesen
werden (vgl. 6578).

Es ist bemerkenswert, daß Michael Hager, Dr. theol., 1580 Rektor in
Freiburg (vgl. Matrikel S. 582, dazu 551), am 23. Mai 1583 in Siena inskribiert
wurde (Nr. 967). Georg Adam Sulger, in Siena am 24. Dezember 1614
inskribiert (Nr. 4954), ist am 21. Oktober 1605 als Student der Grammatik
in Freiburg immatrikuliert (Matrikel S. 730) und wird 1625 lie. iur. Aus
solchen Inskriptionen, die der Benutzer selbst feststellen muß, werden manche
interessante Erkenntnisse für das Studienwesen abgeleitet werden können.
W. verweist auf die Einträge in Perugia, Pisa und Promotionen in Siena
und zitiert auch die oft aufschlußreichen Notizen der Handschrift über Reisen
und Schicksale der Studenten.

W. nimmt am Ende seiner Einleitung (31) Stellung zu unserer Kritik
seines Prinzips, der Herausgeber habe sich um die biographischen Probleme
gar nicht zu kümmern. Er vermutet, wir hätten das Beispiel der Matrikelausgabe

von Basel vor Augen gehabt. Das stimmt nun gar nicht. W. beruft
sich auf die Wiener Matrikel-Edition. Aber gerade diese ließ es u. E. an Sorgfalt

bei der Lesung der Eigennamen fehlen, weshalb wir uns zu unserer
Mahnung veranlaßt fühlten (vgl. Schweiz. Zs. f. Geschichte 9, 1959, 547 f.).
Wir glauben immer noch, daß der Editor gut daran tut, sich auf Grund
gedruckter Quellen nach Möglichkeit um die Richtigkeit der Lesung von Ortsund

Personennamen zu bemühen. Hätte W. unsere Bemerkungen (Schweiz.
Zs. f. Gesch. 7, 1957, 241) beherzigt, würde er wenigstens dieses Mal die
falsche Zuweisung von Feldkirch nach Bayern im Register vermieden haben.
Diese Bemerkungen haben im übrigen keineswegs den Zweck, das Verdienst
des Herausgebers irgendwie herabzusetzen oder in ungerechter Weise zu
schmälern und ihm den gebührenden Dank vorzuenthalten. Nur wird der
Benutzer gut tun, sich nicht nur auf das Ortsregister zu stützen.

O. Vasella

Paul Poupard : Correspondance inédite entre Mgr Antonio Garibaldi,
internonce à Paris et Mgr Césaire Mathieu, archevêque de Besançon. Contribution
à l'histoire de l'administration ecclésiastique sous la monarchie de juillet,
Rome-Paris, de Boccard, 1961.

L'édition des 124 lettres adressées à Mgr Mathieu, archevêque de Besançon,
par Mgr Garibaldi, qui, à la nonciature de Paris, fut successivement auditeur
en 1827, chargé d'affaires en 1831, internonce en 1836, enfin - après un

370



passage à Naples à partir de 1843 - nonce de 1850 à sa mort en 1853, nous

procure un document de portée limitée mais très riche. Cette correspondance

n'a guère d'autre objet que de renseigner le représentant du Saint-
Siège sur les candidats possibles à l'épiscopat. L'amitié confiante que lc
clerc italien avait nouée avec le clerc français, quand celui-ci était vicaire
général à Paris, l'avait mis en mesure d'apprécier la pondération du
jugement de son correspondant et l'étendue de ses informations. Aussi voit-on
défiler au long de ces missives une très grande partie des personnalités et
des affaires de l'Eglise de France entre 1830 et 1850. Ce qu'on ne pouvait
connaître jusqu'ici que par les documents officiels de la nonciature ou du
gouvernement français, apparaît sous un nouvel éclairage, dans une
correspondance confidentielle et confiante. A côté des personnalités du nonce,
de son prédécesseur Lambruschini, de son correspondant Mathieu, d'évêques
comme Affre (sur l'ambition et l'autoritarisme duquel l'Introduction apporte
de très curieux documents), Sibour et des centaines d'autres, la personnalité
du roi et de tels de ses ministres ou ambassadeurs se trouve également
esquissée de façon remarquable. Ce nonce discret, irénique, attaché et
habile à faire comprendre aux autorités françaises l'intérêt d'une collaboration

sincère avec le Saint-Siège et l'épiscopat, joua certainement grand
rôle dans le rapprochement qui ne cessa de s'accentuer entre le catholicisme
et la monarchie de Juillet. Qu'il bornât là son idéal et ne sût point découvrir
le danger d'une association trop étroite entre conservatisme social et
religion, tient non seulement à ses limites, mais à sa position d'ambassadeur
d'un souverain encore temporel, aussi bien qu'à sa réserve indispensable
vis-à-vis d'un gouvernement gallican. Ce dernier point, récemment mis en
lumière par le P. Droulers, est certain et trop souvent négligé par les
spécialistes de cette partie de l'histoire de l'Eglise de France. On pourra noter,
chemin faisant, des détails de prix sur des affaires de toutes sortes, telle
l'opposition tenace et résolue du gouvernement français à l'érection à Alger
d'un vicariat apostolique, ou même simplement d'un évêché. Cette édition
de sources, présentée dans une longue introduction, puis annotée dans le

texte, ne remplace évidemment aucunement, mais enrichit sur un point
précis le livre de J.-P. Martin. La nonciature de Paris et les affaires de l'Eglise
de France sous le règne de Louis-Philippe (1830-1848), [Paris 1949].

M.-H. Vicaire, OP

A. Simon : Instructions aux nonces de Bruxelles (1835-1889). Analecta
Vaticano-Belgica, IIe série, Section C, Nonciatures de Bruxelles, 4. Bruxelles-
Rome, Institut historique belge de Rome, 1961. In-8°, 227 p. $ 3.

L'analyse des instructions envoyées aux titulaires de la nonciature de

Bruxelles depuis sa fondation en 1835 jusqu'en 1889 (dernière date où l'on
peut atteindre ces documents dans les archives vaticanes) intéresse l'histoire
générale de l'Eglise au XIXe siècle tout autant que l'histoire ecclésiastique
belge. C'est que ces documents, rédigés par la secrétairerie d'Etat ne peuvent,
manquer d'exprimer les idées qui dirigent l'Eglise dans ses rapports avec les

Etats. C'est particulièrement vrai pour ce qui touche la Belgique. Les
relations de l'Eglise avec ce nouvel Etat que le catholicisme et le libéralisme

371



s'étaient unis pour mettre au monde avait valeur d'exemple. D'autant plus
que la majorité dc l'épiscopat belge, dominé par les personnalités puissantes
des primats de Malines, un Sterckx et un Deschamps, surprenait davantage
le théocratisme de Grégoire XVI et l'ultramontanismc de Pie IX (pour ne
rien dire des tendances des secrétaires d'Etat Lambruschini ct Antonelli)
par leur ouverture à l'égard du libéralisme de Belgique. L'importance attachée

par le Saint-Siège à cette nonciature se manifestait déjà par l'importance
des personnalités assignées à cette nonciature dc 2e classe. La plupart de

ces nonces devinrent cardinaux, deux secrétaires d'Etat et l'un d'eux même

pape. A. Simon est bien placé pour présenter et annoter ces documents.
N'est-il pas en effet le spécialiste delà nonciature de Bruxelles au XIXe siècle,
dont il a publie quatre volumes dc documents, en particulier les lettres du
nonce Fornari (1838-43) et celles du nonce Pecci (1843-46), le futur
Léon XIII Et l'on connaît d'autre part sa magistrale biographie du
cardinal Sterckx. Voici sa conclusion. Les instructions au nonce se tiennent au
confluent des idées personnelles du souverain pontife et de son secrétaire
d'Etat, du gouvernement belge et du roi, du nonce précédent, dc la
représentation diplomatique belge à Rome. Les désirs et l'action des évêques
belges ne sont pas ignorés, sans doute : mais on se préoccupe d'en corriger
certaines manifestations tout autant que de s'y conformer : voire, on les
contrarie. Le Saint-Siège, par ses nonces, superpose l'intérêt de l'Eglise
universelle à celui dc l'épiscopat belge. M.-H. Vicaire, OP

Adelhelm Bunter: Die industriellen Unternehmungen von P. Theodosius
Florentini, 1808-1865. Eine sozial-ethische Studie über Voraussetzungen und
Grenzen der Sozialreform. Veröffentlichungen des Wirtschafts- und
Sozialwissenschaftlichen Institutes der Universität Freiburg/Schweiz 12. (Diss.
phil. der Gregoriana, Rom) 150 S. Universitätsverlag, Freiburg/Schweiz 1962.

Der Kapuziner P. Theodosius Florentini nahm unter den schweizerischen
Katholiken des letzten Jahrhunderts wegen seiner ungewohnten Weitsicht
eine hervorragende, aber auch eine besondere Stellung ein. Im Gegensatz zu
vielen seiner katholischen Zeitgenossen lebte er wirklich in seiner Zeit und
bemühte sich, diese Zeit aus sich heraus zu verstehen. Diesem Praktiker
gelang es, die zeitbedingte katholische Resignation abzuschütteln. Verlorenem

nachzutrauern, war nicht seine Sache, dafür versuchte er, das Christentum

den Umständen entsprechend neu zu verwirklichen.
P. Veit Gadient hat es vor bald zwei Jahrzehnten unternommen, ein

grundlegendes Gesamtbild a des Caritasapostels Theodosius Fiorentini »

(2. Aufl. 1946) zu zeichnen. Die vielschichtige Persönlichkeit des Kapuziners
konnte jedoch nicht erschöpfend dargestellt werden. Spezialuntersuchungen
von berufener Seite sind deshalb unerläßlich. Diese werden auch dadurch
bedeutend erleichtert, daß seinerzeit P. Magnus Künzle die archivalische
Forschung weit vorangetrieben und damit den Weg zu den Originalquellen
gewiesen hatte. Die umfangreiche Materialsammlung, die sich nun im
Provinzarchiv auf dem Wesemlin befindet, lag der Arbeit Gadients zu Grunde.
Auf sie stützt sich auch A. Bunter. Wir können es uns jedoch nicht versagen,

372



darauf hinzuweisen, daß in einer solchen « abgeschlossenen » Sammlung auch
gewisse Gefahren liegen, weil sie zum bequemen Auskunftsmittel wird und
dazu verleitet, eigene Nachforschungen zu unterlassen. Der Gerechtigkeit
halber sei bemerkt, daß B. wenigstens das Archiv der Schwestern in Ingenbohl

eingesehen hat. Lobend möchten wir hervorheben, daß die nun
vorliegende Arbeit, die ja Gadients Werk in besonderem Maße heranziehen
mußte, nicht dem dort gemachten Fehler verfiel, unheimlich lange und viele
Originalzitate in den Text hineinzunehmen, weshalb die Darstellung an
Straffheit wesentlich gewinnt.

Der Historiker, der von der politischen und kirchlichen Betrachtung der
Geschichte des letzten Jahrhunderts herkommt, ist zweifellos der Gefahr
ausgesetzt, die aus seinen Quellen nicht immer leicht erkennbaren
wirtschaftlichen und sozialen Hintergründe zu übersehen. Man ist deshalb besonders

dankbar, wenn Spezialuntersuchungen wie die vorliegende von einem
Soziologen, der zudem als Theologe und Kapuziner P. Theodosius geistig
nahesteht, vorgelegt werden. Die industriellen Unternehmungen Florentinis
fielen ja in ihren Anfängen in die Zeit der hochpolitischen Vierziger Jahre
hinein. Hinter dem Willen der Radikalen, unter allen Umständen den
zentralisierten Bundesstaat herbeizuführen, stand auch das Bedürfnis der
Unternehmer, « ein einheitliches, entfaltungsfähiges Wirtschaftsgebiet » ohne
Behinderung durch kantonale Schranken zu schaffen (S. 23). Der industriellen

Expansion stand damals ein völlig ungelöstes soziales Problem gegenüber

(24 ff.). An dieses trat P. Theodosius entschlossen heran. Hier leistete
er wahre Pionierarbeit, da ja besonders im Katholizismus jegliche Voraussetzung

fehlte, was auch hinsichtlich der Bereitschaft und des Verständnisses
für neue Wirtschaftsreformen galt. Das erste Kapitel, das diesen geschichtlichen

Hintergründen nachgeht, ist für sich allein genommen schon sehr
instruktiv.

Das folgende Kapitel über die geistigen Grundlagen des sozialen Wirkens
des Kapuziners ist der nicht leichten Aufgabe gewidmet, die Leitgedanken
des Praktikers nachträglich zu konstruieren und in ein System zu bringen.
Das durchaus theologische Denken Florentinis tritt hier klar zu Tage. Er
sucht das wirtschaftliche Leben des industriellen Zeitalters in das Spannungsfeld

zwischen Gott und Mensch zu rücken und ihm eine heilsgeschichtlich
wirkungsvolle Aufgabe zuzuweisen. Das christliche Gebot der Liebe mußte
in einem solchen sozialen Denken den Ausgangspunkt bilden und zur
Forderung einer gerechten Verteilung der Wirtschaftsgüter führen.

Der umfangreichste Teil der Arbeit, das dritte Kapitel, befaßt sich
naturgemäß mit den industriellen Versuchen, von denen keiner geglückt ist. Sie
werden einzeln behandelt und beurteilt : Einführung von Heimindustrie im
Bündnerland (1847), die Fabrikheime im Kt. Zug für Kinder (1854), der
Kleinbetrieb in Ingenbohl mit der Absicht, die christliche Fabrik mit Hilfe
religiöser Orden zu verwirklichen (1857), der Großbetrieb im böhmischen
Oberleutensdorf mit unerhörten sozialen Leistungen (1860) und schließlich
die Papierfabrik in Thal (Kt. St. Gallen) mit einer gewissen Anpassung an die
geltenden kapitalistischen Grundsätze (1862). Diese Unternehmungen folgten

sich eine nach der andern, jede endete mit einem Mißerfolg, der ihm

373



aber immer wieder Quelle für neue Erfahrungen wurde, die er beim nächsten
Versuch auswertete. Sein unerschrockener Mut zum kühnen Wagnis erklärt
sich nur aus seinem unbeschränkten Gottvertrauen. Doch erwies es sich,
daß er zu wenig Kaufmann war und die strengen Gesetze des Wirtschaftslebens

nicht beachtete. Seine « christliche Fabrik » auf idealen Grundlagen
mit hohen Sozialleistungen wurde von der wirtschaftlichen Konkurrenz
unerbittlich erdrückt, weil sie über den Rahmen des Tragbaren hinausging
(82, 125). Einer staatlichen Sozialpolitik stand er lange mit Bedenken gegenüber

(58 f.). Seine Haltung änderte sich erst in den letzten Lebensjahren,
weil er erkannte, « daß eine Sozialreform eine breitere gesellschaftliche Basis
haben muß, als er zuerst gedacht hatte » (118).

Ideengeschichtlich führte P. Theodosius unmittelbar zum sozialen Denken
Bischof Kettelers. Intuitiv erfaßte er die wesentlichen Forderungen einer
sozialen Betriebsführung. Es gelang ihm aber nicht, die richtige Form zu
finden, um sie unter den zeitbedingten Verhältnissen zu verwirklichen.

Im Anhang bringt B. einige Dokumente, die sich auf die Fabrikgründung
in Oberleutensdorf beziehen. Die pathetische Gedenkrede Scherer-Boccards
(Anhang A) hätte allerdings u. E. füglich weggelassen werden können. Dafür
vermissen wir ein Register.

Zusammenfassend dürfen wir sagen, daß die Untersuchung B.s eine
Bereicherung unseres Wissens bedeutet. Sie ist ruhig und sachlich geschrieben
und scheut die notwendige Kritik nicht. Die Römer Dissertation stammt aus
der Schule von Prof. G. Gundlach SJ. Den Druck besorgte die St. Fidelis-
druckerei der Kapuziner auf dem Wesemlin in Luzern, die mit diesem Buch
nicht nur eine beachtliche, sondern auch eine echt theodosianische Leistung
vollbracht hat. Fritz Glauser

Leopold Borter : Kirche, Klerus und Staat des Wallis von 1839 bis 1849.
Freiburger Dissertation. Blätter aus der Wallisergeschichte XIII. 2. (1962).

Diese Darstellung hinterläßt beim Leser sogleich den Eindruck, daß ein
wissenschaftlicher Geist am Werke war. B. geht direkt an den Stoff heran,
greift mitten in den Fragenkomplex. Diese unmittelbare Art geht durch die
ganze Arbeit. Die Zeitgeschehnisse werden nur soweit herangezogen, als es

notwendig ist. Es fällt z. B. auf, daß der Kampf zwischen der Alt- und
Jungschweiz am Trientbach erwähnt wird, doch nur die Folgerungen werden
gezogen. Das läßt sich u. a. auch feststellen beim Kapitel über die Beteiligung
des Wallis am Sonderbund und am Sonderbundskrieg. Diese engste
Beschränkung auf den relevanten Stoff erlaubt es B., in 164 Seiten ein umfangreiches

Material zu verarbeiten.
B. nimmt an, die Bewegung sei vom Unterwallis ausgegangen, weil hier

einflußreiche Führer an ausländischen Universitäten studiert und von dort
freiheitlich-liberale Ideen heimbrachten, doch auch wegen der Einwirkung
der französischen Julirevolution und des Einflusses der heimgekehrten
ehemaligen Soldaten und Offiziere in bourbonischen Diensten. Man wird aber
auch an die Tatsache denken, daß unter den Führern der neuen Bewegung,
nebst Männern mit guten alten Walliser Namen, auch Leute wirkten, deren

374



Walliser Bürgerbrief noch kaum abgenützt war, ferner zahlreiche Versip-
pungen wie auch enge Geschäftsbeziehungen mit dem Ausland bestanden.
War übrigens das Wallis schon einmal einheitlich und in sich geschlossen
Etwa von der Mediation bis zur Restauration, die dem Oberwallis wieder
günstigere politische Verhältnisse schaffen half. Mag das politische Recht
in der Zeit Napoleons auch klein gewesen sein, und mögen weder Ober- noch
Unterwalliser viel zu sagen gehabt haben, - sie waren doch gleichberechtigt -
oder gleich unberechtigt.

Es ist bekannt, daß auch im Oberwallis das, was man Demokratie nennt,
spärlich und dünn gesät war : Der Landrat wurde von den Zehnenräten,
diese wieder von Gemeinderäten und Abgeordneten, die Gemeinderäte aber
aus einer vom amtierenden Gemeinderat aufgestellten Kandidatenliste
gewählt. Auf diese Weise gelang es, den Einfluß des Volkes auf ein Minimum
zu beschränken und eine lange Amtszeit der Ratsmitglieder zu sichern.
Jeder Zehnen - oder Bezirk, wie er heute heißt, - hatte ungeachtet seiner
Bevölkerungszahl im Landrat vier Sitze, der Bischof 4 Stimmen. Da der
Bischof stets Oberwalliser war und mit den Oberwallisern stimmte, hatten
diese ein Übergewicht über den volksreichen untern Landesteil. Vor allem
gegen diesen Zustand kämpften nun die Unterwalliser an, vorerst auf dem
legalen Weg von Eingaben im Landrat, von Anträgen auf Revision der
Verfassung. Die Oberwalliser stimmten schließlich grundsätzlich zu,
verklausulierten aber die Konzessionen so, daß die Unterwalliser sie nicht annehmen
konnten. - In die Sitzung des Landrates vom Januar 1839 entsandten die
Unterwalliser eine Abordnung, auf je 1000 Seelen 1 Deputierten. Da die
Oberwalliser solches nicht zugeben konnten, zogen sie aus, was die
Unterwalliser nicht hinderte, allein einen Verfassungsentwurf auszuarbeiten. Eine
erfolglose Intervention von eidgen. Kommissären hatte zur Folge, daß die
Unterwalliser, die inzwischen neue Großratswahlen durchgeführt hatten
(der Landrat war durch den Großen Rat ersetzt), in Sitten zur konstituierenden

Sitzung zusammentraten, während die Oberwalliser in Siders tagten.
Man beendigte am 3. August 1839 das Verfassungsobjekt, das von den untern
Zehnen - oder nun auch Distrikten - mit großem Mehr angenommen wurde.
Auch bildete man eine Regierung. Wieder kam es zu erfolglosen eidgen.
Zusprächen, so daß sich Ende März 1840 die feindlichen Brüder in Sitten in
Waffen gegenüberstanden. Die Oberwalliser unterlagen und mußten die
neue Verfassung annehmen. Der Klerus nahm eine abweichende Stellung
ein : Für den status quo waren der Bischof, der höhere und niedere Klerus
des Oberwallis.

Im Unterwalliser Klerus stellte man sich nach anfänglichem Zögern zu der
neuen Situation positiv ein. Sie entboten in die verfassunggebende Versammlung

einen Geistlichen. Nach B. hielten die Oberwalliser zu starr an der
geltenden legalen Situation fest, statt sich der neuen Zeit zu erschließen. Im
Unterwallis marschierten Liberale, Konservative und Geistliche in einer
Front. Als sich aber Tendenzen zeigten, die Geistlichkeit in die Sakristei
zu verbannen, beharrte der führende Kopf des Unterwalliser Klerus, Domherr

de Rivaz, auf einer Vertretung des Klerus in der gesetzgebenden
Behörde. Der Klerus habe, wie andere auch, seine Rechte zu verteidigen, und

375



nehme der Bischof nicht an der Sitzung teil, spreche niemand für den Klerus.
Eine andere Regelung dränge sich daher auf. Die Radikalen wollten aber
dem Klerus alle Sonderrechte entziehen. Bürgerliche und geistliche
Amtsverrichtungen waren für sie unvereinbar, schon gemäß der Verfassung von 1802.

Anlaß zu einer allmählichen Klärung derFronten bot u. a. das neuePrimar-
schulgesetz, bei welchem sich der Unterwalliser Klerus von den Radikalen
trennte, da das Gesetz die Rechte des Klerus nicht genügend wahrte. Das
Gesetz wurde denn auch verworfen. Das gab dem radikalen « Echo des

Alpes » das Signal zum offenen Kampf gegen die Geistlichkeit, deren
Auffassungen freilich vielfach auseinandergingen. Manche von ihnen waren,
ohne Jungschweizer zu sein, besonnen genug, das Richtige am Neuen zu
sehen. So dachte man u. a. im Schulwesen an wirksame Reformen. In dieser
Frage gewann nun das konservative Gedankengut gegen das radikale Treiben

an Boden. Die Mitwirkung des Klerus an der Gründung der Alten Schweiz
ist nach B. kaum ermittelt. Sicher ist, daß verschiedene Probleme, so um das
Schulgesetz, die Unterwalliser Geistlichkeit von der liberal-radikalen Bewegung

trennten.
Die maßlosen Angriffe des < I'cho des Alpes » und der Radikalen gegen

Kirche und Klerus, besonders die Aargauer Klosteraufhebung, führten schließlich

zum Zusammenschluß der Geistlichkeit des ganzen Landes. Das zeigte
sich dann bei den Auseinandersetzungen um den Vertreter des Bischofs im
Großen Rate, auch um die geistlichen Vorrechte und das Eigentum des Klerus.
Nach dem blutigen Umsturz vom Mai 1844 suchte die konservative Siegerpartei

ihre eroberte Machtstellung gründlich auszubauen und den Einfluß
der Radikalen ein für allemal zu beseitigen. B. schildert das nach dem Stand
von Kirche und Klerus in der Kantonsverfassung von 1844, im Beitritt des

Wallis zum Sonderbund, den das Wallis aus Gründen, die B. anführt, schließlich

vollziehen mußte. Nach der Niederlage des Sonderbundes machte man
besonders den Klerus für diese Politik verantwortlich. Da nun wieder ein
radikales Regime - von Bundes Gnaden - am Regieren war, wurden nicht
nur die Kontributionen meistens auf den Klerus gelegt, sondern es ging
nach der 1848er Verfassung Kirche und Klerus sehr übel : Die geistlichen
Vorrechte wurden ausgemerzt, das Säkularisationsdekret vom 11. Januar 1848

erlassen, das Verhandlungen zwischen Bistum und Staat gleichsam erzwang,
mit dem Ziele einer Konvention, in deren Mittelpunkt die Tätigkeit des

außerordentlichen apostolischen Gesandten Luquet von Februar bis Juni
1848 rückte.

So kam es zur Konvention vom 19. November 1848, die ein gewisses
Entgegenkommen des Staates verrät. Trotzdem konnten weder staatliche
Übergriffe auf den Eigenbereich und die Rechte der Kirche noch scharfe
Auseinandersetzungen bei der Ausführung dieser Konvention verhindert
werden. Die Ausscheidung der für die Dotation des Klerus bestimmten Güter
bewegte die Parteien ; Streit herrschte um das « pfarreiliche Stiftungsvermögen

» in Sitten, wobei allerdings weit mehr innerörtliche Differenzen
mitspielten.

In einem Schlußwort nimmt B. Stellung zu den Ergebnissen seiner
Forschungen. Nach ihm fällt die ausschlaggebende Bedeutung der Geistlichkeit

376



auf, sei es zufolge aktiver Teilnahme des Klerus an den politischen
Auseinandersetzungen, sei es wegen der schweren Angriffe, denen Kirche und Klerus
ausgesetzt waren. Hatte vorher die Kirche einen maßgeblichen Einfluß im
Staate und in der Öffentlichkeit des Landes ausgeübt, so sollte sie in der
neuen Zeit die Herrschaft in allen Lebensbezirken dem Staat abtreten.
Diesen Bestrebungen widersetzten sich der Klerus und das konservative
Volk. 1852 trat ein Umschwung ein, der mit dem Wahlsieg von 1859 bis
heute die konservative Mehrheit brachte. Das Bestreben wurde immer
merklicher, gutzumachen, was man noch gutmachen konnte. « Jetzt war der Weg
frei zu einer gegenseitigen Hochschätzung und Anerkennung der Freiheit
und Eigenständigkeit. Dieses erfreuliche Verhältnis zwischen Kirche und
Staat ist seither nie mehr ernstlich getrübt worden. »

Die Restitution des Kirchengutes und die Konkordatsfrage werden Gegenstand

einer besondern Studie bilden. Diese Fortsetzung verspricht interessant
zu werden. Man ist mit B. erstaunt, daß dieses Thema bis jetzt noch keine
eingehende Bearbeitung fand. Der geschichtlich Interessierte ist B. u. a.

aus drei Gründen dankbar : Daß er dieses heikle Gebiet gründlich und
wissenschaftlich haltbar dargestellt hat ; daß er als Geistlicher mit Erfolg bestrebt
war, objektiv zu bleiben, und daß er ein Beispiel dafür bietet, welche Fülle
von Material die neuere Zeit für historische Arbeiten bereithält. Gewiß
erschienen schon wertvolle Arbeiten von Oberwallisern über das 19. Jahrhundert,

aber irgendwie bestand doch eine Scheu, sich an diese vielleicht zu
nahe und zu umstrittene Zeit heranzuwagen. Möge diese vortreffliche
Darstellung die verdiente Beachtung auch im Lande Wallis finden.

Josef Bielander

Paul Hugger : Amden. Eine volkskundliche Monographie. Schriften der
Gesellschaft für schweizer. Volkskunde Bd. 41. Basel. Verlag G. Krebs AG,
1961. 224 S. mit 26 Abbildungen.

Diese Darstellung einer bescheidenen Bergbauerngemeinde aus der
volkskundlichen Perspektive beruht in erster Linie, von einer bereits beträchtlichen

Literatur abgesehen, auf Enqueten, die für den schweizerischen
volkskundlichen Atlas durchgeführt wurden. Eigentliche historische Quellen
fließen recht spärlich. Da es sich jedoch um ein ziemlich isoliertes Dorf
handelt, gelingt es H. doch, ein ungemein vielseitiges, recht anschauliches Bild
des dörflichen Lebens zu zeichnen. Wir können, beim Reichtum des Geboten-
nen, nicht auf alle Einzelheiten eingehen, so verlockend dies wäre. Es handelt

sich nicht allein um Profanes, wie etwa um bedeutsame soziale Erscheinungen

(vgl. Kinderarbeit 34 f., Schwabengänger 36, ein Brauch, der um
1870 bereits einging u.a.m., s. die bemerkenswerte Statistik der Kinderzahl

von Bürgerfamilien 28-30). oder Fragen der bäuerlichen Arbeitsweise
(83 ff.) und besonders des Alpwesens (90 ff.), sondern weithin auch um
Erscheinungen des kirchlich-religiösen Brauchtums, worauf nur kurz
hingewiesen sei.

Der alte liturgische Brauch, das sogen. Witzen oder Witzgen, wonach der
Täufling nach der Taufe einige Tropfen von der Absolution erhielt, behauptete

sich in Amden ungewöhnlich lange (27). Die Kosten des Taufimbisses

¦-'5 377



bestritt der Götti (24). Das erinnert daran, daß die Innerschweizer zur Zeit
von Nuntius Bonhomini einen zähen Kampf um eine größere Zahl von Paten
(3-4) führten, als wie es das Trienter Konzil zuließ, eben um die Kosten der
damals üppigen Taufschmäuse bestreiten zu können. Bemerkenswert ist
auch, daß die Errichtung einer Kaplanei im Jahre 1783 wesentlich zur
Förderung des Schulwesens beitrug (46). Der kirchliche Einfluß verrät sich im
Verbot des Tanzes für ledige Mädchen, der noch um 1890 verpönt war, ein
Verbot, das der Jungfrauenverein erließ (52 f.). Anziehend ist auch die
Schilderung des Kiltganges (54 ff.). Eine burschenschaftliche Organisation
im Stil der Knabenschaften gab es nach der Feststellung Hs. nicht (62 f.).
Die Hochzeitsbräuche waren recht bescheiden.

Zum Schönsten des Buches zählen wir den Abschnitt : Der Abschied vom
Leben (75 ff.). Der früher feierlicheVersehgang hielt sich im üblichen Rahmen
des kirchlichen Lebens eines Dorfes. Doch der tiefreligiöse Sinn des Volkes
kommt in der ergreifenden Schilderung der Totenwache besonders gut zum
Ausdruck (76 ff.). Eine Tumba ist nur noch an Allerseelen gebräuchlich und
die Kerzenrödel, wie übrigens auch die Adventskerzlein der Mädchen, wurden

nach der Kirchenrenovation von 1923 verboten, weil offenbar die Bänke
öfters beschädigt worden waren, ein Beispiel dafür, wie alte Bräuche auch
nur durch äußere Umstände oder Nützlichkeitserwägungen verdrängt werden

können.
Der Abschnitt über die Jahresbräuche erweist sich für das kirchlich-religiöse

Brauchtum am ergiebigsten. Das « Klausen » behauptete sich in Amden
in den urwüchsigen Formen bis in die neueste Zeit hinein. Doch forderten
zunehmende Unsitten die Kritik der Geistlichkeit heraus, sodaß um 1940
die Bischofsgestalt mit dem « Schmutzli » eingeführt wurde. Tannästler und
Hobelspänler wurden 1958 gemäß einem Kompromiß zwischen alter und
neuer Sitte dem Bischof als Begleiter beigegeben (132-34). H. stellt fest,
daß bis 1958 die Glocken in der Neujahrsnacht nicht geläutet wurden. Er
vermutet als tiefere Ursache hiefür, daß man das Neujahrsgeläute als
reformierte Sitte abgelehnt habe (138). Ist das wohl richtig

Manches verdiente nähere Betrachtung, so die Wasserweihe am
Dreikönigsfest, das Agathenbrot und aus der Fastnachtszeit namentlich das
Begraben der Fastnacht, symbolisiert in einer Strohpuppe in Männerkleidern
und Larve. Das war der sogen. « Väledii ». Der ganze geschilderte Trauerzug
stellte eine deutliche Parodie des kirchlichen Brauchs dar. Diese Sitte
verschwand in den achtziger Jahren (147). Daß die Zeit der Karwoche in der
Volksfrömmigkeit eine besondere Rolle spielt, überrascht nicht, eher die
Tatsache, daß die Kommunikantenkinder am Weißen Sonntag bei der
Rückkehr zur Kniebank einen Schluck Wein aus einem Kelch empfingen,
ein Brauch, der erst um 1890 abgeschafft worden sein soll. Wie gesagt wird,
sollte auf diese Weise das Ankleben der Hostie am Gaumen verhindert werden.

Man könnte aber auch an einen Überrest des Abendmahls in beiden
Gestalten denken ; nur wird das quellenmäßig kaum festzustellen sein. Christi
Himmelfahrt war der Tag der Pfarreiwallfahrt nach Einsiedeln (155 ff.).

Mit Recht betont H. in seiner trefflichen Charakteristik des Volkscharakters

der Amdener : ¦ Zum alten Amdnerschlag gehört eine tiefe Religiosi-

378



tat » (201). Das anziehend geschriebene Buch, das übrigens zahlreiche
Berichte aus der vielschichtigen Sagenwelt enthält, vermittelt viel Lehrreiches
zur Kenntnis der Kultur eines Dorfes und wird auch den in der Volkskunde
weniger Kundigen anregen, manchen Sitten mehr Beachtung zu schenken
und für eine treue Überlieferung Sorge zu tragen. Oskar Vasella

Katholisches Missionsjahrbuch der Schweiz 1961. 28. Jahrgang. Freiburg,
Paulusdruckerei. Selbstverlag des Schweiz, kath. akad. Missionsbundes der
Universität Freiburg, Spitalgasse la. 96 S.

Das neue Jahrbuch des akad. Missionsbundes hat als Motto das Papstwort

Johannes XXIII. gewählt : Gott hat die Menschen nicht als Feinde,
sondern als Brüder geschaffen. So betont der Redaktor des « Jahrbuches »,

Dr. P. Walbert Bühlmann O.Cap., in seiner grundlegenden Einführung : Der
weiße Mann in der farbigen Welt, daß der Weiße dem Farbigen, ob schwarz,
gelb oder rot, nicht als Herr, weder in der Politik noch im Geschäftsleben,
gegenüber treten dürfe, sondern als christlicher Mitbruder. Theologisch wird
diese Auffassung begründet durch P. C. Spicq OP : La fraternité chrétienne
d'après le Nouveau Testament, während der besondere Kenner, Dr. Peter
Sager, die « Solidarität im Kommunismus » beleuchtet, die aber nur äußerlich

in einer Pflicht gegenüber Staat und Partei ohne innere Bindung besteht.
In einem aufschlußreichen Artikel : Die farbigen Völker im Urteil der Anthropologie

lehnt Prof. M. Gusinde SVD die Diffamierung der Kolonialvölker als
« Wilde und Barbaren » entschieden ab. Die Missionsgeschichte ist durch
einen wertvollen Exkurs von Prof. J. Beckmann SMB vertreten : Der Kampf
der Missionare für die Menschenrechte der Indianer im 16. Jh., den der
Verfasser mit Recht als missionarische Großtat kennzeichnet. P. C. Laufer MSC
zeigt in ähnlicher Weise, wie in Melanesien, dem riesigen Inselgebiet
Westozeaniens, das sich bis ins 19. Jh. den Weißen völlig verschloß, durch das

opfervolle Wirken der Glaubensboten die einheimische Bevölkerung zu echt
christlichem Leben und Denken erzogen wurde. Ebenfalls von der Geschichte
her untersucht J. Specker SMB : « Die Einstellung der Missionare zum schwarzen

Menschen » : fehlte es bis ins 19. Jh. auch in Missionskreisen gelegentlich
an dem nötigen Verständnis, so war doch die Regel eine große Hochschätzung
dem Schwarzen gegenüber. Wie diese im besondern bei den Kleinen Brüdern
und Schwestern des heiligmäßigen Charles de Foucauld, diesem « Bruder
Aller », zum Ausdruck kommt, schildert eines ihrer Mitglieder in einer
Darlegung über Ziele und Organisation der Brüderschaft. Der um den
erfolgreichen Verlauf des Missionsjahres in der Schweiz hochverdiente M.
Hengartner beschließt das Heft mit einem eindrucksvollen Rückblick auf diese

Tat der christlichen Bruderliebe ». Als Anhang ist wie üblich ein Hinweis
auf die « Missionarische Schweiz 1960 », auf die Tätigkeit des akad. Missionsbundes,

auf die Abreise von Missionaren aus der Heimat und ein kurzer
Nachruf auf verstorbene Glaubensboten beigegeben, während die
Bibliographie diesmal fehlt. G. Heer.

379



HINWEISE

Clément VI (1342-1352). Lettres closes, patentes et curiales intéressant les

pays autres que la France, publiées ou analysées d'après les registres du
Vatican par E. Déprez et Mgr G. Mollat. Fase. Ill, Tables. - Grégoire XI
(1370-1378). Lettres secrètes ct curiales intéressant les pays autres que la
France, publiées et analysées d'après les registres du Vatican par Mgr G. Mollat.

Fase. I, Paris, de Boccard 1961 et 1962. In-4°, 66 et 332 p. - Le volume
des lettres de Clément VI adressées à d'autres pays que la France, s'achève

par le fascicule des tables (Incipits, matières principales, noms de lieux et
de personnes). Ainsi parvient à bon terme l'édition (en regestes, le plus
souvent ; parfois m extenso) des lettres de ce pape, en ce qui concerne la
France, aussi bien que les autres pays, inaugurée avant 1901 par E. Déprez
et menée jusqu'au bout par Mgr Mollat.

C'est également celui-ci qui entreprend l'édition des Lettres secrètes et
curiales de Grégoire XI pour les pays autres que la France. La série des
lettres relatives à la France et ses tables ont été publiées par L.Mirot, H.Jasse-
min, J. Vielliard et Mgr Mollat lui-même entre 1936 et 1957. Cette fois
encore la plupart des lettres sont éditées sous forme de regeste. Le volume
couvre les trois premières années de Grégoire XI. On remarquera le nombre
considérable de lettres concernant l'Italie, spécialement celles qui concernent
les Visconti, dont l'excommunication du 7 janvier 1373 et la lettre aux
barons italiens du 22 février de la même année. M.-H. Vicaire, OP

Ein Gesamtverzeichnis der in den « Analecta Bollandiana » von 1882-1961
veröffentlichten Aufsätze ist als «Bulletin trimestriel no 13-1er trimestre
1962 » erschienen, das für die rasche Orientierung über den Inhalt dieser
bedeutenden Zeitschrift überaus nützlich ist. Unterschieden werden darin
Beiträge in einem Umfang von weniger als 15 S., bei Abhandlungen von
mehr als 50 S. wird die genaue Seitenzahl angegeben. Ein knappes, aber
ausreichendes Verfasserregister fehlt natürlich nicht. Angemerkt sei noch,
daß zahlreiche vergriffene Bände nachgedruckt wurden und ein eingehendes
Register für die Bände 61-80, in Fortführung der bisherigen, jeweils für 20
Bände veröffentlichten Register, in Vorbereitung ist. Oskar Vasella

Wie kaum genügend bekannt ist, beschloß die Internationale Kommission
für vergleichende Kirchengeschichte, die s. Zt. im Rahmen des Internationalen

Historikerverbandes gebildet wurde, die Bearbeitung von Bibliographien

der reformationsgeschichtlichen Veröffentlichungen von 1940-1955.
Dieses Postulat war berechtigt in Rücksicht auf die kriegsversehrten Länder,
wo die bibliographische Übersicht vielfach verloren gegangen war. Der
gewählte Zeitraum reicht von 1450-1648, ist also erheblich größer als bei Karl
Schottenlohers Bibliographie zur deutschen Reformationsgeschichte (1517-
1585). Die Bearbeitung der Bibliographien erfolgt nach Ländern. Gewisse

Schwierigkeiten in der Gliederung ließen sich kaum vermeiden. Welche
Länder sollten in den einzelnen Faszikeln zusammengefaßt werden Geo-

380



graphische Zusammenhange konnten nur z. T. maßgebend sein. Intensität
der Forschung und Umfang der einzelnen Bibliographien konnten sehr
unterschiedlich sein. Und wo sollten die in ausländischen Verlagen und
Zeitschriften erschienenen Veröffentlichungen zur Geschichte eines Landes
eingeordnet werden Erhebliche Lücken tauchten im 1. Faszikel auf (Deutschland

und die Niederlande), dessen erste Ausgabe (1958) von Chan. Aubert,
was Deutschland betraf, einer recht kritischen Würdigung unterzogen
wurde (Revue d'histoire ecclés. 54, 1959, 199-203). Dieses 1. Faszikel erschien
1961 in 2. Auflage. Hier fiel die Rubrik Ausland weg. Das 2. Faszikel,
1960 erschienen, umfaßte die Länder Belgien, Schweden, Norwegen, Dänemark,

Irland und die USA. Nun liegt das Heft 3 vor : Bibliographie de la
Réforme. 1450-1648, Ouvrages parus de 1940 à 1955, troisième fascicule:
Italie, Espagne, Portugal (Leiden, E. I. Brill 1961, 138 S.). Vorerst sei
bemerkt, daß zahlreiche Titel auf Übersetzungen und Besprechungen
fremdsprachiger Werke verweisen. Das läßt sich rechtfertigen, zumal für Italien,
schon angesichts der Kompetenz mancher Rezensenten wie D. Cantimoris,
auch weil so der Einfluß der ausländischen Forschung sichtbar wird. Es ist
z. B. auffallend, welchen Aufschwung die Forschung rund um das Konzil
von Trient genommen hat, u. a. dank dem starken Impuls, der von den
Forschungen H. Jedins ausgegangen ist. Nicht geringer Anteil an der Publizistik

zur Geschichte besonders der katholischen Reform kommt den kirchen-
und ordensgeschichtlichen Zeitschriften zu, die sich in Italien erfreulich gut
entwickelt haben. Bedeutsam ist diese Bibliographie auch für die schweizerische

Kirchengeschichte. Zwar tritt Zwingli kaum hervor, Calvin weit weniger
als Luther. Aber der Kundige weiß, daß die im Index der Schweiz zugewiesenen

Nummern die Beziehungen der Schweiz zu Italien im gebotenen Rahmen
nicht voll erfassen. Man weiß ja um die Einflüsse italienischer
Glaubensflüchtlinge u. a. auf Graubünden (vgl. Nr. 289 f.). Daß bei der Auswahl der
Besprechungen eine gewisse Ungleichheit aufkommen oder wenig Bedeutendes

Eingang finden kann, wird man in Kauf nehmen und keine zu strengen
Maßstäbe anlegen wollen, vielmehr den Bearbeitern Paolo Brezzi und Eug.
Dupré für das Gebotene Dank wissen. Ähnliches gilt für die weit umfangreichere

Bibliographie Spaniens, die wir José Vives verdanken. Nur kommt
hier, vom Thema des Tridentinums abgesehen, die Hagiographie viel stärker
zur Geltung (Juan de Avila, Juan de la Cruz, Theresia vom Kinde Jesu),
begreiflicherweise auch die Kolonial- und Missionsgeschichte. Die Geschichte
des Protestantismus selbst nimmt auch in der Bibliographie Portugals
(P. Anton do Rosario) keinen nennenswerten Raum ein. Schließlich sei noch
bemerkt, daß die Bibliographie der Schweiz längst abgeschlossen wurde,
aber noch nicht erscheinen konnte, weil leider andere Länder mit ihren
Manuskripten in Rückstand geblieben sind. Gewiß ist, daß diese
Bibliographien, welche Mängel oder Schwächen ihnen auch im einzelnen anhaften
mögen, treffliche Anregungen und Dienste zu leisten vermögen.

Oskar Vasella

381



Dem 50. Band (1960J61) der « Freiburger Geschichtsblätter» schreibt F. Rüegg
das Geleitwort. In einem gedrängten Rückblick werden wir mit der Geschichte
des deutschen geschichtsforschenden Vereins und dessen Jahresorgans
vertraut gemacht. In gewinnender Art zeichnet 0. Vasella ein Porträt des
Gründers des Vereins und der Zeitschrift, Prof. Dr. Albert Büchi. Treffliche
Begebenheiten schildern den Menschen und den Mann der Wissenschaft.
Über gehörnte Tongebilde aus bronzezeitlichen Siedlungen des Freiburger-
landes und außerschweizerische Funde schreibt P. Johannes Maringer.
H. Foerster bietet nebst einer Einleitung die Urkunde (in Latein und
deutscher Übersetzung) durch die der Bischof Johann Cossonay von Lausanne
die Maigrauge aus dem Diözesanverband entläßt. 0. Perler berichtet über
Reliquien, Reliquiare und Reliquienverehrung in der Pfarrkirche zu Tafers,
die demnächst eine gründliche Umgestaltung erfahren soll. Der Aufsatz
bedeutet eine Ergänzung zur Reliquiengeschichte von Stückelberger. Einen
kurzen Beitrag zur sprachlichen Entwicklung Freiburgs leistet F. Rüegg.
Die Beziehungen zwischen Freiburg und Solothurn vom Stanserverkommnis
bis zum Beginn der Reformation sind Gegenstand einer gründlichen Arbeit
von Hellmut Gutzwiller. In innereidgenössischen und außenpolitischen
Belangen wußten sich Freiburg und Solothurn eng verbunden. Die Teilnahme
beider an den Burgunderkriegen und das gemeinsame Aufnahmebegehren
in den Bund legten dieses Zusammengehen nahe. Nebst der Politik ergaben
auch Kirche und Kultur viele Berührungspunkte. Ernst Flückiger untersucht
die Auswirkungen des zweiten Villmerger Krieges auf die Stadt Murten.
Berichte über die Vereinstätigkeit und eine Inhaltsübersicht der fünfzig
Hefte der « Freiburger Geschichtsblätter » beschließen den reichhaltigen
Jubiläumsband. Florentin Koller

Die Untersuchung von Ferdinand Elsener : Notare und Stadtschreiber. Zur
Geschichte des schweizerischen Notariats (Arbeitsgemeinschaft für Forschung
d. Landes Nordrhein-Westfalen. Reihe Geisteswiss. H. 100. Westdeutscher
Verlag GmbH, Köln 1962. 60 S. kart. DM 5.—) beruht auf einem 1958 in
Düsseldorf gehaltenen Vortrag. E. geht von dem im Rahmen des Schweiz.
Beitrages zum sogen. « Neuen Savigny » gestellten Problem der Rezeption
des römischen Rechts aus, für welche die Notare von besonderer Bedeutung
waren. Die Frage der Herkunft des Notariats wird dahin beantwortet, daß
die Einflüsse des italienischen Urkundenwesens am frühesten vom Wallis
und namentlich von Savoyen her in die Schweiz eindringen, ungefähr gleichzeitig

auch von Südfrankreich nach Genf. Nordbünden dagegen war kein
« Mittler zwischen Süd und Nord » (9, so nach O. Clavadetscher). Parallel
mit dem Notariat drangen das Schiedsgericht, das summarische Verfahren
des kanonischen Prozesses und das römische Majoritätsprinzip ein. Näher
berühren die Kirchengeschichte die Ausführungen über das Notariat des
Offizialats, des bischöflichen Gerichts (13 ff.). Damit entwickelte sich auch
der gelehrte kanonische Prozeß (vgl. die Bemerkungen über die clerici
conjugati, eine Bezeichnung, die oft mißdeutet wurde). Mehr und mehr trat
dann im späten Mittelalter die Bedeutung des städtischen Schreiberamtes
hervor. Damit im Zusammenhang entwickelte sich auch die städtische

382



Judikatur. Es bildete sich das Amtsnotariat. Da der Stadtschreiber gleichsam

eine Monopolstellung erhielt, verschwand gegen Ende des 15. Jahrh.
das freie italienische Notariat (18 f.). Die Nichtanerkennung des
Reichskammergerichts durch die Eidgenossenschaft hat die Rezeption schließlich
entscheidend gehemmt, wenn nicht beinahe unterbunden. - Dem Ausdruck
vom frühen Staatskirchentum (20) würden wir den Begriff vom Kirchenregiment

vorziehen. Auch die Äußerung Es., wonach die Offizialatsgerichtsbar-
keit in weltlichen Dingen im wesentlichen auf die Ehe- und Wucherprozesse
beschränkt wurde, ist etwas überbetont (17). Entsprechende Rechnungsbücher
vermitteln einen anderen Eindruck. Der Aufsatz ist insofern von besonderem
Wert, als er in einem reichen Anmerkungsapparat von beinahe 30 S. wertvolle

Literaturhinweise - S. 42 lies Walther st. Ludwig Köhler - und überaus
nützliche Anregungen bietet. Oskar Vasella

Der ansprechend geschriebene Aufsatz von Otto Mittler, Ulrich Zasius
1461-1535 (S. A. aus * Badener Neujahrsblätter 1962») ist insofern von
eigenem Wert, als M. die Tätigkeit des berühmten Humanisten als
Stadtschreiber von Baden (14 89-94) auf Grund unbeachteter Quellen aufzuhellen
vermag und darüber hinaus in der Schilderung der Umwelt Nachrichten von
allgemeinem Interesse beibringt (innerhalb von 100 Jahren erfolgten in
Baden nicht weniger als 700 Bürgeraufnahmen; im Zeitraum von 80 Jahren,
zw. 1450-1530, sind rund 100 Badener an Universitäten nachweisbar, darunter
30 Kleriker. In derselben Zeit absolvierten alle Leutpriester der Stadt ein
Hochschulstudium). Der Aufsatz stellt gleichsam einen Ausschnitt aus der
angekündigten Geschichte der Stadt Baden dar und verrät die gründliche
Vertrautheit Ms. mit den archivalischen Ouellen. O. Vasella

Eine bemerkenswerte Erscheinung in der Geschichte der Stadt Chur
charakterisiert auf Grund umsichtig gesammelter Zeugnisse Otto P. Clava-
detscher, Michael Klusner aus Wimpfen (Zs. f. württembergische Landesgesch.

20, 1961, 74-82). Diese aus der Fremde stammende Persönlichkeit
erreichte nämlich um 1451 den ungewöhnlichen Aufstieg vom Schulmeister
und Notar zur Würde eines Bürgermeisters von Chur. Die Frage liegt nahe,
wie eigentlich die Einbürgerungspraxis damals sich gestaltete, weiß man doch
auch in andern Fällen um die hervorragende politische Rolle zugewanderter
Schulmeister und Stadtschreiber. Auf dieses Problem geht Cl. jedoch nicht
ein. Wie er selbst nachträglich feststellen mußte, war Klusner nie geistlicher
Richter (zu 77). Die wirkliche Größe dieses Mannes, der am Bistumsstreit
der fünfziger Jahre nahe beteiligt erscheint, läßt sich wohl kaum genügend
erfassen ohne eine nähere Untersuchung der Verhältnisse im Domkapitel.

O. Vasella

Die Enzyklika Johannes XXIII. Mater et Magistra liegt seit Ende 1961 in
der beim Rex-Verlag, Luzern üblichen Aufmachung vor. Die Ausgabe
bringt die nichtamtliche Übersetzung des Vatikans ; besonders empfiehlt sie
sich durch ein gut gearbeitetes Sachverzeichnis, durch nützliche Zwischen-

383



und Marginaltitel. Warum die Nummerierung nicht mit der durch P. Welty
OP im Auftrage der deutschen Bischöfe herausgegebenen Übersetzung (Herder

Bücherei No. 110) und der durch die Schweizerische Arbeitsgemeinschaft
sozialer Standesvereine (KAB) besorgten Ausgabe übereinstimmt, ist nicht
leicht verständlich und kann in die gegenseitige Benutzung nur Verwirrung
hineintragen.

Kurz vor seinem Tode (1949), anläßlich seines goldenen Priesterjubiläums,
erließ Kardinal Suhard (1874-1949) den Hirtenbrief: «Le Prêtre dans la
Cité », den Regens Dr. August Berz unter dem Titel : « Der Priester in der
Welt des Menschen» ins Deutsche übersetzte (Rex-Verlag Luzern 1961).
Wie die beiden andern auch im deutschen Sprachkreis sehr bekannten
Hirtenschreiben « Essor ou déclm de l'Eglise» (1947) und « Le sens de Dieu »

(1948), zeichnet sich auch diese den Umfang und die Bedeutung eines
Hirtenbriefes weit überschreitende bischöfliche Verlautbarung aus durch
theologische Tiefe, Feinhörigkeit auf die Probleme der modernen Welt und
Aufgeschlossenheit für moderne Apostolatsformen (Arbeiterpriester). Gründend

auf der Heiligen Schrift und der Lehre der Väter und in steter Anlehnung

an das Lehramt, will das Buch wohl nicht avantgardistisch vorprellen,
aber dennoch die alte Lehre der Kirche in neuem Gewand darlegen.

P. Nestor Werlen

Die reichhaltige Gedenkschrift : Zum 10. Jahrestag der Bischofsweihe von
Monseigneur Nestor Adam Bischof von Sitten (Sonderausgabe vom « Anzeiger
des Bistums Sitten», hrsg. von der bischöflichen Kanzlei 1962, 315 S. will)
in erster Linie den Oberhirten ehren und stellt daher u. a. gleichsam einen
Rechenschaftsbericht über den Stand der Diözese unter den verschiedensten
Aspekten dar, so der Seelsorge im weiteren Sinn (über Frauen- und Männervereine,

aber auch über christliche Gewerkschafts- und Arbeiterbewegung.
191-312). Davon kann hier nicht eigens die Rede sein. Doch seien die beiden
Beiträge über das ältere und neuere Schulwesen genannt von Alb. Schnyder :
Vom Anteil der Weltpriester am Mittelschulwesen 141-155 und von Rud.
Loretan : Die Kirche und das Schulwesen in unserer Diözese 156-166. Der
Kirchenhistoriker wird indessen seine Aufmerksamkeit vor allem der gründlichen

Studie des Kantonsarchäologen Fr.-Ol. Dubuis : « Sepulcrum Beati
Theodoli» (17-52) zuwenden. Dieser bietet nämlich, bei stetem Vergleich
mit den Quellen auch zur Kultgeschichte, einen ausgezeichneten Überblick
über die Baugeschichte der Kathedrale von Sitten, deren Restauration noch
nicht völlig abgeschlossen ist, mit dem Ergebnis, daß eine Kirche aus dem
Ende des 9. oder Anfang des 10. Jh. festgestellt werden konnte, der
wahrscheinlich die Errichtung einer Theodor-Krypta aus der 2. Hälfte des 5.
oder aus dem 6. Jh. voraufging. Einen knappen, aber kenntnisreichen
Überblick über die Rechtslage des Bistums im 19. Jh. gibt Leopold Borter :

Von Bischof P. J. de Preux zu Bischof Nestor Adam (56-66), während
Chan. L. Dupont Lachenal eine gut illustrierte Studie über die bischöflichen
Wappen beisteuert (73-100). Manches wäre noch der Erwähnung wert.
Wir müssen uns jedoch auf den Dank beschränken, der vornehmlich dem
bischöflichen Kanzler Emil Tscherrig gebührt. Oskar Vasella

384


	Rezensionen = Comptes rendus

