
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 56 (1962)

Artikel: Segessers "Am Vorabend des Concilums"

Autor: Müller-Büchi, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128671

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


E.F.J. MÜLLER-BÜCHI

SEGESSERS «AM VORABEND DES CONCILIUMS»

(Fortsetzung und Schluß)

III.

Segessers
Studien- und Glossenschrift über die KirchenVersammlung von

1870 beeindruckt noch heute durch ihre Fülle an fruchtbaren Ideen
und Anregungen und durch die Tiefe und Wärme der religiösen Gesinnung,
mit welcher das Ganze vorgetragen wird. Bei aller Klarheit und Festigkeit

des kirchenpolitischen Standpunktes regt sich kein unfrommer
Gedanke ; kein unehrerbietiges Wort ertönt, keinerlei polemische Postulate
werden aufgestellt, und angriffige Ausfälle fehlen ganz. Die unscheinbare
Schweizer Broschüre, wenn sie auch die Beachtung der Welt nicht
gefunden hat1, ragt ihrem Gehalt nach aus der Konziliums-Literatur jener
Tage weit heraus. Welch ein Gegensatz zu Döllinger Segesser erweist
diesem zwar als dem « geistvollsten Theologen des Jahrhunderts »2

die Reverenz, doch nach Tendenz und Haltung unterscheidet er sich im
ganzen Vatikanums-Streit vom Münchener Gelehrten sehr wesentlich.
Nicht Döllinger sondern die großen katholischen Publizisten Frankreichs,
denen er bewußt nacheiferte, waren ihm Vorbild 3.

1 Auch die kurze Erwähnung bei Th. Granderath SJ Geschichte des vatik. Konzils

I 201 ruht nicht auf eigener Kenntnis, sondern auf der Besprechung in den
« Stimmen a. M. Laach » (unten 324).

2 Kl. Schriften I. 448.
3 Beziehungen zwischen Döllinger und Segesser sind nicht nachweisbar. Dagegen

waren Segesser Dupanloups Schriften sehr vertraut. « In Deutschland wird das
Schriftchen - schrieb der Verfasser am 23. Febr. 1870 an den ehemaligen Sonder-
bunds-General Salis-Solglio - nicht so vielen Beifall finden, es ist zu wenig gelehrt
und hoch gehalten, wenn Sie lieber wollen, zu verständlich. Mir sind in dieser
Beziehung die Franzosen Vorbild, deren Klarheit und Feinheit des Ausdrucks ich
gerne wenn ich könnte in unsere Sprache übertragen möchte ».

301



Segesser schrieb das Werk nicht als Theologe. Theologische Gedankengänge,

die darin anklingen x - die schönen Ausführungen über das
Verhältnis vom religiösen Mythus und kirchlicher Wahrheit, die Angst vor
Definierung neuer Dogmen und vor einer möglicherweise damit verbundenen

Häufung neuer Bannsprüche - sind von Sorge um Gefährdung der
erhofften Annäherung der christlichen Konfessionen bestimmt und
kümmern sich weniger um dogmatische Klarheit. Nicht auf jener der

Theologie, « wohl aber auf der Grundlage des Glaubens und der Liebe »
2

soll es zur Wiedervereinigung der getrennten Christenheit kommen, heißt
es sehr schön, für Theologen-Ohren aber wohl doch einigermaßen
zweideutig. Durch das Anton Günther gespendete Lob 3 rückt er sich selber
in geistesgeschichtliche Zusammenhänge, welche Orthodoxe stutzig
machen konnten. Selbst Schnell - und das ist für die feine Persönlichkeit
des Baslers bezeichnend - erschien schon beim Lesen des Manuskriptes
Manches bedenklich4. In Luzern gerieten, als die Broschüre erschienen

war, selbst Wohlmeinende in Verlegenheit 5. Für die Wertung der Studie
ist jedoch wesentlich, daß die Unfehlbarkeitsfrage an sich, die sonst
überall im Mittelpunkt der Auseinandersetzungen stand, überhaupt nicht
das Hauptanliegen bildet. Segesser bejahte voll und ganz - allerdings
in ihrer episkopalistischen Prägung 6 - die Unfehlbarkeit des in hierarchischer

Spitze organisierten kirchlichen Lehramtes, dessen Entscheidungen
er schon, bevor der Unfehlbarkeitsstreit die Öffentlichkeit erregte und
ihn selber vor schwere Entscheidungen stellte immer als bindend für
seine eigene Person anerkannt hat7. Er sah - und das ist für die Be-

1 Kl. Schriften XX. 396 f.
2 405.
3 448.
4 « Ihr Abschnitt von der Beschränkung der Dogmen auf das Wesentliche und die

Trennung zwischen Theologie und Glaube erscheint mir zwar in gewisser
Beschränkung wert einer Erörterung, aber so bedenklich und Mißanwendung ausgesetzt,

daß ich so nimmermehr wagen würde. Lnsere ungläubigen Theologen nehmen
aus ihren Sätzen den Freibrief für alle ihre Theorien und Irrlehren » Schnell an
Segesser 12. Nov. 1869.

5 Unten p. 314.
G 406/7.
7 In der ungedruckten 1 868 entstandenen « Schweizerischen l'arlamentsgeschichte

oben (p. 198 A. 2) heißt es : ¦ Es gibt in der katholischen Kirche - und das ist das

eigentlich formell sie von allen andern Confessionen Unterscheidende - nur eine
Autorität, die des kirchlichen Lehramtes. Wer dieses anerkennt ist Katholik,
wer es nicht anerkennt ist eben in der Tat nicht Katholik. Es wird oft unrichtig
behauptet, die Freiheit des Gedankens existiere für den Katholiken nicht ; richtig
ist nur, daß er seinen Gedanken nicht die Stelle der Kirchenlehre, seine eigene

302



urteilung von Segessers Stellungnahme zu Unfehlbarkeit und Vatikanum
entscheidend - in dem ganzen Problem und in der Zuspitzung, welche
dasselbe am Vorabend des Konzils erfahren hatte, vorab eine auch für die

Entwicklung von Staat und allgemeiner Kultur hochbedeutsame Frage
der kirchlichen Verfassungsentwicklung. Und da konnte der Mann
nicht schweigen, der nach seinem ganzen Bildungsgang und nach den

eigenen wissenschaftlichen und staatsmännischen Leistungen eine reife
Frucht der christlich-historischen Rechtsschule war, und dem auch das

Bewußtsein von dieser seiner Stellung nicht fehlte. Bei solchen « Fragen
gemischter Natur » und in so kritischer Lage der Kirche, wie sie damals

war, schien ihm eine « Consultation katholischer Layen » Gebot der
Stunde zu sein *. Da man niemand frug, auch die Lehrer Ferdinand
Walter 2 und Konrad Eugen Rosshirt 3 nicht - zu denen sich Segesser

in für seinen Bildungsgang aufschlußreicher Weise bei dieser Gelegenheit

bekannte - so ergriff der Schüler das Wort. Und er schrieb als Laie,
als Wissenschaftler und nicht zuletzt auch als Staatsmann, dem 20jährige

Kämpferschaft um die Einordnung des Katholizismus in einen

modern-freiheitlichen Verfassungsstaat eine untrügliche Witterung
kommender Schwierigkeiten und drohender Katastrophen gegeben, und dem

nun gerade solche Ahnungen die Feder beflügelten.
Der entscheidende Grundgedanke von Segessers Konziliums-Schrift

fließt aus einer in deutsch-rechtlichem Geiste geformten Auffassung der

Autorität nicht an die Stelle der kirchlichen Autorität setzen darf. Was diese
lehrt gilt in der Kirche, und wer zur Kirche gehören will, muß eben dieses
anerkennen ».

1 419.
2 Bei ihm hatte Segesser im Sommer 1839 in Bonn Kirchenrecht gehört (K. Müller

p. 55 ff.) - Gerade in diesen Jahren nahm Segesser den Briefwechsel mit Walter
wieder auf. Wo sich der Walter-Nachlaß befindet und ob sich darin Segesser-
Briefe erhalten haben, konnte ich bisher nicht feststellen.

3 Konrad Eugen Franz Roßhirt (1793-1873), seit 1818 Dozent für Kirchenrecht
in Heidelberg. Daß Segesser ihn dort gehört oder auch nur persönlich mit ihm
in Berührung gekommen sei, läßt sich aus den zahlreichen erhaltenen Akten aus
der Heidelberger Studienzeit nicht feststellen. Offenbar kannte Segesser dessen
1858 bei Hurter in Schaffhausen erschienenes Lehrbuch des kath. Kirchenrechtes.
Roßhirt erfreute sich im zeitgenössischen Katholizismus hohen Ansehens, da er
« mit entschiedener Charaktertüchtigkeit, im Gegensatz einer sich spreizenden
Josephinischen Aufklärungsperiode, das gleich einem grandiosen Dombaue consequent

sich abstufende katholische Kirchenwesen in seiner Schönheit und
Erhabenheit geschichtlich zu entwickeln versuchte o (Binders Allgemeine Real-
encyclopädie f. d. kath. Deutschland VIII. (1848) p. 946.) J. F. v. Schulte
urteilt - allerdings erst in seiner altkath. Zeit - über Roßhirt sehr abschätzig
(ADB 29/260 ff. u. Geschichte u. Quellen des can. Rechtes III/l 350 ff.).

303



mittelalterlichen Kirchen- und Papstgeschichtc : die absolute Souveränitätsidee

des römisch-byzantinischen Rechtes ist im Mittelalter auf Kaiser

und Papst übertragen worden und hat nicht nur die unaufhörlichen
Kämpfe zwischen diesen beiden höchsten Gewalten ausgelöst, sondern
daraus ist auch « das sogenannte Papalsystem hervorgegangen », das

an sich « nichts anderes ist als die Übertragung der Souveränitätstheorie
auf das kirchliche Gebiet »1. Der Germanist, in einer ganz anderen
Geisteswelt wurzelnd, sah darin eine Fehlentwicklung ; für ihn erwächst
alles wahre Leben einer organischen Gemeinschaft aus Freiheit. Daraus
ergaben sich Grundanschauungen, die zwar nach den damals in kirchlichen

Kreisen herrschenden Anschauungen schwer verständlich waren,
denen aber Größe und Fruchtbarkeit nicht abgesprochen werden kann.
Die Kritik am kurialen Stil, der die Päpste « Nachfolger des Apostelfürsten

»
2 nennt, ist ganz germanistisch gedacht. Doch ist es dann wieder

nur dieser Standpunkt, der befähigte, das in politischer Beziehung wirklich

Entscheidende an der mittelalterlichen Papstgeschichte zu sehen

und «das Verdienst eines Gregor VII., Innocenz III., Bonifacius VIII.
für die Freiheit und Civilisation der Welt gegenüber dem Auftreten eines

cäsaropapistischen Despotismus » hoch anzuschlagen. Das Wesentlichste,
das sich für Segesser bei Gründung der kirchenpolitischen Anschauungen
auf die deutsch-mittelalterliche Rechtsgeschichte im Sinne der historischen

Rechtsschule ergab, liegt jedoch in der Erkenntnis, daß theokratische

Herrschaftsformen mit einer modern-freiheitlichen Staatsentwicklung

vollkommen unvereinbar sind. « Alle Theokratie führt zur Verweltlichung

der Religion»3. Denn: «die Bestimmung der Kirche ist, den

Einzelnen individuell seinem Heile zuzuführen, nicht die Gesellschaft
oder den Staat »4 Für so schwerwiegende Sätze bildete die Lage des

Kirchenstaates seit 1849 die eindrücklichste Illustration : der « ganz
patrimoniale fast civilrechtliche Standpunkt, auf den Pius IX. sich

gestellt », hatte in auswegloser Situation geendet. Segesser vertrat in seiner

Publizistik schon seit den frühen 60er Jahren diese Ansichten. Nun

postuliert er grundsätzlich, daß die Kirche durch das Konzil « sich der

Neuzeit gegenüber von den der Weltlichkeit zugewendeten theokratischen
Ideen der großen Päpste des Mittelalters offen und förmlich lossage ».

Das bedingte nicht nur Verzicht auf den Kirchenstaat, was Segesser

1869 als überfällig hielt \ sondern auch eine völlig von mittelalterlichen

412 ff. 2 411.
425. 4 431.

304



Haltungen gelöste Einstellung zum Problem der Beziehungen zwischen
Kirche und Staat. Der moderne Staat sei - das ist eine historisch-politische

Grundüberzeugung des Luzerners, an die im politischen Bereiche
seine Föderalismus-Lehre anknüpft - « in seinem Wesen nichts anderes
als die Souveränität der Caesaren, eine absolute in sich selbst genügende
Gewalt »2 mit modern-absolutistischer Auswirkung, ein Staatsprinzip
mit dem gerade die katholische Kirche sich niemals werde abfinden
können. Die Kirche der Neuzeit muß sich auf den Boden der Freiheit
stellen : Freiheit « muß auch ein Grundprinzip sein, welches die Stellung
der Kirche in der menschlichen Gesellschaft bestimmt ; die Kirche muß
das Prinzip der Freiheit vertreten gegenüber dem Absolutismus des

Staatsbegriffs, der Freiheit nicht nur für sich, sondern auch für Alle,
die nicht zu ihr gehören, nicht nur für die Wahrheit sondern auch für
das, was sie als Unwahrheit und Irrtum zu erklären verpflichtet ist ».

Durch solches Bekenntnis zur allgemeinen Freiheitsforderung dem
modern-absolutistischen Staate gegenüber wird « die Kirche, wie wir hoffen,
daß sie aus dem Concil hervorgehen werde » 3, wiederum zu einer starken
Macht der Erhaltung gegenüber allem Zerstörenden werden.

Denn die unaufhörlichen unglücklichen Kämpfe zwischen Kirche und
Staat werden zurücktreten und weitgehend verschwinden, sobald die

Bejahung der modernen Freiheitsidee an die Stelle mittelalterlich-theo-
kratischer Auffassungen getreten ist. « Freiheit für Alle schließt sowohl
den Begriff eines kirchlichen Staates als den einer staatlichen Kirche
aus. »4 Es bedeutet « principielle Trennung von Kirche und Staat ».

Freilich nicht in einem negativen, sondern in einem positiven Sinne :

indem die Kirche nicht für Vorrechte, sondern für die Freiheit Aller
eintritt, « gibt sie dem Kampfe gegen den absoluten Staat eine andere
Gestalt »5 : sie wird in neuer Weise zu einem entscheidenden Faktor der

politischen Entwicklung. « Die politische Idee der Kirche ist die
organisierte Freiheit im Gegensatz zum organisierten Zwang, welcher in der
Natur des Staates liegt und auch seinerseits ein notwendiges Element
der civilisierten Gesellschaft ist. »

418. - Dazu : « Die alte Schwyzer Zeitung » p. 100 ff. - Segesser, dessen Gedanken
über den Kirchenstaat in der Innerschweiz auf völlige Ablehnung stießen, gehört
auch - er selber ist dort nicht genannt - zu den « Märtyrern der römischen Frage »,

über welche Friedrich Fuchs im Hochland (26/1 1928/29) nach dem Zustandekommen

des Lateranvertrages so feinsinnig schrieb.
426 ff. 3 406.
430. 5 430. 437 ff.

305



Auf dem Gedanken von der Kirche als der organisierten Freiheit in der
Gesellschaft beruht die Hoffnung, der Katholizismus werde auch in der
Neuzeit wieder « wie in anderen Zeiten sich an die Spitze aller geistigen
und wissenschaftlichen Bestrebungen » zu stellen und durch innere

Strahlungskraft die Wiedervereinigung der verschiedenen christlichen
Konfessionen und besonders die Union mit den Orientalen zu fördern

vermögen. * Wie in der Wissenschaftspflege so öffnet der Freiheitsgedanke

auch auf allen andern Gebieten des kulturellen Lebens die Bahn
zu neuen schöpferischen Gestaltungen. Segesser bezieht - und man spürt
es : in Vorahnung des « Kulturkampf »-Jammers - die eigentliche
Gegenposition zu Virchow, der den noch heute der Geschichtsforschung
unentbehrlichen Terminus prägte, als er am 8. Februar 1872 im preußischen
Abgeordnetenhaus zu Berlin mit dem Hinweis auf die Zustände im
Kirchenstaate, dem letzten theokratischen Gebilde der Neuzeit, der
katholischen Kirche die Möglichkeit bestritt, noch die Kraft zur
Erfüllung einer Kulturmission aufzubringen.

Das Negative an der Trennung von Kirche und Staat steht in engster
Wechselbeziehung zum positiven Sinn der Kirchenfreiheit. « Die Kirche
verhält sich gleichgültig gegen alle die äußeren Staatsformen, aber daß
diese Gleichgültigkeit ihrem inneren Princip entspricht wird erst dadurch

allgemein verständlich zu Tage treten, wenn sie das Princip der Freiheit
gegenüber dem Absolutismus in zeitgemäßer Form als das Postulat ihrer
äußeren Existenz proclamiert, die Trennung zwischen der Kirche und
dem Staat der Gegenwart in dem oft mißverstandenen Worte formuliert :

Freie Kirche im freien Staate. »2 Das ist kirchengeschichtlich und
kirchenpolitisch etwas völlig Neues. Nur ein frommes Auge vermochte in der
kühnen Lehre die alte Größe wiederum aufleuchten zu sehen. « Die Formen

sind vergänglich, nur der Grund der Ideen ist ewig, und die

Bestimmung der Kirche ist, den Einzelnen individuell seinem Heile
zuzuführen, nicht die Gesellschaft oder den Staat Der christliche Staat

war ein großes Ideal, aber ein noch größeres ist ohne Zweifel ein Staat
von Christen » 3.

Kein Geringerer als Montalembert hat es bestätigt, daß in der unscheinbaren

Schweizer Konziliums-Schrift die zweideutige Cavour'sche Formel

von der freien Kirche im freien Staate in ganz überlegener Weise ausge-

1 416 ff. - Die bzgl. Gedankengänge dürften auf Dupanloups Hirtenbrief v. 1867
beruhen.

2 433.
3 431.

306



deutet werde l. Segesser war sich bewußt, daß es leicht ist, « ein Princip
auszusprechen, aber meistens sehr schwer, es in den äußeren Verhältnissen

durchzuführen. » Die Folgerungen, die er aus seinen

Grundanschauungen für die konkrete Gestaltung kirchenpolitischer Fragen in der
Schweiz zog2, wurden wenig beachtet, in ihrer Zukunftsträchtigkeit
- das gilt besonders von den programmatischen Ausführungen über die

Neugestaltung des staatlichen Eherechtes 3 - nicht erkannt. Und Alles
ging in dem bald einsetzenden tagespolitischen Streite unter. Für die

Bedeutung der Schrift aber auch für die damaligen Verhältnisse im
Katholizismus ist gerade ihre Wirkungslosigkeit mit Bezug auf die Zeit
bezeichnend. Sie ist eben kein politisches Programm, sondern in ihren
wesentlichen Gedankengängen und bis in Einzelheiten hinein Zeugnis
tief religiöser Wirkgesinnung eines am Vorabend des Kulturkampfes
Kirche und Staat in gleicher Weise verpflichteten Laien. Es kann - so

ist darin zu lesen 4 - « ein Bürger dem Strafrichter in jeder Richtung
unerreichbar und dennoch ein schlechter Mann sein : ein Christ dagegen,
der das ganze Ritualgesetz erfüllt aber nicht die innere religiöse Gesinnung

damit verbindet, ist kein wahres Glied der Kirche. »

IV.

Rechter Bürger des Staates und gleichzeitig lebensvoll und wirkhaft
verbundenes wahres Glied der Kirche zu sein : das beinhaltete objektiv
und subjektiv gefaßt das Lebensproblem, vor das Segesser zu Beginn
der 70er Jahre sich gestellt sah.

Die glücklichen Jahrhunderte waren vorbei, wo Kirche und Staat
der Theorie nach wenigstens friedlich neben einander bestehen und
einträchtig zusammenwirken konnten, wann immer ihre Träger guter
Geist beseelte. In der Wirklichkeit freilich haben sich Imperium und
Sacerdotium nur zu oft in tragischen Kämpfen gegenseitig zerfleischt.

Im Anhang an die Ausgabe des « Vorabend in Kl. Schriften I ist p. 454 der vom
29. Dez. 1869 datierte Lobesbrief Montalemberts an Segesser abgedruckt. -
t'ber die Zusammenhänge, aus denen er erfloß : unten p. 322 if.
435 ff. - Diesbezgl. ist auch Segessers Rezension des Buches von C. Attenhofer,
Die rechtl. Stellung der kath. Kirche gegenüber der Staatsgewalt in der Diöcese
Basel ¦ Blätter f. Wissenschaft, Kunst u. Leben aus der kath. Schweiz 11/1870

p. 133) zu beachten.
In Segessers schöne Charakterisierung der christlichen Ehe ist offenkundig sein
eigenes Erleben (oben p. 191 ff.) eingeflossen.
442.

307



Segesser hat der im Katholizismus des 19. Jahrhunderts modischen

Romantisierung des Mittelalters nie irgendwelchen Tribut gezollt. Als
Kenner der Geschichte, durch die historische Rechtsschule geformt,
besaß er klare Einsicht in die verfassungspolitischen Zusammenhänge,
die im 19. Jahrhundert eine Verbindung von Kirche und Staat in altem
Sinne unmöglich machten. Die Luzerner Rechtsgeschichte ist ja gerade

deswegen ein Meisterwerk, weil sie die wesentlich von Kirche und Staat
bestimmte Entwicklung eines kleinen Lebenskreises in die großen welt-
und geistesgeschichtlichen Zusammenhänge einzuordnen vermag.
Segesser und sein Freundeskreis kannten die Stunde, die nach 1848 für
Christen und für Juristen, für fromme und gleichzeitig vaterländisch
gesinnte Männer geschlagen hatte. Neben Imperium und Sacerdotium
mußte in der Neuzeit als dritte Macht eine christliche Rechts- und
Staatswissenschaft treten, um zu trennen was nicht mehr verbunden sein

konnte und in Freiheit das neu zu verlebendigen, was in Kirche und
Staat zu tun das Gewissen den Christen verpflichtet. Es war eine völlig
neue, dem Mittelalter ganz unbekannte Aufgabe \ zu der im 19.

Jahrhundert tief religiös gesinnte, in ihrer Kirche lebendig stehende und
zugleich aus alter Tradition auf den vaterländischen Staat verpflichtete
Männer und Juristen sich aufgerufen glaubten.

Der für ihr inneres Wesen so aufschlußreiche Briefwechsel dieser

Männer belegt diese Problematik, die sich im 19. Jahrhundert
christlichvaterländisch gesinnten Juristen auftat. Der Gedanke der Trennung von
Kirche und Staat gelangt immer wieder zur Erörterung, und man kann
das langsame Reifen zur Bejahung des folgenschweren Prinzips wie die

juristische Klärung konkreter diesbezüglicher Postulate im Einzelnen

verfolgen 2. Die tatsächliche Entwicklung der kirchenpolitischen
Verhältnisse wurde sorgfältig und kritisch beobachtet3, und gerade das

weckte die Befürchtung, Klerus und Kurie vermöchten den Anschluß

1 Dazu der sehr anregende Aufsatz von Philipp Funk, Der Einzelne, die Kirche
und der Staat im Mittelalter (Hochland 31/1 1933/34 p. 97 ff.).

2 Dies wird in anderem Zusammenhange eingehend gezeigt werden.
3 Eduard von Wattenwyl an Segesser (19. Jan. 1868) : « Du solltest Deine Glossen

fortsetzen Auch die kirchlichen Kämpfe sind interessant. Sie werden bald eine
bedeutsame Rolle spielen und auch da werden bewegte Zeiten eintreten. Mir
erscheint immer in der Überzeugung die Wahrheit siegreich, daß Kirche und
Staat getrennt sein müssen. Die wahre Freiheit für die Kirche ist Trennung vom
Staat für Euch wie für uns. Die Konservativen begreifen das im allgemeinen nicht.
Sie sind zu träge zum Denken, sonst würde auch in ihren Händern die Freiheit
eine Waffe ».

308



an die neue Zeit nicht zu finden 1. Mit umso größerer Dringlichkeit
waren die Laien verpflichtet. Segesser hat im katholischen Bereiche für
sich diese Berufung sehr bewußt und mit aller Bestimmtheit aufgenommen.

In den Jahren 1868 und 1869 entstanden literarische Denkmäler,
die den Charakter eigentlicher Bekenntnisschriften haben und die in
einem eigenartigen und höchst bezeichnenden Wechselverhältnis zu
einander stehen. Im Winter 1868/69 kam die bisher ungedruckt gebliebene

erste Fassung eines Vorwortes zur damals schon geplanten Ausgabe
der Reden im Nationalrat zu Papier ; hier legte Segesser sich selbst umfassende

Rechenschaft ab über seine politische Tätigkeit als katholischer
Volksvertreter im eidgenössischen Parlament. Im Sommer und Herbst
1869 entstand die Studien- und Glossenschrift « Am Vorabend des

Conciliums », wo um die Erkenntnis gerungen wird, welches denn die

Aufgabe des Laien und des christlichen Juristen in der Kirche der Neuzeit

sein könnte und müsse. In der Zeit dazwischen hat er sich zur
Bejahung der Trennung von Kirche und Staat durchgerungen. Im Rahmen
der kleinen schweizerischen Verhältnisse gesehen, schien ihm solches noch

gänzlich unmöglich zu sein 2. Erst der Blick in größere weltgeschichtliche
Zusammenhänge, auf die unabweisbar notwendig gewordene neue Stellung

der Kirche im modernen freiheitlichen Verfassungsstaat, hat die

Wendung möglich gemacht.
Nicht nur der materielle Gehalt der vertretenen Postulate, sondern

ganz besonders auch der methodische Standpunkt, der bezogen ist,

1 Wattenwyl fürchtete, als das Konzil vor der Eröffnung stand (an Segesser 26. Okt.
1 869), die Kirche könnte mit dem Zeitgeist in noch größeren Gegensatz geraten ;

« sie ist für alle Zeiten gemacht, muß aber dafür das richtige Verständnis derselben
haben, wenn sie ihren gebührenden Platz innehaben soll. Das ist in der Richtung
der Curie nicht der Fall und kann, wenn sie darauf besteht, ein Schisma zur Folge
haben ».

Gerade daraus ergebe sich - so drängte der Freund (undat. November 1869) -
Segessers Aufgabe. « Wie bei uns ist es auch bei den Catholiken wenn Laien die
Sache an die Hand nehmen : sie haben ein gesünderes Urteil, eine richtigere
Führung des Lebens als die Geistlichen, deren Standesbewußtsein sie vom Volksleben
vielfältig trennt Du solltest eigentlich dafür nach Rom gehen und die Sache
in der Nähe ansehen ...»

2 In der « Parlamentsgeschichte » von 1868 sieht er die wesentliche Sicherung der
Kirche noch in der politischen Existenz katholischer Kantone. « Die freie Kirche
im freien Staate ist etwas, was in der Schweiz und vorzugsweise bei den schweizerischen

Protestanten und sogenannten liberalen Katholiken noch nicht einmal dem
Begriff nach existiert, denn noch steht allenthalben das Staatskirchentum in voller
Blüte und man muß gestehen, daß auch das Volk über die Consequenzen dieses

Systems noch nicht im Klaren ist.

309



muß beachtet werden, wenn man die Konziliums-Schrift in ihrer Bedeutung

werten will. Mit Nachdruck wird auf die « volle Berechtigung des

denkenden Katholiken » hingewiesen, zu kirchenpolitischen Zeitfragen
Stellung nehmen und öffentliche Diskussion darüber führen zu dürfen *.

Mit unmißverständlicher Deutlichkeit wird « der formalistische Standpunkt

» zurück gewiesen, «welcher die Stimme der Laien auch in der
Presse und in der Literatur in die Schranke streng klerikaler Anschauungen

bannen möchte ». Gerade solcher Prätensionen wegen kam es dann
im Frühjahr 1870 zu einem Eingreifen Segessers in den Luzerner Infallibili-
tätsstreit2. Für diesen Mann war es im Gegenteil - merkwürdiger Widerklang

Hegelscher Grundansichten im altkonservativen Denken - « ein

Gebot der historischen Notwendigkeit, daß die streitenden Principien
sicli präcisieren, daß die Wahrheit, wie sie von jeder Seite erkannt wird,
nach ihrer inneren Wesenheit entwickelt und in bestimmter Form zu

Tage gegeben werde »3. « Nicht in der Negation sondern in der Opposition

liegt die Kraft. »4 Auf diesem Gedanken ruht Segessers Haltung
im staatlichen Bereiche. Nun formuliert er diesen schweren Satz im
Rahmen kirchenpolitischer Darlegungen und dort wo vom Verhältnis
der Kirche zu profanen Wissenschaft die Rede ist : er will ihn auf die

res mixtae bezogen haben, mit deren kurialer Gestaltung der katholische

Laien-Jurist im 19. Jahrhundert nicht mehr einig gehen konnte. Eine
Klärung des Verhältnisses des bürgerlichen Staates zur Kirche mußte

erfolgen und es war unumgänglich geworden, daß neben dem kurial-
klerikalen auch der Standpunkt der gläubigen Laien und christlichen

Juristen endlich sich Gehör verschaffte. Segesser durfte sich deswegen

umso mehr als berechtigt erachten, angesichts des Konzils mit seinen

einschlägigen Ideen und Anregungen an die Öffentlichkeit zu treten,
als er unmittelbar vorher über den Charakter der Laien-Intervention
in kirchlichen Fragen und in der Erkenntnis der Grenzen, die dem

kirchlich gesinnten Katholiken mit Bezug auf das Postulat allgemeiner
Gewissensfreiheit gesetzt sind, mit sich selber zu völliger Klarheit
gekommen war 5. Die für das moderne Verhältnis von Kirche und Staat

1 413, 452/3. - Unten p. 327 ff.
3 39'.. " 449.
6 In der •• Farlamentsgeschichte i präzisierte er seinen Ultramontanismus : « Man

hat mir bisweilen Verwunderung darüber ausgesprochen, sich wohl auch merken
lassen, daß man bezweifeln dürfe, ob ich mit voller Überzeugung auf dieser Seite
stehe. Mit Unrecht. Wahr ist, daß ich in verschiedenen Schriften die Ansicht
ausgesprochen habe, daß manches in der Disciplin unserer Kirche einer Reform
bedürftig, daß überhaupt dem Katholizismus der Gegenwart ein idealer Aufschwung

310



entscheidende Frage der allgemeinen Gewissens- und Kultusfreiheit,
und deren Einbau in den neuzeitlichen Katholizismus hatte durch das

ganze frühe 19. Jahrhundert hindurch in den Verdacht der Häresie

gebracht und schwere Konflikte ja wahre Tragödien waren in der
katholischen Bewegung der Neuzeit daraus erwachsen. Es war die
Lebensfreundschaft mit christlichen Juristen reformierter Konfession, die sich

nun bei Segesser schön und fruchtbar auswirkte : die katholische Lehre,
daß es keine Gewissensfreiheit für jene gibt, « die drinnen sind », hinderte
frommes Verständnis für die anderen Edeln und Guten nicht, die noch
draußen stehen.

Noch ein anderes in jenen Jahren gereiftes Element in der
methodischwissenschaftlichen Haltung Segessers muß herausgestellt werden, soll
die Konziliums-Schrift des Luzerners richtige Deutung und Würdigung
erfahren. Mit Freimut und großer Intensität wird auf « die Folgen der
alle Grenzen übersteigenden theoretischen Ausbildung des Papalsystems
im 15. und 16. Jahrhundert» hingewiesen und der Wunsch ausgesprochen,

« daß die Lehren der Geschichte beherzigt werden » l. An neuzeitlichen

Konzilien haben zwar allein noch die Väter als die berechtigten
Organe des kirchlichen Lehramtes » ihre Stimme abzugeben. Wenn aber

- so heißt es weiter - am Vorabend wichtiger Entscheidungen Laien
mit Mut und in Wohlmeinung ihre Auffassungen vortragen, so wirken
sie gleichsam « als Canale, durch welche aus allen Kreisen der christlichen

Gesellschaft die Anschauungen über die brennenden Fragen der
Zeit zusammenfließen »2. Solches Auftreten bekunde « die lebendige
Kraft eines Organismus und den Zusammenhang seiner Teile ». Es

widerspräche völlig Segesser'sehen Grundauffassungen, wollte man in diesen

Gedankengängen einen Anklang an die viel berufene « öffentliche
Meinung » sehen, als deren Stimmführer auch in kirchlichen Fragen die

Zeitungsschreiber auftreten zu müssen glauben. Segesser fordert Gehör

für die Stimme der neuzeitlichen katholischen Laien-Wissenschaft, der

ja zweifellos auch eine publizistische Aufgabe zukommt. Wie Döllinger
auf kirchengeschichtlichem, so vertritt Segesser auf kirchenpolitischem
Gebiete am Vorabend des Vatikanums den kritisch-wissenschaftlichen

zu wünschen wäre. Allein diese Ansichten sind individuell und ich dachte niemals
daran, für dieselben irgend eine Autorität zu beanspruchen Ich anerkenne nur
der kirchlichen Autorität die Competenz in kirchlichen Dingen zu entscheiden,
und wenn meine Ansichten bei Manchen von den gangbaren abweichen, so nehme
ich für mich kein Recht in Anspruch sie anders als in anständiger wissenschaftlicher

Form geltend zu machen. »

1 409. 2 453.

311



Standpunkt des modernen Katholizismus. Doch wie sehr ist Segesser

eine ganz andere Gestalt als Döllinger Zwischen dem Münchener
Gelehrten und dem Luzerner Staatsmann bestanden, soweit sich dies aus

Segessers Briefwechsel erfassen läßt, keine persönlichen Beziehungen.
Mit Bezug auf die methodische Grundlage ihres Denkens springt jedoch
eine eigenartige Übereinstimmung in die Augen. Beide betrachteten es

- Ergebnis historisch-kritischer Schulung - als, wie Döllinger sagt1,
«eine ganz verkehrte Anwendung des Begriffs der Pietät historisch
gegebene Zustände und fehlerhafte Institutionen zu verschweigen »,

und dies ganz insbesondere auf dem Gebiete der Kirchengeschichte.
Beide lehnten es ab, angesichts katastrophaler historischer Entwicklungen

sich in exchatalogische Deutungen und Haltungen zu flüchten.

Döllinger wendet sich 2 - in deutlicher Anspielung auf seinen Mentor und

Anreger, den alten Görres (und das ist nun doch eine sehr merkwürdige
Tatsache) - gegen apokalyptisches Geschichtsdenken, welches in der
« Zeit, in der wir leben die Dämmerungsperiode des vollen antichristlichen

Reiches» zu sehen sich herausnimmt. Als er im November 186!)

zu Basel das Manuskript von Segessers Konziliums-Glossen gelesen hatte,
sah Schnell, dessen Haltung eben doch stark durch Basler pietistische
Einflüsse bestimmt war, die Lösung der schweren aufgeworfenen
Zukunftsfragen nur in bevorstehenden apokalyptischen Ereignissen 3.

Segesser hatte darauf die ungemein bezeichnende Antwort, daß der Christ

jede Zeit froh durchleben und mutig erleiden müsse 4.

1 Im Vorwort zur Janus-Schrift Der Papst und das Concil » p. x.
2 Janus p. 36.
3 An Segesser 12. Nov. 1869 nach der ersten Lesung des Manuskriptes : » Was soll

ich von meinen Gedanken über den Gegenstand sagen Sie fragen mich nicht
und aus dem natürlichen Grunde weil Sie Differenz erwarten. Dieselbe liegt nicht
sowohl in meinem Protestantismus als solchem, sondern in meiner Auffassung
von der Zukunft wie ich sie in den Worten des Herrn, der Propheten und der
Apostel finde, wonach die Wahrheit und das Reich, welche eines sind, bis zu
einem völligen Vernichtungskampf gelangen müssen und dann erst der Herr seiner
Wiederkunft den Sieg verheißt, so daß die Vereinigung der Gläubigen, die Sie
mit mir suchen, nur in diesem Styl und nicht in Erklärungen des Episkopats
erfolgen wird, aber dann auch organisch und von innen heraus.

4 Segesser an Schnell 14. Nov. 1869 : » Daß Sic damit nicht ganz einverstanden sein
würden, dachte ich mir von vorneherein In der Sache selbst scheint mir, wenn
der Gräuel der Verwüstung auch kommen sollte wie Sie denselben erwarten, so
müssen wir inzwischen doch noch leben und das Beste in gegenseitiger Liebe
anstreben, jeder auf seinem Standpunkt. Und da gestehe ich Ihnen gern, daß ich
etwas leichtsinniger bin als Sie und nach dem fraglichen Sigel eine höchst
gemäßigte Sehnsucht empfinde, was Sie mir gewiß nicht übel nehmen

312



Und hier liegt denn wohl auch der entscheidende Unterschied zwischen

Döllinger und Segesser. John Dalberg-Acton, der Jünger und Freund
des unglücklichen Münchener Gelehrten 1, sagt einmal feinsinnig, wie
sehr es darauf ankomme bei jeder selbst bei kritisch-wissenschaftlicher

Betrachtung kirchengeschichtlicher Vorgänge « den unmittelbar seelischen

Sinn der Religion » nicht aus den Augen zu verlieren 2. In Döllingers
Haltung zum Vatikanum hat kritisch wissenschaftliche Schärfe jede
religiöse Wärme verdrängt : die frostige Kälte seiner Vatikanums-Kritik
weht noch heute jeden religiös gesinnten Leser geradezu mit Unheim-
lichkeit an. Bei Segesser hat das schwere persönliche und häusliche Leid

rechtzeitig zum Verstehen von Gottes Wegen und Nichtwegen in der
Geschichte geführt. Aus der schrecklichen Krankheit seiner Frau 3 ist
ihm ungeahnte Frucht zugewachsen. Er vermochte das Schicksal seiner

Konziliumsschrift und die Erschütterungen der Vatikanums-Zeit heil

zu überstehen und dabei sel'ost in neue Wirkkraft zu erwachsen.

V.

Segessers Konziliums-Schrift fand in der Welt kaum ein Echo. Was
der Schweizer zu sagen wußte, hat weder die katholische noch auch nur
die deutsch-sprachige Öffentlichkeit4 beschäftigt. Und in der Schweiz und
in Luzern war die Wirkung erst recht eigenartig.

1 John Dalberg-Acton ist, gerade was die methodisch-kritische Haltung anbetrifft,
in sehr vielem das eigentliche Gegenstück zu Segesser : es kommt ihm im Geistesleben

des englischen Katholizismus des 19. Jahrhunderts eine ähnliche Stellung
zu, wie sie Segesser in der Schweiz einnimmt. Die schönen Acton-Bücher von
Ulrich Nöack (Geschichtswissenschaft und Wahrheit 1 935 : Katholizismus und
Geistesfreiheit 1936 ; Politik als Sicherung der Freiheit 1947) sind darum auch
für die Segesser-Forschung sehr anregend. - Beide Männer scheinen sich und ihre
Schriften gegenseitig nicht gekannt zu haben.

2 Katholizismus u. Geistesfreiheit p. 104.
3 Herr Dr. Rudolf von Segesser in Luzern schreibt mir unter dem 25. Okt. 1962

darüber : « Die Erkrankung der Frau von Segesser bestand in einer polypenartigen
Geschwulst im Gehirn, welche die eine Hälfte desselben lähmte bzw. zerstörte.
Das Krankheitsbild hat Anlaß zu irrigen Deutungen auf Geisteskrankheit gegeben.

Die wahre Ursache zeigte sich erst viel später in einer halbseitigen Atrophie
des Gesichtes und im Auswachsen des Polypen durch die Nase. Operative
Eingriffe waren damals noch unbekannt und unmöglich. »

1 Die einzige ausländische Rezension, die mir zugänglich war, findet sich im Bonner
« Theologischen Literaturblatt » V/1870 p. 154-158. Sie stammt aus der Feder des
Coblenzer Gymnasialprofessors Theodor Stumpf, der zur Gruppe der rheinländi-
schen Montalembert-Anhänger gehörte und Anreger und Mitverfasser der sog.
« Coblenzer Adresse » von 1869 war, die den Hauptantrieb zur antivatikanischen
Bewegung in Westdeutschland gab (St. Lösch, Döllinger und Frankreich (1955)

2i 313



Schnell lag es sehr daran, die literarische Neuigkeit in der in- und
ausländischen Presse rasch zur Anzeige zu bringen1. Die reformierten Freuden

griffen auch selber zur Feder : Schnell besprach sie in den « Basler
Nachrichten »2, Eduard von Wattenwyl im « Bund »3, Friedrich von Wyß
in der « Neuen Zürcher Zeitung » 4. Alle diese Stimmen sind sehr
zurückhaltend, was sich aus dem heiklen Thema und den engen persönlichen
Beziehungen zwischen den andersgläubigen Rezensenten und dem
Verfasser erklärt.

In Luzern trauten es selbst die Freunde nicht ein Urteil zu äußern,
und das Große darin kam gleich in kleiner Parteipolitik zum Ersticken.
Die konservative « Luzerner Zeitung »6 brachte einen kurzen Hinweis
auf die Broschüre, welche Segesser, « der geistreiche Mann » vorlege, und
die wohlwollend verständnisvolle Inhaltsangabe wurde mit der Bemerkung

begleitet, daß die Schrift « zu denken gibt ». Bei den Radikalen

p. 159). Stumpf rühmt die Segesserschen Reformideen, kritisiert aber - bezeichnend

für die Richtung, die der Altkatholizismus einschlagen sollte - den
Segesserschen Staatsbegriff und dessen Ablehnung staatlicher Förderung von
Kulturzwecken.

Dafür, daß irgend eine kirchliche Amtsstelle in Rom sich mit der Konziliunis-
Schrift befaßt hätte, bestehen keine Anhaltspunkte. Bei der « Culturkampf -

Broschüre von 1875 war die Situation anders, aber auch erst nachdem eine
französische Übersetzung vorlag.

1 Er bat die in Basel wirkenden deutschen Theologen von der Goltz und Thiersch
um Anzeigen in Deutschland und sandte das Heft auch an seinen Freund Beth-
mann-Hollweg, den ehemaligen Lehrer Segessers in Bonn (an Segesser 19./
20. Dez. 1869).

2 Nr. 294/13. Dez. 1869. Es sei « ein Wort zum Frieden und zwar nicht zum faulen
Frieden ». Schnell deutete an, was er besser als irgend ein Anderer über das
Zustandekommen der Schrift des Freundes wußte : « Die Wärme, Frische und Liebe,
die seine Sprache überall durchdringt und adelt, die offene Zuversicht auf das
Gewinnende und Zündende oder doch Unüberwindliche der christlichen Wahrheit,
eröffnet uns durchweg den Blick in eine reiche Lebensschule, welche dieser ganzen
Reihe zukunftsträchtiger Gedanken vorausgegangen sein muß. »

3 Nr. 342/12. Dez. 1869. » Möchten nun in Rom die Ansichten des Verfassers
Eingang finden In seinem öffentlichen und Privatleben hat er immer zu seiner
Kirche gestanden und meint es aufrichtig mit derselben. Aber eben darum wünscht
er, daß sie ihre Zeit verstehe und sich mit derselben in das richtige Verhältnis
setze. Geschieht dies nicht, so beschränkt die Kirche selbst die Wirksamkeit,
zu der sie berufen ist.

4 Nr. 357/17. Dez. 1869. - Die Schrift stehe überall in Gegensatz zu dem, « was die
jesuitische Richtung verlangt Ob sie eine einsame Stimme aus der Wüste
bleiben, vielleicht auch dem Index verfallen werde, wird die Zukunft lehren »

(vgl. a. oben p. 200 A. 1.)
8 Nr. 335/11. Dez. 1869. - Der kleine Artikel stammt möglicherweise von Lütolf.

Schnell hatte am 4. Dez. 1869 « dem Mann, der mir unter der Losung von Kopp's
Erbe lieb geworden ist », die Aushängebogen mit der Bitte um Anzeige gesandt.

314



wirkte sie sensationell1. Ihre Presse sprach von einem Segesser, der

nicht mehr zu erkennen sei2, von größten Gegensätzen zwischen Führung

und konservativem Parteivolk. Selbst die politische Ehrlichkeit
des Broschürenschreibers wurde in Zweifel gezogen 3. Das häßliche

Parteigezänk verdient einzig deswegen Erwähnung, weil es eine Erklärung
Segessers 4 auslöste, die mit Nachdruck den positiv-freiheitlichen Sinn

1 Jost Weber, der die « Basler Nachrichten » mit Luzerner Korrespondenzen
versorgte, berichtete (Nr. 296/15. Dez. 1869): «Daß hier Dr. Segessers neueste
Schrift über das Concilium Aufsehen erregt, werden Sie begreifen. Dr. Segesser

bekämpft das Dogma von der Unfehlbarkeit des Papstes, er bestreitet die
Notwendigkeit der weltlichen Macht des Oberhauptes der Kirche und vindiziert dem
Staat das Recht zur Einführung der Civilehe - drei Sätze, interessant und wichtig
genug um Aufsehen zu erregen, wenn sie vom Führer einer konservativ-politischen

Partei, welche Partei mit den gegenwärtigen katholisch-kirchlichen
Strömungen in allerinnigster Fühlung steht, aufgestellt werden. »

2 « Der Eidgenosse » Nr. 100/14. Dez. 1869 : « Nicht ohne Überraschung fragt man
sich im Kt. Luzern : ist das der gleiche Herr Segesser, welcher in kantonalen Fragen

stets der erste am ultramontanen Seil zieht Was wünrehen die Liberalen
unseres Kantons Anderes, als was Hr. Segesser in seiner Schrift verlangt : auch
der extreme Radikale geht nicht weiter als er ». Es sei eine Maulschelle gegen die
ultramontane Publizistik. « Die Larve dieser Leute hat Hr. Segesser nun selbst
heruntergerissen. »

3 Das « Luzerner Tagblatt » sprach (Nr. 341/5t. Dez. 1869) von einem « schneidenden

Kontrast » zwischen der Schrift und « dem fanatischen Geheul über Gefahr
für Religion und Kirche ». - Es gebe (Nr. 342/16. Dez.) «im Kt. Luzern
wahrscheinlich keinen Liberalen, der in diesen Dingen freier denkt als Dr. Segesser
wo ist die politische Ehrlichkeit geblieben » - In Nr. 348/22. Dez. erschien eine
auf höherem Niveau stehende Besprechung. Die Schrift offenbare « eine großartige
Auffassung der kirchlichen und kirchenpolitischen Verhältnisse wie der
Bedürfnisse der Gegenwart und Zukunft. Daneben leuchtet eben so sehr hervor eine
warme offene Anhänglichkeit an die christliche Wahrheit und die kath. Kirche,
gepaart mit einer zwar immer rücksichtsvollen aber zugleich freimütigen Offenheit,

welche nur aus einer lebendigen Überzeugung und dem Bewußtsein reiner
Absicht kommen kann » Segesser sei Gesinnungsgenosse Dupanloups und habe
die Zustimmung eines großen Teils von Klerus und Laien, trotzdem die « Kirchenzeitung

ihn (Dupanloup) gar noch in die liberalisierende Fraktion der Katholiken
versetzt ».

4 Das « Luzerner Tagblatt » veröffentlichte (Nr. 345/18. Dez.) eine aus Bern 1 7. Dez.
1869 datierte Erklärung Segessers worin dieser bemerkte, « daß ich nicht mit den
Luzerner Liberalen übereinstimme, wenn ich die Freiheit der Kirche neben der
Freiheit des Staates, jede auf ihrem Gebiete, verteidige, sondern mit den
Konservativen. Die Luzerner Liberalen, d. h. ihre Vertreter in der Publizistik, haben
sich wohl immer für die Freiheit des Staates (so lange sie ihn regieren) niemals
aber für die Freiheit der Kirche ausgesprochen. Freiheit des Staates ist ihnen auch
nicht gleichbedeutend mit Freiheit des Volkes ; Bevormundung des Volkes und
Bevormundung der Kirche, was man in Luzern unter dem System versteht, werde
ich immer bekämpfen und rechne mir zur Ehre, mit dem kath. Volke für die
Freiheit und gegen die Bevormundung einzustehen. »

315



seines Postulates der Trennung von Kirche und Staat herausstellte.
Auch die übrigen katholischen Zeitungen der deutschen Schweiz wagten
es bei Erscheinen der Schrift nicht, auf deren Gedanken näher einzugehen

1. Nur in Freiburg erhoben sich gleich schon jetzt grundsätzliche
Angriffe gegen die Segesser'sche Broschüre 2, und unglückliche Gegensätze,

die sich dann im Kulturkampf noch schärfer ausprägen sollten,
traten ein erstes Mal in Erscheinung.

Im Dezember 1869 gelang es in Luzern und in der Schweiz den
Konservativen und den Katholiken noch, auf parteipolitisch-publizistischer
Ebene einigermaßen das Gesicht zu wahren. Je mehr mit dem
Fortschreiten des Konzils die Unfehlbarkeitsfrage in den Mittelpunkt des

öffentlichen Interesses rückte, umso mehr traten krisenhafte Züge, ja
Risse im katholischen Lager in Erscheinung. Die Wasser gerieten in
Bewegung und die Segessersche Broschüre wirkte als Steinwurf, um den
sich die Kreise zogen.

Die Luzerner Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts ist noch wenig
erforscht und gerade mit Kenntnis der zweifellos bedeutendenWirkungen,
die von der dortigen höheren Lehranstalt und auch von deren theologischer

Abteilung ausgingen, liegt es recht im Argen. Daß die päpstliche

1 Das St. Galler « Neue Tagblatt aus der östlichen Schweiz » rief im Frühjahr 1870,
als der Infallibilitätsstreit im kath. Lager auf dem Höhepunkte stand, zum Zeugnis

für seine bedachtsame und mässigende Haltung die Tatsache an, daß es « die
namentlich für uns Schweizer interessante Schrift des in den kath. Kreisen unseres
Vaterlandes hervorragenden Segesser » bei deren Erscheinen mit Stillschweigen
übergangen habe (Nr. 55/1. März 1870).

2 In der liberal-konservativen Freiburger Presse war kurz auf die Schrift
hingewiesen worden, worauf der aus Frankreich nach Freiburg zugezogene der Veuil-
lot-Schule zugehörige J. M. Soussens (1837-1903), in seinem « L'Ami du Peuple »

(Nr. 152/19. Dez. 1869) schrieb: « Quant à l'autorité du Dr. Segesser dans les
matières d'orthodoxie elle est petite. Il est possible qu'à Lucerne il soit considéré
comme un conservateur-aristocrate, mais on peut être conservateur et même
aristocrate et pauvre catholique. De fait M. Segesser est un catholique fédéral et
le catholicisme fédéral vaut tout juste le français fédéral ». - Der liberal-konservative

« Le Chroniqueur » (Nr. 152/21. Dez.) bemerkte dazu : « Il faut être entièrement

hospes in Israel (Soussens erwarb erst 1873 das Schweizer Bürgerrecht) pour
pouvoir écrire de la sorte et ignorer ce que tout le monde sait dans lc reste de la
Suisse. C'est que Mr. Segesser compte depuis plus de 25 ans parmi des défenseurs
les plus intelligents les plus courageux comme les plus dévoués des intérêts
religieux et politiques des catholiques suisses. Le Canton de Fribourg en a reçu
des témoignages lors de ses temps d'épreuves ».

Segesser, der seit 1848 der erste Verteidiger der unterdrückten Freiburger Konservativen

im Nationalrat gewesen war, wandte sich nach 1870 immer mehr von der
Freiburger Politik ab, was sich zuletzt auch in der Ablehnung der Freiburger
Universitätspläne äußerte.

316



Unfehlbarkeit anfänglich « selbst von dem weitaus größten Teil der
luzernischen Geistlichkeit und den gebildeten Laien » als « neue Lehi e »

betrachtet werde, war bei Konzilsbeginn eine Zeitungsbehauptungx ;

sie blieb jedoch unwidersprochen. Propst Tanner, eine sehr bedeutende

Gestalt, vertrat in Reden und Aufsätzen zurückhaltend und klug den

Standpunkt der Inopportunisten 2. Die Theologen-Adresse, die von
Luzern aus dem neu ernannten Rottenburger Bischof Hefele von Schweizer

Theologen und ehemaligen Schülern anläßlich von dessen Konsekrationsfeier

am 29. Dezember 1869 überreicht wurde 3, hatte deutlich den Sinn
einer Bildungseinflüsse bezeugenden Demonstration.

Deutlicher faßbar sind die Verhältnisse auf publizistisch-politischem
Gebiete. Ihnen kommt - da sich hier das die Öffentlichkeit bewegende
Geschehen spiegelt - besondere Bedeutung zu.

Auf Neujahr 1869 war wieder einmal versucht worden, dem in Luzern
seit der Sonderbundskatastrophe immer noch darniederliegenden
katholisch-konservativen Pressewesen besser auf die Beine zu helfen 4. Die

1 « Ein offenes Wort » in « Luzerner Zeitung » Nr. 322/27. Nov. 1869. - Dort ist
gesagt, auch Propst Tanner gehöre zu dieser Gruppe. Er werde, vom Bischof zur
Teilnahme am Konzil eingeladen, « bezüglich der in jüngster Zeit aufgetauchten
Fragen den Glauben des kath. Luzerner Volkes unumwunden bezeugen ».

2 In den « Blättern für Wissenschaft, Kunst und Leben aus der kath. Schweiz >

11/1870 veröffentlichte er wiss. Aufsätze : «Von der moral. Einmütigkeit auf
einem ökumen. Konzil o (p. 225 ff.) u. « Über die Honoriusfrage » (p. 293) worüber
es mit Kanzler Düret zu einer Polemik kam (p. 325 u. 373 ff.). - An der
Jahresversammlung des Schweiz. Piusvereins v. 26. August 1869 in Sursee hielt Tanner
einen Vortrag « Über die Konzilien» (ebda 1/1869 p. 399 ff.). Er brachte «am
Vorabend eines neuen Conciliums » (p. 406 ff.) die Fragen zur Erörterung, die in
Rom behandelt würden. Es ist möglich, daß der Titel von Segessers Schrift auf
diese zuerst von Tanner gebrauchte Wendung zurück geht.
Im Februar kehrte er von Rom wieder nach Luzern zurück, « recht gern ¦ - wie
Jost Weber in seinen zweideutigen Korrespondenzen in den « Basler Nachrichten »

(Nr. 51/2. März 1870) behauptete. «Er soll äußerst selten Gelegenheit gehabt
haben « seinen Bischof nur zu sehen geschweige denn zu beraten. Es scheint
sich eben zu bestätigen, daß die römische Luft vielen deutschen Geistlichen nichts
weniger als behaglich vorkommt ». Die Rückkehr Tanners wurde von der
radikalen Publizistik zur gleichzeitig anhebenden Hetze gegen Bischof Lachat
gebraucht. Propst Tanner erließ darum im « Bund » (Nr. 64/7. März 1870) eine vom
5. März datierte Erklärung, « daß der Bischof von Basel während meines ganzen
Aufenthaltes in Rom mich mit freundschaftlicher Güte behandelte und daß ich
ihn fast täglich zu sprechen Gelegenheit fand ». Es sei kein Grund zu einem
gespannten Verhältnis vorhanden gewesen.

3 Wortlaut : Monatrosen XIV/1869-70 p. 98 u. p. 117. Die Namen der 179
Unterzeichner sind leider nicht aufgeführt.

4
i Es ist - schrieb der Berner Korrespondent der « Luzerner Zeitung » (Nr. 1/
1. Jan. 1869) - eine heillose Zeit für Zeitungsschreiber und andere öffentliche
Meinungsfabrikanten. Der Artikel will nicht mehr recht ziehen und am wenigsten

317



Räbersche « Luzerner Zeitung » erhielt einen hauptamtlichen Redaktor 1.

Eine Reihe führender Persönlichkeiten, darunter auch Josef Gmür und
der ganze Freundeskreis aus dem Schweizerischen Studentenverein
versprach planmäßige Mitarbeit und das Wort wurde auch gehalten 2.

Alois Lütolf, ein edler begeisterter Studentenvereinler, steuerte
kirchenpolitische Leitartikel bei 3. Und gerade in dieser Sparte wurden nicht nur

weite und selbstgewobene Waare ...» Das Verhältnis der kons. Presse zur eigenen
Partei sei unbefriedigend. « Wir sind im Besitze einer Reihe von Briefen kath.
Zeitungsredaktoren, welche sich übereinstimmend darüber beklagen, da3 ihnen
durch gewisse Einflüsse die Hände und die Feder zu sehr gebunden seien ». -
Verfasser war der Schwyzer Josef Alois Büeler (vgl. •• Die alte Schwyzer-Zeitung •

p. 71), der - wie er in diesem Artikel sagt - damals schon seit über einem Dutzend
Jahre in Bern journalistisch tätig war. Von ihm stammt (Nr. 49/20. Febr. 1869)
eine für die Berner Presseverhältnisse interessante Glosse über Die Lohnschreiber
im Bundesratshaus i und (Nr. 70/12. März 1870) ein satyrischer Nekrolog auf
Bundesweibel Jakob Bleuler, der sich « namentlich über die Zeitungsschreiber
ärgerte, die 'oppositionell' waren und doch ins Bundesratshaus kamen

1 Josef Winkler (1841-1910) von Richensee (HBL VII. 552).
2 Gmür sagte in seinem Grußartikel (Nr. 2/2. Jan.) « mehrere Freunde, welche die

ehedem täglich erschienene Schwyzer- und Schweizer-Zeitung zu ihrem
publizistischen Organ gewählt hatten », wollten nun « den Versuch machen, zu gemeinsamem

publizistischem Streben in der Luzerner Zeitung als dem einzigen
dermalen täglich erscheinenden Blatte der innern Schweiz sich wieder zusammen zu
finden Die Lage der kons. Presse sei sehr zerfahren. Man begegne » selbst innert
der Grenzen der eigenen Konfession dem Versuch, bloßen Schulmeinungen die
Bedeutung von Hauptfragen zu geben ¦. — Gmür nahm unter dem alten
Korrespondentenzeichen y auch seine regelmäßige Freiburger Berichterstattung wieder
auf. Beachtung verdienen Gmürs große Nekrologe auf Baumgartner (Nr. 209

i. Aug. 1869 u. ff.) und auf Siegwart (Nr. 16/16. Jan.). - Auch Segessers Siegwart-
Studie (oben p. 199) erschien zuerst hier (Nr. 25-28/26.-29. Jan.).
Regelmäßig schrieben in das Blatt der aus dem Thurgau nach Luzern
übergesiedelte Nationalrat August Ramsperger und der junge Theodor Wirz (1842-1901).
von dem u. a. der Aufsatz : Die Ursehweiz u. die Bundesrevision (Nr. 'i/5- Jan.
1869) stammt.

3 Er schrieb unter dem Zeichen <p - So in Nr. 142/29. Mai 1869 über die Rottenburger
Wirren, die schließlich zur Wahl Hefeies führten. Es sei ¦ kein Zug hoher
diplomatischer Klugheit von Seite des Nuntius in München gewesen, als er hinter dem
Rücken des Landesbischofs mit der protest. Landesregierung zur faktischen
Beseitigung desselben in Unterhandlungen trat». In Nr. 147/3. Juni wurde
bemerkt, « daß das Auftreten des Nuntius in München auf die Katholiken Württembergs

jedenfalls einen bemühenden Eindruck gemacht hat und der Wunsch
gerechtfertigt erscheint, die römischen Nuntien möchten in den Ländern deutscher
Zunge überhaupt und vorab Bischöfen und Geistlichen gegenüber die geraden
Wege den krummen vorziehen ».

Der Verleger H. Räber-Jurt tadelte Lütolf brieflich (4. Juni 1869). ¦ Einem
konservativen katholischen Blatte und ganz besonders ist dies bei der ¦ Luzerner
Zeitung » der Fall, wird es gleich übel angerechnet, wenn es etwas bringt, das man
sonst in gegnerischen Blättern zu finden gewohnt ist » (Über Lütolf die schöne
Freiburger Dissertation von Cl. Hüppi (1961) u. dort p. 73 ff.).

318



die überkonfessionellen Tendenzen des Studentenvereins * gepflegt,
sondern auch Vorgänge an der Kurie fanden recht freimütige Beurteilung.
Als in der zweiten Jahreshälfte 1869 die Unfehlbarkeitsfrage in den

Vordergrund des öffentlichen Interesses trat, überwogen anfänglich in dem

Blatte die gegnerischen Stimmen deutlich. Die Räber verfolgten diese

Entwicklung mit vorsichtiger Ängstlichkeit ; sie trugen das verlegerische
Risiko und mußten auf den papsttreu gesinnten Teil des Klerus und die

Bevölkerung Rücksicht nehmen 2. Die Räbersche Zügelung der

Redaktionsführung wurde auf die erste entscheidende Probe gestellt, als die

antiinfallibilistische Richtung in Luzern die unveränderte Aufnahme
eines die Segessersche Konziliums-Broschüre empfehlenden Artikels
forderte 3. Ob die Ablehnung dieses Begehrens mit dem Auftauchen eines

neuen katholischen Tagblattes in der Innerschweiz in Zusammenhang
steht, ist auf Grund der vorliegenden Quellen nicht zu klären. Zu Neujahr

1870 und nur für die Dauer der nächsten 12 Monate erschien in

1 In Nr. 198/24. Juli 1869 erschienen < Gedanken eines Protestanten bei Anlaß des
Konzils ». Der Verfasser erklärte einleitend, auf der Universität seien seine « besten
Freunde Katholiken » gewesen. Hinderungsursache für Fortdauern brüderlicher
Eintracht sei u. a. auch die Methode der kath. Publizistik. Man stoße dort immer
wieder « entweder auf ein Jammern über steigenden Abfall, daß man sich fragen
muß : wissen die Leute denn gar nicht mehr, daß Gott in den Schwachen mächtig
ist, oder wiederum Großtun mit Monstre-Adressen, mit Massenversammlungen
usw. als ob nicht der Weltgeist noch größere Massen ins Feld rücken könnte ». -
Lütolf anerkannte (Nr. 226/21. Aug.) die Berechtigung dieses dem damaligen
Katholizismus vorgehaltenen Spiegels.

2 Die « Luzerner Zeitung », so betonte H. Räber-Jurt in einem Briefe an Lütolf
(14. April 1870) habe in der Unfehlbarkeitsfrage eine neutrale Haltung bewahren
wollen und der Verlag halte darauf, daß sie « neutral bleibe, bis das Dogma der
Unfehlbarkeit ausgesprochen oder dessen ganz nahe Erklärung so viel als gewiß
ist ». Redaktor Winkler, « auch ein Gegner der Unfehlbarkeit », habe aber so viele
gegnerische Artikel aufgenommen, daß das Blatt Parteicharakter zu haben schien,
was die Verleger zu verschärfter Kontrolle zwang. « Unwahrheit ist es, daß wir
das Unfehlbarkeitsdogma bis dahin gerne geglaubt wäre es denn auch am
Platze gewesen, daß die « Luzerner Zeitung », nachdem sie in vielen Artikeln
gegen die Unfehlbarkeit sich gezeigt, nachdem die radikalen Blätter alle lange
Zeit tagtäglich gegen die Unfehlbarkeit aufgetreten, nie, gar nie etwas für die
Unfehlbarkeit gebracht hätte »

3 In einer Zuschrift der Gebr. Räber an Lütolf (20. Dez. 1869) beklagten sich diese
über die seit Anfang 1869 durch die Verbindung mit dem Studentenverein
eingetretenen Mitarbeiterverhältnisse. » Daß von Herrn Ramsperger, so gelehrt, ge-
scheidt und brav er ist nicht alles kann aufgenommen werden, beweist ein gegen
Ende letzter Woche erhaltener Artikel, worin Segessers Schrift unbedingt gelobt
und empfohlen wird. Entschieden und gemäßigt gesinnte Katholiken werden in
Segessers Schrift viel sehr Gutes finden, aber manches wird von entschiedenen
und auch gemäßigten getadelt. Eine solche Schrift kann doch gewiß in einem
Blatte, das auch vom Volk gelesen wird, nicht unbedingt angepriesen werden. »

319



Schwyz in der um die katholische Presseentwicklung so verdienten
Offizin Eberle ein « Tagblatt der Urkantone »1. Es war eine Art
Fortsetzung der alten « Schwyzer Zeitung ». Hier und nicht mehr in der
« Luzerner Zeitung » schrieb fortan die vorab aus dem Studentenverein
herstammende gegen die Unfehlbarkeit zurückhaltend eingestellte
Publizisten-Gruppe 2. Hier fand Segessers Schrift eine vorbehaltlos anerkennende

allerdings auch partei-politisch zugespitzte Würdigung 3. Hier ließ

Segesser auch die einzige gegen die Unfehlbarkeit gerichtete öffentliche

Erklärung einrücken, die ihm in einem erregten Augenblicke aus der
Feder floß.

Um zu klären, wie es dazu gekommen ist, muß kurz auf die Entwicklung
der allgemein-politischen und weltanschaulich-kirchlichen Verhältnisse
in der Schweiz während der Dauer des Konzils eingegangen werden.

Die Schweizer Publizistik betreffend das Konzil hing anfänglich, wie

überall im deutschen Sprach- und Kulturkreis, ganz von der
Augsburger « Allgemeinen Zeitung » ab ; deren Nachrichten und Wertungen
wurden weitgehend übernommen. Zu den ersten selbständigen und wie
sich zeigen sollte überaus folgenschweren Äußerungen der Schweizer

1 Blaser IL 994. - Das einzige erhalten gebliebene (leider unvollständige) Exemplar

dieser für die Lage im Schweiz. Katholizismus im Jahre 1870 äußerst
aufschlußreichen Zeitung findet sich in der Kantonsbibliothek Schwyz.
Gmür arbeitete bis zu seiner neuerlichen schweren Erkrankung im Frühjahr 1870

gelegentlich mit. Die x-Korrespondenzen Büelers aus Bern sind häufig.
Eine Schwyzer Korrespondenz in der « Luzerner Zeitung (Nr. 174/1. Juli 1870)
charakterisierte das « Tagblatt der Urkantone » als Organ «einer jungen Clique,
deren Politisieren sich bloß auf Neid, Amtersucht und Frivolität begründet ».

2 Vermutlich stammt der mit L signierte Artikel < Die Katholiken und das Concil »

in Nr. 53/54 v. 6./8. März 1870 von Lütolf. Der Verfasser sei weit entfernt, eine
sachliche und würdige Diskussion der Unfehlbarkeit unterbinden zu wollen,
doch müsse der letzte Entscheid des Konzils anerkannt werden. Der Aufsatz
wirbt um Verständnis für die Oppositionsbischöfe Greith, Dupanloup und Ketteier
und spricht die Hoffnung aus, daß auch Döllinger die gleiche Haltung einnehmen
werde.

3 Es ist (Nr. 17/22. Jan. 1870) eine Büeler'sche x-Korrespondenz aus der Bundesstadt

und eine Verteidigung gegen die Behauptung, die Broschüre dürfe den
kath. Massen nicht zur Kenntnis gebracht werden. « Wenn so wissenschaftliche
und gelehrte Laien in einer höchst würdevollen Form und ganz auf dem
kirchlichen Standpunkt stehend ihre Stimme und Räte ebenfalls vernehmen lassen,
so ist das doch kein Übergriff des Laien in die geistliche Machtsphäre. Religion
und Kirche sind am Ende für alle Menschen da und eine Hierarchie ohne lebendig
mit ihr verbundene Laienwelt ist ihr Zerfall Die Schrift gibt jedem denkenden
Katholiken die große Beruhigung daß es möglich ist, die richtigen Grenzen
zwischen Kirche und Staat, zwischen dem religiösen Menschen und dem Bürger
zu finden ».

320



Publizistik gegenüber den durch die unglücklichen Civiltà-Cattolica-
Aufsätze hingeworfenen Problemen gehört der Artikel « Die Schweiz
und das nächste Konzil », der als « Korrespondenz aus der Innerschweiz »

in der « Neuen Zürcher Zeitung »
* erschien. Hier fielen zuerst die

Stichworte, die zum Kulturkampf und zur Bundesverfassungsrevision
von 1872/74 führten : Rom beabsichtige, durch Dogmatisierung der
Unfehlbarkeit und des Syllabus die Million katholischer Schweizer zu
« entrepublikanisiercn », was nur durch eine neue kirchliche Ansprüche
scharf zurückweisende Bundesgesetzgebung abgewehrt werden könne.
Die Erregung und Spannung, die in der Folge dauernd geschürt wurde,
näherte sich dem Höhepunkt, als nach Neujahr 1870 in den Römer

Konzilsberatungen die Unfehlbarkeitsfrage in den Vordergrund trat,
und bekannt wurde, daß Lachat und Mermillod zu den eifrigsten In-
fallibilisten gehörten. Es war dann der Fastenhirtenbrief, den der Basler
Oberhirte von Rom aus an seine Diözesanen richtete, der wie ein
zündender Funke in ein Pulverfaß sprang. Die Hintergründe der jetzt
einsetzenden folgenschweren Entwicklung2 sind noch gänzlich undurch-

1 Nr. 221/2 v. 11./12. Aug. 1869. Es sei zu prufen, ob angesichts der Tendenzen in
den Civiltà-Artikeln « der Bund nicht das Recht und die Pflicht habe, gegenüber

den allfälligen Beschlüssen der kath. Kirchenfürsten mit einer Gesetzgebung
zu antworten, welche in Bezug auf die Schule, die Ehe und die Stiftungen den
Staat u. zwar in allen seinen Gliedern und Kantonen von der besagter Weise
umgestalteten Kirche vollständig frei machen müßte. >

Die « Luzerner Zeitung» (Nr. 220/11. Aug.) äußerte den Verdacht, diese
Korrespondenz aus der Innerschweiz stamme aus der Luzerner Loge.

2 Der Hirtenbrief, « gegeben zu Rom, außerhalb der Porta Flaminiana, während der
allgemeinen Kirchenversammlung des Vatikans den 1 8. Jänner > enthält sich jeder
kirchenpolitischen Anspielung und ist eine rein religiöse Mahnung zum Gehorsam
gegen das Konzil. Dennoch setzen die Kulturkampf-Maßnahmen gerade als
Antwort darauf ein.
Aus der zeitgenössischen Publizistik läßt sich ein Motiv dazu klar erfassen : in der
deutschen Schweiz stieß man sich daran, daß Lachat, der welsche Bischof der größten

deutschschweiz. Diözese, in Rom neben Mermillod als aktivster Infallibilist
auftrat. Im «Tagblatt der Ursehweiz (Nr. 35/13. Febr.) goß der Bundesstadt-
Korrespondent Spott über den Berner Regierungsrat Paul Migy aus Pruntrut
(1814-1879), «der nach der Wahl des jurassischen Dekans Lachat allerorts in
Bern sagte : c'est moi qui ait fait évêque Monsieur Lachat, un homme très
libéral ». Nun ergebe es sich, « daß weder Hr. Migy noch die liberale Diözesankonferenz

von Solothurn samt Keller, Vigier u. Comp, in kirchlichen Dingen und
Wahlen und andern Sachen auf den Begriff Unfehlbarkeit Anspruch machen
können. >

Line Berner Korrespondenz der NZZ (Nr. 109/1. März 1870) nahm das Motiv auf
und polemisierte gegen den Hirtenbrief, in dem Lachat im Gefolge Mermillod's,

< der freigeborene Sohn der Schweiz, der Vertreter eines republikanischen Volkes,

321



sichtig. Von da ab begannen die Angriffe gegen diesen Bischof, die bald
in die Forderung nach Einschreiten der freisinnigen Diözesanstände

gegen die Zustände im Bistum Basel ausliefen.
Die ganze Schwere der Krise offenbart sich erst, wenn man die gleichzeitige

Situation im katholischen Lager daneben hält. Auch unter den

gebildeten politisch interessierten Katholiken der Schweiz, Laien
wie Klerikern, war anfangs 1870 die Befürchtung weit verbreitet, die

Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit möchte neue politische Weisungen

an die Katholiken im Stile des Syllabus zur Folge haben. Segessers

Konziliums-Broschüre mit ihrer Forderung nach klärender Trennung
von Religion und Politik war darum gerade in diesen Kreisen mit
Zustimmung und weitgehendem Verständnis aufgenommen wordenl.
Zwischen Segesser und dem Schweizerischen Studentenverein kam es

damals vorübergehend zu einer engeren Gesinnungsgemeinschaft. Im
Studentenverein und an dessen Generalversammlungen war überdies in
den letzten Jahren das in diesen Kreisen immer schon vorhanden ge-

entgegen der gelehrten Schaar deutscher Bischöfe u. entgegen der ganzen deutschen
Wissenschaft und Geschichtsforschung in Rom für die reinste Papaldespotie
auftritt ». Das sei fatal für Regierungsrat Migy, « welcher diesen französischen
Abbé dem Bistum Basel im wahren Sinne des Wortes aufintriguiert hat nur weil
er ein Jurassier oder ein Berner war ». Der Artikel schloß mit dem Ruf nach
Einschreiten der Diözesanstände mit freisinniger Mehrheit, um » diesem Treiben des
Basler Bischofs in Rom Einhalt zu tun ».

Das Schwyzer « Tagblatt der Urkantone • wurde in einem sehr bedenklichen
Artikel noch deutlicher : sein Berner /«-Korrespondent brachte die beiden anti-
infallibilistischen Aktionen des Frühjahrs 1870, die Unterschriftensammlung für
Bischof Greith und die Langenthaler Tagung, in der Schweiz mit dem
Fastenhirtenbrief Lachat in Zusammenhang. Dessen Folge sei es, « daß die Opposition
in der deutschen Schweiz, genährt von Deutschland aus, sich ebenfalls zu regen
anfängt, wenigstens in der germanischen Schweiz, die auch in rein kirchlichen
Dingen keinen Absolutismus will. » Der Sturm um Gury's Moraltheologie, der
zur Unterdrückung des Priesterseminars führte, sei « gegen den Bischof von
Solothurn gerichtet, der in Rom sich gleich von Anfang des Concils an auf Seite der
romanischen Anschauungen in den wichtigsten Fragen gestellt Es ist der Ärger
über die eigene politische Täuschung gewisser Konferenzkantone, Aargau und
vorab Bern, bei der letzten Bischofswahl ».

1 Franz Rohrer, eine feine Gestalt aus dem Studentenverein und dem Innerschweizer

Klerus, veröffentlichte in den «Monatrosen» (XIV 1869/70 p. 108 ff.) «Aphorismen

über einige kirchliche Fragen der Gegenwart », worin er « auch dem männlichen
Freimute Segessers, mit dem er seine Gedanken ausspricht, unsere vollste
Anerkennung » zollte, « wenn wir auch öfters unsere Zustimmung zu denselben nicht
geben können. Hiebei wollen wir bemerken, daß die Beschlüsse des Concils,
wenn sie uns wieder in der Form des Syllabus zukommen, in unserer Schweiz eine
bedeutende Verwirrung hervorbringen werden ».

322



wesene Interesse und die Begeisterung für Montalembert und dessen

kirchenpolitischen Ideen sehr gepflegt und gefördert worden 1. Neben

Gmür, dem alten Montalembert-Verehrer, tat sich ein junger Freiburger
Kleriker dabei besonders hervor : Eduard Jaquet2, damals Pfarrer der
katholischen Neuenburger Bergpfarrei Cerneux-Péquinot. Montalembert
besaß in dem gleich jenseits der Grenze gelegenen Maiche am Doubs
ein Schloß, wo er jeweilen den Sommer verbrachte ; hier hatte der junge
Schweizer den Wortführer des neuzeitlichen Katholizismus kennen und
verehren gelernt. Pfarrer Jaquet war es, der Montalembert die Konziliumsschrift

zugeleitet und dann auch den anerkennenden Brief des großen
Franzosen vermittelt hatte, auf welchen der Luzerner so stolz war.
Die geistig regsamen Kreise im Studentenverein standen in ihrer Haltung
ganz eindeutig unter dem Einfluß der Ideen, die gleichzeitig Montalembert

noch mit letzter Kraft vertrat, und ähnlich wie die ebenfalls von
Montalembert beeinflußten antiinfallibilistischen Intellektuellenkreise
Deutschlands hielten auch sie eine Adressenbewegung gegen den
befürchteten Konzilsbeschluß für dringlich. Anlaß zum Eingreifen zeigte
sich bald. Ende Januar 1870 wurde in der Schweiz bekannt, daß nicht
nur Lachat und Mermillod in Rom aktive Infallibilisten seien, sondern
daß die Mehrheit der schweizerischen Bischöfe zur Unterzeichnung der
Infallibilitätsadresse bereit scheine. Gerüchte tauchten auf, selbst
Greith sei schwankend geworden. Die anti-römische Stimmung erreichte
einen gefährlichen Höhepunkt, nicht zuletzt im Studentenverein, wo
man seit 1848 planmäßig die Aussöhnung zwischen Katholizismus und

neuem Bundesstaat betrieben hatte. Zu März-Beginn wurde eine

Unterschriftensammlung in Gang gesetzt, um Greith in Rom zu stärken und
zu stützen. Der St. Galler Bischof hat diese Agitation sogleich zurückgewiesen.

In der schweizerischen Öffentlichkeit jedoch stieg die Erregung
auf einen kaum noch zu überbietenden Höhepunkt. Segessers
Konziliums-Schrift und die Aktion der katholischen Akademiker zu Gunsten

von Bischof Greith verschmolzen zu einer Einheit. Der Schweizer Jesuit
Theodor Meyer 3 sah im Vaterlande die « Hochburg des jungem liberalen
Katholizismus », aufgerichtet und er widmete dem Phänomen in den

Ich werde auf diese interessante Episode (mit Einschluß der Unterschriften-Aktion
für Bischof Greith) in anderem Zusammenhange zurückkommen und dann

auch die wichtigen Briefe Montalemberts an Jaquet zum Abdrucke bringen.
1843-1931, nach seinem Ordensnamen im Franziskanerkloster Freiburg, in das er
1882 eintrat P. Dominique, 1895-1903 Bischof von Jassy in Rumänien.
1821-1913, aus Bünzen Kt. Aargau.

OZiO



zum ökumenischen Konzil erscheinenden « Stimmen aus Maria Laach »1

einen - etwas aus der Ferne gesehenen - Aufsatz, der auch eine
bemerkenswerte Würdigung von Segessers « Am Vorabend des Conciliums »2

enthält.
Gleichzeitig traten in Luzern unter einem Teil des Klerus gefährliche

Strömungen immer ungescheuter ans Licht. Im « Luzerner Tagblatt »3

veröffentlichte - wie offen behauptet wurde - ein Geistlicher «

Zeitforderungen an das ökumenische Konzil », die sich unter Berufung auf
Segesseis « Vorabend » gegen Unfehlbarkeit und Zölibat wandten und
allerhand Reformpostulate aufstellten ; in herausforderndem Tone wurde

behauptet, « die Ausschreitungen einiger überkirchlicher Zionswächter »

würden der Religion mehr schaden als alle Radikalen. Selbst die
« Luzerner Zeitung »

4 mußte einer Stimme Raum geben, welche die

ungehemmte Infallibilitäts-Propaganda im kirchlichen Bereiche
kritisierte. Es wurde - auch wiederum unwidersprochen - die Behauptung

1 Diese erschienen zuerst in Form von selbständigen Heften und erst nach Vertagung
des Konzils regelmäßig als Monatschrift. An der Redaktion war damals auch ein
Schweizer : K. von Weber aus Schwyz (1810-91) beteiligt.

2 Schon das 6. Heft 1870 p. 135 hatte einen kurzen Hinweis auf die Neuerscheinung
gebracht. Die guten Absichten wurden anerkannt, es jedoch bedauert, daß Segesser
« unter dem entschiedenen Einfluß der bekannten katholisch-liberalen Ideen sich
auf das Gebiet der theol. Diskussionen wagt, wofür ihm offenbar der richtige
Maßstab abgeht. >

Im VIII. Heft 1 870, das den Titel trägt : .< Das Concil und der Neugallicanismus »

findet sich (p. 116-142) der Aufsatz von Theodor Meyer : « Der liberale Katholizismus

und seine schweizerische Colonie ». Die Kritik, die darin am Studentenverein

gemacht wird, ist ebenso interessant als jene an Segessers - Vorabend », welche
Arbeit als « die bedeutendste literarische Vertretung der liberalen Richtung des

schweizerischen Katholizismus hingestellt wird. Neben der Anerkennung
überwiegen natürlich die Vorbehalte, doch will der Kritiker dem Laien die theologischen

Entgleisungen nicht allzu hoch anrechnen. In der entscheidenden Frage
der freien Kirche im freien Staate habe « das richtige kath. Gefühl » Segesser zu
Äußerungen geführt, welche eine Verständigung bzgl. des positiven Rechtsverhältnisses

ermöglichen könnten : die principielle Frage jedoch habe der Syllabus
« entschieden und endgültig verneint ».

Interessanterweise hat diese Kritik bei den Zeitgenossen in der Schweiz gar keine
Beachtung gefunden. Nur die « Katholische Stimme aus den Waldstätten »

(Nr. 11/11. Juli 1870) drückte ihre Freude über die Feststellung aus, daß der
Studentenverein ultramontane Tendenzen im Sinne des Vatikanums nicht teile ;

gerade unter den Ehrenmitgliedern hätte die « Stimme » wärmste Teilnahme
gefunden. - Die Briefe von Vereinsbrüdern über die Beteiligung an diesem Presseorgan

die Grüter für seine Geschichte noch einsah (p. 237) - sind wie vieles
andere lange vorhanden gewesenes Material über Josef Gmür - nicht mehr
auffindbar.

3 Nr. 58/59 v. 1. u. 2. März 1870.
4 Nr. 53/24. Febr. 1870.

324



herumgeboten, die schärfsten Artikel gegen die Unfehlbarkeit, die in
Luzerner Zeitungen zu lesen waren, stammten von Geistlichen. Als im
Sommer 1870 der ehemalige St. Urbaner Konventuale Ludwig Meyer
von Schauensee starb, der seit 1850 keine priesterlichen Funktionen
mehr und das Amt eines Verwalters der kantonalen Spar- und
Leihkasse ausgeübt hatte, dazu notorisch Freimaurer war, bereitete man ihm
eine kirchliche Totenfeier mit der für Geistliche üblichen Liturgie und
legte ihm Kelch und Stola auf den Sarg : es war eine provokatorische
Demonstration für die Existenzberechtigung radikaler Kleriker 1.

Im März 1870 wurde es eindeutig klar, daß der Kampf gegen das

Vatikanum, das als «entsetzliche Gefahr für den Frieden, die Moral und
die Entwicklung unseres Volkes » hingestellt wurde, auf ein Schisma
abzielte 2, und daß der Radikalismus entschlossen war, diese Entwicklung
durch gesetzgeberische Maßnahmen planmäßig zu fördern. Die wüste
Streitschrift, die Augustin Keller im Sommer 1809 gegen « Die
Moraltheologie des Jesuiten Pater Gury als Lehrbuch am Priesterseminar des

Bistums Basel » veröffentlicht hatte, diente als Vorwand für die von der
radikalen Mehrheit der Diözesanstände am 2. April 1870 beschlossene

Aufhebung der Priesterbildungsanstalt in Solothurn. In Tat und Wahrheit

war dieser Beschluß jedoch nichts anderes als die radikale Antwort
auf den Fastenhirtenbrief des Bischofs Lachat aus Rom. Von der
Diözesankonferenz herkommend begaben sich die radikalen Standesherren

- gerade das war eine ungeheuerliche Provokation des katholischen Volksteiles

- zum Freischarenfest, das am 3. April 1870 in Langenthal zur
Erinnerung an das Geschehen vor 25 Jahren veranstaltet wurde3.
Wie 1845 zur Eroberung Luzerns wollte man nun zum Zuge gegen Rom
aufrufen. Augustin Keller hielt eine leidenschaftliche Rede gegen
Jesuitismus und Vatikanum und in einer an den Bundesrat gerichteten Resolution

wurden gesetzliche Maßnahmen gegen « Gefährdung des konfessio-

1 Luzerner Korrespondenzen im damals sehr kämpferisch-ultramontan geschriebenen

Uznacher « St. Galler Volksblatt » (Nr. 26 u. 27 v. 25. Juni u. 2. Juli)
berichten darüber am einläßlichsten Die «Luzerner Zeitung» (Nr. 164/21. Juli)
bemerkte verlegen, daß die Frage ob Meyer Geistlicher oder Laie gewesen sei,
nicht Gegenstand publizistischer Erörterung bilden könne. Er war in politischer
Beziehung « entschiedener Anhänger der hauptsächlich von seinen zwei Brüdern
Placid und Rennward Meyer geleiteten seit 1848 im Kt. Luzern herrschenden
Richtung ».

2 > Der Bund » Nr. 80/22. März u. Nr. 104/15. April.
3 Die von Joh. Gut herausgegebene Broschüre über « Das Freischarenfest in Langenthal

vom 3. April 1870 (1870) bringt den Wortlaut der umfangreichen Rede
Augustin Kellers und der an den Bundesrat gerichteten Resolution.

325



nellen Bruderfriedens » gefordert. Wüste Umzüge, die in mehreren Städten

während der Fastnachtstage zur Verspottung katholisch-kirchlicher
Einrichtungen veranstaltet wurden \ trugen schon jetzt die Agitation
in die Massen hinaus.

Jede vernünftige Erörterung der mit dem Konzil zusammenhängenden
kirchen- und staatspolitischen Fragen war unmöglich geworden.

Segesser hatte sich nach dem Erscheinen der Studien- und Glossen-

Schrift und angesichts der unglücklichen Entwicklung, die auch im
katholischen Lager immer mehr um sich griff, in völliges Schweigen

gehüllt, trotzdem kämpferisch-ultramontane Stimmen laut und leise von
Häresie sprachen 2. Die Freunde mußten oft an ihn denken und gerne
hätten sie mit ihm conferiert 3, doch er wich allen Erörterungen aus
und hielt auch die weitere Verbreitung seines Heftes für überflüssig 4.

Vom Augenblicke ab, wo der Pöbel zu toben beginnt, ist für die dritte
Kraft der gebildeten Laien und christlichen Juristen kein Raum mehr

zu Auseinandersetzungen um Kirche und Staat.
Und weil es so war, kam es beim Ringen um das Konzil in der

katholischen Öffentlichkeit zu einem geradezu dramatischen, das Elend jener
Zeit sehr illustrierenden Zusammenbruch. Ende März erschien in der
« Luzerner Zeitung »5 als von hoher kirchlicher Seite stammend klar

1 Besonders in Basel u. Schaffhausen (Schweiz. Kirchenzeitung Nr. 15/9. April 1870).
2 Der Thurgauer Publizist Dr. Abraham Roth (H BL V. 718), der in Bern eine sehr

bemerkenswerte Tätigkeit entfaltete, schrieb in seiner « Sonntagspost » (Nr. 5/
30. Jan. 1870), es sei für den Leser der Broschüre unbegreiflich, daß es im Lager
des Verfassers « Leute gibt, die ihren gewiegtesten Patron dermaßen verkennen
und ihn öffentlich als Häretiker verdammen ».

3 Die Wirren um das Konzil bedrückten Schnell. « Mir kommt vor (an Fr. v. Wyß
30. Jan. 1870), wenn es einmal Zeit gewesen sei für die wahrhaft Gläubigen in der
römischen Kirche zu beten, so wäre es jetzt der Fall, da sie in ihren Fundamenten
erschüttert werden und die Illusion von der völligen Glaubenseinheit doch bei
manchen auf die Probe gestellt scheint. Wie wäre mir doch so wohl daran, jetzt
hie und da mit Segesser zu conferieren und ihn über was geschieht zu vernehmen ».

* « Man sagte mir jüngst, über die Concilsbroschüre würde vielleicht auch Prof. Ve-

ring in Heidelberg eine Recension machen. Übrigens glaube ich, es sei für die
Verbreitung genug geschehen. Es treten jetzt ohnehin Andere in den Vordergrund,

die mit mehr Gewicht als ich zu sprechen im Falle sind. Es ist mir immerhin
erfreulich, daß die bewährten Männer des deutschen und des französischen Klerus
sich in ähnlichem Sinne aussprechen » (an Schnell 31. Jan. 1870).

6 Nr. 82/26. März u. Nr. 85 u. 86/30./31. März.
Jost Weber in einer Korrespondenz an die « Basler Nachrichten » (Nr. 75/30. März)
bemerkte spitzig : « Die Sachlage muß sich geändert haben und von Rom und
Solothurn müssen andere Andeutungen eingetroffen sein ». Doch war es wohl
ganz einfach so, wie Düret zur Rechtfertigung seines Eingreifens sagte, « daß
die Sache nicht mehr beim jetzigen Wirrwarr habe bleiben können i.

326



signalisiert eine Aufsatzfolge : « Die Frage der päpstlichen Unfehlbarkeit
und die Haltung der katholischen Tagespresse », worin der publizistisch
interessierten katholischen Öffentlichkeit Luzerns und allen Zweiflern
an der Unfehlbarkeit eine scharfe Lektion erteilt wurde. Ein bejahender
Konzilsentscheid sei nunmehr sicher zu erwarten ; darum « erachten wir
es doch als für ein katholisches Zentralorgan angedeutet, vielmehr dem
Glauben an das zu erwartende Dogma vorzuarbeiten, statt demselben

durch unnütze Polemik gegen die Opportunität vermehrte Schwierigkeiten

entgegen zu stellen oder gar durch eine jetzt ganz inopportune
Kritik der Unfehlbarkeits-Theorie selbst die pflichtschuldige Annahme
einer Konzilsdelinition vielleicht bei vielen Katholiken zu hintertreiben ».

Nicht nur das Publizieren, auch das andere Denken wurde getadelt.
In der Schweiz wie in Deutschland und Frankreich - so heißt es weiter -
ließen sich « edle, innig gläubige ja hochbegeisterte Katholiken
weltlichen und geistlichen Standes selbst Bischöfe » nennen, « welche bezüglich

der päpstlichen Unfehlbarkeit unentschieden oder selbst als Gegner
sich äußern ». Verfasser war der bischöfliche Kanzler Josef Düret in
Solothurn. Die Stellungnahme ist aus den geschilderten Verhältnissen

jener Tage verständlich ; durch ihre Schroffheit und wohl auch wegen
der Person des Verfassers 1 wirkte sie unglücklich. Denn die Opposition
wurde zu weiterem Sprechen direkt herausgefordert 2.

Segesser fühlte sich von Dürets Erklärung deutlich anvisiert. Schwerer

wog, daß das, was ihm bei Veröffentlichung der Konziliums-Broschüre

1 Über Düret (1824-1911) bringt das «Vaterland» (Nr. 95/26. April u. Nr. 97/
28. April 1911) einen interessanten Nekrolog. Er galt als « jesuitisch gesinnt » und
streitlustig, war während des Kulturkampfes der von den Radikalen best gehaßte
Mann die ihn auch in Gegensatz zum « gutmütigen und friedliebenden Bischof »

stellten. Kr hatte großes Interesse für Pressefragen und war 1871 an der Umwandlung

der « Luzerner Zeitung » in das « Vaterland » maßgeblich beteiligt.
Während des Sonderbundskrieges befand er sich neben Segesser als Feldprediger
im Sekretariat des Generalstabschefs. Trotz häufiger Gegensätzlichkeit standen
sich die beiden Männer zeitlebens nahe. Düret hat die drohende Indizierung von
Segessers Studien- und Glossenschaft « Der Culturkampf » abgewendet und Segesser

verhalf ihm 1883 zu einem Kanonikat an St. Leodegar.
2 Am 22. April 1870 begann, in der radikalen Druckerei Meyer gedruckt, das

Wochenblatt « Katholische Stimme aus den Waldstätten » zu erscheinen (Blaser
II 974), die beweisen sollte (NZZ Nr. 209/26. April) « daß es in der Schweiz noch
eine Geistlichkeit gibt, welche denkt, und daß soweit germanisches Wesen reicht,
das Aufpfropfen lateinischer bzw. romanischer Utopien nicht so leicht wie an den
Ufern des Tiber oder an den spanischen und südamerikanischen Gestaden vor
sich geht i. Die umstrittenen Redaktionsverhältnisse sind durch autobiograph.
Aufzeichnungen des spätem altkath. Bischofs Eduard Herzog (Lebensbild von
Walter Herzog 1935 p. 42 ff.) klargestellt. Segesser war in keiner Weise beteiligt.

327



so sehr am Herzen gelegen hatte - das Recht des gläubigen kirchentreuen
Laien zum Sprechen und auf Gehör - nunmehr grundsätzlich in Frage
gestellt, ja verneint schien. Im antiinfallibilistischen Schwyzer «Tagblatt
der Urkantone »x - die « Luzerner Zeitung » hatte die Veröffentlichung

1 Das für die Lebensgeschichte Segessers wichtige Dokument ist nicht datiert,
muß aber vor dem 1. April 1870 entstanden sein. Es ist einzig im Drucke dieser
Zeitung (Nr. 76/5. April) erhalten und hat folgenden Wortlaut :

¦ Die 'Luzerner Zeitung' nennt sich ein Zentralorgan der schweizerischen
konservativen Katholiken, das heißt : wenn auch nicht über jeden Artikel, jede
Einsendung, jede spezielle Behandlung eines Gegenstandes die konservativen Katholiken

der Schweiz mit ihr einig gehen oder sich dafür behauen lassen können,
so habe sie doch die allgemeine Tendenz, im Großen und Ganzen die Ansichten
und Überzeugungen dieser Partei in der Presse zu vertreten.
Wenn nun unter den konservativen schweizerischen Katholiken selbst über
fundamentale Fragen grundsätzliche Meinungsverschiedenheiten entstehen, so

entspricht der Haltung eines solchen Zentralorgans, entweder beiden betreffenden
Meinungen freie Besprechung im Blatte zu gestatten, oder aber die Diskussion
des betreffenden Streitpunktes gänzlich aufzuschließen, mit andern Worten,
in der Sache sich neutral oder passiv zu verhalten.
Wenn dagegen den Anhängern der einen Meinung das Blatt geöffnet, denen der
andern aber verschlossen würde, so könnte offenbar dasselbe keinen Anspruch
mehr auf die Eigenschaft eines Zentralorgans haben : diejenigen, deren Ansicht
darin nicht vertreten werden dürfte, würden es als solches nicht mehr anerkennen.
Denn diese persönliche Meinung einer Redaktion oder das geschäftliche Interesse
einer Verlagshandlung können offenbar für die Stellung einer ganzen Partei
oder eines ansehnlichen Teils derselben nicht maßgebend sein, noch deren
ausschließliche Vertretung in der Presse beanspruchen.
Nun waltet gegenwärtig eine solche Meinungsverschiedenheit unter den schweizerischen

konservativen Katholiken über die Frage der päpstlichen Unfehlbarkeit,
worüber auf dem Konzilium zu Rom scharf debattiert wird. Und diese
Meinungsverschiedenheit waltet bei uns wie anderwärts nicht etwa nur bezüglich der
Opportunität, das heißt der Zweckmäßigkeit und Nützlichkeit, in unsern Tagen,
wo die Kirche ohnehin ernsten Gefahren und unablässigen Angriffen ausgesetzt
ist, ohne alle Notwendigkeit solche Fragen aufzuwerfen und Zweifel in die
Gemüter, Zwietracht in die Reihen der ersten Häupter der Kirche zu säen ; sondern
auch über die Sache selbst, über die Frage, die ein jeder sich zu stellen berechtigt
ist : Genügt uns der alte katholische Glaube oder bedürfen wir eines mehreren
Die 'Luzerner Zeitung' hat bisher bei dieser Meinungsverschiedenheit unter
denjenigen, als deren Organ sie sich gibt, jenen zweiten Weg eingeschlagen von
dem wir oben gesprochen, sie hat aller Diskussion über diesen Gegenstand ihre
Spalten verschlossen.
Und nach unserer Ansicht hat sie daran wohlgetan. Nicht etwa deswegen, weil
solche Fragen, wie man gewissen Orts meint, den niedern Klerus und die Laienwelt

nichts angehen - denn das 'Martyrium', wovon man in den obern Regionen
so gerne spricht, wird in heutiger Zeit doch vorzugsweise denen zu Teil, die in
den gewählten Lebenskreisen für die Kirche einstehen müssen, nicht denen, welche
auf sichern Höhen behaglich davon sprechen - sondern deswegen, weil es gewiß
im Wunsche jedes aufrichtigen Katholiken liegen muß. daß religiöse Fragen so

328



abgelehnt - erschien eine sichtlich in Erregung geschriebene « Entgegnung

», in welcher nicht nur die Düretschen Ansprüche an die katholische
Presse scharf zurückgewiesen, sondern auch die prinzipielle Ablehnung
einer Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit manifestiert wurde.

VI.

Die ersten Monate des Jahres 1870 - als das Vatikanum der Entscheidung

zustrebte - sahen Segesser auf dem Höhepunkt seiner Lebenskrise.
Die Konziliumsschrift hatte in bemerkenswerter aber ergebnisloser Weise

die Kraft seines Denkens geoffenbart. Dann mußte er um die Gnade des

Schweigenkönnens ' ringen. Und gerade dies hatte er jetzt öffentlich
nicht befolgt.

wenig als möglich in den Styl der Tagespresse herabgezogen und zum Vergnügen
Andersdenkender leidenschaftlichen Erörterungen preisgegeben werden.
Nun aber hat die 'Luzerner Zeitung' in den neuesten Nummern 82, 85, 86 diesen
Standpunkt verlassen, indem sie eine längere Abhandlung aufnahm, welche,
wenn auch in gemessener l'"onn. docli mit größter Bestimmtheit sich für das

lnfallibilitäts-Prinzip ausspricht und die Annahme desselben jedem Katholiken
gleichsam zur unerläßlichen Pflicht machen will, obgleich der Verfasser selbst
zugeben muß, daß eine rechtliche Nötigung hiezu zur Stunde noch nicht vorhanden
sei.
Da nun die 'Luzerner Zeitung' nach der einen Seite hin die Schleusen geöffnet hat,
so kann sie auch der gegenteiligen Meinung ihre Spalten nicht mehr verschließen,
wenn sie anders auf den Anspruch, ein Zentralorgan der schweizerischen
konservativen Katholiken zu sein, nicht förmlich und offen verzichten will.
Unsererseits hätten wir gewünscht, daß diese Frontveränderung unterblieben
wäre. Den Gegnern wird die 'Luzerner Zeitung' den Mund nicht verschließen wenn
sie ihnen auch ihre Spalten verschließt, aber statt ruhiger Meinungsäußerung,
wie sie im Interesse der konservativen Katholiken liegt, wird eine solche Haltung
ihres bisherigen Hanptblattes gereizter Diskussion rufen und die bisher von dieser
Seite allgemein beobachteten Rücksichten verschwinden lassen.
Wir wollen jedoch, was uns anbetrifft, den Anfang damit nicht machen. Unsge-
nügt es zu erklären : Wir wollen bei dem alten katholischen Glauben verbleiben,
auf den wir getauft sind, der uns gelehrt worden ist von dem rechtmäßigen
Lehrer unserer heiligen Religion, in dem unsere Väter wie wir hoffen selig gestorben
sind und von dem auch wir das Heil unserer Seele erwarten. Glauben die Italiener
oder Spanier oder wer immer neuer Glaubensartikel zu bedürfen, gut, kein Mensch
soll sie daran hindern, uns aber lasse man damit in Ruhe. Dr. S. »

1 Jost Weber höhnte in den « Basler Nachrichten » (Nr. 84/9. April) zu Segessers
< Entgegnung : » In Ruhe, Herr Doktor, wird man Sie nicht lassen : man wird
Sie zwingen das zu glauben oder zu schweigen oder Apostat zu heißen. Ihre drei-
undzwanzigjährige Tätigkeit für die Konservativen und die katholische Kirche
wird Sie der zwingenden Konzequenzen nicht überheben. Glauben - Schweigen -
oder Apostasie, das ist die Perspektive, welche Ihnen entgegentritt. Für einen
denkenden Kopf nicht etwas erfreuliches aber dennoch wahr : denn besser wird
es ihnen kaum als einem Döllingen oder Montalembert gehen können.

22 329



Eine eigenartige schicksalhafte Fügung hat geholfen, daß dieser Mann
die Würde des Schweigens wieder gewann und dauernd zu behalten
vermochte.

Anfangs April zog er sich bei Pflege des Gartens auf dem geliebten
« Inseli » durch Ritzung der Hand an einem Dorn eine leichte Verletzung
zu. Dies verursachte eine schwere Infektion und löste eine lebensgefährliche

Erkrankung aus. Auf Ostern erwartete man das Ableben und er
wurde mit den Sterbesakramenten versehen. Der treue Schnell eilte

ans Krankenlager, und was er da sah und beobachtete, zeigte ihm, daß

anderes als nur der Dorn eines Gartenstrauches diesen Mann in der Seele

geritzt und ihm alle Tiefen des Seins aufgerissen hatte. Tage sinnender

Beobachtung von Segessers Luzerner Kranken-, Haus-, Kirchen- und
Staatselend folgten. Als der Basler von Luzern schied, hatte er Gewißheit,

daß der Freund, sobald er wieder gesund geworden, Gottes Wege

zu gehen und - wie es dem christlichen Historiker geziemt - unerfreuliche

Erfahrungen und Entwicklungen schweigend zu ertragen wissen

werde 1.

1 Schnell sandte am 3./4. Mai 1870 von Basel aus an Fr. v. Wyß einen eingehenden
Bericht. « Es versteht sich, daß alles von Segesser unter uns bleibt. Ich lasse auch
hierüber den Mythus (- in Luzern war die Erkrankung sensationellstes Tagesereignis

-) seinen Weg laufen. Denn wer könnte ja den Leuten nicht alles andere
erzählen, das ihn ersetzt ». Beinahe hundert Jahre später, wieder am Vorabend
eines vatikanischen Konzils, darf man wohl den Schleier heben.
Wie Schnell in Luzern sogleich erfuhr « wäre der Dorn an dem die Wunde Segessers

anknüpfte, eine Art Mythus, der Hauptgrund seine Hausnot, die ihm allmählich
ans Leben geht und zu einer Blutzersetzung führte, welche in dieser Wunde nur
ihren Ausweg fand. Durch Prof. Socins rasches Eingreifen - indem er das faule
Fleisch sofort bis auf den Knochen wegnahm (Segesser sagte : mit unerhörten
Schmerzen) soll nun der Finger gerettet sein. Und alles was man von Amputation
sagte, war eitel nichts
Ich traf ihn zu Bett, getrost, ruhig, einfach wie immer. Am Dienstag vor Ostern
war er nach immer neuen Schmerzen in den Spital gebracht worden Am Donnerstag

erhielt er dann starke Abführungen, die ihn so herunterbrachten, daß er am
Charfreitag und Charsamstag sich des Lebens vermaß und des Abscheidens
wartete. Er sei, sagte er, in einer feierlichen Stimmung gewesen und habe nicht
gewußt, sei er im Leibe oder außer demselben. Am Ostertag fing das Flämmlein
des Lebens wieder an ein wenig zu leuchten. Er spürte neue Kraft in den Gliedern

- und gerade weil nur wenige - desto stiller vergnügt. Er fing an sich dessen wieder
zu freuen und an Erdensachen zu denken. Die Schmerzen stiegen aber wieder.
An den andern Fingern um den wunden her zeigte sich Röte, welche die Ärzte
für den Rotlauf hielten, und aus diesem Grunde verschoben sie die Abnahme des

Fingers. Es war an Lübke in Bern, an Rose in Zürich vergebens geschrieben worden,

zuletzt an Socin in Basel. Der fand die Röte keinen Rotlauf, tröstete das

330



Am 6. Juni 1870 trat der Luzerner Große Rat zur Sommersession zusammen.

Segesser war wieder an seinem Posten. Er hatte sich zwar von seiner

Krankheit - wie ein Zeitungsschreiber beobachtete - noch nicht so weit
erholt, daß er die rechte Hand schon frei gebrauchen konnte. Am 9. Juni
gab er sein Votum gegen den ersten Schlag der Radikalen im anhebenden

Kulturkampf, gegen die Aufhebung des Diözesanseminars in Solothurn
ab l. Die alte Kraft seines treuen Geistes war trotz Krankheit so stark,
daß es keiner Unterstreichung durch Handgesten bedurfte, um jedermann

zu zeigen, auf wen das gute katholische Luzerner Bauernvolk in
böser Zeit sich verlassen konnte.

werde sich geben wie es denn auch sich gab, operierte und beruhigte. Dann fing
es an wieder aufwärts zu gellen ...»
Schnell besuchte zusammen mit Gattin und Töchtern auch die kranke Frau auf
dem « Inseli ». « Es war uns allen ein schreckliches und doch tief erbauliches
Betrachten, wie in diesem verwirrten catholischen Haushalt, der nach außen das
Bild der Auflösung und tiefster Unordnung trägt, eine geheiligte Furcht Gottes
und seiner Ordnung die Unterlage bildet und in Wahrheit das ist, was das Lied
sagt :

Es glänzt der Christen inwendiges Leben
Obwohl sie von außen die Sonne verbrannt.
Was ihnen der König des Himmels gegeben
Ist niemand als ihnen nur selber bekannt. <

« Ich habe Dir nun - so schloß der Freundesbrief nach Zürich - in Deine Not hinein

das Bild dieser fremden Not getragen im Gedanken, Du werdest dieses Freundes

auch zuweilen gedenken und erkennen, wie mitten in Deiner Last Du doch
noch manches Trostes und mancher Erleichterung teilhaftig bist, die ihm fehlt.
Was bei Euch beiden gleich ist, das ist eine fast absolute Hilflosigkeit vor
Menschen. Der Herr aber wird zu seiner Stunde alles erhellen und an den Tag bringen
und bis dahin nach Seiner zuverlässigen Verheißung bei Euch sein, innerlich
und äußerlich. »

1 Sitzungsbericht in « Luzerner Zeitung» Nr. 155/11. u. Nr. 156/12. Juni, Segesser
stellt namens der Konservativen den Antrag, das Luzerner Standesvotum an der
Diözesankonferenz v. 2. April 1870 betr. Seminar sei zu mißbilligen. Er erklärte,
« nicht in die Konzilsaula steigen » zu wollen. Es gehe nicht um die Unfehlbarkeit,

sondern um einen Schachzug A. Kellers, der mit seiner aargauischen Kirchenpolitik

ins Gedränge gekommen sei. Er spreche von Keller mit Respekt, dieser
sei sein Lehrer gewesen, doch auf dem Gebiete der Politik trete er ihm entgegen :

er kenne keinen zweiten, der soviel politischen Hokus pokus mache wie Keller. -
Auch in der Zurückweisung von Kellers Angriffen auf Gurys Moraltheologie
finden sich autobiographische Anklänge. Kasuistik gebe es in allen Wissenschaften.
« Wer z. B. Bei Mittermaier in Heidelberg Kriminal-Recht gehört, der wisse, daß
dessen ganzer Vortrag lauter Kasuistik war. Und doch war Mittermaier kein
Jesuit und kein Reaktionär, sondern einer der tüchtigsten Juristen Deutschlands
und eines der liberalsten Mitglieder der badischen Kammer

331


	Segessers "Am Vorabend des Concilums"

