Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 56 (1962)

Artikel: Segessers "Am Vorabend des Concilums”
Autor: Mduller-Buchi, J.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128671

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-128671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

E.F.J.MULLER-BUCHI

SEGESSERS «AM VORABEND DES CONCILIUMS»

(Fortsetzung und Schiuf)

II1.

Segessers Studien- und Glossenschrift iiber die Kirchenversammlung von

1870 beeindruckt noch heute durch ihre Fiille an fruchtbaren Ideen
und Anregungen und durch die Tiefe und Warme der religiésen Gesinnung,
mit welcher das Ganze vorgetragen wird. Bei aller Klarheit und Festig-
keit des kirchenpolitischen Standpunktes regt sich kein unfrommer Ge-
danke ; kein unehrerbietiges Wort ertént, keinerlei polemische Postulate
werden aufgestellt, und angriffige Ausfille fehlen ganz. Die unscheinbare
Schweizer Broschiire, wenn sie auch die Beachtung der Welt nicht ge-
funden hat !, ragt ihrem Gehalt nach aus der Konziliums-Literatur jener
Tage weit heraus. Welch ein Gegensatz zu Doéllinger | Segesser erweist
diesem zwar als dem «geistvollsten Theologen des Jahrhunderts » 2
die Reverenz, doch nach Tendenz und Haltung unterscheidet er sich im
ganzen Vatikanums-Streit vom Miinchener Gelehrten sehr wesentlich.
Nicht Déllinger sondern die groBen katholischen Publizisten Frankreichs,
denen er bewufBt nacheiferte, waren ihm Vorbild 3.

! Auch die kurze Erwihnung bei TH. GRANDERATH S] Geschichte des vatik. Kon-
zils I 201 ruht nicht auf eigener Kenntnis, sondern auf der Besprechung in den
« Stimmen a. M. Laach » (unten 324).

2 KI. Schriften I. 448.

® Beziehungen zwischen Déllinger und Segesser sind nicht nachweisbar. Dagegen
waren Segesser Dupanloups Schriften sehr vertraut. « In Deutschland wird das
Schriftchen — schrieb der Verfasser am 23. Febr. 1870 an den ehemaligen Sonder-
bunds-General Salis-Solglio — nicht so vielen Beifall finden, es ist zu wenig gelehrt
und hoch gehalten, wenn Sie lieber wollen, zu verstindlich. Mir sind in dieser Be-
ziehung die Franzosen Vorbild, deren Klarheit und Feinheit des Ausdrucks ich
gerne wenn ich koénnte in unsere Sprache iibertragen méchte ».

301



Segesser schrieb das Werk nicht als Theologe. Theologische Gedanken-
gange, die darin anklingen ! — die schonen Ausfithrungen {iber das Ver-
hiltnis vom religiésen Mythus und kirchlicher Wahrheit, die Angst vor
Definierung neuer Dogmen und vor einer moglicherweise damit verbun-
denen Hiufung neuer Bannspriiche - sind von Sorge um Gefdhrdung der
erhofften Anndherung der christlichen Konfessionen bestimmt und
kiimmern sich weniger um dogmatische Klarheit. Nicht auf jener der
Theologie, « wohl aber auf der Grundlage des Glaubens und der Liebe » 2
soll es zur Wiedervereinigung der getrennten Christenheit kommen, hei3t
es sehr schon, fiir Theologen-Ohren aber wohl doch einigermaBen zwei-
deutig. Durch das Anton Giinther gespendete Lob ? riickt er sich selber
in geistesgeschichtliche Zusammenhinge, welche Orthodoxe stutzig
machen konnten. Selbst Schnell — und das ist fiir die feine Personlichkeit
des Baslers bezeichnend — erschien schon beim Lesen des Manuskriptes
Manches bedenklich . In Luzern gerieten, als die Broschiire erschienen
war, selbst Wohlmeinende in Verlegenheit 5. Fiir die Wertung der Studie
ist jedoch wesentlich, dal3 die Unfehlbarkeitsfrage an sich, die sonst
iberall im Mittelpunkt der Auseinandersetzungen stand, iiberhaupt nicht
das Hauptanliegen bildet. Segesser bejahte voll und ganz - allerdings
in ihrer episkopalistischen Prigung ¢ — die Unfehlbarkeit des in hierarchi-
scher Spitze organisierten kirchlichen Lehramtes, dessen Entscheidungen
er schon, bevor der Unfehlbarkeitsstreit die Offentlichkeit erregte und
ihn selber vor schwere Entscheidungen stellte immer als bindend fiir
seine eigene Person anerkannt hat?. Er sah — und das ist fiir die Be-

KI1. Schriften XX. 396 f.

405,

448,

« Thr Abschnitt von der Beschrinkung der Dogmen auf das Wesentliche und die
Trennung zwischen Theologie und Glaube erscheint mir zwar in gewisser Be-
schrankung wert einer Erérterung, aber so bedenklich und MiBanwendung ausge-
setzt, daf ich so nimmermehr wagen wiirde. Unsere unglaubigen Theologen nehmen
aus ihren Sédtzen den Freibrief fiir alle ihre Theorien und Irrlehren » Schnell an
Segesser 12. Nov. 1869.

® Unten p. 314.

S 406/7.

In der ungedruckten 1868 entstandenen « Schweizerischen Parlamentsgeschichte »
cben (p. 198 A, 2) heifit es : « Es gibt in der katholischen Kirche - und das ist das
eigentlich formell sie von allen andern Confessionen Unterscheidende — nur eine
Autoritdt, die des kirchlichen Lehramtes. Wer dieses anerkennt ist Katholik,
wer es nicht anerkennt ist eben in der Tat nicht Katholik. Es wird oft unrichtig
behauptet, die I'reiheit des Gedankens existiere fiir den Katholiken nicht ; richtig
ist nur, daB er seinen Gedanken nicht die Stelle der Kirchenlehre, seine eigene

302

- & (&) -

-1



urteilung von Segessers Stellungnahme zu Unfehlbarkeit und Vatikanum
entscheidend - in dem ganzen Problem und in der Zuspitzung, welche
dasselbe am Vorabend des Konzils erfahren hatte, vorab eine auch fiir die
Entwicklung von Staat und allgemeiner Kultur hochbedeutsame Frage
der kirchlichen Verfassungsentwicklung. Und da konnte der Mann
nicht schweigen, der nach seinem ganzen Bildungsgang und nach den
eigenen wissenschaftlichen und staatsmidnnischen Leistungen eine reife
Frucht der christlich-historischen Rechtsschule war, und dem auch das
BewuBtsein von dieser seiner Stellung nicht fehlte. Bei solchen « Fragen
gemischter Natur » und in so kritischer Lage der Kirche, wie sie damals
war, schien ihm eine « Consultation katholischer Layen» Gebot der
Stunde zu sein!. Da man niemand frug, auch die Lehrer Ferdinand
Walter 2 und Konrad Eugen Rosshirt ? nicht — zu denen sich Segesser
in fiir seinen Bildungsgang aufschluBreicher Weise bei dieser Gelegen-
heit bekannte — so ergriff der Schiiler das Wort. Und er schrieb als Laie,
als Wissenschaftler und nicht zuletzt auch als Staatsmann, dem 20jdh-
rige Kdmpferschaft um die Einordnung des Katholizismus in einen
modern-freiheitlichen Verfassungsstaat eine untriigliche Witterung kom-
mender Schwierigkeiten und drohender Katastrophen gegeben, und dem
nun gerade solche Ahnungen die Feder befliigelten.

Der entscheidende Grundgedanke von Segessers Konziliums-Schrift
flieBt aus einer in deutsch-rechtlichem Geiste geformten Auffassung der

Autoritit nicht an die Stelle der kirchlichen Autoritit setzen darf. Was diese
lehrt gilt in der Kirche, und wer zur Kirche gehéren will, mul} eben dieses aner-
kennen ».

' 419.

* Beiihm hatte Segesser im Sommer 1839 in Bonn Kirchenrecht gehért (K. MULLER
p. 55 ff.) — Gerade in diesen Jahren nahm Segesser den Briefwechsel mit Walter
wieder auf. Wo sich der Walter-NachlaBl befindet und ob sich darin Segesser-
Briefe erhalten haben, konnte ich bisher nicht feststellen.

3 Konrad Eugen Franz RoBhirt (1793-1873), seit 1818 Dozent fiir Kirchenrecht
in Heidelberg. DaB Segesser ihn dort gehért oder auch nur persénlich mit ihm
in Beriihrung gekommen sei, 1a8t sich aus den zahlreichen erhaltenen Akten aus
der Heidelberger Studienzeit nicht feststellen. Offenbar kannte Segesser dessen
1858 bei Hurter in Schaffhausen erschienenes Lehrbuch des kath. Kirchenrechtes.
Ro8hirt erfreute sich im zeitgendssischen Katholizismus hohen Ansehens, da er
«mit entschiedener Charaktertiichtigkeit, im Gegensatz einer sich spreizenden
Josephinischen Aufkliarungsperiode, das gleich einem grandiosen Dombaue conse-
quent sich abstufende katholische Kirchenwesen in seiner Schénheit und Er-
habenheit geschichtlich zu entwickeln versuchte » (Binders Allgemeine Real-
encyclopddie f. d. kath. Deutschland VIII. (1848) p. 946.) J. F. v. SCHULTE ur-
teilt — allerdings erst in seiner altkath. Zeit — iiber RoBhirt sehr abschitzig
(ADB 29/260 ff. u. Geschichte u. Quellen des can. Rechtes I1I/1 350 ff.).

303



mittelalterlichen Kirchen- und Papstgeschichte : die absolute Souverini-
tdtsidee des rémisch-byzantinischen Rechtes ist im Mittelalter auf Kai-
ser und Papst iibertragen worden und hat nicht nur die unaufhérlichen
Kampfe zwischen diesen beiden héchsten Gewalten ausgelost, sondern
daraus ist auch «das sogenannte Papalsystem hervorgegangen», das
an sich « nichts anderes ist als die Ubertragung der Souverinititstheorie
auf das kirchliche Gebiet » 1. Der Germanist, in einer ganz anderen Gei-
steswelt wurzelnd, sah darin eine Fehlentwicklung ; fiir ithn erwichst
alles wahre Leben einer organischen Gemeinschaft aus Freiheit. Daraus
ergaben sich Grundanschauungen, die zwar nach den damals in kirch-
lichen Kreisen herrschenden Anschauungen schwer verstidndlich waren,
denen aber GréBe und Fruchtbarkeit nicht abgesprochen werden kann.
Die Kritik am kurialen Stil, der die Pipste « Nachfolger des Apostel-
fiirsten » 2 nennt, ist ganz germanistisch gedacht. Doch ist es dann wieder
nur dieser Standpunkt, der befihigte, das in politischer Beziehung wirk-
lich Entscheidende an der mittelalterlichen Papstgeschichte zu sehen
und « das Verdienst eines Gregor VII., Innocenz III., Bonifacius VIII.
fiir die Freiheit und Civilisation der Welt gegeniiber dem Auftreten eines
cidsaropapistischen Despotismus » hoch anzuschlagen. Das Wesentlichste,
das sich fiir Segesser bei Griindung der kirchenpolitischen Anschauungen
auf die deutsch-mittelalterliche Rechtsgeschichte im Sinne der histori-
schen Rechtsschule ergab, liegt jedoch in der Erkenntnis, dal3 theokrati-
sche Herrschaftsformen mit einer modern-freiheitlichen Staatsentwick-
lung vollkommen unvereinbar sind. « Alle Theokratie fiihrt zur Verwelt-
lichung der Religion »3. Denn : «die Bestimmung der Kirche ist, den
Einzelnen individuell seinem Heile zuzufithren, nicht die Gesellschaft
oder den Staat»* Fiir so schwerwiegende Sidtze bildete die Lage des
Kirchenstaates seit 1849 die eindriicklichste Illustration: der «ganz
patrimoniale fast civilrechtliche Standpunkt, auf den Pius IX. sich
gestellt», hatte in auswegloser Situation geendet. Segesser vertrat in seiner
Publizistik schon seit den frithen 60er Jahren diese Ansichten. Nun
postuliert er grundsitzlich, daB die Kirche durch das Konzil «sich der
Neuzeit gegeniiber von den der Weltlichkeit zugewendeten theokratischen
Ideen der groBen Pipste des Mittelalters offen und férmlich lossage ».
Das bedingte nicht nur Verzicht auf den Kirchenstaat, was Segesser
1869 als iiberfallig hielt !, sondern auch eine v6llig von mittelalterlichen

1 412 ff. 2 411,
& X5, 1 431.

304



Haltungen geloste Einstellung zum Problem der Beziehungen zwischen
Kirche und Staat. Der moderne Staat sei - das ist eine historisch-poli-
tische Grundiiberzeugung des Luzerners, an die im politischen Bereiche
seine Foderalismus-Lehre ankniipft — «in seinem Wesen nichts anderes
als die Souverinitit der Caesaren, eine absolute in sich selbst gentligende
Gewalt » * mit modern-absolutistischer Auswirkung, ein Staatsprinzip
mit dem gerade die katholische Kirche sich niemals werde abfinden
konnen. Die Kirche der Neuzeit mul sich auf den Boden der Freiheit
stellen : Freiheit « mul3 auch ein Grundprinzip sein, welches die Stellung
der Kirche in der menschlichen Gesellschaft bestimmt ; die Kirche muB
das Prinzip der Freiheit vertreten gegeniiber dem Absolutismus des
Staatsbegriffs, der Freiheit nicht nur fiir sich, sondern auch fir Alle,
die nicht zu i1hr gehéren, nicht nur {iir die Wahrheit sondern auch fiir
das, was sie als Unwahrheit und Irrtum zu erkliren verpflichtet ist».
Durch solches Bekenntnis zur allgemeinen Freiheitsforderung dem mo-
dern-absolutistischen Staate gegeniiber wird « die Kirche, wie wir hoffen,
daB sie aus dem Concil hervorgehen werde » ®, wiederum zu einer starken
Macht der Erhaltung gegeniiber allem Zerstérenden werden.

Denn die unaufhérlichen ungliicklichen Kdmpfe zwischen Kirche und
Staat werden zuriicktreten und weitgehend verschwinden, sobald die
Bejahung der modernen Ireiheitsidee an die Stelle mittelalterlich-theo-
kratischer Auffassungen getreten ist. « Freiheit fiir Alle schlieBt sowohl
den Begriff eines kirchlichen Staates als den einer staatlichen Kirche
aus.»? Es bedeutet «principielle Trennung von Kirche und Staat ».
Freilich nicht in einem negativen, sondern in einem positiven Sinne : in-
dem die Kirche nicht fiir Vorrechte, sondern fiir die Freiheit Aller ein-
tritt, « gibt sie dem Kampfe gegen den absoluten Staat eine andere Ge-
stalt » ®: sie wird in neuer Weise zu einem entscheidenden Faktor der
politischen Entwicklung. « Die politische Idee der Kirche ist die orga-
nisierte Freiheit im Gegensatz zum organisierten Zwang, welcher in der
Natur des Staates liegt und auch seinerseits ein notwendiges Element
der civilisierten Gesellschaft ist. »

1 418. — Dazu : « Die alte Schwyzer Zeitung » p. 100 ff. — Segesser, dessen Gedanken
iiber den Kirchenstaat in der Innerschweiz auf vollige Ablehnung stieBen, gehort
auch — er selber ist dort nicht genannt — zu den « Martyrern der rémischen Frage »,
iber welche FrRIEDRICH FucHs im Hochland (26/1 1928/29) nach dem Zustande-
kommen des Lateranvertrages so feinsinnig schrieb.

426 ff. 3 406.

1430, 5 430. 437 ff.

(]

305



Auf dem Gedanken von der Kirche als der organisierten Freiheit in der
Gesellschaft beruht die Hoffnung, der Katholizismus werde auch in der
Neuzeit wieder « wie in anderen Zeiten sich an die Spitze aller geistigen
und wissenschaftlichen Bestrebungen» zu stellen und durch innere
Strahlungskraft die Wiedervereinigung der verschiedenen christlichen
Konfessionen und besonders die Union mit den Orientalen zu férdern
vermogen. ! Wie in der Wissenschaftspflege so 6ffnet der Freiheitsge-
danke auch auf allen andern Gebieten des kulturellen Lebens die Bahn
zu neuen schopferischen Gestaltungen. Segesser bezieht — und man spiirt
es : in Vorahnung des « Kulturkampf »- Jammers - die eigentliche Gegen-
position zu Virchow, der den noch heute der Geschichtsforschung unent-
behrlichen Terminus prigte, als er am 8. Februar 1872 im preuBischen
Abgeordnetenhaus zu Berlin mit dem Hinweis auf die Zustinde im
Kirchenstaate, dem letzten theokratischen Gebilde der Neuzeit, der
katholischen Kirche die Moglichkeit bestritt, noch die Kraft zur Er-
fiilllung einer Kulturmission aufzubringen.

Das Negative an der Trennung von Kirche und Staat steht in engster
Wechselbeziehung zum positiven Sinn der Kirchenfreiheit. « Die Kirche
verhilt sich gleichgiiltig gegen alle die duBeren Staatsformen, aber daf3
diese Gleichgiiltigkeit ihrem inneren Princip entspricht wird erst dadurch
allgemein verstdndlich zu Tage treten, wenn sie das Princip der Freiheit
gegeniiber dem Absolutismus in zeitgemédBer Form als das Postulat ihrer
dulleren Existenz proclamiert, die Trennung zwischen der Kirche und
dem Staat der Gegenwart in dem oft miBverstandenen Worte formuliert :
Freie Kirche im freien Staate. » 2 Das ist kirchengeschichtlich und kirchen-
politisch etwas vollig Neues. Nur ein frommes Auge vermochte in der
kithnen Lehre die alte GroBe wiederum aufleuchten zu sehen. « Die For-
men sind verginglich, nur der Grund der Ideen ist ewig, und die Be-
stimmung der Kirche ist, den Einzelnen individuell seinem Heile zuzu-
fithren, nicht die Gesellschaft oder den Staat ... Der christliche Staat
war ein groBes Ideal, aber ein noch gréBeres ist ohne Zweifel ein Staat
von Christen » 2.

Kein Geringerer als Montalembert hat es bestitigt, daB in der unschein-
baren Schweizer Konziliums-Schrift die zweideutige Cavour’sche Formel
von der freien Kirche im freien Staate in ganz iiberlegener Weise ausge-

! 416 ff. — Die bzgl. Gedankenginge diirften auf Dupanloups Hirtenbrief v. 1867
beruhen.

* 433.

3 431.

306



deutet werde . Segesser war sich bewuBt, daB es leicht ist, « ein Princip
auszusprechen, aber meistens sehr schwer, es in den duBeren Verhilt-
nissen durchzufithren. » Die Folgerungen, die er aus seinen Grundan-
schauungen fiir die konkrete Gestaltung kirchenpolitischer Fragen in der
Schweiz zog?, wurden wenig beachtet, in ihrer Zukunftstrichtigkeit
— das gilt besonders von den programmatischen Ausfithrungen iiber die
Neugestaltung des staatlichen Eherechtes® — nicht erkannt. Und Alles
ging in dem bald einsetzenden tagespolitischen Streite unter. Fiir die
Bedeutung der Schrift aber auch fiir die damaligen Verhdltnisse im
Katholizismus ist gerade ihre Wirkungslosigkeit mit Bezug auf die Zeit
bezeichnend. Sie ist eben kein politisches Programm, sondern in ihren
wesentlichen Gedankengingen und bis in Einzelheiten hinein Zeugnis
tief religioser Wirkgesinnung eines am Vorabend des Kulturkampfes
Kirche und Staat in gleicher Weise verpflichteten Laien. Es kann - so
ist darin zu lesen® — «ein Biirger dem Strafrichter in jeder Richtung
unerreichbar und dennoch ein schlechter Mann sein : ein Christ dagegen,
der das ganze Ritualgesetz erfiillt aber nicht die innere religidse Gesin-
nung damit verbindet, ist kein wahres Glied der Kirche. »

IV.

Rechter Biirger des Staates und gleichzeitig lebensvoll und wirkhaft
verbundenes wahres Glied der Kirche zu sein : das beinhaltete objektiv
und subjektiv gefaBt das Lebensproblem, vor das Segesser zu Beginn
der 70er Jahre sich gestellt sah.

Die gliicklichen Jahrhunderte waren vorbei, wo Kirche und Staat
der Theorie nach wenigstens friedlich neben einander bestehen und ein-
trachtig zusammenwirken konnten, wann immer ihre Triger guter
Geist beseelte. In der Wirklichkeit freilich haben sich Imperium und
Sacerdotium nur zu oft in tragischen Kimpfen gegenseitig zerfleischt.

! Im Anhang an die Ausgabe des « Vorabend » in Kl. Schriften I ist p. 454 der vom
29. Dez. 1869 datierte Lobesbrief Montalemberts an Segesser abgedruckt. —
Uber die Zusammenhinge, aus denen er erfloB : unten p. 322 ff.

* 435 ff. - Diesbezgl. ist auch Segessers Rezension des Buches von C. Attenhofer,

Die rechtl. Stellung der kath. Kirche gegeniiber der Staatsgewalt in der Ditcese

Basel ( « Blatter f. Wissenschaft, Kunst u. Leben aus der kath. Schweiz I1/1870

p. 133) zu beachten.

In Segessers schone Charakterisierung der christlichen Ehe ist offenkundig sein

eigenes Erleben (oben p. 191 ff.) eingeflossen.

1442,

307



Segesser hat der im Katholizismus des 19. Jahrhunderts modischen
Romantisierung des Mittelalters nie irgendwelchen Tribut gezollt. Als
Kenner der Geschichte, durch die historische Rechtsschule geformt,
besall er klare Einsicht in die verfassungspolitischen Zusammenhinge,
die im 19. Jahrhundert eine Verbindung von Kirche und Staat in altem
Sinne unmoglich machten. Die Luzerner Rechtsgeschichte ist ja gerade
deswegen ein Meisterwerk, weil sie die wesentlich von Kirche und Staat
bestimmte Entwicklung eines kleinen Lebenskreises in die groBen welt-
und geistesgeschichtlichen Zusammenhédnge einzuordnen vermag. Se-
gesser und sein Freundeskreis kannten die Stunde, die nach 1848 fiir
Christen und fiir Juristen, fiir fromme und gleichzeitig vaterldndisch
gesinnte Mdnner geschlagen hatte. Neben Imperium und Sacerdotium
muBte in der Neuzeit als dritte Macht eine christliche Rechts- und Staats-
wissenschaft treten, um zu trennen was nicht mehr verbunden sein
konnte und in Freiheit das neu zu verlebendigen, was in Kirche und
Staat zu tun das Gewissen den Christen verpflichtet. Es war eine vollig
neue, dem Mittelalter ganz unbekannte Aufgabe?!, zu der im 19. Jahr-
hundert tief religiés gesinnte, in ihrer Kirche lebendig stehende und zu-
gleich aus alter Tradition auf den vaterldndischen Staat verpflichtete
Ménner und Juristen sich aufgerufen glaubten.

Der fiir ihr inneres Wesen so aufschluBreiche Briefwechsel dieser
Méinner belegt diese Problematik, die sich im 19. Jahrhundert christlich-
vaterldndisch gesinnten Juristen auftat. Der Gedanke der Trennung von
Kirche und Staat gelangt immer wieder zur Erérterung, und man kann
das langsame Reifen zur Bejahung des folgenschweren Prinzips wie die
juristische Klirung konkreter diesbeziiglicher Postulate im Einzelnen
verfolgen 2. Die tatsdchliche Entwicklung der kirchenpolitischen Ver-
hiltnisse wurde sorgfiltig und kritisch beobachtet ®, und gerade das
weckte die Befiirchtung, Klerus und Kurie vermdchten den Anschlull

! Dazu der sehr anregende Aufsatz von PHILIPP FUNK, Der Einzelne, die Kirche

und der Staat im Mittelalter (Hochland 31/1 1933/34 p. 97 ff.).

Dies wird in anderem Zusammenhange eingehend gezeigt werden.

3 Eduard von Wattenwyl an Segesser (19. Jan. 1868) : « Du solltest Deine Glossen
fortsetzen ... Auch die kirchlichen Kadmpfe sind interessant. Sie werden bald eine
bedeutsame Rolle spielen und auch da werden bewegte Zeiten eintreten. Mir
erscheint immer in der Uberzeugung die Wahrheit siegreich, da Kirche und
Staat getrennt sein miissen. Die wahre Freiheit fiir die Kirche ist Trennung vom
Staat fiir Euch wie fiir uns. Die Konservativen begreifen das im allgemeinen nicht.
Sie sind zu trige zum Denken, sonst wiirde auch in ihren Hindern die Freiheit
eine Waffe ».

308

131



an die neue Zeit nicht zu finden!. Mit umso groBerer Dringlichkeit
waren die Laien verpflichtet. Segesser hat im katholischen Bereiche fiir
sich diese Berufung sehr bewuBBt und mit aller Bestimmtheit aufgenom-
men. In den Jahren 1868 und 1869 entstanden literarische Denkmidler,
die den Charakter eigentlicher Bekenntnisschriften haben und die in
einem eigenartigen und hochst bezeichnenden Wechselverhdltnis zu
einander stehen. Im Winter 1868/69 kam die bisher ungedruckt geblie-
bene erste Fassung eines Vorwortes zur damals schon geplanten Ausgabe
der Reden im Nationalrat zu Papier ; hier legte Segesser sich selbst umfas-
sende Rechenschaft ab iiber seine politische Tétigkeit als katholischer
Volksvertreter im eidgenossischen Parlament. Im Sommer und Herbst
1869 entstand die Studien- und Glossenschrift « Am Vorabend des
Conciliums », wo um die Erkenntnis gerungen wird, welches denn die
Aufgabe des Laien und des christlichen Juristen in der Kirche der Neu-
zeit sein konnte und miisse. In der Zeit dazwischen hat er sich zur Be-
jahung der Trennung von Kirche und Staat durchgerungen. Im Rahmen
der kleinen schweizerischen Verhédltnisse gesehen, schien ihm solches noch
géanzlich unmoglich zu sein 2. Erst der Blick in groBere weltgeschichtliche
Zusammenhinge, auf die unabweisbar notwendig gewordene neue Stel-
lung der Kirche im modernen freiheitlichen Verfassungsstaat, hat die
Wendung moglich gemacht.

Nicht nur der materielle Gehalt der vertretenen Postulate, sondern
ganz besonders auch der methodische Standpunkt, der bezogen ist,

! Wattenwyl fiirchtete, als das Konzil vor der Er6ffnung stand (an Segesser 26. Okt.

1869), die Kirche konnte mit dem Zeitgeist in noch gréBeren Gegensatz geraten ;
« sie ist fur alle Zeiten gemacht, mulB aber dafiir das richtige Verstindnis derselben
haben, wenn sie ihren gebiihrenden Platz innehaben soll. Das ist in der Richtung
der Curie nicht der Fall und kann, wenn sie darauf besteht, ein Schisma zur Folge
haben »,
Gerade daraus ergebe sich — so dringte der Freund (undat. November 1869) —
Segessers Aufgabe. « Wie bei uns ist es auch bei den Catholiken wenn Laien die
Sache an die Hand nehmen : sie haben ein gesiinderes Urteil, eine richtigere Fiih-
rung des Lebens als die Geistlichen, deren Standesbewuf3tsein sie vom Volksleben
vielfiltig trennt ... Du solltest eigentlich dafiir nach Rom gehen und die Sache
in der Nihe ansehen ...»

? In der « Parlamentsgeschichte » von 1868 sieht er die wesentliche Sicherung der
Kirche noch in der politischen Existenz katholischer Kantone. « Die freie Kirche
im freien Staate ist etwas, was in der Schweiz und vorzugsweise bei den schweizeri-
schen Protestanten und sogenannten liberalen Katholiken noch nicht einmal dem
Begriff nach existiert, denn noch steht allenthalben das Staatskirchentum in voller
Blite und man muBl gestehen, daB auch das Volk iiber die Consequenzen dieses
Systems noch nicht im Klaren ist.»

309



mubB beachtet werden, wenn man die Konziliums-Schrift in ihrer Bedeu-
tung werten will. Mit Nachdruck wird auf die « volle Berechtigung des
denkenden Katholiken » hingewiesen, zu kirchenpolitischen Zeitfragen
Stellung nehmen und o6ffentliche Diskussion dariiber fithren zu diirfen !.
Mit unmiBverstiandlicher Deutlichkeit wird « der formalistische Stand-
punkt » zuriick gewiesen, « welcher die Stimme der Laien auch in der
Presse und in der Literatur in die Schranke streng klerikaler Anschau-
ungen bannen moéchte ». Gerade solcher Pritensionen wegen kam es dann
im Friihjahr 1870 zu einem Eingreifen Segessers in den Luzerner Infallibili-
tatsstreit 2. Fiir diesen Mann war es im Gegenteil — merkwiirdiger Wider-
klang Hegelscher Grundansichten im altkonservativen Denken — «ein
Gebot der historischen Notwendigkeit, dafl die streitenden Principien
sich priicisieren, daBl die Wahrheit, wie sie von jeder Seite erkannt wird,
nach ihrer inneren Wesenheit entwickelt und in bestimmter Form zu
Tage gegeben werde » 3. « Nicht in der Negation sondern in der Opposi-
tion liegt die Kraft. »* Auf diesem Gedanken ruht Segessers Haltung
im staatlichen Bereiche. Nun formuliert er diesen schweren Satz im
Rahmen kirchenpolitischer Darlegungen und dort wo vom Verhiltnis
der Kirche zu profanen Wissenschaft die Rede ist : er will ihn auf die
res mixtae bezogen haben, mit deren kurialer Gestaltung der katholische
Laien-Jurist im 19. Jahrhundert nicht mehr einig gehen konnte. Eine
Kldrung des Verhdltnisses des biirgerlichen Staates zur Kirche multe
erfolgen und es war unumginglich geworden, daB neben dem kurial-
klerikalen auch der Standpunkt der gliubigen Laien und christlichen
Juristen endlich sich Gehor verschaffte. Segesser durfte sich deswegen
umso mehr als berechtigt erachten, angesichts des Konzils mit seinen
einschligigen Ideen und Anregungen an die Offentlichkeit zu treten,
als er unmittelbar vorher tiber den Charakter der Laien-Intervention
in kirchlichen Fragen und in der Erkenntnis der Grenzen, die dem
kirchlich gesinnten Katholiken mit Bezug auf das Postulat allgemeiner
Gewissensfreiheit gesetzt sind, mit sich selber zu volliger Klarheit ge-
kommen war ®. Die fiir das moderne Verhiltnis von Kirche und Staat

1 413, 452/3. * Unten p. 327 ff.

3394, 449,

In der « Parlamentsgeschichte » prizisierte er seinen Ultramontanismus : « Man
hat mir bisweilen Verwunderung dariiber ausgesprochen, sich wohl auch merken
lassen, daB man bezweifeln diirfe, ob ich mit voller Uberzeugung auf dieser Seite
stehe. Mit Unrecht. Wahr ist, daB ich in verschiedenen Schriften die Ansicht aus-
gesprochen habe, dall manches in der Disciplin unserer Kirche einer Reform be-
diirftig, daB iiberhaupt dem Katholizismus der Gegenwart ein idealer Aufschwung

310



entscheidende Frage der allgemeinen Gewissens- und Kultusfreiheit,
und deren Einbau in den neuzeitlichen Katholizismus hatte durch das
ganze frithe 19. Jahrhundert hindurch in den Verdacht der Héresie
gebracht und schwere Konflikte ja wahre Tragoédien waren in der katho-
lischen Bewegung der Neuzeit daraus erwachsen. Es war die Lebens-
freundschaft mit christlichen Juristen reformierter Konfession, die sich
nun bei Segesser schén und fruchtbar auswirkte : die katholische Lehre,
daB es keine Gewissensfreiheit fiir jene gibt, « die drinnen sind », hinderte
frommes Verstdndnis fiir die anderen Edeln und Guten nicht, die noch
drauBen stehen.

Noch ein anderes in jenen Jahren gereiftes Element in der methodisch-
wissenschaftlichen Haltung Segessers mull herausgestellt werden, soll
die Konziliums-Schrift des Luzerners richtige Deutung und Wiirdigung
erfahren. Mit Freimut und grofler Intensitdt wird auf «die Folgen der
alle Grenzen tbersteigenden theoretischen Ausbildung des Papalsystems
im 15. und 16. Jahrhundert » hingewiesen und der Wunsch ausgespro-
chen, « daB die Lehren der Geschichte beherzigt werden » 1. An neuzeit-
lichen Konzilien haben zwar allein noch die Viter als die berechtigten
Organe des kirchlichen Lehramtes » ihre Stimme abzugeben. Wenn aber
— so heiBt es weiter — am Vorabend wichtiger Entscheidungen Laien
mit Mut und in Wohlmeinung ihre Auffassungen vortragen, so wirken
sie gleichsam «als Canile, durch welche aus allen Kreisen der christ-
lichen Gesellschaft die Anschauungen iiber die brennenden Fragen der
Zeit zusammenflieBen » 2, Solches Auftreten bekunde «die lebendige
Kraft eines Organismus und den Zusammenhang seiner Teile ». Es wider-
sprache vollig Segesser’schen Grundauffassungen, wollte man in diesen
Gedankengingen einen Anklang an die viel berufene « Offentliche Mei-
nung » sehen, als deren Stimmfithrer auch in kirchlichen Fragen die
Zeitungsschreiber auftreten zu miissen glauben. Segesser fordert Gehor
fiir die Stimme der neuzeitlichen katholischen Laien-Wissenschaft, der
ja zweifellos auch eine publizistische Aufgabe zukommt. Wie Déllinger
auf kirchengeschichtlichem, so vertritt Segesser auf kirchenpolitischem
Gebiete am Vorabend des Vatikanums den kritisch-wissenschaftlichen

zu wiinschen wire. Allein diese Ansichten sind individuell und ich dachte niemals
daran, fiir dieselben irgend eine Autoritit zu beanspruchen ... Ich anerkenne nur
der kirchlichen Autoritit die Competenz in kirchlichen Dingen zu entscheiden,
und wenn meine Ansichten bei Manchen von den gangbaren abweichen, so nehme
ich fiir mich kein Recht in Anspruch sie anders als in anstandiger wissenschaft-
licher Form geltend zu machen. »

1 409. 2 453.

311



Standpunkt des modernen Katholizismus. Doch wie sehr ist Segesser
eine ganz andere Gestalt als Déllinger ! Zwischen dem Miinchener Ge-
lehrten und dem Luzerner Staatsmann bestanden, soweit sich dies aus
Segessers Briefwechsel erfassen liBt, keine personlichen Beziehungen.
Mit Bezug auf die methodische Grundlage ihres Denkens springt jedoch
eine eigenartige Ubereinstimmung in die Augen. Beide betrachteten es
— Ergebnis historisch-kritischer Schulung - als, wie Déllinger sagt?,
«eine ganz verkehrte Anwendung des Begriffs der Pietiit ... historisch
gegebene Zustinde und fehlerhafte Institutionen zu verschweigen »,
und dies ganz insbesondere auf dem Gebiete der Kirchengeschichte.
Beide lehnten es ab, angesichts katastrophaler historischer Entwicklun-
gen sich in exchatalogische Deutungen und Haltungen zu fiiichten,
Dollinger wendet sich 2 — in deutlicher Anspielung auf seinen Mentor und
Anreger, den alten Gorres (und das ist nun doch eine sehr merkwiirdige
Tatsache) — gegen apokalyptisches Geschichtsdenken, welches in der
« Zeit, in der wir leben die Dimmerungsperiode des vollen antichrist-
lichen Reiches» zu sehen sich herausnimmt. Als er im November 1869
zu Basel das Manuskript von Segessers Konziliums-Glossen gelesen hatte,
sah Schnell, dessen Haltung eben doch stark durch Basler pietistische
Einfliisse bestimmt war, die Losung der schweren aufgeworfenen Zu-
kunftsfragen nur in bevorstehenden apokalyptischen Ereignissen 3. Se-
gesser hatte darauf die ungemein bezeichnende Antwort, daB der Christ
jede Zeit froh durchleben und mutig erleiden miisse *.

! Im Vorwort zur Janus-Schrift « Der Papst und das Concil » p. X.

? Janus p. 36.

3 An Segesser 12. Nov. 1869 nach der ersten Lesung des Manuskriptes : « Was soll
ich von meinen Gedanken iiber den Gegenstand sagen ? Sie fragen mich nicht
und aus dem natiirlichen Grunde weil Sie Differenz erwarten. Dieselbe liegt nicht
sowohl in meinem Protestantismus als solchem, sondern in meiner Auffassung
von der Zukunft wie ich sie in den Worten des Herrn, der Propheten und der
Apostel finde, wonach die Wahrheit und das Reich, welche eines sind, bis zu
einem vélligen Vernichtungskampf gelangen miissen und dann erst der Herr seiner
Wiederkunft den Sieg verheit, so daB die Vereinigung der Glaubigen, die Sie
mit mir suchen, nur in diesem Styl und nicht in Erkldrungen des Episkopats
erfolgen wird, aber dann auch organisch und von innen heraus. »

1 Segesser an Schnell 14. Nov. 1869 : « Daf} Sie damit nicht ganz einverstanden sein
wiirden, dachte ich mir von vorneherein ... In der Sache selbst scheint mir, wenn
der Grduel der Verwiistung auch kommen sollte wie Sie denselben erwarten, so
miissen wir inzwischen doch noch leben und das Beste in gegenseitiger Liebe an-
streben, jeder auf seinem Standpunkt. Und da gestehe ich Ihnen gern, daB ich
etwas leichtsinniger bin als Sie und nach dem fraglichen Sigel eine hochst ge-
mabBigte Sehnsucht empfinde, was Sie mir gewil3 nicht tibel nehmen ... »

312



Und hier liegt denn wohl auch der entscheidende Unterschied zwischen
Déllinger und Segesser. John Dalberg-Acton, der Jiinger und Freund
des ungliicklichen Miinchener Gelehrten!, sagt einmal feinsinnig, wie
sehr es darauf ankomme bei jeder selbst bei kritisch-wissenschaftlicher
Betrachtung kirchengeschichtlicher Vorgidnge « den unmittelbar seelischen
Sinn der Religion » nicht aus den Augen zu verlieren 2. In Déllingers
Haltung zum Vatikanum hat kritisch wissenschaftliche Schirfe jede
religiose Wirme verdriingt : die frostige Kilte seiner Vatikanums-Kritik
weht noch heute jeden religits gesinnten Leser geradezu mit Unheim-
lichkeit an. Bei Segesser hat das schwere personliche und hidusliche Leid
rechtzeitig zum Verstehen von Gottes Wegen und Nichtwegen in der
Geschichte gefiithrt. Aus der schrecklichen Krankheit seiner Frau® ist
ihm ungeahnte Frucht zugewachsen. Er vermochte das Schicksal seiner
Konziliumsschrift und die Erschiitterungen der Vatikanums-Zeit heil
zu iiberstechen und dabei selbst in neue Wirkkrait zu erwachsen.

r
'\/
.

Segessers Konziliums-Schrift fand in der Welt kaum ein Echo. Was
der Schweizer zu sagen wullte, hat weder die katholische noch auch nur
die deutsch-sprachige Offentlichkeit * beschiiftigt. Und in der Schweiz und
in Luzern war die Wirkung erst recht eigenartig.

! John Dalberg-Acton ist, gerade was die methodisch-kritische Haltung anbetrifft,
in sehr vielem das eigentliche Gegenstiick zu Segesser : es kommt ihm im Geistes-
leben des englischen Katholizismus des 19. Jahrhunderts eine dhnliche Stellung
zu, wie sie Segesser in der Schweiz einnimmt. Die schénen Acton-Biicher von
ULricH Noack (Geschichtswissenschaft und Wahrheit 1935 ; Katholizismus und
Geistesfreiheit 1936 ; Politik als Sicherung der Freiheit 1947) sind darum auch
fir die Segesser-Forschung sehr anregend. — Beide Madnner scheinen sich und ihre
Schriften gegenseitig nicht gekannt zu haben.

* Katholizismus u. Geistesfreiheit p. 104.

3 Herr Dr. Rudolf von Segesser in Luzern schreibt mir unter dem 25. Okt. 1962
dartiber : « Die Erkrankung der Frau von Segesser bestand in einer polypenartigen
Geschwulst im Gehirn, welche die eine Hilfte desselben lihmte bzw. zerstorte.
Das Krankheitsbild hat AnlaB zu irrigen Deutungen auf Geisteskrankheit gege-
ben. Die wahre Ursache zeigte sich erst viel spiter in einer halbseitigen Atrophie
des Gesichtes und im Auswachsen des Polypen durch die Nase. Operative Ein-
griffe waren damals noch unbekannt und unmdéglich. »

* Die einzige auslandische Rezension, die mir zugédnglich war, findet sich im Bonner
« Theologischen Literaturblatt » V/1870 p. 154-158. Sie stammt aus der Feder des
Coblenzer Gymnasialprofessors Theodor Stumpf, der zur Gruppe der rheinlindi-
schen Montalembert-Anhidnger gehoérte und Anreger und Mitverfasser der sog.
« Coblenzer Adresse » von 1869 war, die den Hauptantrieb zur antivatikanischen
Bewegung in Westdeutschland gab (St. Losch, Déllinger und Frankreich (1955)

” 313



Schnell lag es sehr daran, die literarische Neuigkeit in der in- und aus-
lindischen Presse rasch zur Anzeige zu bringen !. Die reformierten Freuden
griffen auch selber zur Feder : Schnell besprach sie in den « Basler Nach-
richten » 2, Eduard von Wattenwyl im « Bund »3, Friedrich von Wy8
in der « Neuen Ziircher Zeitung » 4. Alle diese Stimmen sind sehr zuriick-
haltend, was sich aus dem heiklen Thema und den engen persénlichen
Beziehungen zwischen den andersgldubigen Rezensenten und dem Ver-
fasser erklirt.

In Luzern trauten es selbst die Freunde nicht ein Urteil zu duBern,
und das GroBe darin kam gleich in kleiner Parteipolitik zum Ersticken.
Die konservative « Luzerner Zeitung »® brachte einen kurzen Hinweis
auf die Broschiire, welche Segesser, « der geistreiche Mann » vorlege, und
die wohlwollend verstindnisvolle Inhaltsangabe wurde mit der Bemer-
kung begleitet, daB die Schrift « zu denken gibt ». Bei den Radikalen

p- 159). Stumpf rihmt die Segesserschen Reformideen, kritisiert aber — bezeich-
nend fiir die Richtung, die der Altkatholizismus einschlagen sollte — den Seges-
serschen Staatsbegriff und dessen Ablehnung staatlicher Férderung von Kultur-
zwecken.

Dafiir, daB3 irgend eine kirchliche Amtsstelle in Rom sich mit der Konziliums-
Schrift befaBt hatte, bestehen keine Anhaltspunkte. Bei der « Culturkampf .
Broschiire von 1875 war die Situation anders, aber auch erst nachdem eine fran-
zésische Ubersetzung vorlag.

! Er bat die in Basel wirkenden deutschen Theologen von der Goltz und Thiersch
um Anzeigen in Deutschland und sandte das Heft auch an seinen Freund Beth-
mann-Hollweg, den ehemaligen Lehrer Segessers in Bonn (an Segesser 19./
20. Dez. 1869).

2 Nr. 294/13. Dez. 1869. Es sei « ein Wort zum Frieden und zwar nicht zum faulen
Frieden ». Schnell deutete an, was er besser als irgend ein Anderer ber das Zu-
standekommen der Schrift des Freundes wulte : « Die Warme, Frische und Liebe,
die seine Sprache iiberall durchdringt und adelt, die offene Zuversicht auf das
Gewinnende und Ziindende oder doch Uniiberwindliche der christlichen Wahrheit,
erdfinet uns durchweg den Blick in eine reiche Lebensschule, welche dieser ganzen
Reihe zukunftstrichtiger Gedanken vorausgegangen sein muB. »

3 Nr. 342/12. Dez. 1869. « Mochten nun in Rom die Ansichten des Verfassers Ein-
gang finden ! In seinem oOffentlichen und Privatleben hat er immer zu seiner
Kirche gestanden und meint es aufrichtig mit derselben. Aber eben darum wiinscht
er, dal sie ihre Zeit verstehe und sich mit derselben in das richtige Verhiltnis
setze. Geschieht dies nicht, so beschrinkt die Kirche selbst die Wirksamkeit,
zu der sie berufen ist.

4 Nr. 357/17. Dez. 1869. — Die Schrift stehe iiberall in Gegensatz zu dem, « was die
jesuitische Richtung verlangt ... Ob sie eine einsame Stimme aus der Wiiste
bleiben, vielleicht auch dem Index verfallen werde, wird die Zukunft lehren»
(vgl. a. oben p. 200 A.1.)

8 Nr. 335/11. Dez. 1869. — Der kleine Artikel stammt moglicherweise von Liitolf.
Schnell hatte am 4, Dez. 1869 « dem Mann, der mir unter der Losung von Kopp's
Erbe lieb geworden ist », die Aushingebogen mit der Bitte um Anzeige gesandt.

314



wirkte sie sensationelll. Thre Presse sprach von einem Segesser, der
nicht mehr zu erkennen sei?, von groBten Gegensidtzen zwischen Fiih-
rung und konservativem Parteivolk. Selbst die politische Ehrlichkeit
des Broschiirenschreibers wurde in Zweifel gezogen ®. Das hdBliche Par-
teigezink verdient einzig deswegen Erwihnung, weil es eine Erklirung
Segessers * ausloste, die mit Nachdruck den positiv-freiheitlichen Sinn

1 Jost Weber, der die « Basler Nachrichten » mit Luzerner Korrespondenzen ver-
sorgte, berichtete (Nr.296/15. Dez. 1869) : « Dal3 hier Dr. Segessers neueste
Schrift iiber das Concilium Aufsehen erregt, werden Sie begreifen. Dr. Segesser
bekampft das Dogma von der Unfehlbarkeit des Papstes, er bestreitet die Not-
wendigkeit der weltlichen Macht des Oberhauptes der Kirche und vindiziert dem
Staat das Recht zur Einfiihrung der Civilehe — drei Sitze, interessant und wichtig
genug um Aufsehen zu erregen, wenn sie vom Fiihrer einer konservativ-politi-
schen Partei, welche Partei mit den gegenwirtigen katholisch-kirchlichen Stro-
mungen in allerinnigster Fithlung steht, aufgestellt werden. »

? « Der Eidgenosse » Nr. 100/14. Dez. 1869 : « Nicht ohne Uberraschung frigt man
sich im Kt. Luzern : ist das der gleiche Herr Segesser, welcher in kantonalen Fra-
gen stets der erste am ultramontanen Seil zieht ? Was wiinschen die Liberalen
unseres Kantons Anderes, als was Hr. Segesser in seiner Schrift verlangt ; auch
der extreme Radikale geht nicht weiter als er ». Es sei eine Maulschelle gegen die
ultramontane Publizistik. « Die Larve dieser l.eute hat Hr. Segesser nun selbst
heruntergerissen. »

3 Das « Luzerner Tagblatt » sprach (Nr. 341/5t. Dez. 1869) von einem « schneiden-
den Kontrast » zwischen der Schrift und « dem fanatischen Geheul iiber Gefahr
fur Religion und Kirche . - Es gebe (Nr. 342/16. Dez.) «im Kt. Luzern wahr-
scheinlich keinen Liberalen, der in diesen Dingen {reier denkt als Dr. Segesser ...
wo ist die politische Ehrlichkeit geblieben 7 » — In Nr. 348/22. Dez. erschien eine
auf hoherem Niveau stehende Besprechung. Die Schrift offenbare « eine groBartige
Auffassung der kirchlichen und kirchenpolitischen Verhiltnisse wie der Be-
diirfnisse der Gegenwart und Zukunft. Daneben leuchtet eben so sehr hervor eine
warme offene Anhinglichkeit an die christliche Wahrheit und die kath. Kirche,
gepaart mit einer zwar immer riicksichtsvollen aber zugleich freimiitigen Offen-
heit, welche nur aus einer lebendigen Uberzeugung und dem BewuBtsein reiner
Absicht kommen kann » Segesser sei Gesinnungsgenosse Dupanloups und habe
die Zustimmung eines groBen Teils von Klerus und Laien, trotzdem die « Kirchen-
zeitung ihn (Dupanloup) gar noch in die liberalisierende Fraktion der Katholiken
versetzt ».

% Das « Luzerner Tagblatt » veroffentlichte (Nr. 345/18. Dez.) eine aus Bern 17. Dez.
1869 datierte Erklirung Segessers worin dieser bemerkte, « da3 ich nicht mit den
Luzerner Liberalen iibereinstimme, wenn ich die Freiheit der Kirche neben der
Freiheit des Staates, jede auf ihrem Gebiete, verteidige, sondern mit den Konser-
vativen. Die Luzerner Liberalen, d. h. ihre Vertreter in der Publizistik, haben
sich wohl immer fiir die Freiheit des Staates (so lange sie ihn regieren) niemals
aber fiir die Freiheit der Kirche ausgesprochen. Freiheit des Staates ist ihnen auch
nicht gleichbedeutend mit Freiheit des Volkes ; Bevormundung des Volkes und
Bevormundung der Kirche, was man in Luzern unter dem System versteht, werde
ich immer bekimpfen und rechne mir zur Ehre, mit dem kath. Volke fiir die
Freiheit und gegen die Bevormundung einzustehen. »

315



seines Postulates der Trennung von Kirche und Staat herausstellte.
Auch die iibrigen katholischen Zeitungen der deutschen Schweiz wagten
es bei Erscheinen der Schrift nicht, auf deren Gedanken ndher einzu-
gehen !. Nur in Freiburg erhoben sich gleich schon jetzt grundsitzliche
Angriffe gegen die Segesser’sche Broschiire 2, und ungliickliche Gegen-
sdtze, die sich dann im Kulturkampf noch schirfer ausprigen sollten,
traten ein erstes Mal in Erscheinung.

Im Dezember 1869 gelang es in Luzern und in der Schweiz den Kon-
servativen und den Katholiken noch, auf parteipolitisch-publizistischer
Ebene einigermaBen das Gesicht zu wahren. Je mehr mit dem Fort-
schreiten des Konzils die Unfehlbarkeitsfrage in den Mittelpunkt des
offentlichen Interesses riickte, umso mehr traten krisenhafte Ziige, ja
Risse im katholischen Lager in Erscheinung. Die Wasser gerieten in
Bewegung und die Segessersche Broschiire wirkte als Steinwurf, um den
sich die Kreise zogen.

Die Luzerner Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts ist noch wenig
erforscht und gerade mit Kenntnis der zweifellos bedeutendenWirkungen,
die von der dortigen hoheren Lehranstalt und auch von deren theologi-
scher Abteilung ausgingen, liegt es recht im Argen. Dal} die pédpstliche

1 Das St. Galler « Neue Tagblatt aus der ¢stlichen Schweiz » rief im Frithjahr 1870,
als der Infallibilitdtsstreit im kath. Lager auf dem Hoéhepunkte stand, zum Zeug-
nis fir seine bedachtsame und maissigende Haltung die Tatsache an, daBl es « die
namentlich fiir uns Schweizer interessante Schrift des in den kath. Kreisen unseres
Vaterlandes hervorragenden Segesser » bei deren Erscheinen mit Stillschweigen
iitbergangen habe (Nr. 55/1. Mirz 1870).

2 In der liberal-konservativen Freiburger Presse war kurz auf die Schrift hinge-

wiesen worden, worauf der aus Frankreich nach Freiburg zugezogene der Veuil-
lot-Schule zugehdrige J. M. Soussens (1837-1903), in seinem « L’Ami du Peuple »
(Nr. 152/19. Dez. 1869) schrieb: « Quant & l'autorité du Dr. Segesser dans les
matiéres d’orthodoxie elle est petite. Il est possible qu’a Lucerne il soit considéré
comme un conservateur-aristocrate, mais on peut étre conservateur et méme
aristocrate et pauvre catholique. De fait M. Segesser est un catholique fédéral et
le catholicisme fédéral vaut tout juste le frangais fédéral ». — Der liberal-konser-
vative « Le Chroniqueur » (Nr. 152/21. Dez.) bemerkte dazu : « Il faut étre entiére-
ment hospes in Israel (Soussens erwarb erst 1873 das Schweizer Biirgerrecht) pour
pouvoir écrire de la sorte et ignorer ce que tout le monde sait dans le reste de la
Suisse. C’est que Mr. Segesser compte depuis plus de 25 ans parmi des défenseurs
les plus intelligents les plus courageux comme les plus dévoués des interéts
religieux et politiques des catholiques suisses. L.e Canton de Fribourg en a regu
des témoignages lors de ses temps d’épreuves ».
Segesser, der seit 1848 der erste Verteidiger der unterdriickten Ireiburger Konser-
vativen im Nationalrat gewesen war, wandte sich nach 1870 immer mehr von der
Freiburger Politik ab, was sich zuletzt auch in der Ablehnung der Freiburger
Universitdtsplane dulerte.

316



Unfehlbarkeit anfinglich «selbst von dem weitaus groBten Teil der
luzernischen Geistlichkeit und den gebildeten Laien » als « neue Lehie »
betrachtet werde, war bei Konzilsbeginn eine Zeitungsbehauptung? ;
sie blieb jedoch unwidersprochen. Propst Tanner, eine sehr bedeutende
Gestalt, vertrat in Reden und Aufsitzen zuriickhaltend und klug den
Standpunkt der Inopportunisten 2. Die Theologen-Adresse, die von Lu-
zern aus dem neu ernannten Rottenburger Bischof Hefele von Schweizer
Theologen und ehemaligen Schiilern anldBlich von dessen Konsekrations-
feier am 29. Dezember 1869 iiberreicht wurde 3, hatte deutlich den Sinn
einer Bildungseinfliisse bezeugenden Demonstration.

Deutlicher faBbar sind die Verhiltnisse auf publizistisch-politischem
Gebiete. Thnen kommt — da sich hier das die Offentlichkeit bewegende
Geschehen spiegelt — besondere Bedeutung zu.

Auf Neujahr 1869 war wieder einmal versucht worden, dem in Luzern
seit der Sonderbundskatastrophe immer noch darniederliegenden katho-
lisch-konservativen Pressewesen besser auf die Beine zu helfen*. Die

1 « Ein offenes Wort » in « Luzerner Zeitung» Nr. 322/27. Nov. 1869. — Dort ist
gesagt, auch Propst Tanner gehore zu dieser Gruppe. Er werde, vom Bischof zur
Teilnahme am Konzil eingeladen, « beziiglich der in jiingster Zeit aufgetauchten
I'ragen den Glauben des kath. Luzerner Volkes unumwunden bezeugen ».

2 In den « Blattern fiir Wissenschaft, Kunst und Leben aus der kath. Schweiz »

11/1870 veroffentlichte er wiss. Aufsitze : « Von der moral. Einmiitigkeit auf
einem 6kumen. Konzil » (p. 225 ff.) u. « Uber die Honoriusfrage » (p. 293) woriiber
es mit Kanzler Diiret zu einer Polemik kam (p. 325 u. 373 ff.). — An der Jahres-
versammlung des schweiz. Piusvereins v. 26. August 1869 in Sursee hielt Tanner
einen Vortrag « Uber die Konzilien» (ebda I/1869 p. 399 ff.). Er brachte «am
Vorabend eines neuen Conciliums » (p. 406 ff.) die Fragen zur Erérterung, die in
Rom behandelt wiirden. Es ist méglich, daB der Titel von Segessers Schrift auf
diese zuerst von Tanner gebrauchte Wendung zuriick geht.
Im Februar kehrte er von Rom wieder nach Luzern zuriick, « recht gern » — wie
Jost Weber in seinen zweideutigen Korrespondenzen in den « Basler Nachrichten »
(Nr. 51/2. Midrz 1870) behauptete. « Er soll duBerst selten Gelegenheit gehabt
haben «seinen Bischof nur zu sehen geschweige denn zu beraten. Es scheint
sich eben zu bestéitigen, dal die réomische Luft vielen deutschen Geistlichen nichts
weniger als behaglich vorkommt ». Die Riickkehr Tanners wurde von der radi-
kalen Publizistik zur gleichzeitig anhebenden Hetze gegen Bischof Lachat ge-
braucht. Propst Tanner erlie darum im « Bund » (Nr. 64/7. Mdrz 1870) eine vom
5. Marz datierte Erklarung, « daB der Bischof von Basel wihrend meines ganzen
Aufenthaltes in Rom mich mit freundschaftlicher Giite behandelte und daB ich
ihn fast tiglich zu sprechen Gelegenheit fand ». Es sei kein Grund zu einem ge-
spannten Verhiltnis vorhanden gewesen.

¥ Wortlaut : Monatrosen XIV/1869-70 p. 98 u. p. 117. Die Namen der 179 Unter-
zeichner sind leider nicht aufgefiihrt.

1 «Es ist — schrieb der Berner Korrespondent der « Luzerner Zeitung» (Nr1.1/
1. Jan. 1869) — eine heillose Zeit fiir Zeitungsschreiber und andere offentliche
Meinungsfabrikanten. Der Artikel will nicht mehr recht ziehen und am wenigsten

317



Ribersche « Luzerner Zeitung » erhielt einen hauptamtlichen Redaktor 1.
Eine Reihe fithrender Personlichkeiten, darunter auch Josef Gmiir und
der ganze Freundeskreis aus dem Schweizerischen Studentenverein ver-
sprach planmiBige Mitarbeit und das Wort wurde auch gehalten 2.
Alois Liitolf, ein edler begeisterter Studentenvereinler, steuerte kirchen-
politische Leitartikel bei 8. Und gerade in dieser Sparte wurden nicht nur

weite und selbstgewobene Waare ... » Das Verhiltnis der kons. Presse zur eigenen
Partei sei unbefriedigend. « Wir sind im Besitze einer Reihe von Briefen kath.
Zeitungsredaktoren, welche sich iibereinstimmend dariiber beklagen, da3 ihnen
durch gewisse Einfliilsse die Hinde und die Feder zu sehr gebunden seien ». -
Verfasser war der Schwyzer Josef Alois Biieler (vgl. « Die alte Schwyzer-Zeitung »
p. 71), der — wie er in diesem Artikel sagt — damals schon seit iiber einem Dutzend
Jahre in Bern journalistisch titig war. Von ihm stammt (Nr. 49/20. Febr. 186Y)
eine fiir die Berner Presseverhiltnisse interessante Glosse iiber « Die Lohnschreiber
im Bundesratshaus» und (Nr. 70/12. Mirz 1870) ein satyrischer Nekrolog auf
Bundesweibel Jakob Bleuler, der sich « namentlich iiber die Zeitungsschreiber
argerte, die ‘oppositionell’ waren und doch ins Bundesratshaus kamen ».

1 Josef Winkler (1841-1910) von Richensee (HBL VII. 552).

? Gmiir sagte in seinem GruBartikel (Nr. 2/2. Jan.) « mehrere Ireunde, welche die

ehedem tdglich erschienene Schwyzer- und Schweizer-Zeitung zu ihrem publi-
zistischen Organ gewahlt hatten », wollten nun « den Versuch machen, zu gemein-
samem publizistischem Streben in der Luzerner Zeitung als dem einzigen der-
malen tiglich erscheinenden Blatte der innern Schweiz sich wieder zusammen zu
finden ». Die Lage der kons. Presse sei sehr zerfahren. Man begegne « selbst innert
der Grenzen der eigenen Konfession dem Versuch, bloBen Schulmeinungen dic
Bedeutung von Hauptfragen zu geben ». — Gmiir nahm unter dem alten Korres-
pondentenzeichen ¥y auch seine regelmdBige Freiburger Berichterstattung wieder
auf. Beachtung verdienen Gmirs grofle Nekrologe auf Baumgartner (Nr. 209’
4. Aug. 1869 u. ff.) und auf Siegwart (Nr. 16/16. Jan.). — Auch Segessers Siegwart-
Studie (oben p. 199) erschien zuerst hier (Nr. 25-28/26.-29. Jan.).
RegelmdBig schrieben in das Blatt der aus dem Thurgau nach Luzern iiberge-
siedelte Nationalrat August Ramsperger und der junge Theodor Wirz (1842-1901),
von dem u. a. der Aufsatz: Die Urschweiz u. die Bundesrevision (Nr. 4/5. Jan.
1869) stammt.

3 Erschrieb unter dem Zeichen ¢ — Soin Nr. 142/29, Mai 1869 iiber die Rottenburger

Wirren, die schlieBlich zur Wahl Hefeles fithrten. Es sei « kein Zug hoher diplo-
matischer Klugheit von Seite des Nuntius in Miinchen gewesen, als er hinter dem
Riicken des Landesbischofs mit der protest. Landesregierung zur faktischen Be-
seitigung desselben in Unterhandlungen trat». In Nr. 147/3. Juni wurde be-
merkt, « daB das Auftreten des Nuntius in Miinchen auf die Katholiken Wiirttem-
bergs jedenfalls einen bemiihenden Eindruck gemacht hat und der Wunsch ge-
rechtfertigt erscheint, die romischen Nuntien méchten in den Lindern deutscher
Zunge iiberhaupt und vorab Bischéfen und Geistlichen gegeniiber die geraden
Wege den krummen vorziehen »,
Der Verleger H. Riber-Jurt tadelte Liitolf brieflich (4. Juni 1869). « Einem kon-
servativen katholischen Blatte und ganz besonders ist dies bei der « Luzerner Zei-
tung » der Fall, wird es gleich iibel angerechnet, wenn es etwas bringt, das man
sonst in gegnerischen Blittern zu finden gewohnt ist» (Uber Liitolf die schéne
Freiburger Dissertation von CrL. HUpP1 (1961) u. dort p. 73 ff.).

318



die iiberkonfessionellen Tendenzen des Studentenvereins ! gepflegt, son-
dern auch Vorgiange an der Kurie fanden recht freimiitige Beurteilung.
Als in der zweiten Jahreshilfte 1869 die Unfehlbarkeitsfrage in den Vor-
dergrund des 6ffentlichen Interesses trat, iiberwogen anfinglich in dem
Blatte die gegnerischen Stimmen deutlich. Die Rédber verfolgten diese
Entwicklung mit vorsichtiger Angstlichkeit ; sie trugen das verlegerische
Risiko und muBten auf den papsttreu gesinnten Teil des Klerus und die
Bevolkerung Riicksicht nehmen 2. Die Réibersche Ziigelung der Redak-
tionsfithrung wurde auf die erste entscheidende Probe gestellt, als die
antiinfallibilistische Richtung in Luzern die unveridnderte Aufnahme
eines die Segessersche Konziliums-Broschiire empfehlenden Artikels
forderte 3. Ob die Ablehnung dieses Begehrens mit dem Auftauchen eines
neuen katholischen Tagblattes in der Innerschweiz in Zusammenhang
steht, ist auf Grund der vorliegenden Quellen nicht zu kliren. Zu Neu-
jahr 1870 und nur fiir die Dauer der nichsten 12 Monate erschien in

1 In Nr. 198/24. Juli 1869 erschienen « Gedanken eines Protestanten bei Anlall des
Konzils ». Der Verfasser erklarte einleitend, auf der Universitat seien seine « besten
Freunde Katholiken » gewesen. Hinderungsursache fiir Fortdauern briiderlicher
Eintracht sei u. a. auch die Methode der kath. Publizistik. Man stoBe dort immer
wieder « entweder auf ein Jammern iiber steigenden Abfall, dal3 man sich fragen
muB : wissen die Leute denn gar nicht mehr, dal Gott in den Schwachen michtig
ist, oder wiederum GroBtun mit Monstre-Adressen, mit Massenversammlungen
usw. als ob nicht der Weltgeist noch gréBere Massen ins Feld riicken kénnte ». —
Liitolf anerkannte (Nr.226/21. Aug.) die Berechtigung dieses dem damaligen
Katholizismus vorgehaltenen Spiegels.

? Die « Luzerner Zeitung», so betonte H. Riber-]Jurt in einem Briefe an Liitolf
(14. April 1870) habe in der Unfehlbarkeitsfrage eine neutrale Haltung bewahren
wollen und der Verlag halte darauf, daB sie « neutral bleibe, bis das Dogma der
Unfehlbarkeit ausgesprochen oder dessen ganz nahe Erklarung so viel als gewil3
ist ». Redaktor Winkler, « auch ein Gegner der Unfehlbarkeit », habe aber so viele
gegnerische Artikel aufgenommen, da3 das Blatt Parteicharakter zu haben schien,
was die Verleger zu verschidrfter Kontrolle zwang. « Unwahrheit ist es, dal wir
das Unfehlbarkeitsdogma bis dahin gerne geglaubt ... wire es denn auch am
Platze gewesen, daB die « Luzerner Zeitung», nachdem sie in vielen Artikeln
gegen die Unfehlbarkeit sich gezeigt, nachdem die radikalen Blitter alle lange
Zeit tagtdglich gegen die Unfehlbarkeit aufgetreten, nie, gar nie etwas fiir die Un-
fehlbarkeit gebracht hitte ? »

3 In einer Zuschrift der Gebr. Riber an Liitolf (20. Dez. 1869) beklagten sich diese
iiber die seit Anfang 1869 durch die Verbindung mit dem Studentenverein einge-
tretenen Mitarbeiterverhiltnisse. « DaB von Herrn Ramsperger, so gelehrt, ge-
scheidt und brav er ist nicht alles kann aufgenommen werden, beweist ein gegen
Ende letzter Woche erhaltener Artikel, worin Segessers Schrift unbedingt gelobt
und empfohlen wird. Entschieden und gemiBigt gesinnte Katholiken werden in
Segessers Schrift viel sehr Gutes finden, aber manches wird von entschiedenen
und auch gemifBigten getadelt. Eine solche Schrift kann doch gewiB in einem
Blatte, das auch vom Volk gelesen wird, nicht unbedingt angepriesen werden. »

319



Schwyz in der um die katholische Presseentwicklung so verdienten
Offizin Eberle ein « Tagblatt der Urkantone »'. Es war eine Art Fort-
setzung der alten « Schwyzer Zeitung». Hier und nicht mehr in der
« Luzerner Zeitung » schrieb fortan die vorab aus dem Studentenverein
herstammende gegen die Unfehlbarkeit zuriickhaltend eingestellte Publi-
zisten-Gruppe . Hier fand Segessers Schrift eine vorbehaltlos anerken-
nende allerdings auch partei-politisch zugespitzte Wiirdigung 3. Hier lie
Segesser auch die einzige gegen die Unfehlbarkeit gerichtete 6ffentliche
Erkldrung einriicken, die ihm in einem erregten Augenblicke aus der
Feder floB.

Um zu kldren, wie es dazu gekommen ist, muB kurz auf die Entwicklung
der allgemein-politischen und weltanschaulich-kirchlichen Verhéltnisse
in der Schweiz wdhrend der Dauer des Konzils eingegangen werden.

Die Schweizer Publizistik betreffend das Konzil hing anfinglich, wie
Gberall im deutschen Sprach- und Kulturkreis, ganz von der Augs-
burger « Allgemeinen Zeitung » ab ; deren Nachrichten und Wertungen
wurden weitgehend ibernommen. Zu den ersten selbstindigen und wie
sich zeigen sollte iiberaus folgenschweren AuBerungen der Schweizer

! Blaser II. 994. — Das einzige erhalten gebliebene (leider unvollstandige) Exem-
plar dieser fur die Lage im schweiz. Katholizismus im Jahre 1870 dullerst auf-
schluBreichen Zeitung findet sich in der Kantonsbibliothek Schwyz,
Gmiir arbeitete bis zu seiner neuerlichen schweren Erkrankung im Irithjahr 1870
gelegentlich mit. Die x-Korrespondenzen Biielers aus Bern sind haufig.
Eine Schwyzer Korrespondenz in der « Luzerner Zeitung » (Nr. 174/1. Juli 1870)
charakterisierte das « Tagblatt der Urkantone » als Organ « einer jungen Clique,
deren Politisieren sich bloB auf Neid, Amtersucht und Frivolitit begriindet .
Vermutlich stammt der mit L signierte Artikel « Die Katholiken und das Concil »
in Nr. 53/54 v. 6./8. Mdrz 1870 von Liitolf. Der Verfasser sei weit entfernt, eine
sachliche und wirdige Diskussion der Unfehlbarkeit unterbinden zu wollen,
doch miisse der letzte Entscheid des Konzils anerkannt werden. Der Aufsatz
wirbt um Verstindnis fiir die Oppositionsbischofe Greith, Dupanloup und Ketteler
und spricht die Hoffnung aus, da auch Déllinger die gleiche Haltung einnehmen
werde.

3 Es ist (Nr. 17/22. Jan. 1870) eine Bileler'sche x-Korrespondenz aus der Bundes-
stadt und eine Verteidigung gegen die Behauptung, die Broschiire diirfe den
kath. Massen nicht zur Kenntnis gebracht werden. « Wenn so wissenschaftliche
und gelehrte Laien in einer hochst wiirdevollen Form und ganz auf dem kirch-
lichen Standpunkt stehend ihre Stimme und Rite ebenfalls vernehmen lassen,
so ist das doch kein Ubergriff des Laien in die geistliche Machtsphire. Religion
und Kirche sind am Ende fiir alle Menschen da und eine Hierarchie ohne lebendig
mit ihr verbundene Laienwelt ist ihr Zerfall ... Die Schrift gibt jedem denkenden
Katholiken die groBe Beruhigung ... daBB es moéglich ist, die richtigen Grenzen
zwischen Kirche und Staat, zwischen dem religiosen Menschen und dem Biirger
zu finden »,

©

320



Publizistik gegeniiber den durch die ungliicklichen Civilta-Cattolica-
Aufsitze hingeworfenen Problemen gehort der Artikel « Die Schweiz
und das ndchste Konzil », der als « Korrespondenz aus der Innerschweiz »
in der « Neuen Ziircher Zeitung »! erschien. Hier fielen zuerst die
Stichworte, die zum Kulturkampf und zur Bundesverfassungsrevision
von 1872/74 fithrten: Rom beabsichtige, durch Dogmatisierung der
Unfehlbarkeit und des Syllabus die Million katholischer Schweizer zu
« entrepublikanisieren », was nur durch eine neue kirchliche Anspriiche
scharf zuriickweisende Bundesgesetzgebung abgewehrt werden konne.
Die Erregung und Spannung, die in der Folge dauernd geschiirt wurde,
ndherte sich dem Hohepunkt, als nach Neujahr 1870 in den Romer
Konzilsberatungen die Unfehlbarkeitsfrage in den Vordergrund trat,
und bekannt wurde, daB Lachat und Mermillod zu den eifrigsten In-
fallibilisten gehérten. Es war dann der I'astenhirtenbrief, den der Basler
Oberhirte von Rom aus an seine Didzesanen richtete, der wie ein ziin-
dender Funke in ein Pulverfall sprang. Die Hintergriinde der jetzt ein-
setzenden folgenschweren Entwicklung? sind noch ginzlich undurch-

PN 221/2 v. 11./12. Aug. 186Y. Es sei zu priifen, ob angesichts der Tendenzen in
den Civilta-Artikeln « der Bund nicht das Recht und die Pflicht habe, gegen-
tber den allfilligen Beschlissen der kath. Kirchenfiirsten mit einer Gesetzgebung
zu antworten, welche in Bezug auf die Schule, die Ehe und die Stiftungen den
Staat u. zwar in allen seinen Gliedern und Kantonen von der besagter Weise um-
gestalteten Kirche vollstindig frei machen miilite. »

Die « Luzerner Zeitung » (Nr. 220/14. Aug.) duBerte den Verdacht, diese Korre-
spondenz aus der Innerschweiz stamme aus der Luzerner I.oge.

? Der Hirtenbrief, « gegeben zu Rom, aullerhalb der Porta Flaminiana, wihrend der
allgemeinen Kirchenversammlung des Vatikans den 18. Janner » enthdlt sich jeder
kirchenpolitischen Anspielung und ist eine rein religiése Mahnung zum Gehorsam
gegen das Konzil. Dennoch setzen die Kulturkampf-MaBnahmen gerade als
Antwort darauf ein.

Aus der zeitgendssischen Publizistik 146t sich ein Motiv dazu klar erfassen : in der
deutschen Schweiz stiel man sich daran, daf3 Lachat, der welsche Bischof der groB3-
ten deutschschweiz. Ditzese, in Rom neben Mermillod als aktivster Infallibilist
auftrat. Im « Tagblatt der Urschweiz» (Nr. 35/13. Febr.) goB der Bundesstadt-
Korrespondent Spott iiber den Berner Regierungsrat Paul Migy aus Pruntrut
(1814-1879), «der nach der Wahl des jurassischen Dekans Lachat allerorts in
Bern sagte : c'est moi qui ait fait évéque Monsieur Lachat, un homme trés
libéral ». Nun ergebe es sich, « da} weder Hr. Migy noch die liberale Didzesan-
konferenz von Solothurn samt Keller, Vigier u. Comp. in kirchlichen Dingen und
Wahlen und andern Sachen auf den Begriff Unfehlbarkeit Anspruch machen
kénnen. »

Eine Berner Korrespondenz der NZZ (Nr. 109/1. Marz 1870) nahm das Motiv auf
und polemisierte gegen den Hirtenbrief, in dem Lachat im Gefolge Mermillod’s,
« der freigeborene Sohn der Schweiz, der Vertreter eines republikanischen Volkes,

321



sichtig. Von da ab begannen die Angriffe gegen diesen Bischof, die bald
in die Forderung nach Einschreiten der freisinnigen Didzesanstinde
gegen die Zustinde im Bistum Basel ausliefen.

Die ganze Schwere der Krise offenbart sich erst, wenn man die gleich-
zeitige Situation im katholischen Lager daneben hilt. Auch unter den
gebildeten politisch interessierten Katholiken der Schweiz, Laien
wie Klerikern, war anfangs 1870 die Befiirchtung weit verbreitet, die
Definition der pédpstlichen Unfehlbarkeit méchte neue politische Weisun-
gen an die Katholiken im Stile des Syllabus zur Folge haben. Segessers
Konziliums-Broschiire mit ihrer Forderung nach klirender Trennung
von Religion und Politik war darum gerade in diesen Kreisen mit Zu-
stimmung und weitgehendem Verstindnis aufgenommen worden ?.
Zwischen Segesser und dem Schweizerischen Studentenverein kam es
damals voriibergehend zu einer engeren Gesinnungsgemeinschaft. Im
Studentenverein und an dessen Generalversammlungen war iiberdies in
den letzten Jahren das in diesen Kreisen immer schon vorhanden ge-

entgegen der gelehrten Schaar deutscher Bischofe u. entgegen der ganzen deutschen
Wissenschaft und Geschichtsforschung in Rom fiir die reinste Papaldespotie
auftritt ». Das sei fatal fiir Regierungsrat Migy, « welcher diesen franzésischen
Abbé dem Bistum Basel im wahren Sinne des Wortes aufintriguiert hat nur weil
er ein Jurassier oder ein Berner war ». Der Artikel schloB3 mit dem Ruf nach Ein-
schreiten der Di6zesanstinde mit freisinniger Mehrheit, um « diesem Treiben des
Basler Bischofs in Rom Einhalt zu tun ».

Das Schwyzer « Tagblatt der Urkantone» wurde in einem sehr bedenklichen
Artikel noch deutlicher : sein Berner x-Korrespondent brachte die beiden anti-
infallibilistischen Aktionen des Friihjahrs 1870, die Unterschriftensammlung fiir
Bischof Greith und die Langenthaler Tagung, in der Schweiz mit dem Fasten-
hirtenbrief Lachat in Zusammenhang. Dessen Folge sei es, « da8 die Opposition
in der deutschen Schweiz, gendhrt von Deutschland aus, sich ebenfalls zu regen
anfingt, wenigstens in der germanischen Schweiz, die auch in rein kirchlichen
Dingen keinen Absolutismus will. » Der Sturm um Gury’s Moraltheologie, der
zur Unterdriickung des Priesterseminars fiithrte, sei « gegen den Bischof von Solo-
thurn gerichtet, der in Rom sich gleich von Anfang des Concils an auf Seite der
romanischen Anschauungen in den wichtigsten Fragen gestellt ... Es ist der Arger
iiber die eigene politische Tduschung gewisser Konferenzkantone, Aargau und
vorab Bern, bei der letzten Bischofswahl ».

! Franz Rohrer, eine feine Gestalt aus dem Studentenverein und dem Innerschwei-
zer Klerus, veroffentlichte in den « Monatrosen» (XI1V 1869/70 p. 108 ff.) « Aphoris-
men iiber einige kirchliche Fragen der Gegenwart», worin er cauch dem ménnlichen
Freimute Segessers, mit dem er seine Gedanken ausspricht, unsere vollste Aner-
kennung » zollte, « wenn wir auch 6fters unsere Zustimmung zu denselben nicht
geben koénnen. Hiebei wollen wir bemerken, daB8 die Beschliisse des Concils,
wenn sie uns wieder in der Form des Syllabus zukommen, in unserer Schweiz eine
bedeutende Verwirrung hervorbringen werden ».

322



wesene Interesse und die Begeisterung fiir Montalembert und dessen
kirchenpolitischen Ideen sehr gepflegt und geférdert worden?!. Neben
Gmiir, dem alten Montalembert-Verehrer, tat sich ein junger Freiburger
Kleriker dabei besonders hervor : Eduard Jaquet 2, damals Pfarrer der
katholischen Neuenburger Bergpfarrei Cerneux-Péquinot. Montalembert
besall in dem gleich jenseits der Grenze gelegenen Maiche am Doubs
ein SchloB, wo er jeweilen den Sommer verbrachte ; hier hatte der junge
Schweizer den Wortfiihrer des neuzeitlichen Katholizismus kennen und
verchren gelernt. Pfarrer Jaquet war es, der Montalembert die Konziliums-
schrift zugeleitet und dann auch den anerkennenden Brief des groflen
Franzosen vermittelt hatte, auf welchen der Luzerner so stolz war.
Die geistig regsamen Kreise im Studentenverein standen in ihrer Haltung
ganz eindeutig unter dem Einflul der Ideen, die gleichzeitig Montalem-
bert noch mit letzter Kraft vertrat, und dhnlich wie die ebenfalls von
Montalembert beeinfluBten antiinfallibilistischen Intellektuellenkreise
Deutschlands hielten auch sie eine Adressenbewegung gegen den be-
fiirchteten KonzilsbeschluB fiir dringlich. Anla zum Eingreifen zeigte
sich bald. Ende Januar 1870 wurde in der Schweiz bekannt, dal3 nicht
nur Lachat und Mermillod in Rom aktive Infallibilisten seien, sondern
daB die Mehrheit der schweizerischen Bischofe zur Unterzeichnung der
Infallibilititsadresse bereit scheine. Geriichte tauchten auf, selbst
Greith sei schwankend geworden. Die anti-rémische Stimmung erreichte
einen gefihrlichen Hoéhepunkt, nicht zuletzt im Studentenverein, wo
man seit 1848 planmdBig die Ausséhnung zwischen Katholizismus und
neuem Bundesstaat betrieben hatte. Zu Mirz-Beginn wurde eine Unter-
schriftensammlung in Gang gesetzt, um Greith in Rom zu stirken und
zu stiitzen. Der St. Galler Bischof hat diese Agitation sogleich zuriickge-
wiesen. In der schweizerischen Offentlichkeit jedoch stieg die Erregung
auf einen kaum noch zu iiberbietenden Hohepunkt. Segessers Konzi-
liums-Schrift und die Aktion der katholischen Akademiker zu Gunsten
von Bischof Greith verschmolzen zu einer Einheit. Der Schweizer Jesuit
Theodor Meyer 2 sah im Vaterlande die « Hochburg des jiingern liberalen
Katholizismus », aufgerichtet und er widmete dem Phdnomen in den

! Ich werde auf diese interessante Episode (mit Einschluf3 der Unterschriften-Ak-
tion fiir Bischof Greith) in anderem Zusammenhange zuriickkommen und dann
auch die wichtigen Briefe Montalemberts an Jaquet zum Abdrucke bringen.

2 1843-1931, nach seinem Ordensnamen im Franziskanerkloster Freiburg, in das er
1882 eintrat P. Dominique, 1895-1903 Bischof von Jassy in Ruminien.

3 1821-1913, aus Biinzen Kt. Aargau.



zum Okumenischen Konzil erscheinenden « Stimmen aus Maria Laach » !
einen — etwas aus der Ferne gesehenen — Aufsatz, der auch eine bemer-
kenswerte Wiirdigung von Segessers « Am Vorabend des Conciliums »?2
enthilt.

Gleichzeitig traten in Luzern unter einem Teil des Klerus gefihrliche
Strémungen immer ungescheuter ans Licht. Im « Luzerner Tagblatt » 3
veroffentlichte — wie offen behauptet wurde - ein Geistlicher « Zeitfor-
derungen an das dkumenische Konzil», die sich unter Berufung auf
Segessers « Vorabend » gegen Unfehlbarkeit und Zolibat wandten und
allerhand Reformpostulate aufstellten ; in herausforderndem Tone wurde
behauptet, « die Ausschreitungen einiger iiberkirchlicher Zionswichter »
wiirden der Religion mehr schaden als alle Radikalen. Selbst die
« Luzerner Zeitung » * mullte einer Stimme Raum geben, welche die
ungehemmte Infallibilitits-Propaganda im kirchlichen Bereiche kriti-
sierte. Es wurde — auch wiederum unwidersprochen - die Behauptung

! Diese erschienen zuerst in Form von selbstindigen Heften und erst nach Vertagung
des Konzils regelmaBig als Monatschrift. An der Redaktion war damals auch ein
Schweizer : K. von Weber aus Schwyz (1810-94) beteiligt.

* Schon das 6. Heft 1870 p. 135 hatte einen kurzen Hinweis auf die Neuerscheinung
gebracht. Die guten Absichten wurden anerkannt, es jedoch bedauert, dall Segesser
«unter dem entschiedenen Einflul der bekannten katholisch-liberalen Ideen sich
auf das Gebiet der theol. Diskussionen wagt, wofiir ihm offenbar der richtige
MaBstab abgeht. »

Im VIII. Heft 1870, das den Titel tragt : « Das Concil und der Neugallicanismus »
findet sich (p. 116-142) der Aufsatz von Theodor Meyer : « Der liberale Katholi-
zismus und seine schweizerische Colonie ». Die Kritik, die darin am Studentenver-
ein gemacht wird, ist ebenso interessant als jene an Segessers « Vorabend », welche
Arbeit als « die bedeutendste literarische Vertretung der liberalen Richtung des
schweizerischen Katholizismus » hingestellt wird. Neben der Anerkennung iiber-
wiegen natiirlich die Vorbehalte, doch will der Kritiker dem Laien die theologi-
schen [Entgleisungen nicht allzu hoch anrechnen. In der entscheidenden I'rage
der freien Kirche im freien Staate habe « das richtige kath. Gefiihl » Segesser zu
AuBerungen gefiihrt, welche eine Verstindigung bzgl. des positiven Rechtsver-
héltnisses ermoglichen koénnten ; die principielle Frage jedoch habe der Syllabus
« entschieden und endgiiltig verneint ».

Interessanterweise hat diese Kritik bei den Zeitgenossen in der Schweiz gar keine
Beachtung gefunden. Nur die « Katholische Stimme aus den Waldstitten »
(Nr. 11/11. Juli 1870) driickte ihre Freude uber die Feststellung aus, daB der
Studentenverein ultramontane Tendenzen im Sinne des Vatikanums nicht teile ;
gerade unter den Ehrenmitgliedern hitte die « Stimme» wirmste Teilnahme
gefunden. — Die Briefe von Vereinsbriidern iiber die Beteiligung an diesem Presse-
organ die GRUTER fiir seine Geschichte noch einsah (p. 237) — sind wie vieles
andere lange vorhanden gewesenes Material iiber Josef Gmiir — nicht mehr auf-
findbar.

3 Nr. 58/59 v. 1. u. 2. Mérz 1870.

1 Nr. 53/24. Febr. 1870.

324



herumgeboten, die schidrfsten Artikel gegen die Unfehlbarkeit, die in
Luzerner Zeitungen zu lesen waren, stammten von Geistlichen. Als im
Sommer 1870 der ehemalige St. Urbaner Konventuale Ludwig Meyer
von Schauensee starb, der seit 1850 keine priesterlichen Funktionen
mehr und das Amt eines Verwalters der kantonalen Spar- und Leih-
kasse ausgeiibt hatte, dazu notorisch Freimaurer war, bereitete man ihm
eine kirchliche Totenfeier mit der fiir Geistliche iiblichen Liturgie und
legte thm Kelch und Stola auf den Sarg: es war eine provokatorische
Demonstration fiir die Existenzberechtigung radikaler Kleriker !.

Im Mirz 1870 wurde es eindeutig klar, dafl der Kampf gegen das
Vatikanum, das als «entsetzliche Gefahr fiir den Frieden, die Moral und
die Entwicklung unseres Volkes» hingestellt wurde, auf ein Schisma
abzielte 2, und daB der Radikalismus entschlossen war, diese Entwicklung
durch gesetzgeberische MaBnahmen planmiBig zu férdern. Die wiiste
Streitschrift, die Augustin Keller im Sommer 1869 gegen « Die Moral-
theologie des Jesuiten Pater Gury als Lehrbuch am Priesterseminar des
Bistums Basel » veroffentlicht hatte, diente als Vorwand fiir die von der
radikalen Mehrheit der Dibdzesanstinde am 2. April 1870 beschlossene
Aufhebung der Priesterbildungsanstalt in Solothurn. In Tat und Wahr-
heit war dieser BeschluB jedoch nichts anderes als die radikale Antwort
auf den Fastenhirtenbrief des Bischofs Lachat aus Rom. Von der Dioze-
sankonferenz herkommend begaben sich die radikalen Standesherren
— gerade das war eine ungeheuerliche Provokation des katholischen Volks-
teiles — zum Freischarenfest, das am 3. April 1870 in Langenthal zur
Erinnerung an das Geschehen vor 25 Jahren veranstaltet wurde 3.
Wie 1845 zur Eroberung Luzerns wollte man nun zum Zuge gegen Rom
aufrufen. Augustin Keller hielt eine leidenschaftliche Rede gegen Jesui-
tismus und Vatikanum und in einer an den Bundesrat gerichteten Resolu-
tion wurden gesetzliche MaBnahmen gegen « Gefihrdung des konfessio-

! Luzerner Korrespondenzen im damals sehr kdmpferisch-ultramontan geschrie-
benen Uznacher « St. Galler Volksblatt » (Nr. 26 u. 27 v. 25. Juni u. 2. Juli) be-
richten dariiber am ecinldBlichsten Die « Luzerner Zecitung» (Nr.164/21. Juli)
bemerkte verlegen, da die Frage ob Meyer Geistlicher oder ILaie gewesen sei,
nicht Gegenstand publizistischer Erérterung bilden konne. Er war in politischer
Beziehung « entschiedener Anhinger der hauptsichlich von seinen zwei Briidern
Placid und Rennward Meyer geleiteten seit 1848 im Kt. LLuzern herrschenden
Richtung ».

« Der Bund » Nr. 80/22. Mdrz u. Nr. 104/15. April.

Die von Joh. Gut herausgegebene Broschiire iiber « Das I'reischarenfest in I.angen-
thal vom 3. April 1870 (1870) bringt den Wortlaut der umfangreichen Rede
Augustin Kellers und der an den Bundesrat gerichteten Resolution.

(5]

325



nellen Bruderfriedens » gefordert. Wiiste Umziige, die in mehreren Stdd-
ten wihrend der Fastnachtstage zur Verspottung katholisch-kirchlicher
Einrichtungen veranstaltet wurden?!, trugen schon jetzt die Agitation
in die Massen hinaus.

Jede verniinftige Erérterung der mit dem Konzil zusammenhingenden
kirchen- und staatspolitischen Fragen war unmoglich geworden.

Segesser hatte sich nach dem Erscheinen der Studien- und Glossen-
Schrift und angesichts der ungliicklichen Entwicklung, die auch im
katholischen Lager immer mehr um sich griff, in vélliges Schweigen
gehiillt, trotzdem kidmpferisch-ultramontane Stimmen laut und leise von
Hiresie sprachen 2. Die Freunde muBten oft an ihn denken und gerne
hitten sie mit ihm conferiert 3, doch er wich allen Erérterungen aus
und hielt auch die weitere Verbreitung seines Heftes fiir tiberfliissig 4.
Vom Augenblicke ab, wo der Pobel zu toben beginnt, ist fiir die dritte
Kraft der gebildeten Laien und christlichen Juristen kein Raum mehr
zu Auseinandersetzungen um Kirche und Staat.

Und weil es so war, kam es beim Ringen um das Konzil in der katho-
lischen Offentlichkeit zu einem geradezu dramatischen, das Elend jener
Zeit sehr illustrierenden Zusammenbruch. Ende Mirz erschien in der
« Luzerner Zeitung »® als von hoher kirchlicher Seite stammend klar

1 Besonders in Basel u. Schaffhausen (Schweiz. Kirchenzeitung Nr.15/9. April1870).

2 Der Thurgauer Publizist Dr. Abraham Roth (H BL V. 718), der in Bern eine sehr
bemerkenswerte Tétigkeit entfaltete, schrieb in seiner « Sonntagspost» (Nr. 5/
30. Jan. 1870), es sei fiir den Leser der Broschiire unbegreiflich, da es im Lager
des Verfassers « Leute gibt, die ihren gewiegtesten Patron dermaflen verkennen
und ihn offentlich als Haretiker verdammen ».

3 Die Wirren um das Konzil bedriickten Schnell. « Mir kommt vor (an Fr. v. Wyl
30. Jan. 1870), wenn es einmal Zeit gewesen sei fiir die wahrhaft Glaubigen in der
rémischen Kirche zu beten, so wire es jetzt der Fall, da sie in ihren Fundamenten
erschiittert werden und die Illusion von der volligen Glaubenseinheit doch bei
manchen auf die Probe gestellt scheint. Wie ware mir doch so wohl daran, jetzt
hie und da mit Segesser zu conferieren und ihn iiber was geschieht zu vernehmen ».

4 « Man sagte mir jiingst, iber die Concilsbroschiire wiirde vielleicht auch Prof. Ve-
ring in Heidelberg eine Recension machen. Ubrigens glaube ich, es sei fiir die
Verbreitung ... genug geschehen. Es treten jetzt ohnehin Andere in den Vorder-
grund, die mit mehr Gewicht alsich zu sprechen im Falle sind. Es ist mir immerhin
erfreulich, daB die bewidhrten Minner des deutschen und des franzosischen Klerus
sich in dhnlichem Sinne aussprechen » (an Schnell 31. Jan. 1870).

8 Nr. 82/26. Marz u. Nr. 85 u. 86/30./31. Marz.

Jost Weber in einer Korrespondenz an die « Basler Nachrichten » (Nr. 75/30. Mérz)
bemerkte spitzig : « Die Sachlage muf3 sich geandert haben und von Rom und
Solothurn miissen andere Andeutungen eingetroffen sein». Doch war es wohl
ganz einfach so, wie Diiret zur Rechtfertigung seines Eingreifens sagte, « dal
die Sache nicht mehr beim jetzigen Wirrwarr habe bleiben kénnen ».

326



signalisiert eine Aufsatzfolge : « Die Frage der pipstlichen Unfehlbarkeit
und die Haltung der katholischen Tagespresse », worin der publizistisch
interessierten katholischen Offentlichkeit Luzerns und allen Zweiflern
an der Unfehlbarkeit eine scharfe Lektion erteilt wurde. Ein bejahender
Konzilsentscheid sel nunmehr sicher zu erwarten ; darum « erachten wir
es doch als fiir ein katholisches Zentralorgan angedeutet, vielmehr dem
Glauben an das zu erwartende Dogma vorzuarbeiten, statt demselben
durch unniitze Polemik gegen die Opportunitdt vermehrte Schwierig-
keiten entgegen zu stellen oder gar durch eine jetzt ganz inopportune
Kritik der Unfehlbarkeits-Theorie selbst die pflichtschuldige Annahme
einer Konzilsdefinition vielleicht bei vielen Katholiken zu hintertreiben ».
Nicht nur das Publizieren, auch das andere Denken wurde getadelt.
In der Schweiz wie in Deutschland und Frankreich - so heiBt es weiter —
lieBen sich «edle, innig gldubige ja hochbegeisterte Katholiken welt-
lichen und geistlichen Standes selbst Bischéfe » nennen, « welche beziig-
lich der pédpstlichen Unfehlbarkeit unentschieden oder selbst als Gegner
sich duBern ». Verfasser war der bischofliche Kanzler Josef Diiret in
Solothurn. Die Stellungnahme ist aus den geschilderten Verhdltnissen
jener Tage verstdndlich ; durch ihre Schroffheit und wohl auch wegen
der Person des Verfassers ! wirkte sie ungliicklich. Denn die Opposition
wurde zu weiterem Sprechen direkt herausgefordert 2.

Segesser fiihlte sich von Diirets Erklarung deutlich anvisiert. Schwerer
wog, daB das, was thm bei Veroffentlichung der Konziliums-Broschiire

1 Uber Diiret (1824-1911) bringt das « Vaterland » (Nr. 95/26. April u. Nr. 97/
28. April 1911) einen interessanten Nekrolog. Er galt als « jesuitisch gesinnt » und
streitlustig, war wihrend des Kulturkampfes der von den Radikalen best gehaBlte
Mann die ihn auch in Gegensatz zum « gutmiitigen und friedliebenden Bischof »
stellten. Er hatte groBes Interesse fiir Pressefragen und war 1871 an der Umwand-
lung der « Luzerner Zeitung » in das « Vaterland » maBgeblich beteiligt.
Wihrend des Sonderbundskrieges befand er sich neben Segesser als Feldprediger
im Sekretariat des Generalstabschefs. Trotz hiufiger Gegensitzlichkeit standen
sich die beiden Manner zeitlebens nahe. Diiret hat die drohende Indizierung von
Segessers Studien- und Glossenschaft « Der Culturkampf » abgewendet und Seges-
ser verhalfihm 1883 zu einem Kanonikat an St. Leodegar.

2 Am 22. April 1870 begann, in der radikalen Druckerei Meyer gedruckt, das
Wochenblatt « Katholische Stimme aus den Waldstitten » zu erscheinen (BLASER
IT 974), die beweisen sollte (NZZ Nr. 209/26. April) « daB es in der Schweiz noch
eine Geistlichheit gibt, welche denkt, und daB soweit germanisches Wesen reicht,
das Aufpfropfen lateinischer bzw, romanischer Utopien nicht so leicht wie an den
Ufern des Tiber oder an den spanischen und siidamerikanischen Gestaden vor
sich geht ). Die umstrittenen Redaktionsverhiltnisse sind durch autobiograph.
Aufzeichnungen des spitern altkath. Bischofs Eduard Herzog (Lebensbild von
WaLTer HErRZOG 1935 p. 42 ff.) klargestellt. Segesser war in keiner Weise beteiligt.

327



so sehr am Herzen gelegen hatte — das Recht des glaubigen kirchentreuen
Laien zum Sprechen und auf Gehoér — nunmehr grundsitzlich in Frage
gestellt, ja verneint schien. Im antiinfallibilistischen Schwyzer «Tagblatt
der Urkantone »! — die « Luzerner Zeitung » hatte die Veroffentlichung

1 Das fiir die Lebensgeschichte Segessers wichtige Dokument ist nicht datiert,
mul aber vor dem 1. April 1870 entstanden sein. Es ist einzig im Drucke dieser
Zeitung (Nr. 76/5. April) erhalten und hat folgenden Wortlaut :

« Die ‘Luzerner Zeitung’ nennt sich ein Zentralorgan der schweizerischen konser-
vativen Katholiken, das heiBt : wenn auch nicht iiber jeden Artikel, jede Ein-
sendung, jede spezielle Behandlung eines Gegenstandes die konservativen Katho-
liken der Schweiz mit ihr einig gehen oder sich dafiir behaften lassen kénnen,
so habe sie doch die allgemeine Tendenz, im Gro8en und Ganzen die Ansichten
und Uberzeugungen dieser Partei in der Presse zu vertreten.

Wenn nun unter den konservativen schweizerischen Katholiken selbst iiber
fundamentale Fragen grundsitzliche Meinungsverschiedenheiten entstehen, so
entspricht der Haltung eines solchen Zentralorgans, entweder beiden betreffenden
Meinungen freie Besprechung im Blatte zu gestatten, oder aber die Diskussion
des betreffenden Streitpunktes gidnzlich auczuschlieBen, mit andern Worten,
in der Sache sich neutral oder passiv zu verhalten.

Wenn dagegen den Anhidngern der einen Meinung das Blatt gedffnet, denen der
andern aber verschlossen wiirde, so konnte offenbar dasselbe keinen Anspruch
mehr auf die Eigenschaft eines Zentralorgans haben : diejenigen, deren Ansicht
darin nicht vertreten werden diirfte, wiirden es als solches nicht mehr anerkennen,
Denn diese personliche Meinung einer Redaktion oder das geschiftliche Interesse
einer Verlagshandlung konnen offenbar fiir die Stellung einer ganzen Partei
oder cines ansehnlichen Teils derselben nicht malgebend sein, noch deren aus-
schliefliche Vertretung in der Presse beanspruchen.

Nun waltet gegenwirtig eine solche Meinung-verschiedenheit unter den schweizeri-
schen konservativen Katholiken wiber die Frage der papstlichen Unfehlbarkeit,
woriiber auf dem Konzilium zu Rom scharf debattiert wird. Und diese Meinungs-
verschiedenheit waltet bei uns wie anderwiarts nicht etwa nur beziiglich der
Opportunitit, das heiBt der ZweckmaiBigkeit und Niitzlichkeit, in unsern Tagen,
wo die Kirche ohnehin ernsten Gefahren und unablissigen Angriffen ausgesetzt
ist, ohne alle Notwendigkeit solche Fragen aufzuwerfen und Zweifel in die Ge-
miiter, Zwietracht in die Reihen der ersten Hiupter der Kirche zu siden ; sondern
auch tber die Sache selbst, iiber die Frage, die ein jeder sich zu stellen berechtigt
ist : Geniigt uns der alte katholische Glaube oder bediirfen wir eines mehreren ?
Die ‘Luzerner Zeitung’ hat bisher bei dieser Meinungsverschiedenheit unter den-
jenigen, als deren Organ sie sich gibt, jenen zweiten Weg eingeschlagen von
dem wir oben gesprochen, sie hat aller Diskussion iiber diesen Gegenstand ihre
Spalten verschlossen.

Und nach unserer Ansicht hat sie daran wohlgetan. Nicht etwa deswegen, weil
solche Fragen, wie man gewissen Orts meint, den niedern Klerus und die Laien-
welt nichts angchen - denn das ‘Martyrium’, wovon man in den obern Regionen
so gerne spricht, wird in heutiger Zeit doch vorzugsweise denen zu Teil, die in
den gewihlten Lebenskreisen fiir die Kirche einstehen miissen, nicht denen, welche
auf sichern Hohen behaglich davon sprechen — sondern deswegen, weil es gewil
im Wunsche jedes aufrichtigen Katholiken liegen muB, dal religiése Fragen so

328



abgelehnt — erschien eine sichtlich in Erregung geschriebene « Entgeg-
nung », in welcher nicht nur die Diiretschen Anspriiche an die katholische
Presse scharf zuriickgewiesen, sondern auch die prinzipielle Ablehnung
einer Definition der pdpstlichen Unfehlbarkeit manifestiert wurde.

VI.

Die ersten Monate des Jahres 1870 — als das Vatikanum der Entschei-
dung zustrebte — sahen Segesser auf dem Hoéhepunkt seiner Lebenskrise.
Die Konziliumsschrift hatte in bemerkenswerter aber ergebnisloser Weise
die Kraft seines Denkens geoffenbart. Dann mulBlte er um die Gnade des
Schweigenkonnens ' ringen. Und gerade dies hatte er jetzt offentlich
nicht befolgt.

wenig als moglich in den Styl der Tagespresse herabgezogen und zum Vergniigen
Andersdenkender icidenschaftlichen Erdrterungen preisgegeben werden.

Nun aber hat die ‘L.uzerner Zeitung' in den neuesten Nummern 82, 85, 86 diesen
Standpunkt verlassen, indem sie eine lingere Abhandlung aufnahm, welche,
wenn auch in gemessener Form, doch mit groBter Bestimmtheit sich fiir das
Infallibilitits-Prinzip ausspricht und die Annahme desselben jedem Katholiken
gleichsam zur unerldB3lichen Pflicht machen will, obgleich der Verfasscr selbst
zugeben mul}, dal eine rechtliche N6tigung hiezu zur Stunde noch nicht vorhanden
sei.

Da nun die ‘Luzerner Zeitung’ nach der ecinen Seite hin die Schleusen geéffnet hat,
so kann sie auch der gegenteiligen Meinung ihre Spalten nicht mehr verschlieflen,
wenn sie anders auf den Anspruch, ein Zentralorgan der schweizerischen kon-
servativen Katholiken zu sein, nicht férmlich und offen verzichten will,
Unsererseits hdtten wir gewiinscht, daB diese I'rontverinderung unterblieben
wire. Den Gegnern wird dic ‘lLuzerner Zeitung' den Mund nicht verschlieBen wenn
sie ithnen auch ihre Spalten verschlieft, aber statt ruhiger MeinungsiuBerung,
wie sie im Interesse der konservativen Katholiken liegt, wird eine solche Haltung
ihres bisherigen Hauptblattes gereizter Diskussion rufen und die bisher von dieser
Seite allgemein beobachteten Riicksichten verschwinden lassen.

Wir wollen jedoch, was uns anbetrifft, den Anfang damit nicht machen. Unsge-
niigt es zu erkldren : Wir wollen bei dem alten katholischen Glauben verbleiben,
auf den wir getauft sind, der uns gelehrt worden ist von dem rechtmiBigen
Lehrer unserer heiligen Religion, in dem unsere Vater wie wir hoffen selig gestorben
sind und von dem auch wir das Heil unserer Seele erwarten. Glauben die Italiener
oder Spanier oder wer immer neuer Glaubensartikel zu bediirfen, gut, kein Mensch

soll sie daran hindern, uns aber lasse man damit in Ruhe. Dr. S.»
! Jost Weber hohnte in den « Basler Nachrichten » (Nr. 84/9. April) zu Segessers
« Entgegnung » : « In Ruhe, Herr Doktor, wird man Sie nicht lassen ; man wird

Sie zwingen das zu glauben oder zu schweigen oder Apostat zu heilen. Ihre drei-
undzwanzigjihrige Tatigkeit fiir die Konservativen und die katholische Kirche
wird Sie der zwingenden Konzequenzen nicht iberheben. Glauben — Schweigen —
oder Apostasie, das ist die Perspektive, welche Thnen entgegentritt. Fiir einen
denkenden Kopf nicht etwas erfreuliches aber dennoch wahr ; denn besser wird
es ithnen kaum als einem Déllingen oder Montalembert gehen konnen. »

» 329



Eine eigenartige schicksalhafte Fiigung hat geholfen, daB3 dieser Mann
die Wiirde des Schweigens wieder gewann und dauernd zu behalten ver-
mochte.

Anfangs April zog er sich bei Pflege des Gartens auf dem geliebten
« Inseli » durch Ritzung der Hand an einem Dorn eine leichte Verletzung
zu. Dies verursachte eine schwere Infektion und loste eine lebensgeféihr-
liche Erkrankung aus. Auf Ostern erwartete man das Ableben und er
wurde mit den Sterbesakramenten versehen. Der treue Schnell eilte
ans Krankenlager, und was er da sah und beobachtete, zeigte ihm, dal3
anderes als nur der Dorn eines Gartenstrauches diesen Mann in der Seele
geritzt und ihm alle Tiefen des Seins aufgerissen hatte. Tage sinnender
Beobachtung von Segessers Luzerner Kranken-, Haus-, Kirchen- und
Staatselend folgten. Als der Basler von Luzern schied, hatte er Gewil3-
heit, daB3 der Freund, sobald er wieder gesund geworden, Gottes Wege
zu gehen und — wie es dem christlichen Historiker geziemt — unerfreu-
liche Erfahrungen und Entwicklungen schweigend zu ertragen wissen
werde 1.

1 Schnell sandte am 3./4. Mai 1870 von Basel aus an Fr. v. WyB einen eingehenden
Bericht. « Es versteht sich, daB alles von Segesser unter uns bleibt. Ich lasse auch
hieriiber den Mythus (— in Luzern war die Erkrankung sensationellstes Tageser-
eignis —) seinen Weg laufen. Denn wer konnte ja den Leuten nicht alles andere
erzihlen, das ihn ersetzt ». Beinahe hundert Jahre spiter, wieder am Vorabend
eines vatikanischen Konzils, darf man wohl den Schleier heben.

Wie Schnell in Luzern sogleich erfuhr « wire der Dorn an dem die Wunde Segessers
ankniipfte, eine Art Mythus, der Hauptgrund seine Hausnot, die ihm allmahlich
ans Leben geht und zu einer Blutzersetzung fiihrte, welche in dieser Wunde nur
ihren Ausweg fand. Durch Prof. Socins rasches Eingreifen — indem er das faule
Fleisch sofort bis auf den Knochen wegnahm (Segesser sagte : mit unerhérten
Schmerzen) soll nun der Finger gerettet sein. Und alles was man von Amputation
sagte, war eitel nichts ...

Ich traf ihn zu Bett, getrost, ruhig, einfach wie immer. Am Dienstag vor Ostern
war er nach immer neuen Schmerzen in den Spital gebracht worden ... Am Donners-
tag erhielt er dann starke Abfithrungen, die ihn so herunterbrachten, dafl er am
Charfreitag und Charsamstag sich des Lebens vermall und des Abscheidens war-
tete. Er sei, sagte er, in einer feierlichen Stimmung gewesen und habe nicht ge-
wuBt, sei er im Leibe oder auBer demselben. Am Ostertag fing das Flammlein
des Lebens wieder an ein wenig zu leuchten. Er spiirte neue Kraft in den Gliedern
— und gerade weil nur wenige — desto stiller vergniigt. Er fing an sich dessen wieder
zu freuen und an Erdensachen zu denken. Die Schmerzen stiegen aber wieder.
An den andern Fingern um den wunden her zeigte sich Réte, welche die Arzte
fiir den Rotlauf hielten, und aus diesem Grunde verschoben sie die Abnahme des
Fingers. Es war an Liibke in Bern, an Rose in Ziirich vergebens geschrieben wor-
den, zuletzt an Socin in Basel. Der fand die Roéte keinen Rotlauf, trostete das

330



Am 6. Juni 1870 trat der Luzerner Groe Rat zur Sommersession zusam-
men. Segesser war wieder an seinem Posten. Er hatte sich zwar von seiner
Krankheit — wie ein Zeitungsschreiber beobachtete ~ noch nicht so weit
erholt, daB er die rechte Hand schon frei gebrauchen konnte. Am 9. Juni
gab er sein Votum gegen den ersten Schlag der Radikalen im anhebenden
Kulturkampf, gegen die Aufhebung des Didzesanseminars in Solothurn
abl. Die alte Kraft seines treuen Geistes war trotz Krankheit so stark,
daB es keiner Unterstreichung durch Handgesten bedurfte, um jeder-
mann zu zeigen, auf wen das gute katholische Luzerner Bauernvolk in
boser Zeit sich verlassen konnte.

werde sich geben wie es denn auch sich gab, operierte und beruhigte. Dann fing
es an wieder aufwirts zu gehen ... »
Schnell besuchte zusammen mit Gattin und Téchtern auch die kranke Frau auf
dem « Inseli». « Es war uns allen ein schreckliches und doch tief erbauliches Be-
trachten, wie 1n diesem verwirrten catholischen Haushalt, der nach aullen das
Bild der Auflésung und tiefster Unordnung trigt, eine geheiligte Furcht Gottes
und seiner Ordnung die Unterlage bildet und in Wahrheit das ist, was das Lied
sagt :

Es glinzt der Christen inwendiges Leben

Obwohl sie von aulBen die Sonne verbrannt.

Was ihnen der Konig des Himmels gegeben

Ist niemand als ihnen nur selber bekannt. »

« Ich habe Dir nun - so schlof3 der Freundesbrief nach Ziirich — in Deine Not hin-
ein das Bild dieser fremden Not getragen im Gedanken, Du werdest dieses Freun-
des auch zuweilen gedenken und erkennen, wie mitten in Deiner Last Du doch
noch manches Trostes und mancher Erleichterung teilhaftig bist, die ihm fehlt.
Was bei Euch beiden gleich ist, das ist eine fast absolute Hilflosigkeit vor Men-
schen. Der Herr aber wird zu seiner Stunde alles erhellen und an den Tag bringen
und bis dahin nach Seiner zuverlissigen VerheiBung bei Euch sein, innerlich
und duBerlich. »

! Sitzungsbericht in « Luzerner Zeitung » Nr. 155/11. u. Nr. 156/12. Juni, Segesser
stellt namens der Konservativen den Antrag, das Luzerner Standesvotum an der
Di6zesankonferenz v. 2. April 1870 betr. Seminar sei zu miBbilligen. Er erklirte,
« nicht in die Konzilsaula steigen » zu wollen. Es gehe nicht um die Unfehlbar-
keit, sondern um einen Schachzug A. Kellers, der mit seiner aargauischen Kirchen-
politik ins Gedriange gekommen sei. Er spreche von Keller mit Respekt, dieser
sei sein Lehrer gewesen, doch auf dem Gebiete der Politik trete er ihm entgegen ;
er kenne keinen zweiten, der soviel politischen Hokus pokus mache wie Keller. -
Auch in der Zuriickweisung von Kellers Angriffen auf Gurys Moraltheologie
finden sich autobiographische Ankldnge. Kasuistik gebe es in allen Wissenschaften.
« Wer z. B. Bei Mittermaier in Heidelberg Kriminal-Recht gehort, der wisse, daB
dessen ganzer Vortrag lauter Kasuistik war. Und doch war Mittermaier kein
Jesuit und kein Reaktionar, sondern einer der tiichtigsten Juristen Deutschlands
und eines der liberalsten Mitglieder der badischen Kammer ».

331



	Segessers "Am Vorabend des Concilums"

