
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 56 (1962)

Artikel: Huldrych Zwingli und seine Gegner

Autor: Vasella, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


OSKAR VASELLA

HULDRYCH ZWINGLI UND SEINE GEGNER

Oskar
Farner ließ den 3. Band seiner breit angelegten Biographie

Zwinglis 1954 erscheinen ; 1958 starb er und hinterließ ein beinahe

abgeschlossenes Manuskript zu einem 4. Band l. Rudolf Pfister, der die

Drucklegung betreute, schrieb nur die letzten 20 Seiten (489-509),
wählte die Haupt- und Untertitel und verfaßte überdies, um den Charakter

des Werkes zu wahren, die Inhaltsübersichten zu den einzelnen
Abschnitten. Der 4. Band umfaßt vier umfangreiche Teile mit den
Überschriften : Der Kämpfer ; Die Abwehr ; Der Angriff ; Die Niederlage.
Liest man das Buch, gewinnt man den Eindruck, daß Farner, obgleich
er die wissenschaftlichen Grundlagen zu wahren bestrebt war, sich doch

auch an einen breiteren Leserkreis wenden wollte. Für ihn ist Geschichte

nicht selten auch Predigt. Daher läßt Farner vor allem seinen Helden

zu Worte kommen, wir möchten sagen, im Sinn des modisch gewordenen

Begriffs des Selbstverständnisses. Es bleibt indessen rühmenswert, daß

Farner nirgends auf die Quellenbelege verzichtet hat, und weil er ohne

Zweifel ein ausgezeichneter Kenner des Schrifttums Zwinglis ist,
vermittelt er auch in diesem Bande eine Einführung in die Gedankenwelt

Zwinglis, für die ihm der Leser dankbar ist. Allein die Grenzen dieser

Darstellungsweise können nicht übersehen werden. Der Historiker dieser

Epoche stellt sich zwangsläufig immer wieder die Frage, ob und inwieweit

die Sicht Zwinglis im geschichtlichen Bereich objektiv richtig ist ;

von den rein theologischen Fragen sehen wir ab. Das bedeutet keineswegs,

daß dem Reformator Wahrheitsliebe oder subjektive Wahrhaftig-

1 Oskar Farner : Huldrych Zwingli. Bd. 4 : Reformatorische Erneuerung von
Kirche und Volk in Zürich und in der Eidgenossenschaft 1525-1531. Zwingli-
Verlag Zürich 1960. ix-574 S. Zu Bd. 1 vgl. unsere Besprechung in dieser
Zeitschrift 38 (1944) 154-157, Bd. 2 und 3 gingen uns nicht zu.

lü 281



keit abgesprochen werden müssen. Diese Überlegung ist dem Biographen

nicht völlig fremd, aber sie kommt u. E. nicht genügend zur
Geltung, zumal er sich in der Benützung von Quellen und Literatur fast
durchwegs auf die Briefe und Schriften Zwinglis sowie auf die zürcherische
oder doch Zürich nahestehende zeitgenössische und moderne Geschichtsschreibung

beschränkt. Deswegen liegt die Gefahr der Einseitigkeit
besonders nahe. Ob Farner sein Manuskript, hätte er länger gelebt, noch
einmal überarbeitet hätte, müssen wir dahingestellt sein lassen. Wir
möchten dem Andenken des um die Geschichte und die Förderung seiner

Kirche sehr verdienten Gelehrten keineswegs zu nahe treten, aber das

darf uns nicht hindern, zu seiner Beurteilung mancher Probleme kritisch
Stellung zu beziehen.

Daß Farner vom religiösen Sendungsbewußtsein Zwinglis völlig
überzeugt ist, möchten wir ihm nicht zum Vorwurf machen, selbst wenn sich

gelegentlich Übertreibungen einstellen. Wir begnügen uns damit, was
den 1. Teil betrifft (« Der Kämpfer », S. 1-79), einiges Wenige herauszugreifen.

Farner sucht Zwingli vom Vorwurf der Kunstfeindlichkeit zu
entlasten. Er habe sich nur dann gegen die Bilder gewandt, wenn sie

eine Bedrohung des Glaubens bedeuteten, während man die farbigen
Kirchenfenster, die sich dem Blick der Gläubigen eher entzogen und
daher keine Gefahr der Verführung zu Abgötterei brachten, stehen
ließ (63 ff.). Wenn Farner das Musikverständnis Zwinglis hervorhebt,
wird ihm kaum jemand widersprechen. Der Reformator habe die Musik
auf den häuslichen Gebrauch beschränkt (69). Weshalb Zürichs berühmte

Orgel verstummen mußte, wird dem Leser freilich nicht eigens gesagt
noch besonders erklärt. Wenn Zwingli kämpferisch war, so ist er es

wegen seiner Gegner geworden. Sein offensiver Geist wird dementsprechend,
wenigstens für die ersten Jahre seiner Tätigkeit in Zürich, u. E. weit
unterschätzt und eher in rein defensive Haltung umgedeutet (vgl. 75).

Wesentlich wichtiger erscheint uns die Kritik hinsichtlich des 2. Teils
(« Die Abwehr », S. 83-232) zu sein. Ziemlich ausführlich schildert Farner
die Auseinandersetzungen innerhalb des Chorherrenstiftes, von denen

bereits im 3. Band die Rede war (vgl. 260, 460 f.). Wie sieht nun das

Bild aus Immer wieder, auch in späteren Teilen, spricht Farner von
den mannigfachen Gegnern in Zürich selbst, die er dann in den folgenden
Jahren weitgehend für die Mißerfolge Zwinglis verantwortlich macht.
In der Charakteristik der Gegner Zwinglis im Zürcher Kapitel folgt er,
wie uns scheint, den Urteilen des Angegriffenen allzu kritiklos (89 ff.).
Zwar legt Farner überzeugend dar, daß der Reformator gegenüber

282



Jakob Edlibach einen weit milderen, ja versöhnlichen Ton anschlägt.
Allein ist das ein Beweis dafür, daß Zwingli über den greisen Chorherrn
Konrad Hoffmann gerecht urteilt Sind hier nicht verschiedene
Überlegungen angebracht Die wichtigste Auseinandersetzung mit
Hoffmann fällt in den Anfang des Jahres 1524, da die intensiven grundsätzlichen

Verhandlungen der eidgenössischen Stände mit Zürich im Gange

waren, deren Ergebnis noch keineswegs feststand. Edlibach griff dagegen
erst etwa anderthalb Jahre später zur Feder. Wenigstens fällt die Antwort

Zwinglis in den Dezember 1525 (92). Nun war die Stellung Zwinglis
in Zürich wesentlich gesicherter. Muß übrigens nicht auch vermutet
werden, daß der bedeutende Familienanhang Edlibachs in der Stadt
größere Rücksichtnahme gebot Fehlte dieser Rückhalt Konrad
Hoffmann, so war er anderseits Zwingli unbequemer, nicht nur weil er zuvor
für dessen Berufung eingetreten war, sondern weil er größere Lebenserfahrung

und ohne Zweifel einen integreren Charakter besaß, sodaß er bei
seinen geistlichen Mitbrüdern auch einen tieferen Einfluß auszuüben
vermochte als Edlibach. Th. Pestalozzi bemerkt an einer Stelle seiner
Dissertation 1 über Konrad Hoffmann, wenn dieser « wie es geschehen
sein muß, sich Zwingli gegenüber als den eigentlichen Reformator gab,
der im wesentlichen das schon längst gepredigt habe, was er nun
vollbringe, so lag darin eine ganz besonders beleidigende Anmaßung, indem
sich der ehemalige Leutpriester keiner der Gefahren aussetzte, die Zwingli
bedrohten ». Ist dieses Urteil richtig Hoffmann bezieht sich auf nichts
anderes als auf die Tatsache, daß er im Jahre 1500, als er Leutpriester
war, in einem eigenen Predigtzyklus gegen die kirchlichen Mißstände,
namentlich gegen das Konkubinat der Priester, gepredigt und sich
dadurch einen recht unangenehmen Injurienprozeß zugezogen hatte2.
Wenn demnach Hoffmann sich auf diese persönlichen Erfahrungen
berief, hatte das kaum etwas mit Anmaßung zu tun. Vielmehr wollte der
Chorherr damit nur dartun, daß er die Notwendigkeit einer kirchlichen
Reform lange vor Zwingli verkündet hatte. Mit Recht dürfen wir übrigens

daraus schließen, daß Hoffmann nicht Konkubinarier war, im
Gegensatz zu Edlibach. Daher ist es, trotz Zwinglis polemischen Äußerungen,

eine Entstellung, bloß « vom querulanten Gebaren » des « alten
Schwätzers » Konrad Hoffmann zu sprechen 3. In beschönigender Weise,

1 Die Gegner Zwinglis am Großmünsterstift (1918) 59 f.
2 O. Vasella, Reform und Reformation in der Schweiz Münster i. W. 1958. 55 f.
3 Vgl. Farner 91 und bereits ähnlich Bd. 3, 261 : «der kleine alte Schwätzer»,

s. auch 200, 460-463.

283



wie uns dünkt, spricht Farner vom Ausscheiden einer Reihe von
Chorherren, begründet durch Rücktritt oder Tod. Das Wort von einer
faktischen Ausweisung fällt nirgends (90).

Nach allem, was wir in den Schilderungen dieser Vorgänge hier und
auch in der Monographie Pestalozzis zu lesen bekommen, halten wir es

für dringend notwendig, den ganzen Problemkreis, auch vom
Biographischen der führenden Gegner Zwinglis her, erneut und gründlich zu

untersuchen, ohne freilich irgendwie einer billigen Apologetik zu
verfallen.

Den Gegnern Zwinglis unter den Pensionenherren und Reisläufern
widmet Farner einen eigenen Abschnitt (94-102). Natürlich werden die

Voraussetzungen des Söldnerdienstes nicht eigens erörtert ; denn die

Stellungnahme Zwinglis ist für Farner wegleitend. Weshalb bleibt jedoch
die Zürcher Dissertation von Georg Gerig, Reisläufer und Pensionenherren

in Zürich 1519-1532 (1947, Schweizer Studien z. Geschichtswissensch.

N. F. 12) unerwähnt Wenn Farner von Pensionen in der Höhe von 600,

ja 800 und 1000 Gulden spricht, handelt es sich, soweit wir sehen (nach
den Verhörakten bei Egli, Actensammlung No 1050, Gerig spricht nicht
näher darüber) nicht um jährliche Pensionen in dieser Höhe, sondern

um Gesamtbeträge aus Pensionsgeldern mehrerer Jahre. Daß das Todesurteil

über Jakob Grebel im wesentlichen gerechtfertigt wird, erstaunt
nicht. Farner beruft sich auf die Ansicht Rudolf Staehelins, W. Köhlers
kritischeres Urteil (H. Zwingli 1943,155, Hinweise auf weitere Historiker
bietet Gerig 61 n. 18) wird übergangen. Schließlich stellt sich auch hier
die Frage, ob denn der Kampf gegen die Verderbnis des Pensionen-
und Soldwesens das einzige wirklich ausschlaggebende Motiv für den

großen Prozeß von 1526 gewesen ist, oder ob, wenigstens in mehreren

Fällen, Zwingli nicht auch Gegner seines religiösen Bekenntnisses treffen
wollte. Farner formuliert ja ausgezeichnet, daß Zwingli dabei « als der

eigentliche Initiant (und Zeuge, Ankläger und auf eine Art Staatsanwalt
in einem) eine ebenso bedeutende als die ausschlaggebende Rolle spielte »

(98). Gerig (60 f.) bemerkt mit Recht, daß Zwingli den Rat zugleich zur
Entscheidung für oder gegen ihn gezwungen habe und betrachtet diesen

großen Reisläuferprozeß als Vorläufer zu den Ratssäuberungen der

folgenden Jahre. In dieser Ansicht wird man bestärkt, weil auf
Verfehlungen zurückgegriffen wurde, die etwa 5 Jahre zurücklagen, nicht
nur bei Jakob Grebel, und weil namentlich von Felix Brennwald, Heinrich

Rubli und Konrad Baumann Äußerungen angeführt werden, die
mehr als nur Hinneigung zum alten Glauben bezeugen (Gerig 62-66).

284



In der Beurteilung der Täufer deutet der von R. Pfister gewählte
Titel : Die Anfänge der täuferischen Freikirche und Zwinglis
grundsätzliche Stellungnahme eine gewisse Wandlung an. Mit Recht hebt
Farner hervor, daß anfänglich bloß taktische Differenzen bestanden

und erst später theologische Diskrepanzen hinzukamen (103 f.). Wir
beschränken uns auf wenige Bemerkungen. Darf aus der Äußerung
Simon Stumpfs, die Zwingli überliefert, es habe alles keinen Wert,
« man schlüege dann die Pfaffen ze tod » wirklich folgern, er sei gelegentlich

für den Pfaffenmord eingetreten (109, ähnlich 115) Oder will
Stumpf damit nicht viel eher zum Ausdruck bringen, freilich in etwas
drastischer Weise, wie schwer es sei, eine Reform, wie sie die Täufer
anstrebten, durchzusetzen In der Darstellung der Täufergespräche wird
der Standpunkt Zwinglis in den Vordergrund gerückt. Ist aber die

Schilderung der Szene, da einem der täuferischen Disputanten Unkenntnis

des Lateins vorgehalten wird, wirklich frei von jeder Tendenz

(116 f. vgl. auch 131). Wir sind wohl allgemein zu sehr geneigt, manches

Schrifttum, das irgendwie auf Polemik oder wenn man will, auf Abwehr

eingestellt war, im Sinn eines modernen Protokolls als Wiedergabe

objektiver Sachverhalte zu würdigen, obgleich damals die Presse wohl

zum ersten Mal in diesem Ausmaß hüben und drüben der Beeinflussung
der öffentlichen Meinung dienstbar gemacht wurde. Tatsache ist, daß

z. B. die vier Vorsitzenden des 3. Täufergesprächs ausnahmslos nahe

Freunde Zwinglis waren und den Täufern selbst in der Leitung der
Gespräche keine Vertretung eingeräumt wurde, in entsprechender Form
ein Charakteristikum beinahe aller Glaubensgespräche.

Es ist wohl kaum Zufall, daß Farner den Abschnitt über die

Unterdrückung der Täufer erst nach der Darstellung der Bauernbewegung in
Zürich folgen läßt. Er ist der Ansicht, daß Täufer- und Bauernbewegung
sich nicht nur zeitlich sehr nahe stehen. Er betont einmal, daß die Täufer
« das Pfarramt der Volkskirche hauptsächlich auch um der damit
verbundenen Pfründen willen verwarfen » und er schließt daraus « daß von
da aus dann auch die Forderung auf Abschaffung von Zins und Zehnten
erhoben wurde » (130). Dieses Urteil ist u. E. bedeutsam ; denn damit
ist wohl eines der wichtigsten Motive aufgezeigt, weshalb Bauern und
Täufer zusammenwirken konnten. Und weil dieses Problem oft
verschieden beantwortet wird, seien Vorgänge angeführt, die kaum beachtet
werden. Wie man weiß, errangen die Täufer in Chur 1525 bedeutende

Erfolge. Sie fanden auch in den Kreisen des städtischen Rates Anhänger.
Wenigstens ließ Comander Zwingli am 8. Aug. 1525 wissen, daß der

285



städtische Schreiber sich der Dienste Andr. Castelbergers erfreue 1. Im
gleichen Jahr, da Comander über den schlechten Besuch seiner Predigten
wegen der Täufer bitter klagte, ließ nun der Rat von der Kanzel herab
die Aufforderung ergehen, weder Zinsen noch Zehnten zu entrichten.
Das bezog sich nicht allein auf das Domkapitel, sondern jedermann sollte
seine Frucht ganz heimführen. Diese Nachricht ist zwar späten Datums 2,

aber ihre Glaubwürdigkeit wird durch die Rechnungsablage der Kirchenpfleger

zu St. Martin bestätigt, nach welcher das Korn 1525 nicht
geschätzt worden war3. Wollte man annehmen, die Entrichtung der
Zehnten sei sistiert worden, weil diese unter dem Druck der Bauernbewegung

neu eingeschätzt werden sollten 4, so steht dem eine andere
Tatsache gegenüber, die die volle Bedeutung dieser Vorgänge erst recht
erkennen läßt. Im Jahr 1528, als Comander von den Täufern erneut
schwer bedrängt wurde und er, wie er schrieb, sich ärger ängstigen mußte
als wäre noch ein Papsttum, stimmte die Gemeinde der Stadt Chur über
die Zehntenfrage ab. Sie entschied mit Mehrheit « weder dem capitel
noch der statt oder pfarrer zechenden zegeben »5. Die Folge war, daß

Comander inskünftig aus einer jeweiligen Bürgersteuer besoldet wurde
und damit in eine ebenso unangenehme wie gefährliche Abhängigkeit
von der Gemeinde geriet 6. Der Stiftungscharakter der Pfarrpfründe war
auf diese Weise völlig aufgelöst worden. Dieser Ausgang des Kampfes
um den Pfarrzehnten ist sicher auf den Einfluß der Täufer zurückzuführen

; denn 1528 kann auch in Graubünden von einer Bauernbewegung

kaum mehr die Rede sein. Man versteht es daher besser, daß die

Churer Täufer mit den Waldshutern als besonders radikal und gefährlich
galten, mußte doch der Zürcher Rat den Vorwurf hören, gegen diese

Täufer nicht scharf genug vorgegangen zu sein 7. Deswegen kann Farnei
u. E. mit vollem Recht geltend machen, daß es sich bei Simon Stumpf,
W. Röubli und Joh. Brötli gezeigt habe, « wie leicht das Verlangen nach
der Sonderkirche und der Drang nach sozialer Revolution in den Gleich-

1 Vgl. O. Vasella, Abt Theodul Schlegel. Freiburg i. S. 1954, 16 f., 93, 224.
2 Vgl. diese Zeitschrift 35 (1941) 62 f. Der Text ist nur in einer Kopie aus dem

17. Jahrh. überliefert.
3 F. Jecklin, Anz. f. schweizer. Altertumskunde N. F. 13 (1911) 197 f., bes. 200 f.
' Jahresber. d. histor.-ant. Gesellschaft Graubündens 1943, 45.
5 Vgl. diese Zeitschrift 35 (1941) 63.
6 Jahresber. I.e. 111.
7 Vgl. L. v. Muralt, Jörg Berger, Zwingliana 5 (1929-33) 111. Wenn von Churer

Täufern die Rede ist, dürfte nicht nur Blaurock gemeint sein, wie v. Muralt
meint. Vgl. jetzt Quellen zur Gesch. d. Täufer in der Schweiz. I (Zürich 1952) 157.

286



schritt zu bringen waren », und noch einmal stellt er die Frage nach dem

Zusammenhang der Täufer- und Bauernbewegung heraus, indem er
erklärt, es lasse sich nur schwer sagen, « ob der gegen sie geführte Schlag
(nämlich die Ausweisung) mehr den Propagatoren der Täufergemeinschaft
oder aber den Demagogen der Bauernerhebung gegolten hatte» (134).
Schließlich meint Farner im Abschnitt über die Unterdrückung der
Täufer, daß der beim Bauernaufstand mehr zurückgedrängte als
überwundene Unmut sich « mancherorts in die Herde des baptistischen
Widerstandes verlagerte » (145).

Ist nun Farner der Ansicht, Felix Manz sei nicht wegen seines

Täuferglaubens, sondern wegen Auflehnung gegen die Obrigkeit (Bruch der

Urfehde) ertränkt worden (153), so glauben wir, es sei dies eine allzu
formalistische Betrachtungsweise. Weshalb mußte denn Manz Urfehde
schwören Doch weil er gegen das von der Obrigkeit gebotene Bekenntnis

verstieß Dieselbe Argumentation kann u. E. mit ebenso viel Recht
für jene Hinrichtungen geltend gemacht werden, die die eidgenössischen
Stände zum Schutz und zur Erhaltung des alten Glaubens vollziehen
ließen 1. Sie betrachteten z. B. die Winkelpredigten eines Klaus Hottinger

oder selbst das Verhalten des Untervogtes Hans Wirt als schweren
Verstoß gegen die obrigkeitlichen Mandate. Alle 12 eidgenössischen
Orte hatten nämlich noch am 26. Jan. 1524 jeden Verstoß gegen den

katholischen Glauben untersagt. Aber im Fall Wirts und seiner

Leidensgenossen spricht Farner von einem « mit grausamen Mitteln durchgeführten

Glaubensgericht» (178). Wir möchten damit bloß eine gewisse

Inkonsequenz des Urteils aufzeigen, die auch sonst in der
Geschichtschreibung über diese Epoche sichtbar wird. Sicher kann Farner mit
Recht geltend machen, daß die katholischen Mächte die Täufer noch

gnadenloser verfolgten (158). Allein besteht nicht ein grundsätzlicher
Unterschied in der gesamten Ausgangslage

Die Neigung Farners, sich zum Sprecher Zwinglis zu machen, führt
in der Darstellung der Politik der eidgenössischen und namentlich der
innerschweizerischen Orte zu den bedauerlichsten Entstellungen. Er
erklärt rundweg : « Das hauptsächlichste Motiv der sich dann immer
mehr verschärfenden Opposition muß weit mehr im politischen als im
religiösen Bereich gesucht werden ». Das ist eine klare Entgleisung wie
auch die Begründung hierfür, daß nämlich die maßgebenden Persönlich-

Diesen Gedanken deutet E. Krajewski, Felix Mantz. Kassel 1957, 146 wenigstens

einigermaßen an.

287



keiten der aristokratischen Obrigkeiten sich mit den Neuerungen Zwinglis

nicht abzufinden gedachten « weil sie sich dadurch in ihren persönlichen

ökonomischen Interessen allzu empfindlich bedroht fühlten » (161,

vgl. auch 172). Das hieße nichts anderes als daß echte religiöse
Überzeugung nur für Zwingli und seine Anhänger, nicht aber für deren Gegner

gelten darf. Dazu paßt die Ansicht, daß in den gemeinen Vogteien
« mit der Besetzung der einträglichen Landvogteistellen für die regierenden

Familien der inneren Orte mancherlei auf dem Spiel » stand (162).
Ist dem wirklich so Daß bedeutende Divergenzen in der Frage der

Außenpolitik und daher auch der Fremdendienste bestanden, sei nicht
etwa bestritten. Wenn Schwyz im Mai 1522 dem Sold- und Kriegsdienst
abschwor, war dies nicht so sehr oder wenigstens nicht allein die Wirkung
des Appells Zwinglis in seiner bekannten « Göttlichen Vermahnung »,

sondern ebenso ein übrigens vorübergehender Erfolg der kaiserlichen

Diplomatie, die intensiv gegen die französische Bündnispolitik arbeitete 1.

Der bis etwa Ende 1522 in Zürich residierende kaiserliche Sekretär, Veit
Suter, bezeugt die enge Verkettung der Außenpolitik mit der Religionsfrage

bis tief ins Jahr 1523 hinein. Am 24. Juli 1523 berichtete er nach

Innsbruck, alle französisch gesinnten Stände, Schwyz ausgenommen, hätten

beschlossen, eine Gesandtschaft nach Zürich zu entbieten « sy zum
höchsten zu bitten unnd zu ermanen, sich mit inen zu verglichen unnd
der frantzosischen verein inzugon, dorzu mittel unnd weg zu suchen,
wie sy irer von Zurich predicanten, wellicher sy bishar vilfaltig ermant,
in irem guten willen unnd fürnemen zu verharren unnd bestendig zu
bliben, abstellen, ouch myn kundtschafft und prattigkh nidertrucken
möchten etc. » Er vernahm « ad partem », daß sie mit den Untertanen
soviel gehandelt hätten, daß sie weder das französische Bündnis
eingehen noch Zwingli abberufen wollten 2. Die Gesandtschaft traf am
21. August in Zürich ein und trug ihr dringendes Begehren vor, das

französische Bündnis zu schließen « unnd iren predicanten Vlrich

1 Vgl. O. Vasella, Österreich und die Bündnispolitik der kath. Orte. Freiburg
i. S. 1951, 17-19.

2 Bericht V. Suters, s. Zt. in Innsbruck, Landesregierungsarchiv, Amraser Akten,
Reihe A, Fasz. 1 : 1520-28. An der Tagsatzung vom 7. Juli (EA IV la, 307, 1)

wurden bemerkenswerter Weise Schwyz, Glarus, Schaffhausen und Appenzell
aufgefordert, die Angelegenheit in Beratung zu nehmen und sich von den übrigen
Ständen nicht abzusondern, eine Sonderstellung, die sich teils aus dem Einfluß
der neugläubigen Predigt, teils aus der Einwirkung der kaiserlichen Diplomatie
erklären läßt. Der Tag für Zürich sollte in Luzern festgelegt werden. Auf diesen
Luzerner Beschluß vom 17. Juli bezieht sich offenbar Suter. EA 1. c. 326 zu q.

288



Zwinglin, auch annder, welche sie achten der lutterischen opinion sin,
abzustellen » 1. Suter war jedoch guter Hoffnung, Zürich würde das

Bündnis nicht schließen und wußte bereits am 31. Oktober wieder zu
melden : « Die von Zürch sind noch für und für bestenndig, also das

sie sich der franzosischen verein einzùgeen noch ire underthon in der
Franzosen dienst zuziehen keinswegs bewülligen wollen. Das ist auch

vast gut, dann zubesorgen, wa sie darzû bewegt, die luteranisch materi
wurd in aller Eydgenosschafft überhand gewunnen. »2 Damit ist die

Ansicht Farners bis auf diese Zeit einigermaßen als richtig erwiesen, aber

es wird auch sichtbar, daß Zwingli in seinem Kampf gegen die Fremdendienste

Nutznießer der Hilfe der kaiserlichen Diplomatie gewesen war.
Indessen darf nicht übersehen werden, daß Bern und andere Städte,

Luzern und Freiburg ausgenommen, die schriftgemäße Predigt im Sinne

Zwinglis bereits zugelassen hatten, und noch war die für die Scheidung
der Fronten so bedeutsame 2. Zürcher Disputation kaum zu Ende

gegangen, als Veit Suter über diese zähe Haltung Zürichs berichtete.
Wenn demnach die Opposition gegen Zwingli als den Prediger des neuen

Evangeliums mit dem tiefgehenden außenpolitischen Gegensatz Zürichs

zu den eidgenössischen Orten verkettet war, heißt das bei weitem noch

nicht, daß die rein religiösen Fragen in der Folge nicht mehr und mehr
in den Vordergrund rückten. Die Schlacht gegen Zürich um das Bündnis
mit Frankreich war 1523 endgültig verloren, aber die Entscheidung in
der Religionsfrage noch lange nicht gefallen. Jetzt setzten die Versuche
der eidgenössischen Stände erst recht ein, Zürich zur Preisgabe seiner

neukirchlichen Einstellung zu bewegen. Wir möchten das nur stichwortartig

aufzeigen. Am 26. Jan. 1524 erließen alle 12 Orte ein Mandat,
in welchem sie ausdrücklich den unbedingten Schutz des katholischen
Glaubens geboten 3. Dann kam es im Frühjahr 1524 zu einer gründlichen
Auseinandersetzung mit Zürich. Nun war nicht mehr die Rede von den

Gegensätzen in der Außenpolitik, sondern es ging jetzt um das

Grundproblem, ob es gelingen könnte, Zürich zur Umkehr zu bewegen, wenn
eine kirchliche Reform durchgeführt würde, unter Wahrung des Glau-

1 In der Instruktion für die Gesandten nach Zürich (EA 1. c. 326) wird nach dem
Text der EA Zwingli nicht genannt. Die Mindestforderung an Zürich war, dieses
solle neutral bleiben und militärisch nicht gegen Frankreich eingreifen. Bericht
V. Suters vom 23. Aug. 1523, Innsbruck 1. c.

2 Bericht V. Suters. Innsbruck 1. c. Vgl. dazu die Antwort Zürichs an die Boten
der XII Orte. EA 1. c. 328a.

3 Wir verweisen hier auf unsere Schrift : Reform und Reformation in der Schweiz.
Münster i. W. 1958, 67-69.

289



bens der Väter, ohne Bruch mit der überlieferten dogmatischen Ordnung.
Diesen Schlichtungsversuch, um einen Ausdruck Farners zu verwenden

(170, wo er ihn Zwingli zuzuschreiben scheint), unternahmen die

eidgenössischen Stände ohne direkte Mitwirkung der Bischöfe. Farner

spricht dagegen von einem Zusammenspannen mit den Bischöfen, weil
deren Vertreter im April 1524 vor der Tagsatzung erschienen (107).

Allerdings sah sich Zwingli veranlaßt, auf die Eingabe der Bischöfe zu
antworten. Bezeichnenderweise bezieht er sich nicht zum geringsten
auf den disziplinaren Bereich (Farner 167-69). Weil zwar die eidgenössischen

Stände bereit waren, gemeinsam mit Zürich für die Beseitigung
der kirchlichen Mißstände alles zu tun, Zürich dagegen auf die einzige

Bedingung niemals eintreten wollte, nämlich auf seine Predigt des

Gotteswortes im Sinn des Schriftprinzips zu verzichten, mußten sich die

Gegensätze zwangsläufig verschärfen. Die Konsequenz dieser erfolglosen
Auseinandersetzung war der Zusammenschluß der V Orte an der
bekannten Tagsatzung zu Beckenried vom April 1524. Es wirkt befremdend,
aber nicht völlig überraschend, wenn wir von Farner erneut zu hören

bekommen, daß mit diesem Zusammenschluß « die Aufspaltung der

Eidgenossenschaft Tatsache geworden und der erste Sonderbund
gebildet war» (166, vgl. auch 300, 332). Merkwürdig, wie dieser von
W. Oechsli aus dem Geist der sogen. Sonderbunds- und Kulturkampfzeit
geprägte Ausdruck in der Geschichtschreibung festklebt, so unhaltbar
er auch sein mag 1. Richtig ist daran nur, daß die V Orte im Gegensatz

zu den meisten Städten fest entschlossen waren, die schriftgemäße
Predigt nicht zu dulden und daß sie konsequenter Weise auch gewillt
waren, im Bereich der Eidgenossenschaft den alten Glauben mit aller
Entschiedenheit zu verteidigen.

Wenn nach den Verhandlungen vom Frühjahr 1524 sich die Lage
erheblich verschärfte, war das in der Tatsache begründet, daß nun auch

der Zürcher Rat aus der Doktrin Zwinglis mehr und mehr die praktischen
Folgerungen zog. Das zeigt sich in der Ausräumung der Bilder und
Altäre aus den Kirchen Zürichs im Juni 1524, zeigten bald darauf folgende
Vorfälle in Gemeinden der eidgenössischen Vogteien, die zum Aufsehen

mahnten. Zur Verschärfung trug namentlich der Stammheimer Bilder-

Schon VV. Köhler, H. Zwingli (1943) 159 verwendete unbegreiflicher Weise
diesen Ausdruck. Vgl. diese Zeitschr. 39 (1945) 171 f. Der Begriff weckt falsche
Vorstellungen, schon weil damit der erst spätere Übertritt anderer Orte zum neuen
Glauben vorausgesetzt wird, ganz abgesehen davon, daß doch Zürich mit der
Absonderung von der Eidgenossenschaft begonnen hatte.

290



handel, den Farner bereits im 3. Band (493 ff.) behandelte und der damit
zusammenhängende sogen. Ittingersturm vom Juli 1524 Bedeutendes
bei. Diese große Krise ist doch irgendwie charakteristisch für den inneren

Zusammenhang zwischen Reformation und Bauernbewegung ; denn es

stellt sich die Frage, ob nicht aus religiösen Motiven schon damals die

Herrschaftsstellung der inneren Orte im Thurgau negiert worden war.
Nach dem Zeugnis Veit Suters, dem wir u. E. Glauben schenken dürfen,
trifft dies zu. Vielleicht noch folgenreicher war der Waldshuter-Handel.
Weil einzelne führende Prädikanten in benachbarte Städte wie
Schaffhausen und Lindau flohen, kam es zur Vereinbarung der eidgenössischen
Orte mit Habsburg im sogen. Waldshuter-Vertrag, der keineswegs
beweist, daß Österreich sich in die Politik der eidgenössischen Orte
einschaltete (Farner 184). Der Schutz des alten Glaubens wurde durch die

beiden Partner dies- und jenseits der Grenzen als gemeinsame
Verpflichtung festgelegt. Der politischen Neutralisierung durch die
Erbeinung folgte gleichsam die religiöse Neutralisierung zugunsten des alten
Glaubens. Aber deswegen gingen Außenpolitik und Religionspolitik in den

Beziehungen der Eidgenossenschaft zu Österreich noch keineswegs
ineinander über. Farner folgt leider immer noch der irrigen Deutung W. Oechs-

lis, der den Waldshuter-Vertrag als den Ursprung jener Politik der
katholischen Orte bezeichnete, die zur Christlichen Vereinigung führte,
obgleich u. a. auch Bern sich dieser Vereinbarung anschloß. Die Fronten
sind jedoch 1524 und 1529 völlig andere.

Farner erklärt: «und wenn bis etwa zur Jahreswende 1524/25 sich
auch bei papsttreuen Elementen irgendwie noch letzte Reste
reformfreundlicher Stimmung erhalten hatten, so zerstoben dieselben nunmehr
ins Nichts » (182). Wir halten diese Meinung für irrig. Wenn es nicht
gelang, auf Grund eines disziplinaren Reformprogramms, das man
gemeinsam mit Zürich bereinigen wollte, dieses zur Umkehr zu bewegen,
dauerten doch dieselben Bestrebungen unter den eidgenössischen Ständen
das ganze Jahr 1524 hindurch an. Sie mündeten bekanntlich in das

Eidgenössische Glaubenskonkordat ein, das Farner, soweit wir sehen,

nirgends erwähnt. Es ist eine eindrucksvolle Manifestation des

kirchlichen Reformwillens der Laienobrigkeiten mit deutlicher Spitze gegen
die Bischöfe. Die Entscheidung über die dogmatischen Fragen wird
bezeichnender Weise dem künftigen Konzil vorbehalten. Das Konkordat

Vgl. hierüber unsere Ausführungen : Österreich und die Bündnispolitik der
kath. Orte. Freiburg i. S. 1951, 36 ff.

291



übte ohne Zweifel eine große psychologische Wirkung aus, auch wenn
der Versuch, alle eidgenössischen Orte, von Zürich abgesehen, zur
Annahme zu bewegen, mißlang. Bedeutsam war indessen besonders,
daß Bern dieses Konkordat nicht annahm. Man kann sich sehr wohl
fragen, ob Zwingli aus dieser Stellungnahme Berns nicht die Folgerung

zog, daß die eidgenössische Front gegen Zürich so brüchig geworden war,
daß er es bald wagen durfte, im April 1525 zur obrigkeitlichen
Abschaffung der Messe überzugehen. Jetzt strebte die katholische Abwehr
ihrem Höhepunkt zu, zumal den Altgläubigen in Zürich, wie Farner

knapp darlegt (87), allen ihren Bitten zum Trotz zur Feier der Messe

keine einzige Kirche überlassen wurde. Der Bruch im Dogma war nun
unwiderruflich vollzogen, die Scheidung der Fronten endgültig. Wenn
Schwyz am 26. Juni 1525 erklärte (Farner 182), mit Zürich zusammen
nicht mehr tagen zu wollen, dann tat es diesen Schritt als Antwort auf
die Unterdrückung der Messe in Zürich. Von dieser neuen Lage aus
versteht man auch erst recht die Aktion des Zürcher Unterschreibers

Joachim Amgrüt in Rom. Von einem Mißbrauch seines Auftrages kann
u. E. keine Rede sein, wohl aber von einer Illusion, weil Amgrüt glaubte,
die Entwicklung in Zürich aufhalten, wenn nicht gar rückgängig machen

zu können, falls er die Zahlung der ausständigen Soldgelder durch die

römische Kurie vom Verzicht Zürichs auf die kirchliche Neuerung
abhängig machen würde. Schade, daß Farner das wohlbegründete Urteil
Rob. Durrers (Die Schweizer Garde in Rom, Luzern 1927, 344, dazu

Farner 193 f. u. Anm. dazu 537) mit keinem Wort erwähnt.
Ist es überraschend, wenn die katholischen Orte jetzt den Kampf auf

das dogmatische Gebiet übertrugen Jetzt ist allerdings nicht mehr von
Reform die Rede, weil dieser Weg sich ja als erfolglos erwiesen hatte.
Das besagt aber keineswegs, daß man von der Reformbedürftigkeit der

Kirche nicht mehr überzeugt und nicht gewillt gewesen wäre, ihr Rechnung

zu tragen. Man griff auf der Badener Disputation nicht zufällig
das zentrale Thema der Abendmahlslehre auf. Es drängte sich auf, weil
in Zürich die Messe geopfert worden war, es drängte sich aber auch auf,
weil im Lager der Evangelischen tiefgehende Gegensätze in dieser Lehre
weithin sichtbar geworden waren.

Der Badener Disputation schenkt Farner größere Beachtung. Vieles

ist bekannt. Über den Brief mit der Antwort Zwinglis an Eck lesen

wir : « der wohl das Ausfälligste ist, zu dem sich Zwingli je im Unmut
hinreißen ließ » (186). Ist es dann aber sinnvoll, offenkundige Einseitigkeiten

auszubreiten, ohne dem Leser etwas Näheres von der Stellung-

292



nähme Ecks zu verraten (186-189), hatte doch Eck, gewiß nicht zu

Unrecht, Zwingli Inkonsequenz vorgeworfen, weil dieser seinen Glauben

an die Präsenz Christi erst 1523 preisgegeben hatte. Farner gibt dem

Leser an anderer Stelle (228 ff.) die nicht oft erwähnte Erklärung, daß

ein gelehrter Niederländer, Cornelius Hoen, Zwingli die neue Deutung
der Einsetzungsworte des Abendmahls vermittelt hatte.

Für die Schilderung des berühmt gewordenen Nachrichtendienstes

Zwinglis in Baden zieht Farner den bekannten, anschaulichen Bericht
Thomas Platters heran. Leider scheint er die neue treffliche Ausgabe
der Lebensbeschreibung Platters von Alfred Hartmann (Basel 1944)

nicht zu kennen (vgl. Farner 200-202, Hartmann 72-74 mit ausgezeichnetem

Kommentar 160-161).
Es ist leider üblich geworden, den katholischen Vorstoß mittels des

Badener Glaubensgesprächs auf ausländische Einflüsse zurückzuführen.
Diese Disputation verdankte ihr Zustandekommen, erklärt auch Farner

(185), in erster Linie ausländischen Einflüssen. Dabei wird der Eidgenosse

Zwingli gegen die Ausländer Joh. Eck, Th. Murner und Joh. Fabri
ausgespielt, ganz entsprechend der Polemik Zwinglis selbst (206). Es

steht außer Frage, daß auf altgläubiger Seite kein Überfluß an gewiegten
Theologen bestand, fiel doch der Mangel an tüchtigen Theologen in der

Eidgenossenschaft im Dezember 1524 selbst dem päpstlichen Legaten
Campegio auf1. Allein offenbart solche Zusammenarbeit nicht auch den

universalen Charakter der katholischen Kirche Und waren die
politischen Grenzen damals überhaupt so scharf gezogen Ludwig Bär
und Abt Barnabas Bürki, die beiden geistlichen Präsidenten der
Disputation, waren immerhin gute Eidgenossen. Warum zählte denn Zwingli
unter seinen engsten Freunden und Mitarbeitern soviele Schwaben und
Ausländer : Leo Jud, Oekolampad, Utz Eckstein, Haller u. a. m. Soll

daraus gefolgert werden, ohne die Mitwirkung dieser Landesfremden wäre

die Reformation Zwinglis überhaupt nicht möglich geworden Daß am
Berner Glaubensgespräch eine bedeutende Zahl fremder Prädikanten
erschien, findet man selbstverständlich. Offenbar bedient man sich

verschiedener Maßstäbe.

Im Anschluß an W. Köhler 2 bezeichnet es auch Farner als « einen

geradezu ungeheuerlichen Schritt, daß Zwingli nach dem Badener
Gespräch «in aller Form in Bann und Acht erklärt wurde» (207). Vom

1 Vgl. O. Vasella, Österreich und die Bündnispolitik 1. c. 41.
2 Vgl. hierüber auch diese Zeitschrift 39 (1945) 173 f.

293



katholischen Standpunkt aus war das doch nur konsequent und es hat
auch nichts Auffallendes an sich, daß dieser « Bannspruch » nur von
jenen Ständen ausgesprochen wurde, die sich dem Regensburger Konvent

angeschlossen hatten, der übrigens in den Grundgedanken weit
mehr mit dem Eidgenössischen Glaubenskonkordat zusammenhängt,
als mit dem Badener Glaubensgespräch. In allem zeigt sich lediglich,
daß das kompromißlose Verhalten der inneren Orte von den Städten
nicht gebilligt wurde, weil diese die schriftgemäße Predigt nie
unterdrückt hatten und nicht mehr unterdrücken wollten noch konnten. Das

ist der eigentliche und tiefste Grund für das Auseinanderfallen der Front

gegen Zürich und nicht so sehr die Frage der Herausgabe der
Disputationsakten (260).

Ob das Kapitel über die Trennung Zwinglis von Erasmus richtig
eingeordnet ist, lassen wir dahingestellt. Wie uns dünkt, mißt Farner
der Huttenfrage für die Entfremdung beider doch eine etwas
übertriebene Bedeutung bei, davon abgesehen, daß Farner den Anfang des

reformatorischen Denkens Zwinglis auf das Jahr 1516 festgelegt haben

will (215), entgegen W. Köhlers Meinung (H. Zwingli 39 ff.).
Nun aber zum dritten Teil : Der Angriff. Im Vordergrund steht für

uns, nach der eingehenden und klaren Erläuterung des großen
Feldzugsplanes, die Burgrechtspolitik Zwinglis und der Übertritt Berns.

Farner behauptet, daß die katholischen Orte Konstanz hätten
österreichisch machen wollen (254). Das ist eine Entstellung der Rechtslage.
Konstanz stand seit 1510 in einem Schutzverhältnis zu Habsburg. Im
Konflikt dieser Stadt mit Österreich hatten die V Orte bloß zugesagt,
neutral zu bleiben, mit anderen Worten, Österreich in der Verfolgung
seiner berechtigten Ansprüche freie Hand zu lassen. Die V Orte hatten
weder eine Verpflichtung noch irgendwelchen Anlaß, zugunsten von
Konstanz einzugreifen. Im Gegenteil Diese Stadt war ein wichtiger
Brückenkopf nicht allein nach dem Thurgau hin, sondern für alle dem

Bodensee entlang gelagerten österreichischen Territorien. Wollte also

Habsburg hier den alten Glauben schützen und erhalten, dann konnte die

Propagierung der neugläubigen Ideen es niemals gleichgültig lassen.

Sie bedeutete eine nicht geringe Gefahr, religiös und politisch 1.

Über die tieferen Hintergründe des Übertritts Berns zur Reformation
erfahren wir bei Farner wenig. Das Verhältnis der Stadt zur Landschaft<»fi-

1 Wir bedauern es hier ganz besonders, daß Farner unsere Darstellung : Österreich
und die Bündnispolitik (1951) 59 ff. überhaupt nicht berücksichtigte.

294



bleibt unerörtert so gut wie der bekannte Pfingstmontageid (26. Mai)
1526, worin Bern den Boten der katholischen Stände versprach, ohne

die Zustimmung der Ämter keine Änderung im Glauben vorzunehmen.

Von den Verhandlungen zu Beginn des Jahres 1527 sagt Farner u. a.,

jedermann konnte im Klaren darüber sein, daß einzig bei Erfüllung der

ultimativen Bedingung Zürichs auf Gewährung der freien Ausübung des

evangelischen Glaubens in Zürich und « in den Untertanengebieten,
zum mindesten dort, wo Zürich mitregierte », der Friede in der
Eidgenossenschaft erhalten werden könne. Wenige Zeilen später lesen wir
das Eingeständnis Farners : « Die Zeit war noch nicht reif für den Grundsatz

der konfessionellen Parität ; Eidgenossen konnten doch nicht zweierlei

Glauben haben » (vgl. 262 f.). Die Folgerung ist leicht zu ziehen :

also konnte auch bei Erfüllung der Forderung Zürichs der Friede nicht
erhalten werden. Die Begründung mit der Erhaltung des Friedens war
im Grunde genommen sophistisch. Aus der Schilderung des Berner

Glaubensgesprächs greifen wir nur einzelne Äußerungen heraus, die uns
anfechtbar erscheinen. Die Meinung, der Sieg der Neugläubigen hätte
keineswegs festgestanden, halten wir für unzutreffend (274). Das wird
niemand annehmen können, der sich den Charakter beinahe aller
Disputationen vor Augen hält. Übrigens weckt auch der Satz « daß sich die

konfessionelle Spannung, gerade auch wegen des für die Altgläubigen
ungünsgtien Ausgangs des Berner Religionsgespräches », zwischen den

Eidgenossen verschärfte (292) falsche Vorstellungen. Nicht von ungefähr

zwang Bern seine gesamte Geistlichkeit zur Teilnahme und nicht
umsonst mußten sich sämtliche Geistliche über ihre Stellungnahme klar
aussprechen.

Dankbar nimmt man die Erläuterung des Verfahrens bei der Bereinigung

des « Protokolls » der Disputation (276) und die eingehende
Entstehungsgeschichte der Thesen (278 ff.) entgegen. Nicht zufällig kam
die Abendmahlslehre in Bern so intensiv zur Sprache (Farner 280 spricht
«vom katholischen Mißverständnis der Messe»!). Daß Ben. Burgauer,
der Luther zuneigte, einer Entscheidung an der Disputation auswich,
ist in den Zitaten (280 f.) deutlich erkennbar, aber über seine spätere,
so ganz andere Haltung fällt kein Wort. Angesichts der ganzen Sachlage
bleibt man gegenüber der Echtheit der von Bullinger geschilderten Szene,

wonach ein Geistlicher, der sich eben zur Feier der Messe rüstete, unter
dem Eindruck der Predigt sich plötzlich bekehrte und das Meßgewand

von sich warf (285), mehr als skeptisch.

295



Was die wenigen Vertreter der Altgläubigen am Gespräch vorbrachten,

kümmert Farner kaum, so wenig er entsprechende Literatur namhaft
macht. Und doch hätte z. B. Hans Wicki, Der Augustinerkonvent Freiburg

i. Ue. (Freiburger Geschichtsblätter 39, 1945, bes. 18-22) dank
wertvoller bibliographischer Angaben es u. a. ermöglicht, das Zitat aus
dem u. E. mindestens sehr verdächtigen Schreiben des Jacobus Mona-
steriensis (275 u. dazu Anm. 544) nachzuweisen. Zu D. Huter vgl. die

Monographie von Paul Staerkle (Altstätten 1931, bes. 21 ff.).
Es ist gewiß nicht so, daß Farner für die folgende Zeit den offensiven

Charakter der Politik Zwinglis und Zürichs völlig verkennen und diese

keiner Kritik unterziehen würde. Allein der Darstellung namentlich der

Burgrechtspolitik der reformierten Städte und der damit zusammenhängenden

Bündnispolitik der katholischen Orte haftet doch manche
bedenkliche Einseitigkeit an. Wir wollen nicht alles anführen, was die
öfters beschönigende Darstellungsweise der Methoden der Protestanti-
sierung aufzeigen könnte. Natürlich suchte Zwingli seine Gewaltpolitik
zu rechtfertigen (294-96), aber ist ihm das wirklich gelungen « Glaubenszwang

» und « ständige Bedrängungen » in den gemeinen Herrschaften
sieht Farner nur gerade auf altgläubiger Seite, woraus sich dann das

Verlangen nach Anschluß an Zürich ergab (297). Nirgends werden Überfälle

von Kirchen, Zerstörungen von Bildern und Altären als Gewalttaten
charakterisiert dort, wo sie es in Tat und Wahrheit waren, besonders wo
Zürich keine Herrschaftsrechte besaß (vgl. 298 : Abtei St. Gallen, Wesen)
oder wo die Gemeinde sich gegen den neuen Glauben aussprach (z. R.

Rottweil, wo die Neugläubigen zur Auswanderung gezwungen wurden,
Farner 339, der aber verschweigt, daß es nach einer Niederlage in der

Abstimmung über den Glauben geschah, gemäß dem von den Neugläubigen

propagierten Mehrheitsprinzip der Gemeinden Daß dann auf die

entsprechende Reaktion der altgläubigen Obrigkeit die Neugläubigen
sich um Schutz und Hilfe an Zürich wandten, ergibt selbstverständlich
dann das Bild der Unterdrückung und Verfolgung nur auf der einen Seite

Nun aber zur Frage der konfessionellen Bündnisse beider Glaubensparteien

Farner betont vorerst die Souveränität der Stände, damit
auch ihre Bündnisfreiheit. Doch sagt er nicht, inwieweit diese für die

Burgrechtsstädte Basel, Schaffausen sowie St. Gallen bundesrechtlich

eingeschränkt war. Dalür greift Farner hier erneut auf den Zusammenschluß

der V Orte in Beckenried von 1524 zurück, ihn als ersten Sonderbund

bezeichnend, und erklärt dann rundweg, was wörtlich wiedergegeben

werden muß : « denn was die eigentliche Zwecksetzung dieser

296



Sonderbünde betraf, konnte von einer völligen Parität durchaus nicht
die Rede sein. Bestand doch zwischen den beiden der wesentliche
Unterschied, daß man sich auf der evangelischen Seite darauf beschränkte,
sich durch Burgrechtsverträge die Erhaltung des Glaubens im eigenen
Gebiete der Bundesgenossen zu sichern, während es in der Christlichen
Vereinigung abgesehen war, das Eindringen und Überhandnehmen der

evangelischen Bewegung im katholischen Bereich zu bekämpfen und zu
unterdrücken » (301). Das müssen wir leider als eine glatte Verzeichnung
der ganzen Sachlage bezeichnen. Farner sagt nämlich kein Wort darüber,
daß Zürich und Bern unter sich vereinbart hatten, in den gemeinen Vogteien

das Gemeindemehren zur Anwendung zu bringen, wonach der

neue Glaube staatsrechtlich anerkannt werden müsse, sobald eine
Gemeinde sich mehrheitlich für den neuen Glauben entschied, ganz
entgegen dem Willen der Mehrheit der regierenden Stände (Ständeprinzip),
kein Wort auch darüber, daß Zürich den Mehrheitsentscheid zugunsten
des alten Glaubens nicht anerkannte und die Abstimmung wenn immer
möglich wiederholen ließ. Warum hätten denn sonst Basel, Schaffhausen
und Appenzell im Oktober und November 1528 Zürich zur Anerkennung
der Mehrheitsbeschlüsse der Stände bewegen wollen Und weshalb
forderten die V Orte im Oktober 1528 von Zürich eine eindeutige Erklärung,
ob es bereit sei, inskünftig anzunehmen, was das Mehr würde 1

Daß Österreich das Bündnis mit den katholischen Orten nur im Sinn
eines Defensivbündnisses, also für den Fall eines gegnerischen Angriffs
schloß, steht u. E. heute fest, entgeht jedoch Farner 2. Weshalb redet er

von der Raubtiernatur König Ferdinands in Anspielung auf die

Entstellung des Namens : Perdinandus (302). Solche und andere
Ausdrücke sind wirklich nur geeignet, der Darstellung auf Kosten der
Sachlichkeit einen zu polemischen Charakter aufzuprägen. Drei bedeutsame

Ereignisse drohten die Brücke zwischen den Eidgenossen, um ein Bild
Farners zu gebrauchen, allmählich zum Einsturz zu bringen : Die Politik
Zürichs gegenüber der Abtei St. Gallen, die kritisch bewertet wird
(303 f.), der Berner Oberländer Aufruhr und die Politik Unterwaldens
(305 f., hier bleibt die Untersuchung von Herrn. Specker, Die
Reformationswirren im Berner Oberland 1528, Freiburg i. S. 1951 völlig un-
berüchksictigt), endlich die Hinrichtung Jakob Kaisers (307 f.). Der für
die Vorgeschichte des 1. Kappelerkrieges weit wichtigere Prozeß gegen

1 Vgl. unsere Arbeit : Österreich und die Bündnispolitik der kath. Orte 47 f.
2 L. c. 109 f. Farner stützt sich einzig auf die älteren Autoren Rohrer und Escher

und benützt neu erschlossene Quellen auch sonst nicht.

20 297



den Churer Abt Th. Schlegel und dessen Hinrichtung werden übergangen.
Weshalb

Die Ereignisse vor und während des 1. Kappelerkrieges werden recht
anschaulich geschildert. So liest man mit Interesse etwa von der Predigt
im Lager von Kappel (321), vermißt aber anderseits Äußerungen katholischer

Frömmigkeit, wie etwa die Landesprozession der Schwyzer und
der übrigen Orte nach Einsiedeln im März 1529, die sogleich das
Mißtrauen der Zürcher weckte l. Die Grundprobleme werden gelegentlich
durch Formulierungen, die der wirklichen Lage nicht gerecht werden,
gleichsam überdeckt. So nennt Farner als Friedensbedingung : « Garantie
der freien Verkündigung in allen Teilen der Eidgenossenschaft, auch in
den bisher katholisch gebliebenen sowie in den gemeinsam regierten
Vogteien» (313). Der Ausdruck «Garantie» ist u.E. mißverständlich.
Die katholischen Orte hätten demnach der neuen Lehre in ihrem eigenen
Territorium freien Zugang gewähren sollen, während die reformierten
Städte, nicht bloß Zürich, den katholischen Kultus in ihrem Bereich
rücksichtslos unterdrückten. Der Widerspruch springt in die Augen, wird
von Farner selbst später (329) hervorgehoben. Gerade diese Forderung
ließ sich mit dem Wesen ständischer Souveränität nicht vereinbaren,
auch nicht mit dem Prinzip des Herrschaftsrechts. Das ist u. E. der
tiefste Grund des Gegensatzes zwischen Zürich und Bern, nicht so sehr,
daß die Berner das strikte Verbot der Pensionen nicht in den Frieden
aufnehmen wollten (324), dies ist auch der tiefste Grund der Unzufriedenheit

Zwinglis (325), ein Gedanke, den Farner, trotz einzelner kritischer
Bemerkungen, nicht deutlich genug entwickelt.

Für die letzten Kapitel des 3. Teils, und namentlich für den 4. Teil :

Die Niederlage, müssen wir uns auf wenige Ausführungen beschränken.
Der Leser erhält, nach der Darstellung der Beziehungen Zwinglis zu

Landgraf Philipp v. Hessen, eine mit reichen Einzelheiten befrachtete
Schilderung des Marburger Glaubensgesprächs. Den 4. Teil eröffnet eine

mit anerkennenswerter Kritik durchsetzte Charakteristik der obrigkeitlichen

Sittenordnung. Da lesen wir z. B. : « Am fragwürdigsten berührt
uns die Verbindung des Religiösen und Polizeilichen beim Bemühen,
den Predigtbesuch der durch die evangelische Verkündigung zum Leben

erweckten Gemeinde im Staatsgesetz zu verankern » (390 f.), und in der
kurzen Würdigung des Großen Sittenmandates vom März 1530 fällt das

Wort von der « Deformation der ihre Disziplinargewalt mißbrauchenden

1 Die Belege s. bei O. Vasella, Österreich 1. c. 114.

298



Obrigkeit » (398). Farner fühlt hier das Problem der persönlichen
Gewissensfreiheit (vgl. auch 394). Beachtenswert ist manches Detail im
Kapitel über die Synode, etwa die Klagen über den Pfarrer von Stein

a. Rh. und über einzelne Stiftsgeistliche (404 f.). Farner gesteht, daß die
Überspannung der staatskirchlichen Tendenzen das Ihrige zum persönlichen

Sturz Zwinglis und vorübergehenden Zusammenbruch beigetragen
habe (407). Im Zusammenhang mit der Bannfrage gelangt er zur
Erkenntnis, daß « Zwingli seit etwa 1526 sein früheres, so feines Sensorium
für die Scheidung von weltlichem und geistlichem Gebiet in zunehmendem
Maße verloren hat » (409). Schade, daß manche angedeutete Probleme
nicht schon in der voraufgehenden Darstellung vertieft wurden, so etwa
das Problem des Selbstbestimmungsrechtes der Untertanen und jenes
« des Maßes kirchlicher Freiheit der konfessionellen Minderheit und der

Glaubensfreiheit der Individuen» (416), schade auch, daß nicht noch
andere Beispiele leidenschaftlicher Prädikanten namhaft gemacht wurden,

gleich jenem des Pfarrers von Flums, Martin Mannhart (419 ff.).
Farner meint übrigens, daß « der konfessionelle Trennungsstrich quer
durch das Gebiet aller Städte- und Länderkantone » und die katholische
Aktion hätte « in keinem einzigen Orte der alten Eidgenossenschaft absolut

und uneingeschränkt den Sieg behalten ». Das ist mindestens sehr
übertrieben und mißverständlich, zumal dann als Beweis Solothurn
angeführt wird. Allein diese Stadt hatte vor dem 2. Kappelerkrieg die

schriftgemäße Predigt nie unterdrückt, ganz im Gegensatz zu Freiburg
und Luzern, und so entstand hier eine ganz besondere Lage (vgl. 422).
Die Erklärung der Rivalität zwischen Bern und Zürich vermag uns, trotz
einiger guter Beobachtungen (424 f.), nicht völlig zu befriedigen.

Wir müssen es uns versagen, auf die ausländischen Bündnisbewegungen

Zwinglis näher einzugehen. Farner betont nicht nur ihren Mißerfolg,

sondern auch die unheilvollen Folgerungen, die sich im Fall des

Gelingens daraus hätten ergeben können (447), so wie er auch Zwinglis
innenpolitische Pläne, die er in seinem « Ratschlag, was Zürich und Bern
not ze betrachten sye » entwickelte, keineswegs billigt (471). Nicht ganz
zutreffend ist die Darstellung des 2. Müsserkrieges, insofern nämlich als

weder die Zusammenhänge dieses Konflikts noch das Verhalten der
V Orte und der ¦ österreichischen Regierung richtig beurteilt werden

(462 ff.). Die österreichische Regierung lehnte jede Intervention
zugunsten des Müssers ab 1.

1 Vgl. O. Vasella, Abt Th. Schlegel von Chur (1954) 315 f. Zur Haltung der
katholischen Orte vgl. auch unsere Bemerkungen in dieser Zeitschrift 39 (1945) 179.

299



Nicht ohne innere Spannung liest man die abschließenden Kapitel,
vor allem die Szene der Demission Zwinglis (473 f.) und die Umstände
seines Todes, der von den Chronisten bald mit Legenden umrankt wurde.
Zu diesen möchten wir auch die von Bullinger erzählte Szene rechnen,
nach welcher der Sterbende gefragt worden wäre, ob er einen Priester

zur Beichte wünsche, und auf sein Verneinen hin von den Umstehenden
die Mahnung erhielt, er möge die Mutter Gottes im Herzen haben und
die Heiligen anrufen, was er wiederum mit einer Bewegung ablehnte.
Es ist naheliegend, daß der Chronist keine andere Absicht hatte, als die
Treue des Reformators zu seiner Lehre zu verherrlichen. Wenn Farner
schließlich vom 2. Landfrieden erklärt : « Das reformatorische Zürich
unterzeichnete also unter anderem, daß der wahre christliche Glaube
der römisch-katholische sei » so übersieht er dabei, daß die katholischen
Orte ihrerseits die staatsrechtliche Anerkennung des reformierten Glaubens

aussprachen (503) \
Wir wiederholen noch einmal, daß die Biographie insofern ihren Wert

behält, als in ihr vielfach wenig beachtete Texte aus den Schriften und
Briefen Zwinglis ausgewertet, ja in einer Fülle von Zitaten ausgebreitet
werden. Damit ist eine Erläuterung der religiösen Ideen Zwinglis
verbunden, für die man Farner Dank schuldet, ganz davon abgesehen, daß

er im 1. Teil ein z. T. ansprechendes Bild der Persönlichkeit Zwinglis
zeichnet. Was uns jedoch besonders unbefriedigt läßt, ist die Tatsache,
daß die von der Persönlichkeit Zwinglis nun einmal nicht trennbaren
religionspolitischen Probleme leider in eine zu einseitige Perspektive
gerückt werden, wozu ohne Zweifel auch eine gewisse offenkundige
Unbekümmertheit um die Ergebnisse neuerer Forschungen nicht wenig
beiträgt.

Hier hätte er mit Nutzen das Buch von Paul Brüschweiler, Die landfriedlichen
Simultanverhältnisse im Thurgau (1932) eingesehen.

300


	Huldrych Zwingli und seine Gegner

