Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 56 (1962)

Artikel: Huldrych Zwingli und seine Gegner
Autor: Vasella, Oskar
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-128670

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-128670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OSKAR VASELLA

HULDRYCH ZWINGLI UND SEINE GEGNER

skar Farner lieB den 3. Band seiner breit angelegten Biographie
Zwinglis 1954 erscheinen ; 1958 starb er und hinterlieB ein beinahe
abgeschlossenes Manuskript zu einem 4. Band !. Rudolf Pfister, der die
Drucklegung betreute, schrieb nur die letzten 20 Seiten (489-509),
wiihlte die Haupt- und Untertitel und verfaB3te iberdies, um den Charak-
ter des Werkes zu wahren, die Inhaltsiibersichten zu den einzelnen Ab-
schnitten. Der 4. Band umfafBt vier umfangreiche Teile mit den Uber-
schriften : Der Kdmpfer ; Die Abwehr ; Der Angriff ; Die Niederlage.
Liest man das Buch, gewinnt man den Eindruck, da8 Farner, obgleich
er die wissenschaftlichen Grundlagen zu wahren bestrebt war, sich doch
auch an einen breiteren Leserkreis wenden wollte. Fiir ihn ist Geschichte
nicht selten auch Predigt. Daher 148t Farner vor allem seinen Helden
zu Worte kommen, wir méchten sagen, im Sinn des modisch gewordenen
Begriffs des Selbstverstidndnisses. Es bleibt indessen riihmenswert, daB3
Farner nirgends auf die Quellenbelege verzichtet hat, und weil er ohne
Zweifel ein ausgezeichneter Kenner des Schrifttums Zwinglis ist, ver-
mittelt er auch in diesem Bande eine Einfiihrung in die Gedankenwelt
Zwinglis, fiir die ihm der Leser dankbar ist. Allein die Grenzen dieser
Darstellungsweise kénnen nicht iibersehen werden. Der Historiker dieser
Epoche stellt sich zwangsldufig immer wieder die Frage, ob und inwie-
weit die Sicht Zwinglis im geschichtlichen Bereich objektiv richtig ist ;
von den rein theologischen Fragen sehen wir ab. Das bedeutet keines-
wegs, dal dem Reformator Wahrheitsliebe oder subjektive Wahrhaftig-

! OskAR FARNER: Huldrych Zwingli. Bd. 4 : Reformatorische Erneuerung von
Kirche und Volk in Zirich und in der Eidgenossenschaft 1525-1531. Zwingli-
Verlag Ziirich 1960. 1Xx-574 S. Zu Bd. 1 vgl. unsere Besprechung in dieser Zeit-
schrift 38 (1944) 154-157, Bd. 2 und 3 gingen uns nicht zu.

19 281



keit abgesprochen werden miissen. Diese Uberlegung ist dem Biogra-
phen nicht véllig fremd, aber sie kommt u. E. nicht geniigend zur Gel-
tung, zumal er sich in der Beniitzung von Quellen und Literatur fast
durchwegs auf die Briefe und Schriften Zwinglis sowie auf die ziircherische
oder doch Ziirich nahestehende zeitgendssische und moderne Geschichts-
schreibung beschriankt. Deswegen liegt die Gefahr der Einseitigkeit be-
sonders nahe. Ob Farner sein Manuskript, hdtte er linger gelebt, noch
einmal iiberarbeitet hdtte, miissen wir dahingestellt sein lassen. Wir
mochten dem Andenken des um die Geschichte und die Foérderung seiner
Kirche sehr verdienten Gelehrten keineswegs zu nahe treten, aber das
darf uns nicht hindern, zu seiner Beurteilung mancher Probleme kritisch
Stellung zu beziehen. '

DaB Farner vom religiésen SendungsbewulBtsein Zwinglis vollig tiber-
zeugt ist, mochten wir ihm nicht zum Vorwurf machen, selbst wenn sich
gelegentlich Ubertreibungen einstellen. Wir begniigen uns damit, was
den 1. Teil betrifit (« Der Kimpfer », S. 1-79), einiges Wenige herauszu-
greifen. Farner sucht Zwingli vom Vorwurf der Kunstfeindlichkeit zu
entlasten. Er habe sich nur dann gegen die Bilder gewandt, wenn sie
eine Bedrohung des Glaubens bedeuteten, wihrend man die farbigen
Kirchenfenster, die sich dem Blick der Gldaubigen eher entzogen und
daher keine Gefahr der Verfilhrung zu Abgoétterei brachten, stehen
lieB (63 ff.). Wenn Farner das Musikverstindnis Zwinglis hervorhebt,
wird ihm kaum jemand widersprechen. Der Reformator habe die Musik
auf den hiuslichen Gebrauch beschrinkt (69). Weshalb Ziirichs beriihmte
Orgel verstummen muBte, wird dem Leser freilich nicht eigens gesagt
noch besonders erklart. Wenn Zwingli kiampferisch war, so ist er es we-
gen seiner Gegner geworden. Sein offensiver Geist wird dementsprechend,
wenigstens fiir die ersten Jahre seiner Tatigkeit in Ziirich, u. E. weit
unterschiitzt und eher in rein defensive Haltung umgedeutet (vgl. 75).

Wesentlich wichtiger erscheint uns die Kritik hinsichtlich des 2. Teils
(« Die Abwehr », S. 83-232) zu sein. Ziemlich ausfiihrlich schildert Farner
die Auseinandersetzungen innerhalb des Chorherrenstiftes, von denen
bereits im 3. Band die Rede war (vgl. 260, 460 f.). Wie sieht nun das
‘Bild aus ? Immer wieder, auch in spédteren Teilen, spricht Farner von
den mannigfachen Gegnern in Ziirich selbst, die er dann in den folgenden
Jahren weitgehend fiir die MiBerfolge Zwinglis verantwortlich macht.
In der Charakteristik der Gegner Zwinglis im Zircher Kapitel folgt er,
wie uns scheint, den Urteilen des Angegriffenen allzu kritiklos (89 ft.).
Zwar legt Farner iiberzeugend dar, daB der Reformator gegeniiber

282



Jakob Edlibach einen weit milderen, ja verséhnlichen Ton anschligt.
Allein ist das ein Beweis dafiir, daB Zwingli {iber den greisen Chorherrn
Konrad Hoffmann gerecht urteilt ? Sind hier nicht verschiedene Uber-
legungen angebracht ? Die wichtigste Auseinandersetzung mit Hoff-
mann {illt in den Anfang des Jahres 1524, da die intensiven grundsitz-
lichen Verhandlungen der eidgendssischen Stinde mit Ziirich im Gange
waren, deren Ergebnis noch keineswegs feststand. Edlibach griff dagegen
erst etwa anderthalb Jahre spiiter zur Feder. Wenigstens fillt die Ant-
wort Zwinglis in den Dezember 1525 (92). Nun war die Stellung Zwinglis
in Zirich wesentlich gesicherter. Mul} iibrigens nicht auch vermutet
werden, dal der bedeutende FFamilienanhang Edlibachs in der Stadt
groBere Riicksichtnahme gebot ? Fehlte dieser Riickhalt Konrad Hofi-
mann, so war er anderseits Zwingli unbequemer, nicht nur weil er zuvor
fiir dessen Berufung eingetreten war, sondern weil er gréBere Lebenser-
fahrung und ohne Zweifel einen integreren Charakter besal}, sodal} er bei
seinen geistlichen Mitbriidern auch einen tieferen Einflul auszuiiben
vermochte als Edlibach. Th. Pestalozzi bemerkt an eciner Stelle seiner
Dissertation ! iiber Konrad Hoffmann, wenn dieser « wie es geschehen
sein mul, sich Zwingli gegeniiber als den eigentlichen Reformator gab,
der im wesentlichen das schon lingst gepredigt habe, was er nun voll-
bringe, so lag darin eine ganz besonders beleidigende AnmaBung, indem
sich der ehemalige Leutpriester keiner der Gefahren aussetzte, die Zwingli
bedrohten ». Ist dieses Urteil richtig ? Hoffmann bezieht sich auf nichts
anderes als auf die Tatsache, daB er im Jahre 1500, als er Leutpriester
war, In einem eigenen Predigtzyklus gegen die kirchlichen Millstinde,
namentlich gegen das Konkubinat der Priester, gepredigt und sich da-
durch einen recht unangenehmen Injurienprozel zugezogen hatte 2.
Wenn demnach Hoffmann sich auf diese personlichen Erfahrungen be-
rief, hatte das kaum etwas mit AnmaBung zu tun. Vielmehr wollte der
Chorherr damit nur dartun, dall er die Notwendigkeit einer kirchlichen
Reform lange vor Zwingli verkiindet hatte. Mit Recht diirfen wir {ibri-
gens daraus schlieBen, dal Hoffmann nicht Konkubinarier war, im
Gegensatz zu Edlibach. Daher ist es, trotz Zwinglis polemischen AufBerun-
gen, eine Entstellung, bloB8 «vom querulanten Gebaren » des «alten
Schwitzers » Konrad Hoffmann zu sprechen 3. In beschénigender Weise,

! Die Gegner Zwinglis am GroBmiinsterstift (1918) 59 {.

2 0. VaseLrLa, Reform und Reformation in der Schweiz Minster i. W. 1958, 55 f.

3 Vgl. FARNER 91 und bereits dhnlich Bd. 3, 261 : « der kleine alte Schwiitzer »,
s. auch 200, 460-463.

283



wie uns diinkt, spricht Farner vom Ausscheiden einer Reihe von Chor-
herren, begriindet durch Riicktritt oder Tod. Das Wort von einer fak-
tischen Ausweisung fillt nirgends (90).

Nach allem, was wir in den Schilderungen dieser Vorgidnge hier und
auch in der Monographie Pestalozzis zu lesen bekommen, halten wir es
fiir dringend notwendig, den ganzen Problemkreis, auch vom Biogra-
phischen der fithrenden Gegner Zwinglis her, erneut und griindlich zu
untersuchen, ohne freilich irgendwie einer billigen Apologetik zu ver-
fallen.

Den Gegnern Zwinglis unter den Pensionenherren und Reisldufern
widmet Farner einen eigenen Abschnitt (94-102). Natiirlich werden die
Voraussetzungen des Soldnerdienstes nicht eigens erdrtert ; denn die
Stellungnahme Zwinglis ist fiir Farner wegleitend. Weshalb bleibt jedoch
die Ziircher Dissertation von Georg Gerig, Reisliufer und Pensionenher-
ren in Ziirich 1519-1532 (1947, Schweizer Studien z. Geschichtswissensch.
N. F. 12) unerwihnt ? Wenn Farner von Pensionen in der Héhe von 600,
ja 800 und 1000 Gulden spricht, handelt es sich, soweit wir sehen (nach
den Verhorakten bei Egli, Actensammlung No 1050, Gerig spricht nicht
niher dariiber) nicht um jdhrliche Pensionen in dieser Hohe, sondern
um Gesamtbetrige aus Pensionsgeldern mehrerer Jahre. Dall das Todes-
urteil iiber Jakob Grebel im wesentlichen gerechtfertigt wird, erstaunt
nicht. Farner beruft sich auf die Ansicht Rudolf Staehelins, W. Kohlers
kritischeres Urteil (H. Zwingli 1943, 155, Hinweise auf weitere Historiker
bietet Gerig 61 n. 18) wird {ibergangen. SchlieBlich stellt sich auch hier
die Frage, ob denn der Kampf gegen die Verderbnis des Pensionen-
und Soldwesens das einzige wirklich ausschlaggebende Motiv fiir den
groBen ProzeB von 1526 gewesen ist, oder ob, wenigstens in mehreren
Fillen, Zwingli nicht auch Gegner seines religiésen Bekenntnisses treffen
wollte. Farner formuliert ja ausgezeichnet, daB Zwingli dabei «als der
eigentliche Initiant (und Zeuge, Ankldger und auf eine Art Staatsanwalt
in einem) eine ebenso bedeutende als die ausschlaggebende Rolle spielte »
(98). Gerig (60 f.) bemerkt mit Recht, daB Zwingli den Rat zugleich zur
Entscheidung fiir oder gegen ihn gezwungen habe und betrachtet diesen
groBen ReislduferprozeB als Vorldufer zu den Ratssduberungen der
folgenden Jahre. In dieser Ansicht wird man bestdrkt, weil auf Ver-
fehlungen zuriickgegriffen wurde, die etwa 5 Jahre zuriicklagen, nicht
nur bei Jakob Grebel, und weil namentlich von Felix Brennwald, Hein-
rich Rubli und Konrad Baumann AuBerungen angefiihrt werden, die
mehr als nur Hinneigung zum alten Glauben bezeugen (Gerig 62-66).

284



In der Beurteilung der Tédufer deutet der von R. Pfister gewihlte
Titel : Die Anfidnge der tduferischen Freikirche und Zwinglis grund-
sitzliche Stellungnahme eine gewisse Wandlung an. Mit Recht hebt
Farner hervor, daB anfinglich bloB taktische Differenzen bestanden
und erst spdter theologische Diskrepanzen hinzukamen (103 f.). Wir
beschrinken uns auf wenige Bemerkungen. Darf aus der AuBerung
Simon Stumpfs, die Zwingli iiberliefert, es habe alles keinen Wert,
« man schliiege dann die Pfaffen ze tod » wirklich folgern, er sei gelegent-
lich fiir den Pfaffenmord eingetreten (109, dhnlich 115) ? Oder will
Stumpf damit nicht viel eher zum Ausdruck bringen, freilich in etwas
drastischer Weise, wie schwer es sei, eine Reform, wie sie die Tdufer an-
strebten, durchzusetzen ? In der Darstellung der Tdufergespriche wird
der Standpunkt Zwinglis in den Vordergrund geriickt. Ist aber die
Schilderung der Szene, da einem der tauferischen Disputanten Unkennt-
nis des Lateins vorgehalten wird, wirklich frei von jeder Tendenz ?
(116 f. vgl. auch 131). Wir sind wohl allgemein zu sehr geneigt, manches
Schrifttum, das irgendwie auf Polemik oder wenn man will, auf Abwehr
eingestellt war, im Sinn eines modernen Protokolls als Wiedergabe
objektiver Sachverhalte zu wiirdigen, obgleich damals die Presse wohl
zum ersten Mal in diesem Ausma@ hiiben und dritben der Beeinflussung
der offentlichen Meinung dienstbar gemacht wurde. Tatsache ist, daB
z. B. die vier Vorsitzenden des 3. Tdufergesprachs ausnahmslos nahe
Freunde Zwinglis waren und den Téufern selbst in der Leitung der Ge-
spriche keine Vertretung eingerdumt wurde, in entsprechender Form
ein Charakteristikum beinahe aller Glaubensgespriche.

Es ist wohl kaum Zufall, daB Farner den Abschnitt iiber die Unter-
driickung der Tdufer erst nach der Darstellung der Bauernbewegung in
Ziirich folgen 14Bt. Er ist der Ansicht, daBB Tdufer- und Bauernbewegung
sich nicht nur zeitlich sehr nahe stehen. Er betont einmal, da3 die Tdufer
«das Pfarramt der Volkskirche hauptsichlich auch um der damit ver-
bundenen Pfriinden willen verwarfen » und er schlieBt daraus « daB3 von
da aus dann auch die Forderung auf Abschaffung von Zins und Zehnten
erhoben wurde » (130). Dieses Urteil ist u. E. bedeutsam ; denn damit
ist wohl eines der wichtigsten Motive aufgezeigt, weshalb Bauern und
Tdufer zusammenwirken konnten. Und weil dieses Problem oft ver-
schieden beantwortet wird, seien Vorgdnge angefiihrt, die kaum beachtet
werden. Wie man weil}, errangen die Tédufer in Chur 1525 bedeutende
- Erfolge. Sie fanden auch in den Kreisen des stidtischen Rates Anhédnger.
Wenigstens lieB Comander Zwingli am 8. Aug. 1525 wissen, dall der

285



stadtische Schreiber sich der Dienste Andr. Castelbergers erfreue . Im
gleichen Jahr, da Comander iiber den schlechten Besuch seiner Predigten
wegen der Tdufer bitter klagte, lieB nun der Rat von der Kanzel herab
die Aufforderung ergehen, weder Zinsen noch Zehnten zu entrichten.
Das bezog sich nicht allein auf das Domkapitel, sondern jedermann sollte
seine Frucht ganz heimfiihren. Diese Nachricht ist zwar spidten Datums 2,
aber ihre Glaubwiirdigkeit wird durch die Rechnungsablage der Kirchen-
pfleger zu St. Martin bestétigt, nach welcher das Korn 1525 nicht ge-
schitzt worden war?®. Wollte man annehmen, die Entrichtung der
Zehnten sei sistiert worden, weil diese unter dem Druck der Bauernbe-
wegung neu eingeschidtzt werden sollten 4, so steht dem eine andere
Tatsache gegeniiber, die die volle Bedeutung dieser Vorginge erst recht
erkennen 1iBt. Im Jahr 1528, als Comander von den Tdufern erneut
schwer bedringt wurde und er, wie er schrieb, sich drger dngstigen mulite
als wire noch ein Papsttum, stimmte die Gemeinde der Stadt Chur {iber
die Zehntenfrage ab. Sie entschied mit Mehrheit « weder dem capitel
noch der statt oder pfarrer zechenden zegeben »®. Die Folge war, dal}
Comander inskiinftig aus einer jeweiligen Biirgersteuer besoldet wurde
und damit in eine ebenso unangenehme wie gefihrliche Abhdngigkeit
von der Gemeinde geriet ®. Der Stiftungscharakter der Pfarrpfriinde war
auf diese Weise vollig aufgelost worden. Dieser Ausgang des Kampfes
um den Pfarrzehnten ist sicher auf den Einflull der Tédufer zuriickzu-
fiihren ; denn 1528 kann auch in Graubiinden von einer Bauernbewe-
gung kaum mehr die Rede sein. Man versteht es daher besser, daB3 dic
Churer Taufer mit den Waldshutern als besonders radikal und gefiahrlich
galten, mullte doch der Ziircher Rat den Vorwurf horen, gegen diesc
Tédufer nicht scharf genug vorgegangen zu sein ?. Deswegen kann Farner
u. E. mit vollem Recht geltend machen, dal3 es sich bei Simon Stumpf,
W. Réubli und Joh. Brétli gezeigt habe, « wie leicht das Verlangen nach
der Sonderkirche und der Drang nach sozialer Revolution in den Gleich-

! Vgl. O. Vasgrra, Abt Theodul Schlegel. Freiburg i. S. 1954, 46 1., 93, 224,

Vgl. diese Zeitschrift 35 (1941) 62 f. Der Text ist nur in einer Kopie aus dem

17. Jahrh. tiberliefert.

3 F. JEckLIN, Anz. f. schweizer. Altertumskunde N. F. 13 (1911) 197 {., bes. 200 f{.

' Jahresber. d. histor.-ant. Gesellschaft Graubiindens 1943, 45.

5 Vgl. diese Zeitschrift 35 (1941) 63.

6 Jahresber. 1. c. 111.

7 Vgl. L. v. MURALT, JORG BERGER, Zwingliana 5 (1929-33) 111. Wenn von Churer
Tdufern die Rede ist, diirfte nicht nur Blaurock gemeint sein, wie v. Muralt
meint. Vgl. jetzt Quellen zur Gesch. d. T4dufer in der Schweiz. I (Ziirich 1952) 157.

P ]

286



schritt zu bringen waren », und noch einmal stellt er die Frage nach dem
Zusammenhang der Tdufer- und Bauernbewegung heraus, indem er er-
klart, es lasse sich nur schwer sagen, «ob der gegen sie gefithrte Schlag
(ndmlich die Ausweisung) mehr den Propagatoren der Tdufergemeinschaft
oder aber den Demagogen der Bauernerhebung gegolten hatte » (134).
SchlieBlich meint Farner im Abschnitt iiber die Unterdriickung der
Tdufer, daB der beim Bauernaufstand mehr zuriickgedringte als {iber-
wundene Unmut sich « mancherorts in die Herde des baptistischen
Widerstandes verlagerte » (145).

Ist nun Farner der Ansicht, Felix Manz sei nicht wegen seines Tdufer-
glaubens, sondern wegen Auflehnung gegen die Obrigkeit (Bruch der
Urfehde) ertrinkt worden (153), so glauben wir, es sei dies eine allzu
formalistische Betrachtungsweise. Weshalb muBite denn Manz Urfehde
schwéren ? Doch weil er gegen das von der Obrigkeit gebotene Bekennt-
nis verstieB ! Dieselbe Argumentation kann u. E. mit ebenso viel Recht
fiir jene Hinrichtungen geltend gemacht werden, die die eidgen6ssischen
Stinde zum Schutz und zur Erhaltung des alten Glaubens vollziehen
lieBen 1. Sie betrachteten z. B. die Winkelpredigten eines Klaus Hottin-
ger oder selbst das Verhalten des Untervogtes Hans Wirt als schweren
VerstoB gegen die obrigkeitlichen Mandate. Alle 12 eidgendssischen
Orte hatten nimlich noch am 26. Jan. 1524 jeden VerstoB gegen den
katholischen Glauben untersagt. Aber im Fall Wirts und seiner Leidens-
genossen spricht Farner von einem «mit grausamen Mitteln durchge-
fiihrten Glaubensgericht » (178). Wir mochten damit bloB eine gewisse
Inkonsequenz des Urteils aufzeigen, die auch sonst in der Geschicht-
schreibung iiber diese Epoche sichtbar wird. Sicher kann Farner mit
Recht geltend machen, daB die katholischen Michte die Tdufer noch
gnadenloser verfolgten (158). Allein besteht nicht ein grundsitzlicher
Unterschied in der gesamten Ausgangslage ?

Die Neigung Farners, sich zum Sprecher Zwinglis zu machen, fiihrt
in der Darstellung der Politik der eidgenéssischen und namentlich der
innerschweizerischen Orte zu den bedauerlichsten Entstellungen. Er
erklirt rundweg : « Das hauptsidchlichste Motiv der sich dann immer
mehr verschiarfenden Opposition mull weit mehr im politischen als im
religiosen Bereich gesucht werden ». Das ist eine klare Entgleisung wie
auch die Begriindung hierfiir, daB nimlich die maBgebenden Personlich-

! Diesen Gedanken deutet E. KRaAJEWsKI, FELIXx ManTz. Kassel 1957, 146 wenig-
stens einigermalen an,

287



keiten der aristokratischen Obrigkeiten sich mit den Neuerungen Zwing-
lis nicht abzufinden gedachten « weil sie sich dadurch in ihren person-
lichen 6konomischen Interessen allzu empfindlich bedroht fithlten » (161,
vgl. auch 172). Das hieBe nichts anderes als daB echte religiése Uber-
zeugung nur fiir Zwingli und seine Anhdnger, nicht aber fiir deren Geg-
ner gelten darf. Dazu pal3t die Ansicht, daB in den gemeinen Vogteien
« mit der Besetzung der eintrdglichen Landvogteistellen fiir die regieren-
den Familien der inneren Orte mancherlei auf dem Spiel » stand (162).

Ist dem wirklich so ? Dall bedeutende Divergenzen in der Frage der
AuBenpolitik und daher auch der Fremdendienste bestanden, sei nicht
etwa bestritten. Wenn Schwyz im Mai 1522 dem Sold- und Kriegsdienst
abschwor, war dies nicht so sehr oder wenigstens nicht allein die Wirkung
des Appells Zwinglis in seiner bekannten « Gottlichen Vermahnung »,
sondern ebenso ein iibrigens voriibergehender Erfolg der kaiserlichen
Diplomatie, die intensiv gegen die franzdsische Biindnispolitik arbeitete !.
Der bis etwa Ende 1522 in Ziirich residierende kaiserliche Sekretir, Veit
Suter, bezeugt die enge Verkettung der Aullenpolitik mit der Religions-
frage bis tief ins Jahr 1523 hinein. Am 24. Juli 1523 berichtete er nach
Innsbruck, alle franzosisch gesinnten Stdnde, Schwyz ausgenommen, hit-
ten beschlossen, eine Gesandtschaft nach Ziirich zu entbieten «sy zum
hochsten zu bitten unnd zu ermanen, sich mit inen zu verglichen unnd
der frantzosischen verein inzugon, dorzu mittel unnd weg zu suchen,
wie sy irer von Zurich predicanten, wellicher sy bishar vilfaltig ermant,
in irem guten willen unnd furnemen zu verharren unnd bestendig zu
bliben, abstellen, ouch myn kundtschafft und prattigkh nidertrucken
mochten etc. » Er vernahm «ad partem », dal3 sie mit den Untertanen
soviel gehandelt hitten, daB sie weder das franzosische Biindnis ein-
gehen noch Zwingli abberufen wollten 2. Die Gesandtschaft traf am
21. August in Ziirich ein und trug ihr dringendes Begehren vor, das
franzosische Biindnis zu schlieBen «unnd iren predicanten Vlrich

1 Vgl. O. VaseLLa, Osterreich und die Biindnispolitik der kath. Orte. Freiburg
i. 5. 1951, 17-19.

Bericht V. Suters, s. Zt. in Innsbruck, Landesregierungsarchiv, Amraser Akten,
Reihe A, Fasz.1: 1520-28. An der Tagsatzung vom 7. Juli (EA IV 1a, 307, ])
wurden bemerkenswerter Weise Schwyz, Glarus, Schaffhausen und Appenzell
aufgefordert, die Angelegenheit in Beratung zu nehmen nnd sich von den iibrigen
Stinden nicht abzusondern, eine Sonderstellung, die sich teils aus dem Einflul
der neugliubigen Predigt, teils aus der Einwirkung der kaiserlichen Diplomatie
erkliren 148t. Der Tag fiir Ziirich sollte in Luzern festgelegt werden. Auf diesen
Luzerner BeschluB vom 17. Juli bezieht sich offenbar Suter. EA 1. c. 326 zu q.

288

(]



Zwinglin, auch annder, welche sie achten der lutterischen opinion sin,
abzustellen » 1. Suter war jedoch guter Hoffnung, Ziirich wiirde das
Biindnis nicht schlieen und wulite bereits am 31. Oktober wieder zu
melden : «Die von Ziirch sind noch fiir und fiir bestenndig, also das
sie sich der franzosischen verein einztgeen noch ire underthon in der
Franzosen dienst zlUziehen keinswegs bewiilligen wollen. Das ist auch
vast gat, dann zGbesorgen, wa sie darz( bewegt, die luteranisch materi
wurd in aller Eydgenosschafft uberhand gewiinnen. »2 Damit ist die
Ansicht I'arners bis auf diese Zeit einigermalflen als richtig erwiesen, aber
es wird auch sichtbar, dall Zwingli in seinem Kampf gegen die Fremden-
dienste NutznieBer der Hilfe der kaiserlichen Diplomatie gewesen war.
Indessen darf nicht tibersehen werden, dal Bern und andere Stadte,
Luzern und Freiburg ausgenommen, die schriftgemif3e Predigt im Sinne
Zwinglis bereits zugelassen hatten, und noch war die fiir die Scheidung
der IFronten so bedeutsame 2. Ziircher Disputation kaum zu Ende ge-
gangen, als Veit Suter iiber diese zihe Haltung Ziirichs berichtete.
Wenn demnach die Opposition gegen Zwingli als den Prediger des neuen
Evangeliums mit dem tiefgehenden aullenpolitischen Gegensatz Ziirichs
zu den eidgendssischen Orten verkettet war, heillt das bei weitem noch
nicht, dal die rein religiosen Fragen in der Folge nicht mehr und mehr
in den Vordergrund riickten. Die Schlacht gegen Ziirich um das Biindnis
mit Frankreich war 1523 endgiiltig verloren, aber die Entscheidung in
der Religionsfrage noch lange nicht gefallen. Jetzt setzten die Versuche
der eidgendssischen Stinde erst recht ein, Ziirich zur Preisgabe seiner
neukirchlichen Einstellung zu bewegen. Wir méchten das nur stichwort-
artig aufzeigen. Am 26. Jan. 1524 erlieBen alle 12 Orte ein Mandat,
in welchem sie ausdriicklich den unbedingten Schutz des katholischen
Glaubens geboten 3. Dann kam es im Frithjahr 1524 zu einer griindlichen
Auseinandersetzung mit Ziirich. Nun war nicht mehr die Rede von den
Gegensitzen in der AuBenpolitik, sondern es ging jetzt um das Grund-
problem, ob es gelingen koénnte, Ziirich zur Umkehr zu bewegen, wenn
eine kirchliche Reform durchgefiithrt wiirde, unter Wahrung des Glau-

! In der Instruktion fiir die Gesandten nach Zirich (EA 1. c. 326) wird nach dem
Text der EA Zwingli nicht genannt. Die Mindestforderung an Zirich war, dieses
solle neutral bleiben und militirisch nicht gegen Frankreich eingreifen. Bericht
V. Suters vom 23. Aug. 1523, Innsbruck 1. c.

* Bericht V. Suters. Innsbruck l. c. Vgl. dazu die Antwort Ziirichs an die Boten
der XII Orte. EA 1. c. 328a.

3 Wir verweisen hier auf unsere Schrift : Reform und Reformation in der Schweiz.
Miinster i. W. 1958, 67-69.

289



bens der Viter, ohne Bruch mit der iiberlieferten dogmatischen Ordnung.
Diesen Schlichtungsversuch, um einen Ausdruck Farners zu verwenden
(170, wo er ihn Zwingli zuzuschreiben scheint), unternahmen die eid-
genossischen Stinde ohne direkte Mitwirkung der Bischoéfe. Farner
spricht dagegen von einem Zusammenspannen mit den Bischofen, weil
deren Vertreter im April 1524 vor der Tagsatzung erschienen (167).
Allerdings sah sich Zwingli veranlaBt, auf die Eingabe der Bischéfe zu
antworten. Bezeichnenderweise bezieht er sich nicht zum geringsten
auf den disziplindren Bereich (Farner 167-6G9). Weil zwar die eidgends-
sischen Stdnde bereit waren, gemeinsam mit Ziirich fiir die Beseitigung
der kirchlichen MiBstinde alles zu tun, Ziirich dagegen auf die einzige
Bedingung niemals eintreten wollte, nimlich auf seine Predigt des Got-
teswortes im Sinn des Schriftprinzips zu verzichten, muBten sich die
Gegensitze zwangsldufig verschirfen. Die Konsequenz dieser erfolglosen
Auseinandersetzung war der Zusammenschlul der V Orte an der be-
kannten Tagsatzung zu Beckenried vom April 1524. Es wirkt befremdend,
aber nicht voéllig iiberraschend, wenn wir von Farner erneut zu héren
bekommen, dal mit diesem Zusammenschlul «die Aufspaltung der
Eidgenossenschaft Tatsache geworden und der erste Sonderbund ge-
bildet war» (166, vgl. auch 300, 332). Merkwiirdig, wie dieser von
W. Oechsli aus dem Geist der sogen. Sonderbunds- und Kulturkampfzeit
geprdagte Ausdruck in der Geschichtschreibung festklebt, so unhaltbar
er auch sein mag !. Richtig ist daran nur, daBl die V Orte im Gegensatz
zu den meisten Stddten fest entschlossen waren, die schriftgemidlle
Predigt nicht zu dulden und daB} sie konsequenter Weise auch gewillt
waren, im Bereich der Eidgenossenschaft den alten Glauben mit aller
Entschiedenheit zu verteidigen.

Wenn nach den Verhandlungen vom Frithjahr 1524 sich die Lage
erheblich verschirfte, war das in der Tatsache begriindet, dal nun auch
der Ziircher Rat aus der Doktrin Zwinglis mehr und mehr die praktischen
Folgerungen zog. Das zeigt sich in der Ausriumung der Bilder und Al-
tire aus den Kirchen Ziirichs im Juni 1524, zeigten bald darauf folgende
Vorfille in Gemeinden der eidgendssischen Vogteien, die zum Aufsehen
mahnten. Zur Verschirfung trug namentlich der Stammbheimer Bilder-

! Schon W. KOHLER, H. Zwingrr (1943) 159 verwendete unbegreiflicher Weise
diesen Ausdruck. Vgl. diese Zeitschr. 39 (1945) 171 f. Der Begrift weckt falsche
Vorstellungen, schon weil damit der erst spitere Ubertritt anderer Orte zum neuen
Glauben vorausgesetzt wird, ganz abgesehen davon, daBl doch Ziirich mit der
Absonderung von der Eidgenossenschaft begonnen hatte.

290



handel, den Farner bereits im 3. Band (495 ff.) behandelte und der damit
zusammenhdngende sogen. Ittingersturm vom Juli 1524 Bedeutendes
bei. Diese groBe Krise ist doch irgendwie charakteristisch fiir den inneren
Zusammenhang zwischen Reformation und Bauernbewegung ; denn es
stellt sich die Frage, ob nicht aus religiosen Motiven schon damals die
Herrschaftsstellung der inneren Orte im Thurgau negiert worden war.
Nach dem Zeugnis Veit Suters, dem wir u. E. Glauben schenken diirfen,
trifft dies zu. Vielleicht noch folgenreicher war der Waldshuter-Handel.
Weil einzelne fithrende Prdadikanten in benachbarte Stidte wie Schaff-
hausen und Lindau flohen, kam es zur Vereinbarung der eidgendssischen
Orte mit Habsburg im sogen. Waldshuter-Vertrag, der keineswegs be-
weist, daB Osterreich sich in die Politik der eidgenéssischen Orte ein-
schaltete (Farner 184). Der Schutz des alten Glaubens wurde durch die
beiden Partner dies- und jenseits der Grenzen als gemeinsame Ver-
pflichtung festgelegt. Der politischen Neutralisierung durch die Erb-
einung folgte gleichsam die religiose Neutralisierung zugunsten des alten
Glaubens. Aber deswegen gingen AuBenpolitik und Religionspolitik in den
Beziehungen der Eidgenossenschaft zu Osterreich noch keineswegs inein-
ander tiber. Farner folgt leider immer noch der irrigen Deutung W. Oechs-
lis, der den Waldshuter-Vertrag als den Ursprung jener Politik der
katholischen Orte bezeichnete, die zur Christlichen Vereinigung fiihrte,
obgleich u. a. auch Bern sich dieser Vereinbarung anschloB. Die Fronten
sind jedoch 1524 und 1529 véllig andere.

Farner erklart: «und wenn bis etwa zur Jahreswende 1524/25 sich
auch bei papsttreuen Elementen irgendwie noch letzte Reste reform-
freundlicher Stimmung erhalten hatten, so zerstoben dieselben nunmehr
ins Nichts» (182). Wir halten diese Meinung fiir irrig. Wenn es nicht
gelang, auf Grund eines diszipliniren Reformprogramms, das man ge-
meinsam mit Ziirich bereinigen wollte, dieses zur Umkehr zu bewegen,
dauerten doch dieselben Bestrebungen unter den eidgendssischen Stinden
das ganze Jahr 1524 hindurch an. Sie miindeten bekanntlich in das Eid-
genossische Glaubenskonkordat ein, das Farner, soweit wir sehen,
nirgends erwdhnt. Es ist eine eindrucksvolle Manifestation des kirch-
lichen Reformwillens der Laienobrigkeiten mit deutlicher Spitze gegen
die Bischofe. Die Entscheidung iiber die dogmatischen Fragen wird
bezeichnender Weise dem kiinftigen Konzil vorbehalten. Das Konkordat

! Vgl. hieriiber unsere Ausfithrungen : Osterreich und die Biindnispolitik der
kath. Orte. Freiburg i. S. 1951, 36 ff.

201



iibte ohne Zweifel eine groBe psychologische Wirkung aus, auch wenn
der Versuch, alle eidgenossischen Orte, von Ziirich abgesehen, zur
Annahme zu bewegen, miBllang. Bedeutsam war indessen besonders,
daB Bern dieses Konkordat nicht annahm. Man kann sich sehr wohl
fragen, ob Zwingli aus dieser Stellungnahme Berns nicht die Folgerung
zog, dal} die eidgendssische Front gegen Ziirich so briichig geworden war,
dall er es bald wagen durfte, im April 1525 zur obrigkeitlichen Ab-
schaffung der Messe iiberzugehen. Jetzt strebte die katholische Abwehr
ihrem Hohepunkt zu, zumal den Altgldubigen in Ziirich, wie Farner
knapp darlegt (87), allen ihren Bitten zum Trotz zur Feier der Messe
keine einzige Kirche iiberlassen wurde. Der Bruch im Dogma war nun
unwiderruflich vollzogen, die Scheidung der Fronten endgiiltig. Wenn
Schwyz am 26. Juni 1525 erklirte (Farner 182), mit Ziirich zusammen
nicht mehr tagen zu wollen, dann tat es diesen Schritt als Antwort auf
die Unterdriickung der Messe in Ziirich. Von dieser neuen Lage aus ver-
steht man auch erst recht die Aktion des Ziircher Unterschreibers
Joachim Amgriit in Rom. Von einem MiBbrauch seines Auftrages kann
u. E. keine Rede sein, wohl aber von einer Illusion, weil Amgriit glaubte,
die Entwicklung in Ziirich aufhalten, wenn nicht gar riickgingig machen
zu konnen, falls er die Zahlung der ausstindigen Soldgelder durch die
romische Kurie vom Verzicht Ziirichs auf die kirchliche Neuerung ab-
hingig machen wiirde. Schade, da3 Farner das wohlbegriindete Urteil
Rob. Durrers (Die Schweizer Garde in Rom, Luzern 1927, 344, dazu
Farner 193 f. u. Anm. dazu 537) mit keinem Wort erwihnt.

Ist es iiberraschend, wenn die katholischen Orte jetzt den Kampf auf
das dogmatische Gebiet iibertrugen ? Jetzt ist allerdings nicht mehr von
Reform die Rede, weil dieser Weg sich ja als erfolglos erwiesen hatte.
Das besagt aber keineswegs, dal man von der Reformbediirftigkeit der
Kirche nicht mehr iiberzeugt und nicht gewillt gewesen wire, ihr Rech-
nung zu tragen. Man griff auf der Badener Disputation nicht zufillig
das zentrale Thema der Abendmahlslehre auf. Es dringte sich auf, weil
in Ziirich die Messe geopfert worden war, es drangte sich aber auch auf,
weil im Lager der Evangelischen tiefgehende Gegensitze in dieser Lehre
weithin sichtbar geworden waren.

Der Badener Disputation schenkt Farner groBere Beachtung. Vieles
ist bekannt. Uber den Brief mit der Antwort Zwinglis an Eck lesen
wir : « der wohl das Ausfilligste ist, zu dem sich Zwingli je im Unmut
hinreiBen lieB » (186). Ist es dann aber sinnvoll, offenkundige Einseitig-
keiten auszubreiten, ohne dem Leser etwas Niheres von der Stellung-

292



nahme Ecks zu verraten (186-189), hatte doch Eck, gewiB nicht zu
Unrecht, Zwingli Inkonsequenz vorgeworfen, weil dieser seinen Glauben
an die Priasenz Christi erst 1523 preisgegeben hatte. Farner gibt dem
Leser an anderer Stelle (228 ff.) die nicht oft erwdhnte Erklirung, dal
ein gelehrter Niederlander, Cornelius Hoen, Zwingli die neue Deutung
der Einsetzungsworte des Abendmahls vermittelt hatte.

Fir die Schilderung des beriihmt gewordenen Nachrichtendienstes
Zwinglis in Baden zieht Farner den bekannten, anschaulichen Bericht
Thomas Platters heran. Leider scheint er die neue treffliche Ausgabe
der Lebensbeschreibung Platters von Alfred Hartmann (Basel 1944)
nicht zu kennen (vgl. Farner 200-202, Hartmann 72-74 mit ausgezeich-
netem Kommentar 160-161).

Es ist leider iiblich geworden, den katholischen VorstoB mittels des
Badener Glaubensgesprdchs auf auslindische Einfliisse zuriickzufiihren.
Diese Disputation verdankte ihr Zustandekommen, erklirt auch Farner
(185), in erster Linie auslindischen Einfliissen. Dabei wird der Eidge-
nosse Zwingli gegen die Auslinder Joh. Eck, Th. Murner und Joh. Fabri
ausgespielt, ganz entsprechend der Polemik Zwinglis selbst (206). Es
steht auBer Frage, daB auf altgliubiger Seite kein UberfluB an gewiegten
Theologen bestand, fiel doch der Mangel an tiichtigen Theologen in der
Eidgenossenschaft im Dezember 1524 selbst dem pidpstlichen Legaten
Campegio auf . Allein offenbart solche Zusammenarbeit nicht auch den
universalen Charakter der katholischen Kirche ? Und waren die poli-
tischen Grenzen damals iiberhaupt so scharf gezogen ? Ludwig Bir
und Abt Barnabas Biirki, die beiden geistlichen Prisidenten der Dispu-
tation, waren immerhin gute Eidgenossen. Warum zihlte denn Zwingli
unter seinen engsten Freunden und Mitarbeitern soviele Schwaben und
Ausldnder : Leo Jud, Oekolampad, Utz Eckstein, Haller u. a. m. ? Soll
daraus gefolgert werden, ohne die Mitwirkung dieser Landesfremden wire
die Reformation Zwinglis iiberhaupt nicht moglich geworden ? Dall am
Berner Glaubensgespriach eine bedeutende Zahl fremder Pridikanten
erschien, findet man selbstverstindlich. Offenbar bedient man sich
verschiedener MabBstibe.

Im AnschluB an W. Koéhler 2 bezeichnet es auch Farner als « einen
geradezu ungeheuerlichen Schritt, daB Zwingli nach dem Badener Ge-
sprach «in aller Form in Bann und Acht erklirt wurde» (207). Vom

! Vgl. O. VasgLLa, Osterreich und die Biindnispolitik 1. c. 41.
* Vgl. hieriiber auch diese Zeitschrift 39 (1945) 173 f{.

293



katholischen Standpunkt aus war das doch nur konsequent und es hat
auch nichts Auffallendes an sich, daB dieser « Bannspruch » nur von
jenen Stinden ausgesprochen wurde, die sich dem Regensburger Kon-
vent angeschlossen hatten, der iibrigens in den Grundgedanken weit
mehr mit dem Eidgenossischen Glaubenskonkordat zusammenhidngt,
als mit dem Badener Glaubensgesprich. In allem zeigt sich lediglich,
daB das kompromiBlose Verhalten der inneren Orte von den Stddten
nicht gebilligt wurde, weil diese die schriftgemille Predigt nie unter-
driickt hatten und nicht mehr unterdriicken wollten noch konnten. Das
ist der eigentliche und tiefste Grund fiir das Auseinanderfallen der Front
gegen Ziirich und nicht so sehr die Frage der Herausgabe der Disputa-
tionsakten (260).

Ob das Kapitel tiber die Trennung Zwinglis von Icrasmus richtig
eingeordnet ist, lassen wir dahingestellt. Wie uns diinkt, miBt Farner
der Huttenfrage fiir die Entfremdung beider doch eine etwas iiber-
triebene Bedeutung bei, davon abgesehen, daB Farner den Anfang des
reformatorischen Denkens Zwinglis auf das Jahr 1516 festgelegt haben
will (215), entgegen W. Kdéhlers Meinung (H. Zwingli 39 ft.).

Nun aber zum dritten Teil : Der Angriff. Im Vordergrund steht fiir
uns, nach der eingehenden und klaren Erlduterung des groBen Feld-
zugsplanes, die Burgrechtspolitik Zwinglis und der Ubertritt Berns.
Farner behauptet, daBl die katholischen Orte Konstanz hdtten Gster-
reichisch machen wollen (254). Das ist eine Entstellung der Rechtslage.
Konstanz stand seit 1510 in einem Schutzverhiltnis zu Habsburg. Im
Konflikt dieser Stadt mit Osterreich hatten die V Orte bloB zugesagt,
neutral zu bleiben, mit anderen Worten, Osterreich in der Verfolgung
seiner berechtigten Anspriiche freie Hand zu lassen. Die V Orte hatten
weder eine Verpflichtung noch irgendwelchen Anlall, zugunsten von
Konstanz einzugreifen. Im Gegenteil | Diese Stadt war ein wichtiger
Briickenkopf nicht allein nach dem Thurgau hin, sondern fiir alle dem
Bodensee entlang gelagerten oOsterreichischen Territorien. Wollte also
Habsburg hier den alten Glauben schiitzen und erhalten, dann konnte die
Propagierung der neugldubigen Ideen es niemals gleichgiiltig lassen.
Sie bedeutete eine nicht geringe Gefahr, religiés und politisch 1.

Uber die tieferen Hintergriinde des Ubertritts Berns zur Reformation
erfahren wir bei Farner wenig. Das Verhiltnis der Stadt zur Landschaft

1 Wir bedauern es hier ganz besonders, daB Farner unsere Darstellung : Osterreich
und die Bindnispolitik (1951) 59 ff. iiberhaupt nicht beriicksichtigte.

294



bleibt unerortert so gut wie der bekannte Pfingstmontageid (26. Mai)
1526, worin Bern den Boten der katholischen Stinde versprach, ohne
die Zustimmung der Amter keine Anderung im Glauben vorzunehmen.
Von den Verhandlungen zu Beginn des Jahres 1527 sagt Farner u. a.,
jedermann konnte im Klaren dariiber sein, dal} einzig bei Erfiillung der
ultimativen Bedingung Ziirichs auf Gewidhrung der freien Ausiibung des
evangelischen Glaubens in Ziirich und «in den Untertanengebieten,
zum mindesten dort, wo Ziirich mitregierte », der Friede in der Eidge-
nossenschaft erhalten werden kénne. Wenige Zeilen spiter lesen wir
das Eingestdandnis Farners : « Die Zeit war noch nicht reif fiir den Grund-
satz der konfessionellen Paritiit ; Eidgenossen konnten doch nicht zwei-
erlei Glauben haben » (vgl. 262 f.). Die Folgerung ist leicht zu ziehen :
also konnte auch bei Erfiillung der Forderung Ziirichs der Friede nicht
erhalten werden. Die Begriindung mit der Erhaltung des Friedens war
im Grunde genommen sophistisch. Aus der Schilderung des Berner
Glaubensgesprichs greifen wir nur einzelne AuBerungen heraus, die uns
anfechtbar erscheinen. Die Meinung, der Sieg der Neugldubigen hitte
keineswegs festgestanden, halten wir fir unzutreffend (274). Das wird
niemand annehmen konnen, der sich den Charakter beinahe aller Dis-
putationen vor Augen hilt. Ubrigens weckt auch der Satz « daB sich die
konfessionelle Spannung, gerade auch wegen des fiir die Altglaubigen
ungiinsgtien Ausgangs des Berner Religionsgespriches », zwischen den
Eidgenossen verschirfte (292) falsche Vorstellungen. Nicht von ungefdhr
zwang Bern seine gesamte Geistlichkeit zur Teilnahme und nicht um-
sonst mufBlten sich simtliche Geistliche iiber ihre Stellungnahme klar
aussprechen.

Dankbar nimmt man die Erliuterung des Verfahrens bei der Bereini-
gung des « Protokolls » der Disputation (276) und die eingehende Ent-
stehungsgeschichte der Thesen (278 ff.) entgegen. Nicht zufdllig kam
die Abendmahlslehre in Bern so intensiv zur Sprache (Farner 280 spricht
« vom katholischen MiBverstindnis der Messe » !). DaB Ben. Burgauer,
der Luther zuneigte, einer Entscheidung an der Disputation auswich,
ist in den Zitaten (280 f.) deutlich erkennbar, aber iiber seine spitere,
so ganz andere Haltung fillt kein Wort. Angesichts der ganzen Sachlage
bleibt man gegeniiber der Echtheit der von Bullinger geschilderten Szene,
wonach ein Geistlicher, der sich eben zur Feier der Messe riistete, unter
dem Eindruck der Predigt sich plétzlich bekehrte und das MeBgewand
von sich warf (285), mehr als skeptisch.

295



Was die wenigen Vertreter der Altgliubigen am Gesprich vorbrach-
ten, kiimmert Farner kaum, so wenig er entsprechende Literatur namhaft
macht. Und doch hitte z. B. Hans Wicki, Der Augustinerkonvent Frei-
burg i. Ue. (Freiburger Geschichtsblitter 39, 1945, bes. 18-22) dank
wertvoller bibliographischer Angaben es u. a. ermoglicht, das Zitat aus
dem u. E. mindestens sehr verddchtigen Schreiben des Jacobus Mona-
steriensis (275 u. dazu Anm. 544) nachzuweisen. Zu D. Huter vgl. die
Monographie von Paul Staerkle (Altstdtten 1931, bes. 21 ff.).

Es ist gewiB nicht so, dal Farner fiir die folgende Zeit den coffensiven
Charakter der Politik Zwinglis und Ziirichs vollig verkennen und diese
keiner Kritik unterziehen wiirde. Allein der Darstellung namentlich der
Burgrechtspolitik der reformierten Stddte und der damit zusammen-
hingenden Biindnispolitik der katholischen Orte haftet doch manche
bedenkliche Einseitigkeit an. Wir wollen nicht alles anfiihren, was die
ofters beschonigende Darstellungsweise der Methoden der Protestanti-
sierung aufzeigen konnte. Natiirlich suchte Zwingli seine Gewaltpolitik
zu rechtfertigen (294-96), aber ist ihm das wirklich gelungen ? « Glaubens-
zwang » und «stidndige Bedringungen » in den gemeinen Herrschaften
siecht IFFarner nur gerade auf altgliubiger Seite, woraus sich dann das
Verlangen nach Anschluf3 an Ziirich ergab (297). Nirgends werden Uber-
fille von Kirchen, Zerstérungen von Bildern und Altédren als Gewalttaten
charakterisiert dort, wo sie es in Tat und Wahrheit waren, besonders wo
Zirich keine Herrschaftsrechte besal3 (vgl. 298 : Abtei St. Gallen, Wesen)
oder wo die Gemeinde sich gegen den neuen Glauben aussprach (z. B.
Rottweil, wo die Neugliubigen zur Auswanderung gezwungen wurden,
Farner 339, der aber verschweigt, dal} es nach einer Niederlage in der
Abstimmung {iber den Glauben geschah, gemd dem von den Neugliu-
bigen propagierten Mehrheitsprinzip der Gemeinden !). Da3 dann auf die
entsprechende Reaktion der altgliubigen Obrigkeit die Neugldubigen
sich um Schutz und Hilfe an Ziirich wandten, ergibt selbstverstindlich
dann das Bild der Unterdriickung und Verfolgung nur auf der einen Seite !

Nun aber zur Frage der konfessionellen Biindnisse beider Glaubens-
parteien ! Farner betont vorerst die Souverdnitit der Stinde, damit
auch ihre Biindnisfreiheit. Doch sagt er nicht, inwieweit diese fiir die
Burgrechtsstidte Basel, Schaffausen sowie St. Gallen bundesrechtlich
eingeschriankt war. Datiir greift Farner hier erneut auf den Zusammen-
schluB der V Orte in Beckenried von 1524 zuriick, ihn als ersten Sonder-
bund bezeichnend, und erklirt dann rundweg, was wortlich wiederge-
geben werden muB: «denn was die eigentliche Zwecksetzung dieser

296



Sonderbiinde betraf, konnte von einer vélligen Paritit durchaus nicht
die Rede sein. Bestand doch zwischen den beiden der wesentliche Unter-
schied, daBB man sich auf der evangelischen Seite darauf beschriankte,
sich durch Burgrechtsvertrige die Erhaltung des Glaubens im eigenen
Gebiete der Bundesgenossen zu sichern, wihrend es in der Christlichen
Vereinigung abgesehen war, das Eindringen und Uberhandnehmen der
evangelischen Bewegung im katholischen Bereich zu bekdmpfen und zu
unterdriicken » (301). Das miissen wir leider als eine glatte Verzeichnung
der ganzen Sachlage bezeichnen. Farner sagt nimlich kein Wort dartiber,
daB Ziirich und Bern unter sich vereinbart hatten, in den gemeinen Vog-
teien das Gemeindemehren zur Anwendung zu bringen, wonach der
neue Glaube staatsrechtlich anerkannt werden miisse, sobald eine Ge-
meinde sich mehrheitlich fiir den neuen Glauben entschied, ganz ent-
gegen dem Willen der Mehrheit der regierenden Stinde (Stindeprinzip),
kein Wort auch dartiiber, dall Ziirich den Mehrheitsentscheid zugunsten
des alten Glaubens nicht anerkannte und die Abstimmung wenn immer
moglich wiederholen lie3. Warum hétten denn sonst Basel, Schaffhausen
und Appenzell im Oktober und November 1528 Ziirich zur Anerkennung
der Mehrheitsbeschliisse der Stinde bewegen wollen ? Und weshalb for-
derten die V Orte im Oktober 1528 von Ziirich eine eindeutige Erkldrung,
ob es bereit sei, inskiinftig anzunehmen, was das Mehr wiirde ? 1

DaB3 Osterreich das Biindnis mit den katholischen Orten nur im Sinn
eines Defensivbiindnisses, also fiir den Fall eines gegnerischen Angriffs
schloB, steht u. E, heute fest, entgeht jedoch Farner 2. Weshalb redet er
von der Raubtiernatur Konig Ferdinands in Anspielung auf die Ent-
stellung des Namens: Perdinandus ? (302). Solche und andere Aus-
driicke sind wirklich nur geeignet, der Darstellung auf Kosten der Sach-
lichkeit einen zu polemischen Charakter aufzuprigen. Drei bedeutsame
Ereignisse drohten die Briicke zwischen den Eidgenossen, um ein Bild
IFarners zu gebrauchen, allmdhlich zum Einsturz zu bringen : Die Politik
Ziirichs gegeniiber der Abtei St. Gallen, die kritisch bewertet wird
(303 f.), der Berner Oberlinder Aufruhr und die Politik Unterwaldens
(305 {., hier bleibt die Untersuchung von Herm. Specker, Die Refor-
mationswirren im Berner Oberland 1528, Freiburg i. S. 1951 véllig un-
beriichksictigt), endlich die Hinrichtung Jakob Kaisers (307 £.). Der fiir
die Vorgeschichte des 1. Kappelerkrieges weit wichtigere ProzeB gegen

1 Vgl. unsere Arbeit : Osterreich und die Biindnispolitik der kath. Orte 47 {.
* L.c. 109 f. I'arner stiitzt sich einzig auf die dlteren Autoren Rohrer und Escher
und beniitzt neu erschlossene Quellen auch sonst nicht.

20 297



den Churer Abt Th. Schlegel und dessen Hinrichtung werden iibergangen.
Weshalb ?

Die Ereignisse vor und wahrend des 1. Kappelerkrieges werden recht
anschaulich geschildert. So liest man mit Interesse etwa von der Predigt
im Lager von Kappel (321), vermiBt aber anderseits AuBerungen katho-
lischer Frommigkeit, wie etwa die Landesprozession der Schwyzer und
der iibrigen Orte nach Einsiedeln im Mirz 1529, die sogleich das MiB-
trauen der Ziircher weckte!. Die Grundprobleme werden gelegentlich
durch Formulierungen, die der wirklichen Lage nicht gerecht werden,
gleichsam {iberdeckt. So nennt Farner als Friedensbedingung : « Garantie
der freien Verkiindigung in allen Teilen der Eidgenossenschaft, auch in
den bisher katholisch gebliebenen sowie in den gemeinsam regierten
Vogteien » (313). Der Ausdruck « Garantie » ist u. E. miBverstindlich.
Die katholischen Orte hitten demnach der neuen Lehre in ihrem eigenen
Territorium freien Zugang gewihren sollen, wihrend die reformierten
Stddte, nicht bloB Zirich, den katholischen Kultus in ihrem Bereich
riicksichtslos unterdriickten. Der Widerspruch springt in die Augen, wird
von Farner selbst spiter (329) hervorgehoben. Gerade diese Forderung
lieB sich mit dem Wesen stindischer Souverdnitdt nicht vereinbaren,
auch nicht mit dem Prninzip des Herrschaftsrechts. Das ist u. E. der
tiefste Grund des Gegensatzes zwischen Ziirich und Bern, nicht so sehr,
daB die Berner das strikte Verbot der Pensionen nicht in den Frieden
aufnehmen wollten (324), dies ist auch der tiefste Grund der Unzufrieden-
heit Zwinglis (325), ein Gedanke, den Farner, trotz einzelner kritischer
Bemerkungen, nicht deutlich genug entwickelt.

Fiir die letzten Kapitel des 3. Teils, und namentlich fiir den 4. Teil :
Die Niederlage, miissen wir uns auf wenige Ausfiihrungen beschrianken.
Der Leser erhdlt, nach der Darstellung der Beziehungen Zwinglis zu
Landgraf Philipp v. Hessen, eine mit reichen Einzelheiten befrachtete
Schilderung des Marburger Glaubensgesprichs. Den 4. Teil eréffnet eine
mit anerkennenswerter Kritik durchsetzte Charakteristik der obrigkeit-
lichen Sittenordnung. Da lesen wir z. B. : « Am fragwiirdigsten beriihrt
uns die Verbindung des Religiésen und Polizeilichen beim Bemiihen,
den Predigtbesuch der durch die evangelische Verkiindigung zum Leben
erweckten Gemeinde im Staatsgesetz zu verankern » (390 £.), und in der
kurzen Wiirdigung des GroBen Sittenmandates vom Mirz 1530 fillt das
Wort von der « Deformation der ihre Disziplinargewalt miBbrauchenden

1 Die Belege s. bei O. VasgLra, Osterreich 1. c. 114.

298



Obrigkeit » (398). Farner fiihlt hier das Problem der persénlichen Ge-
wissensfreiheit (vgl. auch 394). Beachtenswert ist manches Detail im
Kapitel iiber die Synode, etwa die Klagen {iber den Pfarrer von Stein
a. Rh. und iber einzelne Stiftsgeistliche (404 f.). Farner gesteht, dal} die
Uberspannung der staatskirchlichen Tendenzen das Ihrige zum persén-
lichen Sturz Zwinglis und voriibergehenden Zusammenbruch beigetragen
habe (407). Im Zusammenhang mit der Bannfrage gelangt er zur Er-
kenntnis, dall « Zwingli seit etwa 1526 sein fritheres, so feines Sensorium
fiir die Scheidung von weltlichem und geistlichem Gebiet in zunehmendem
MaBle verloren hat» (409). Schade, dal manche angedeutete Problemc
nicht schon in der voraufgehenden Darstellung vertieft wurden, so etwa
das Problem des Selbstbestimmungsrechtes der Untertanen und jenes
« des MaBes kirchlicher Freiheit der konfessionellen Minderheit und der
Glaubensfreiheit der Individuen » (416), schade auch, daB nicht noch
andere Beispiele leidenschaftlicher Pridikanten namhaft gemacht wur-
den, gleich jenem des Pfarrers von Flums, Martin Mannhart (419 ft.).
Farner meint iibrigens, dal3 «der konfessionelle Trennungsstrich quer
durch das Gebiet aller Stiddte- und Linderkantone » und die katholische
Aktion hitte « in keinem einzigen Orte der alten Eidgenossenschaft abso-
lut und uneingeschrinkt den Sieg behalten ». Das ist mindestens sehr
iibertrieben und miBverstindlich, zumal dann als Beweis Solothurn an-
gefithrt wird. Allein diese Stadt hatte vor dem 2. Kappelerkrieg die
schriftgemidBe Predigt nie unterdriickt, ganz im Gegensatz zu Freiburg
und Luzern, und so entstand hier eine ganz besondere Lage (vgl. 422).
Die Erkldarung der Rivalitidt zwischen Bern und Ziirich vermag uns, trotz
einiger guter Beobachtungen (424 1.), nicht véllig zu befriedigen.

Wir miissen es uns versagen, auf die ausldndischen Biindnisbewegun-
gen Zwinglis ndher einzugehen. Farner betont nicht nur ihren Miler-
folg, sondern auch die unheilvollen Folgerungen, die sich im Fall des
Gelingens daraus hétten ergeben kénnen (447), so wie er auch Zwinglis
innenpolitische Pline, die er in seinem « Ratschlag, was Ziirich und Bern
not ze betrachten sye » entwickelte, keineswegs billigt (471). Nicht ganz
zutreffend ist die Darstellung des 2. Miisserkrieges, insofern nidmlich als
weder die Zusammenhinge dieses Konflikts noch das Verhalten der
V Orte und der-6sterreichischen Regierung richtig beurteilt werden
(462 ff.). Die Osterreichische Regierung lehnte jede Intervention zu-
gunsten des Miissers ab 1.

! Vgl. O. Vaserra, Abt Th. Schlegel von Chur (1954) 315 f. Zur Haltung der ka-
tholischen Orte vgl. auch unsere Bemerkungen in dieser Zeitschrift 39 (1945) 179.

299



Nicht ohne innere Spannung liest man die abschlieBenden Kapitel,
vor allem die Szene der Demission Zwinglis (473 f.) und die Umstédnde
seines Todes, der von den Chronisten bald mit Legenden umrankt wurde.
Zu diesen mochten wir auch die von Bullinger erzdhlte Szene rechnen,
nach welcher der Sterbende gefragt worden wire, ob er einen Priester
zur Beichte wiinsche, und auf sein Verneinen hin von den Umstehenden
die Mahnung erhielt, er moge die Mutter Gottes im Herzen haben und
die Heiligen anrufen, was er wiederum mit einer Bewegung ablehnte.
Es ist naheliegend, daB3 der Chronist keine andere Absicht hatte, als die
Treue des Reformators zu seiner Lehre zu verherrlichen. Wenn Farner
schlieBlich vom 2. Landfrieden erkldart: « Das reformatorische Ziirich
unterzeichnete also unter anderem, daB der wahre christliche Glaube
der romisch-katholische sei » !, so iibersieht er dabei, daB die katholischen
Orte ihrerseits die staatsrechtliche Anerkennung des reformierten Glau-
bens aussprachen (503) 1.

Wir wiederholen noch einmal, daB die Biographie insofern ihren Wert
behilt, als in ihr vielfach wenig beachtete Texte aus den Schriften und
Briefen Zwinglis ausgewertet, ja in einer Fiille von Zitaten ausgebreitet
werden. Damit ist eine Erlduterung der religiosen Ideen Zwinglis ver-
bunden, fiir die man Farner Dank schuldet, ganz davon abgesehen, da3
er im 1. Teil ein z. T. ansprechendes Bild der Personlichkeit Zwinglis
zeichnet. Was uns jedoch besonders unbefriedigt 148t, ist die Tatsache,
daB die von der Personlichkeit Zwinglis nun einmal nicht trennbaren
religionspolitischen Probleme leider in eine zu einseitige Perspektive
geriickt werden, wozu ohne Zweifel auch eine gewisse offenkundige
Unbekiimmertheit um die Ergebnisse neuerer Forschungen nicht wenig
beitrigt.

1 Hier hitte er mit Nutzen das Buch von Paul Briischweiler, Die landfriedlichen
Simultanverhiltnisse im Thurgau (1932) eingesehen.

300



	Huldrych Zwingli und seine Gegner

