
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 56 (1962)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Katholisches Missionsjahrbuch der Schweiz 1962. 29. Jahrgang. Red :

P. Gonsalv Mainberger OP. 95 S. Freiburg, Paulusdruckerei. Selbstverlag
des Schweiz. Kath. Akadem. Missionsbundes, Freiburg, Spitalgasse la.

Das seit Jahrzehnten besteingeführte Missionsjahrbuch erscheint diesmal
unter neuer Leitung und gliedert seinen Stoff nach den Gesichtspunkten :

Kunst, Kult, Kontinente. Hauptanliegen ist ihm die « Adaptation in ihrer
einzig zulässigen Form der Versclbständigung ». Allgemein wegleitend für
diese Zielsetzung ist der Beitrag über die naive künstlerische Begabung im
Kunstschaffen unserer kath. Missionen. Im einzelnen werden sodann Tradition

und europäische Einflüsse in der Kunst Japans verfolgt, wo eine christliche

Kunst erst in den Anfängen steht ; ähnlich die Geschichte der
neo-afrikanischen Literatur, die im Stadium der « absoluten Zöglingsliteratur » zeigt,
daß man auch über die Rassen hinweg Kulturen verpflanzen kann. Sehr
ansprechend sind die Ausführungen über die religiöse Bedeutung des Mysterientanzes

und seine missionarischen Möglichkeiten, nicht weniger über die
Kunst auf Haiti und die sog. Poto-Poto-Maler in Brazzaville im Kongo, wo
der Einfluß Europas übergroß ist. Mit Interesse liest man den Aufsatz über
die Problematik einer afrikanischen Kirchenmusik, der, etwas schulmeisterlich,

zeigen will, was man in dieser Hinsicht tun sollte, dabei aber übersieht,
daß z. B. in Kamerun von den Engelberger Benediktinern bereits nach diesen
Vorschlägen gearbeitet wird. Die betr. Literatur ist in diesem Heft
verzeichnet, aber offenbar nicht beachtet worden. Es darf hier auch auf die
Plattenaufnahmen « Psalmodie Camerounaise » aufmerksam gemacht werden,
die in Zusammenarbeit von P. Luitfried Marfurt mit einheimischen Seminaristen

entstanden und fortgesetzt werden sollen. Daß auch auf andern Gebieten
ähnlich gearbeitet wird, verrät der Hinweis auf die benediktinische Gründung
an der Wasserscheide Kongo-Nil, die altmonastische Traditionen und
einheimisches Brauchtum zu neuen Formen zu verbinden sucht. Ähnliche Wege
geht die sog. Missa Luba, die ganz aus afrikanischem Empfinden heraus
gestaltet ist. Auch auf dem Gebiet des Kirchenbaues zeigen sich solche
Tendenzen, so etwa am Beispiel von Koumi im Ober-Volta.

Die Chronik für 1961 und eine sorgfältige Missionsbibliographie beschließen
das gehaltvolle Jahrbuch, das allerdings mehr Probleme aufwirft, als es

zu beantworten vermag. G. Heer

262



M.-H. Vicaire OP : Geschichte des heiligen Dominikus Band I : Ein Bote
Gottes. 374 S. Herder Freiburg i. B. 1962.

Es handelt sich beim vorliegenden Werk um eine Übersetzung der
zweibändigen « Histoire de Saint Dominique », die der Ordinarius für Kirchengeschichte

an der Universität Freiburg i. Ue. bei Les Editions du Cerf 1957
erscheinen ließ. Der erste Band zeichnet die Lebensgeschichte des Heiligen
bis zu seinem Aufbruch an das vierte Laterankonzil, also bis zur päpstlichen
Bestätigung des Predigerordens.

Diese großangelegte Biographie fußt auf den ausgedehnten Quellenforschungen
der letzten Jahrzehnte, in denen die Untersuchung der Armutsbewe-

gungen im Mittelalter so rege betrieben wurde. Der Dominikanerorden hat
seit 1931 in seinem Archivum Fratrum Praedicatorum und in vielen
Einzelforschungen dazu einen beachtlichen Beitrag geleistet. So wird es Vicaire
möglich, ein sehr differenziertes und eindrückliches Bild seines Ordensstifters

zu bieten, nicht zuletzt auch weil ihm eine sichere Kenntnis der
Geographie und Ortsgeschichte der einzelnen Wirkungsstätten des Heiligen
zur Verfügung steht. Dazu kommt eine seltene Vertrautheit mit der
mittelalterlichen Bildungs- und Geistesgeschichte.

Die einzelnen Kapitel des Werkes sind mit Ortsnamen überschrieben. Es
sind Stätten, die nicht nur Aufenthaltsorte des kommenden Ordensstifters,
sondern auch Etappen seiner inneren Entwicklung und Berufung darstellen.
In « stolzer und zugleich demütiger Anmut » liegt das Heimatdorf Callruega
vor uns, und wir werden vertraut mit der gewaltigen Landschaft Altkasti-
liens, über welche sich das flutende Licht der Sonne ergießt. Wir erfahren
aber zugleich die wechselvollen Schicksale des Landes in der Reconquista
und erleben mit der Jugendzeit des Dominikus auch den religiösen Frühling,
den die Reform im Geiste von Cluny und Citeaux in die kastilischen Lande
bringt. Mit der gleichen Sorgfalt geht der Verfasser den Ahnen des Heiligen
nach, den vornehmen Guzman und den adeligen Aza.

In Palencia verfolgen wir die Studienjahre, das frühe Hineinwachsen in
die Gottesgelehrsamkeit. Entscheidend für sein Leben wird Osma, sein
reformeifriges Diözesankapitel, die Begegnung mit der Augustinerregel und
die Lebensfreundschaft mit dem gleichgesinnten Bischof Diego. Und dann
folgt die für den jungen Kanoniker bedeutsame Reise in die Marken.
Bischof Diego führt eine königliche Gesandtschaft nach Dänemark und Dominikus

ist sein Begleiter. Die Erlebnisse dieser Reise werden das künftige
Leben beider Freunde bestimmen. Das Gebiet von Toulouse bietet den
traurigen Anblick der Häresie und weckt « die Sorge um die mißbrauchten
Seelen ». In den Marken erwacht bei der Berührung mit der Ostmission der
Aposteleifer erst recht.

Sehr behutsam geht Vicaire den Ursachen der Katharer- und Albingenser-
bewegung nach. Einfach kirchliche Mißbräuche dafür verantwortlich zu
machen, würde das Problem allzusehr vereinfachen. V. weist überzeugend
nach, wie politische und soziale Faktoren einen ebenso starken Einfluß
ausgeübt haben. Mit gleicher Sorgfalt geht V. nun den vielseitigen Formen
kirchlicher Abwehr nach. Wir werden vertraut mit der Zisterziensermission,

263



lernen die päpstlichen Legaten kennen, erleben den Kreuzzug und verfolgen
die Wege des heiligen Dominik in der Predigt Christi. Der Verfasser führt
den Leser mit vornehmer Zurückhaltung durch diese Straßen der inneren
und äußeren Entwicklung. « Es geht nicht darum, den heiligen Dominikus
zu rühmen, sondern ihn kennenzulernen und zu verstehen. »

Vicaire darf mit gutem Gewissen auf dieses Rühmen verzichten. Sein
Dominikus tritt von Kapitel zu Kapitel klarer und unmittelbarer aus dem
geographischen und geschichtlichen Hintergrund heraus, und der Leser ist
am Ende dieses ersten Bandes ergriffen, wie in dieser Berufungsgeschichte
äußere Umstände, göttliche Gnade und offene Bereitschaft zusammenwirken,
um den « Minister Pracdicationis » zu bilden. P. Leo Ettlin

Zibermayr Ignaz, St. Wolfgang am Abersee. Seine Legende und ihr Einfluß

auf die österreichische Kunst. VIII und 136 S. Mit 6 Bildtafeln. 2.

verbesserte Auflage. Horn, N. Oe. Verlag Ferd. Berger 1961.

Das gefällig ausgestattete Bändchen des ehemaligen Landesarchivs-Direk-
tors von Linz geht in seinen Anfängen bereits auf das Jahr 1924 zurück,
erschien in kurzem Auszug 1952 und erlebt in erweiterter Form eine
Neuauflage. Es handelt sich hier indes nicht um das Leben des großen
Glaubensboten und Kirchenfürsten, als vielmehr um seine Verehrung und ihren
Einfluß auf das Kunstschaffen des mittelalterlichen Österreichs. Z. untersucht

indes einleitend auch die historisch gesicherten Hauptetappen von
Wolfgangs Wirken : Schwäbische Heimat, Reichenau, Einsiedeln, Ungarn,
Regensburg unter dem Einfluß einer nachhaltigen Ordensreform.

Sein Hauptanliegen aber ist der Hinweis auf die Fürsorge des Heiligen
für die Wiederbesiedlung der Gegend an der Erlaf und für das von ihm
erneuerte, 748 erstmals bezeugte Kloster Mondsee ; denn ohne diese
Voraussetzungen läßt sich die Legende vom Abersee nicht verstehen. Das Gebiet
kam nämlich schon 833 an das Hochstift Regensburg und stand damit seit
972 unter der Herrschaft des Bischofs Wolfgang. Dieser flüchtete bald darauf
in den Unruhen des Bürgerkrieges zwischen Otto II. und Heinrich dem
Zänker nach dem sichergelegenen Mondsee. An diese geschichtliche
Tatsache knüpft nun die Legende um den Heiligen und die Wallfahrt an, die
seit 1306 verbürgt ist. Die Legende selbst läßt vier Hauptmomente erkennen :

Wolfgang als Einsiedler in einer Höhle und als kirchenbauender Waldbruder
in der Nähe von Salzburg, dann seine Lokalisierung in dem nach ihm benannten

St. Wolfgangland am Abersee und am Falkenstein und, gewissermaßen
als Schlußstein, das Motiv des Beilwurfes, mit dem er sich einen neuen
Wohnsitz ausfindig machen wollte.

Für diese Legendenmotive sind nun die Attribute des Heilligen wichtig :

Bischofsstab und Buch in Regensburg, Kirche und Wurfbeil bei Mondsee.
Diese Symbole finden ihren Ausdruck vorab in der Kunst : in den Kirchenbauten

von St. Wolfgang am Abersee und in Mondsee mit dem prachtvollen
barocken Doppelaltar von Thomas Schwanthaler, resp. dem berühmten
spätgotischen Altarwerk von Michael Pacher in dem kleinen Kefermarkt,
bis heute die würdigsten Zeugen einer ausgeprägten Wolfgangverehrung.

264



Das interessante Thema ist methodisch gut und gründlich bearbeitet.
Selbst der bekannte Dichter des a Nachsommer », Adalbert Stifter, wird als
« Herold des Pachcraltares » gefeiert, der ihn 1853 wiederentdeckte und
seine Restauration veranlaßte. Was man indes in mancher Hinsicht
vermißt, ist die klare Übersichtlichkeit, schon in der ausführlichen Inhaltsangabe.

G. Heer

P. Hildebrand Dussler OSB : Johann Michael Feneberg und die Allgäuer
Erweckungsbewegung. Ein kirchengeschichtlicher Beitrag aus den Quellen
zur Heimatkunde des Allgäus. XXXIII. Band der Einzelarbeiten aus der
Kirchengeschichte Bayerns. Selbstverlag des Vereins für bayerische
Kirchengeschichte Nürnberg 1959, 267 S.

Die neupietistische Erweckungsbewegung, welche vom 17. bis zum 19.
Jahrhundert weite protestantische Gebiete erfaßte - man denke an die Eglise
libre und ihren bekanntesten Vertreter Alexandre Vinet - fand in
Süddeutschland besonders im schwäbischen Allgäu auch in gewissen katholischen
Kreisen Anklang. Mit dieser « Allgäuer Erweckungsbewegung » ist der Name
Johann Michael Sailer verbunden. Sailer stand dieser neuen nach innen
gerichteten Frömmigkeit sehr nahe, ohne freilich all ihre Einseitigkeiten und
Auswüchse zu billigen.

Der Ettaler Benediktiner P. Bernhard Dussler zeichnet aus diesem Kreise
wohl eine der anziehendsten und edelsten Gestalten, den Pfarrer von Seeg

Johann Michael Feneberg (1751-1805). Freilich ist auch Feneberg wie sein
Freund Sailer eher ein Mann der Mitte, doch steht er als amtierender
Pfarrseelsorger und als zeitweiliger Prinzipal einiger extremer Elemente der
Bewegung doch näher. Von ihm hat sein Neffe, der unruhige Johann Martin
Boos, wichtige Anregungen erhalten ; Johann Gossner, der den Erweckungs-
gedanken bis nach Petersburg trug, amtete mit ihm zusammen, und auch
der spätere Jugendschriftsteller Christoph von Schmid war sein Kaplan
und eine Zeitlang für die neue Richtung eingenommen.

Fenebergs Jugendzeit fällt in die Periode der Aufklärung. Als 1773 der
Jesuitenorden aufgehoben wurde, war Johann Michael bereits Kleriker dieses
Ordens. Dieses Ereignis sollte für seine Entwicklung folgenschwer werden.
Die Mittel zum Weiterstudium fehlten. Der Theologiestudent übernimmt
in Regensburg eine Lehrstelle und bereitet sich privat auf die Priesterweihe
vor. Dem Werkstudenten, der später sich in so vielseitige theologische
Spekulationen und mystische Phänomene einlassen wird, konnte diese private
Vorbereitung nicht alles bieten, was er einmal brauchen sollte.

Auch nach der Priesterweihe bleibt Feneberg zuerst dem Lehramt treu.
Zusammen mit dem andern Ex-Jesuiten Johann Michael Sailer läßt er
sich am Gymnasium in Dillingen anstellen. Von da an wird die beiden eine
edle Lebensfreundschaft verbinden, und Sailer wird später zu Fenebergs
Gedenken die erste pietätvolle Biographie schreiben. In Dillingen erleben
die beiden Freunde die ersten Konflikte, die schließlich zur Absetzung dieser
« fortschrittlichen Lehrer » führen. Eine reaktionäre Richtung hatte Fenebergs

Schulplan, der die Realien und den muttersprachlichen Unterricht auf

18 265



Kosten des Latein durchzusetzen suchte, zusammen mit ihrem Urheber zu
Fall gebracht.

Die längste und wertvollste Zeit seines Lebens schenkt Feneberg in
vorbildlicher Seelsorgsarbeit der weitverzweigten Pfarrei Seeg im Allgäu. Hier
wirkt er ganz im Sinne der Erweckungsbewegung. Entgegen dem aufklärerischen,

veräußerlichten Moralismus wird auf die Verinnerlichung des
religiösen Lebens (« Christus in uns ») besonders Gewicht gelegt. Im Vergleich
zur Erlösungstat Christi spielen die guten Werke des Menschen eine
untergeordnete Rolle. In manchen Äußerungen kommen solche Ideen dem lutherischen

Fiduzialglauben sehr nahe. Auch die Heiligenverehrung tritt bei der
totalen Christozentrik ganz zurück. Bedenklich sieht der Separatismus aus,
den die kleine, auserwählte Herde des Evangeliums (die Ecclesiola in der
Ecclesia) pflegt. In vielen Äußerungen geht die Bewegung ganz eigenartige
Wege, etwa da, wo Priester erweckten Bauernmägden (man nannte sie
« Gebärmütter », weil auf ihre Anregung im Herzen des andern der Heiland
geboren wird) ihr Gewissen eröffnen. Wir begreifen, daß solche Tendenzen
und Auswüchse nicht ohne Widerspruch bleiben konnten und daß die
kirchlichen Behörden eingreifen mußten. Leider geschah dies nicht immer mit
Diskretion und christlicher Liebe. Menschliches und Allzumenschliches
spielte auch da mit. Die Sympathien des Verfassers liegen deutlich bei den
Verfolgten, zum Teil wohl mit Recht, anderseits darf man wohl die Gefahren
einer Bewegung mit so viel « frommem Wildwuchs » nicht übersehen. Wenn
auch Feneberg selber nicht alle Absonderlichkeiten mitmachte, seine
melancholisch-sentimentale Veranlagung ließ auch ihn zu manch überschwenglicher

Äußerung hinreißen, und das Schrifttum, das er las und pflegte, war
nach damaligen Begriffen zum mindesten sehr verdächtig und gefährlich.

Pater Dussler hat mit ungeheurem Fleiß für diese Monographie Quellen
zusammengetragen. Ob er bei der Gliederung seines Werkes nicht besser

getan hätte, die vielen Einzelheiten über erweckte Personen und Ortschaften
in die Biographie hineinzuarbeiten, statt sie in etwas zerrissener, zusammenhangloser

Art einzeln zu bieten Auch sprachlich wünschte man hin und
wieder etwas mehr Klarheit und Sorgfalt. Trotzdem ist diese Biographie
gerade wegen der reichen Dokumentation ein wertvoller Beitrag zur
süddeutschen Kirchen- und Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts.

P. Leo Ettlin OSB

Fritz Glauser : Der Kanton Solothurn und die Badener Artikel (1834/35).
Diss. phil. Freiburg (Schweiz). Solothurn, Buchdr. Gassmann AG., 1960.
234 S. SA. aus : Jahrbuch f. Solothurn. Geschichte, Bd. 33 und 34 (1960/61).

In der schweizerischen Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderts kommt
der Badener Konferenz von 1834 eine entscheidende Bedeutung zu : in ihr
manifestierte sich der Wille der liberalen Kantone des Siebnerkonkordates,
durch vereintes Handeln und einhellige Beschlüsse das Staatskirchentum auf
nationaler Ebene durchzusetzen. Aber bei der Durchführung der Badener
Artikel in den einzelnen Kantonen kam der tiefe Gegensatz zwischen den
staatskirchlich gesinnten liberalen Regierungen und dem zwar demokrati-

266



sehen, aber kirchentreuen Landvolk zum offenen Ausbruch und führte zu
einer konservativen Reaktion. Die vorliegende Arbeit möchte die Stellungnahme

Solothurns an den staatskirchlichen Konferenzen von Solothurn,
Baden und Luzern und die Durchführung der Badener Artikel im Kanton
Solothurn darlegen.

Der erste Teil wendet sich dem Verlauf der staatskirchlichen Konferenzen
und deren Resultat zu. Schon in den Verhandlungen der Basler Diözesankonferenz

vom Herbst 1830 in Solothurn wurden staatskirchliche Forderungen

laut : Handhabung des landesherrlichen Plazets, Errichtung eines
schweizerischen Erzbistums, Verminderung der Feier- und Festtage, etc.
Solothurn zeigte sich schon an dieser Konferenz zurückhaltend : es legte
Wert auf gutes Einvernehmen mit der Geistlichkeit und wies auf die
Beachtung der im Volke herrschenden Ansichten hin. Zeichnete sich diese
Diözesankonferenz noch durch Kontaktnahme der staatlichen mit den
kirchlichen Obern aus, so führten in den folgenden Jahren die liberalen
Umwälzungen in den regenerierten Kantonen zu einer Verstärkung der
staatskirchlichen Tendenzen. An der von Eduard Pfyffer auf Anregung liberaler
Geistlicher einberufenen Badener Konferenz legte die Solothurner Regierung
wiederum eine gemäßigte Haltung an den Tag : in ihrer Instruktion kamen
ihre Zurückhaltung gegenüber den staatskirchlichen Tendenzen und vor
allem ihre Verwahrung gegen ein schweizerisches Erzbistum zur Geltung.
Gl. bringt die Verhandlungen über die einzelnen Konferenzartikel eingehend
zur Sprache und macht auch die Zentralisationstendenzen geltend. Eine
stärkere Herausarbeitung der den Badener Artikeln zugrundeliegenden
Prinzipien : Verstaatlichung und Nationalisierung, Demokratisierung und
Laizisierung der Kirche wäre hier wünschenswert gewesen.

Doch bei der Durchführung der Artikel in den beteiligten Kantonen
stießen die Regierungen auf Widerstände, deren Träger vor allem die
katholischen Vereine und die Schweizerische Kirchenzeitung waren. Nach der
Ablehnung der Artikel durch den Bischof und den Nuntius regte Luzern
als katholischer Vorort eine neue Konferenz unter den Badener Konferenzständen

an, die im Herbst 1835 in Luzern stattfand. Diese stellte vor allem
Ausführungsvorschläge zu den Badener Artikeln auf und bildete einen
einzigen Widerspruch gegen die Kirche und ihr Oberhaupt. Wieder zeigte sich
die Solothurner Gesandtschaft zurückhaltend. Die Durchführung jener
Badener Artikel, die ein gemeinsames Vorgehen aller Konferenzstände
erforderten, scheiterte.

Im zweiten Teil wendet sich Gl. der Durchführung der Artikel im Kanton
Solothurn zu. Zunächst schildert er die Ausgangslage in den Jahren 1831
bis 1833, also nach dem Durchbruch der liberalen Bewegung : diese vollzog
auch eine Scheidung unter der Geistlichkeit nach ihrer sozialen Stellung ;

waren die untergeordneten Geistlichen eher liberal, so erwiesen sich die
Pfarrer kirchentreu. Die finanziellen Begehrlichkeiten der Liberalen gegenüber

dem Kirchengut weckten bei den kirchlich Gesinnten Besorgnisse, und
die Einsetzung liberaler Geistlicher im Schulwesen führte zur Gründung eines
Katholischen Vereins, der rasch an Mitgliedern gewann, und in dem die
konservativen Landdemokraten den Ton angaben. Doch fehlte es diesem

267



Verein an fähigen Führern. Da sich in den ersten Dreißiger-Jahren keine
großen kirchenpolitischen Probleme stellten, herrschte um die Jahreswende
1833/34 verhältnismäßig Ruhe. Die liberale Stellung war gefestigt, was der
Regierung erlaubte, sich an der Badener Konferenz zu beteiligen. - Kurz
nach dieser Konferenz fanden im Kanton Solothurn die direkten Wahlen
in den Großen Rat statt, die zugunsten der Liberalen verliefen. Verfechter
der Badener Artikel zogen nun in diese Behörde ein. Solothurn wandte sich

zwar gegen die Errichtung eines schweizerischen Metropolitanverbandes,
aber dennoch begann es, einzelne Artikel einzuführen.

Der im Mai 1834 einsetzende Dompropstwahlstreit brachte die rein
staatskirchlichen Tendenzen zum Durchbruch. Zum Dompropst wurde Professor
Anton Kaiser gewählt, Präfekt an der höheren Lehranstalt, der, entgegen
der Tradition, nicht dem Kapitel angehörte. Die Regierung überging damit
ein altes Gewohnheitsrecht, was zu einem Gegensatz zwischen ihr einerseits
und der Stadt und den kirchlichen Behörden anderseits führte. Fortan wurden
im Schuldienst angestellte Geistliche ins Domkapitel gewählt, und auch die
Pfarr- und Kaplaneikollaturen behielt der Staat in seinen Händen. Überdies
führte nun die Regierung eine staatliche Prüfung in zwei Teilen für die Welt-
und Ordensgeistlichkeit ein, was beim Abt von Mariastein Besorgnisse
erregte, da auch die Novizen das erste der beiden Staatsexamen ablegen mußten.

Doch die Regierung zögerte nicht mit dem Vollzug der beiden
diesbezüglichen Gesetze, von denen sich das erste indirekt als Verbot der
Novizenaufnahme in Mariastein auswirkte. - überdies arbeitete die Regierung Ende
1835 zwei Gesetzesvorschläge aus, die die staatliche Oberaufsicht in Kirchensachen

fest verankern sollte : mit dem Plazetgesetz sollte die Geistlichkeit
beaufsichtigt werden, während der zweite Gesetzesvorschlag im Hinblick
auf die Errichtung eines Metropolitanverbandes die Ausarbeitung einer
erzbischöflichen Pragmatik vorsah und die Führung der Konferenzgeschäfte
Luzern als katholischem Vorort übertrug.

Die katholische Abwehr gegen diese staatskirchliche Politik war von drei
Gruppen getragen : streng kirchlichen Geistlichen, der konservativen
Stadtgruppe im Großen Rat und dem demokratischen Landvolk. Vor allem das

Kapitel Buchsgau wandte sich nun an den Bischof, der aber schwieg, um das

gute Einvernehmen mit der Regierung zu wahren. Als im Dezember 1835

im Großen Rat über die Badener Artikel verhandelt wurde, fiel deren Mehrheit

in Anbetracht der entschlossenen Opposition des Volkes um und stimmte
gegen die Regierung : die Badener Artikel und das Plazet wurden verworfen,
und dadurch scheiterte auch eine Vereinheitlichung des Staatskirchenrechts
auf schweizerischer Ebene.

Dennoch verharrte der Große Rat auf dem bisher erreichten Stand des

Staatskirchentums. Um das Volk abzulenken, rollte die Regierung erneut
die Frage der Zehnt- und Bodenzinsablösung auf, was den Widerstand der
Geistlichkeit hervorrief. Das Landvolk befürwortete zwar die Zehntablösung,
doch konnten die Liberalen den Einfluß der Geistlichen auf das Volk nicht
brechen.

Wie Gl. abschließend betont, erfuhr im Kanton Solothurn von 1833 bis
1836 das Staatskirchentum unter außerkantonalem Einfluß eine tiefgreifende

268



Veränderung. Wenn auch die Badener Artikel schließlich abgelehnt wurden,
so blieben doch die Prüfungsgesetze für die Geistlichen bestehen, und der
Staat schritt überdies zur Inventarisation des Vermögens aller Klöster und
Stifte. Vor allem in den Jahren 1834 und 1835 vollzog sich eine Festigung des
absoluten Staatskirchentums als Folge der Badener Konferenz, aber in
gemäßigterer Form als im Kanton Luzern oder im Aargau.

Glausers Studie stellt einen wertvollen Beitrag zur Geschichte des liberalen
Katholizismus im 19. Jahrhundert dar : beschränkt sich Gl. einerseits auf
den Kanton Solothurn, so arbeitet er doch den Einfluß der Badener
Konferenz und der daran anschließenden Entwicklungen in den Kantonen
Luzern und Aargau auf die solothumische Kirchenpolitik heraus, wobei er
jedoch wiederum die Unterschiede bei der Durchführung der Badener Artikel
in diesen Kantonen gebührend hervorhebt. Hellmut Gutzwiller

E. F. J. Müller-Büchi : Die alte « Schwyzer-Zeitung » 1848-1866. Ein
Beitrag zur Geschichte des politischen Katholizismus und der konservativen
Presse im Bundesstaat von 1848. Segesser-Studien, Heft 1 Universitätsverlag,

Freiburg/Schweiz, 1962, 119 S.

Vertieft man sich in die gängigen Werke der Schweizergeschichte, so darf
cs nicht verwundern, daß die Sieger von 1847 auch in den Darstellungen der
ersten Jahrzehnte des Bundesstaates von 1848 uneingeschränkt dominieren.
Eingehend wird man orientiert über die Früchte der endlich gewonnenen
Einheit, etwa im Münz- und Zollwesen, über die weitblickenden
Eisenbahnbestrebungen, über die wichtigen außenpolitischen Verwicklungen des Bundes

usw. Von den Besiegten jedoch vernimmt man sehr wenig bis nichts.
Darüber sich aufzuhalten, wäre jedoch müßig. Denn es ist Aufgabe und
Pflicht der Katholiken selber, die notwendigen Ergänzungen zu erarbeiten,
um dieses Geschichtsbild ins gehörige Gleichgewicht zu bringen und es
abzurunden.

Für diese Aufgabe, die erst noch bewältigt werden muß, ist die vorliegende
Studie, deren Kapitel I-V 1960 in dieser Zeitschrift erschienen, als grundlegend

zu bezeichnen. An Hand der Entwicklung und der Schicksale der
alten « Schwyzer Zeitung » werden politische Ideen, Strömungen und daraus
sich ergebende Kämpfe innerhalb der konservativen Richtung sichtbar.
Damit wird auch die außerordentlich große Bedeutung des zeitgenössischen
Pressewesens plastisch aufgezeigt, das über die Tagesberichterstattung hinaus

zum Vermittler zeitbedingter Ideen wurde und auch selbst Gegenstand
vielfacher Umkämpfung war.

In zehn Kapiteln wird nun die Geschichte einer Zeitung vorgelegt, welche
Ausgangspunkt zur Charakterisierung einer ganzen Reihe von katholischen
Politikern ist. Ereignisse werden beleuchtet, die anderwärts kaum erwähnt
sind, deren Bedeutung aber hier in das rechte Licht gerückt wird.

Getragen wurde die « Schwyzer Zeitung» in seiner ersten Periode (1848-
1860) von den jugendlichen Mitgliedern des noch nicht zehn Jahre alten
Schweizerischen Studentenvereins, damals auch « Schwyzerverein » genannt.
Schwyz war als Heimat einer konservativen Zeitung in der unmittelbaren
Folgezeit des Krieges gegeben, war es doch dieser Kanton, der nach 1848

269



unter Landammann Nazar von Reding-Biberegg als erster der Unterlegenen

wieder zu eigener politischer Geltung gelangte. Unter der Aegide von
Redings und des weitsichtigen Verlegers Ambros Eberle konnten die jungen
Konservativen, enthusiastisch wie sie waren, in kurzer Zeit das » Schwyzer
Volksblatt » zur Tageszeitung ausbauen (ab 1. Juli 1848), das seit dem 1. Juli
1849 als «Schwyzer Zeitung» erschien. Der « Schwyzerverein » bot mit
seinen Mitgliedern aus allen Teilen der Schweiz ein günstiges und geeignetes
Reservoir für allseitige Berichterstattung. Josef Gmür etwa, im Studentenverein

als « Papa Gmür » bekannt, war ihr fähigster Kopf, und er erhält hier
eine Profilierung, die seiner Persönlichkeit gerecht wird. Vielfach waren die
Bemühungen Gmürs und seiner Gesinnungsgenossen um eine politische
Verbindung mit gleichgesinnten Protestanten, was leider nicht zum gewünschten
Erfolg führte (Kapitel I). Unbeschwert von der Vergangenheit suchten die

jungen Konservativen um die « Schwyzer Zeitung » den Anschluß an den
Bundesstaat von 1848. Das führte zu grundsätzlichen und bedeutungsvollen
Auseinandersetzungen mit der altschweizerischen Elite, wie Philipp Anton
von Segesser, die sich mit den neuen politischen Zuständen nur sehr langsam
und unter großem inneren Ringen abfinden konnte (II). Diese tiefgreifenden

Gegensätze ergaben notgedrungen schwere Krisen innerhalb der
Konservativen, wie etwa die Luzerner Parteikrise von 1857/60 (III). Wichtig ist
deshalb die nun folgende Darlegung der geistigen Grundhaltung der Leute
um die « Schwyzer Zeitung », unter denen ein für das katholische Lager
« neuer, sozialgeschichtlich bedeutsamer Politiker-Typus » hervortrat (IV.)
Diese neue Führungsschicht innerhalb des schweizerischen Katholizismus
baute auf dem reinen Leistungsprinzip auf und strebte nach Prominenz.
Der Innerschweizer Liberalismus stammt vor allem wohl daher. Am Beispiel
des Luzerners Jost Weber, der zur Befriedigung seines Erfolgsstrebens in den

Sechziger]ahren unaufhaltsam in den Liberalismus hinüberrutschte, wird das
sehr instruktiv aufgezeigt (V). Gegen Ende der Fünfzigerjahre wurden schließlich

die Gegensätze zwischen alten und jungen Konservativen so groß, daß
Nazar von Reding 1860 den Jungen die «Schwyzer Zeitung» entzog (VI). Diese

gründeten nun in Luzern mit der « Schweizer Zeitung » ein eigenes
Unternehmen. Die wirtschaftlichen Schwierigkeiten wuchsen ihnen aber derart über
den Kopf hinaus, daß sie ihre Neugründung schon 1863 wieder aufgeben mußten.

Vergeblich suchten sie ständig Auswege aus der haltlos gewordenen Situation,

bis sie sich schließlich der protestantisch-konservativen « Eidgenössischen
Zeitung » in Bern anschlössen, deren Tage jedoch auch bereits gezählt waren
(VII). Die alte « Schwyzer Zeitung » aber gelangte nun in die Hände der
Altkonservativen und bekundete so das allmähliche Wiedererwachen des

politischen Selbstbewußtseins der Ursehweiz (VIII). Die Bedeutung des

Blattes lag nun insbesondere in der Mitarbeit Segessers. Er, mit dem sich
die vorangehenden Kapitel immer wieder auseinanderzusetzen hatten, tritt
nun in den Mittelpunkt der Darstellung (IX). Denn mit ihm stand und fiel
die Zeitung. Ende 1865 kam es wegen der Frage der Gotthardbahn zum Bruch
zwischen Segesser und der « Schwyzer Zeitung », worauf auch deren Mentor,
Nazar von Reding, sich kurz vor seinem Tode von ihr lossagte. Das bedeutete
das Ende dieses Blattes, zugleich aber auch das Ende der schweizerischen

270



konservativen Tagespresse von Bedeutung, die in diesen Jahren von einer
schweren inneren Krise erschüttert wurde (X).

Was wir hier in trockenen Worten übersichtsweise wiedergeben, ist in
Ms. Studie lebendig und interessant dargestellt. Unermüdliche, jahrelange
Arbeit steckt dahinter und infolgedessen eine ungemein große Einsicht in
die zeitgenössischen Probleme, die sich M. aus einer umfassenden
Quellenforschung erworben hat. Anzumerken wäre höchstens, daß es im Interesse
kommender Forschungen wäre, wenn der Standort der benutzten
Briefwechsel angegeben würde. Begrüßenswert hingegen ist der der Arbeit
beigegebene « Nachweis biographischer Materialien », der an die Stelle eines
Personenregisters tritt und offenbar bewußt Anregung für künftige
Spezialuntersuchungen bieten will.

Man darf füglich gespannt sein auf die kommenden Publikationen Ms.
zu dieser wichtigen Epoche der neueren eidgenössischen Geschichte, die
nicht nur im Rahmen der « Segesser Studien », sondern auch in den Fußnoten
immer wieder angekündigt werden. Es ist nur zu hoffen, daß diese Arbeiten
bald im Druck vorliegen werden - im Interesse eines allseitig ausgewogenen
Geschichtsbildes. Fritz Glauser

Erwin Poeschel : Die Familie von Castelberg. Aarau, Verlag H. R.
Sauerländer & Co, 1959. 567 S., 36 Tafeln, 3 Stammtafeln.

Graubünden ist zwar keineswegs arm an bedeutenden Geschlechtern.
Trotzdem gibt es nur wenige wissenschaftliche Darstellungen der Geschichte
einzelner Familien. Dankbar erinnert man sich der Forschungen des
Benediktiners P. Nikolaus v. Salis oder auch der Chronik der Familie v. Planta.
Umso erfreulicher ist es daher, daß einer der besten Kenner der verwickelten
und weitläufigen Bündner Geschichte diese Aufgabe für ein ansehnliches
Geschlecht so erschöpfend und vorzüglich löst.

Leider fehlen uns für die Bündner Geschichte des Mittelalters erzählende
Quellen. Desto bewundernswerter ist die methodische Sicherheit, mit welcher
P. die Anfänge und die Verzweigung der Sippe bloßlegt, sei es, daß er als

gründlicher Kenner die Burgen- und Namenkunde, aber auch Wappen und
Siegel heranzieht, um die Zusammenhänge im Mittelalter zu entwirren. So

gelingt ihm der Nachweis, in behutsamer Quellenkritik, daß das Geschlecht
der Castelberg identisch ist mit jenen seit Mitte des 13. Jahrh. öfters erwähnten

altfreien Grundherren von Übercastel, die mit den Herren von Löwenstein

Wappengemeinschaft besaßen und ihren Sitz in der gleichnamigen Burg
im Lugnez hatten. Was P. sonst noch über die Verbreitung der Familie und
ihren Besitz in- und außerhalb des Landes darlegt, ist stets sorgfältig aus den

Quellen belegt.
Der weit überwiegende Teil des Buches ist der Geschichte der Castelberg

in Disentis gewidmet. Begründet wird dieser Zweig durch den um die Mitte
des 16. Jahrh. nach Disentis gezogenen Hans Christian, den Vater des Abtes
Christian. Zu den Gliedern des Ilanzer Zweiges gehört wohl als bekannteste
Persönlichkeit Balthasar, 1786-1825 reformierter Pfarrer von Ilanz und
Dekan, dessen übertritt zum Katholizismus s. Zt. Aufsehen erregte. P. würdigt
ihn sachlich. Er besaß Beziehungen zu den Herrenhutern und bewies im

271



Kalenderstreit großen persönlichen Mut. Wie schwer fiel es, eine berechtigte
Neuerung durchzusetzen, einzig weil sie - allerdings nicht « ex kathedra »

verkündet, wie P. sagt (86) - vom Papst ausging Es fehlt auch sonst nicht
an bemerkenswerten Einzelheiten. Bei der Taufe der Tochter eines Hauptmanns

wurden 1767 erstmals nur 2 Taufzeugen gebeten, während sonst 5

oder mehr Paten üblich waren (74), 1656 traute ein katholischer Geistlicher
ein reformiertes Paar, die Braut zählte nur 10, der Bräutigam nicht mehr als
16 Jahre (100). Es mag dahin gestellt bleiben, ob P. in diesem Fall den
Vorgang in allem richtig erklärt. Schließlich sei noch der bekannte Täufer
Andreas Castelberger erwähnt. P. betont, daß die Namensformen Castelberg
und Castelberger neben einander gebräuchlich waren (106).

In der Schilderung der Geschicke der Disentiser Castelberg entsteht bald
ein reiches, in satten Farben gezeichnetes Bild. Alles verknüpft sich aufs
engste, was irgendwie für den Aufstieg eines Geschlechtes Voraussetzung
sein mochte : militärischer Dienst in der Fremde, wirtschaftlicher Aufstieg,
vor allem aber Bewährung im politischen Getriebe der Heimat dank einer
aus Bildung und Anschauung wechselvollen Lebens erwachsenen Erfahrung
und endlich, in Verknüpfung der singulären Gegebenheiten des Landes,
gegenseitiger Rückhalt politischer und kirchlicher Autorität, diese
repräsentiert durch die Abtei Disentis. Nicht nur standen drei Äbte aus dieser
Familie an der Spitze des Stiftes, während ein vierter, Abt Adalbert IL,
nahe verwandt war, sondern jeder von ihnen hatte, zu verschiedenen Zeiten,
beinahe ununterbrochen einen nahen Verwandten im höchsten politischen
Amte des Bundes zu seiner Seite.

Bekannt ist Abt Christian (f 1584) aus seinen Begegnungen mit dem
hl. Karl Borromeo, der ihn über die Reformfragen berät, ohne daß es freilich
zu allseitiger Durchführung der Postulate zu kommen vermochte. Den
Besuch des hl. Karl in Disentis schildert P. ebenso anziehend wie er die Reise
und den Empfang der Gesandtschaft nach Paris zur Beschwörung des Bündnisses

von 1582, der auch Ritter Sebastian (f 1597) angehörte, in glanzvollen
Bildern festhält. Da Abt Christian vom Disentiser Rat in sein Amt eingesetzt
wurde, erörtert P. das Problem der Freiheit der Abtwahl. Was er darüber
ausführt, kann insofern ergänzt werden, als der Schreiber des Bundes im
Juli 1528, nach dem Tode des Abtes Andreas de Falera, das Domkapitel in
Chur hatte ersuchen lassen, einen Domherrn nach Disentis zu entsenden, der
gemeinsam mit den Richtern der Gemeinde die Wahl durchführen sollte,
allerdings ohne jedes rechtliche Präjudiz. Das Domkapitel entbot schließlich,
nach anfänglicher Weigerung, den Dekan zur Leitung der Wahl, mit dem
Auftrag, ihren kanonischen Charakter zu wahren. Das zeigt u. E., daß manche

Vorgänge aus damals nicht seltenen Verlegenheitssituationen zu
erklären sind (vgl. Zs. f. Schweiz. Gesch. 42, 1942, 58 f.). Übrigens gelang es

1948, das Epitaph dieses Abtes aus Fragmenten glücklich wiederherzustellen.
Ritter Sebastian, der jüngere Bruder Abt Christians, war im politischen

Leben eine bedeutende Erscheinung, der nicht nur, wie später noch manche
Glieder der Familie, wiederholt Landrichter war, sondern auch in zahlreichen
diplomatischen Missionen hervortrat. Er galt auch Nuntius Bonhomini als
führender Kopf des Bundes (s. Nuntiaturber. II, 275).

272



Ganz anders geartet war die Persönlichkeit Abt Sebastians (f 1634). Hier
verdient die Darstellung die besondere Beachtung des Kirchenhistorikers.
Schon die Tatsache, daß die Mutter des Abtes, Barbara v. Planta, Protestantin

war, ist bemerkenswert. Die ganze Tragik jedoch dieses Kirchenfürsten,
dessen Ende P. in wahrhaft ergreifenden Worten erzählt, ruft manchen
grundsätzlichen Überlegungen. In der ganzen Charakteristik des Abtes
schimmert nun doch deutlich, wenn auch in fein abgetönten Wendungen,
die Neigung Ps. durch, dem Unglücklichen das größtmögliche Verständnis
entgegenzubringen. Nicht nur daß P. die ungewöhnlich schwierigen Zeiten
der sogen. Bündner Wirren zur Erklärung der ungünstigen Entwicklung der
Regierung des Abtes heranzieht, sondern er kehrt auch, manchmal nicht
ohne Schärfe, die harte kompromißlose Haltung der kirchlichen Reformer
hervor. Und gewiß hat P. nicht in allem Unrecht, besonders weil wir zu sehr
geneigt sind, die Schwächen der Reformbewegung zu übersehen. Die
Zeitverhältnisse sind ohne Zweifel zu beachten, Härte und Rücksichtslosigkeit

im menschlichen Bereich lassen sich bei manchen Vertretern der Reform
nicht verkennen, Spannungen zwischen fremden und einheimischen
Konventualen, die beim Volk oft mehr Verständnis fanden, erscheinen in
Klöstern nicht selten als typisch. Doch scheint uns, daß man die sittliche Haltung
des Abtes nicht mit der allgemeinen lässigen Denkweise jener Zeit begreiflich
machen darf (P. 213 f.), weil der mit einer verheirateten Frau gepflogene
intime Verkehr weit schwerer wog als ein gewöhnliches Konkubinat (vgl.
diese Zs. 54, 1960, 316 f.).

Eine erfolgreichere Persönlichkeit war der Neffe des Abtes, Conradin d j.
Er wurde siebenmal zum Landrichter gewählt, spielte eine hervorstechende
Rolle in der überaus wechselvollen Politik seiner Zeit und erwarb sich das
Verdienst, endlich die Pazifikation zwischen der Gerichtsgemeinde Disentis
und der Abtei herbeigeführt zu haben, die u. a. auch die freie Abtwahl
sicherstellte. Das ist kein Zufall ; denn nun hatte die innere Lage des
Konvents sich zum Besseren gewendet.

Wieviel wäre noch der Erwähnung wert Die Reihe der eigenartigen und
bedeutenden Gestalten ist noch lange nicht zu Ende. Da ist Abt Marianus,
der sich in den bekannten, langwierigen Zentenprozeß verstrickt sah, da ist
aber auch die merkwürdige Figur des zuerst in Frankreich als Seelsorger tätigen

Geistlichen Johannes, der sich einbürgern ließ, dann aber nach der
Heimat zurückkehrte und nach wiederholten vergeblichen Bewerbungen
endlich das ersehnte Kanonikat erhielt.

Der reiche Inhalt des Bandes ist damit nur schwach angedeutet. Auch der
Erforscher der fremden Kriegsdienste findet hier sehr viel Belehrendes. Es
sind besondere Vorzüge des Buches, daß P. stets von hoher Warte aus und
vornehm urteilt, daß er sich erneut als ein feinsinniger Deuter der
Kunstdenkmäler erweist und schließlich eine wirklich eindrucksvolle Darstellung
auf einem umfassenden, selbt in entlegeneren Archiven geschöpften Material
aufzubauen verstand. Die Gewissenhaftigkeit dieses Historikers bezeugen
der Bilderteil, namentlich aber die Stammlisten, die drei Stammtafeln sowie
die verschiedenen, von Leo Schmid erstellten Register. Oskar Vasella

273



Heim Walter: Briefe zum Himmel. Die Grabbriefe an Mutter M. Theresia
Scherer in Ingenbohl Ein Beitrag zur religiösen Volkskunde der Gegenwart.
142 S. Band 40 der Schriften der Schweiz. Gesellschaft für Volkskunde.
Basel, G. Krebs 1961.

Der etwas ungewohnte Titel dieser gründlichen Zürcher Dissertation
mag auf den ersten Blick überraschen, wird aber verständlicher, wenn man
ihn als schriftliche Devotion, als schreibend vollzogenes Gebet oder noch
allgemeiner als Volksgraphologie umschreibt. Diese Art der Verehrung und
Fürbitte ist gegenüber den bisherigen bildlichen Votiven nicht erst neuesten
Datums, fand aber trotz ihrer weiten Verbreitung bis vor wenigen Jahren
in der Literatur kaum Beachtung, bis sich die Volkskunde um sie annahm.

Heim hat sich schon mehrfach mit dieser Art des Brauchtums erfaßt.
Was er in diesem Band als Frucht einläßlicher Kleinarbeit vorlegt, bezieht
sich auf die Briefe, die seit Jahren am Grabe der Mitbegründerin und ersten
Generaloberin der Schwestern vom Hl. Kreuz in Ingenbohl niedergelegt
wurden, vor allem seit der Eröffnung des Seligsprechungsprozesses 1931,
und noch mehr ihrer Übertragung in die Franziskuskapelle des Klosters
1938. H. fand denn auch eine überaus günstige Quellenlage vor, da diese
Grabbriefe bald einmal sorgfältig gesammelt wurden, aber bisher noch keinen
Bearbeiter gefunden hatten. Wenn nun Heim an diese Aufgabe herantrat,
so war er als Sekretär des Seligsprechungsprozesses dafür denkbar gut
vorbereitet.

Nach einer instruktiven Einführung in Eigenart und Verbreitung der
schriftlichen Devotion im allgemeinen, welche die meisten europäischen
Länder und selbst überseeische Wallfahrtsorte erfaßt hat, geht er auf den
Briefbestand in Ingenbohl ein. Weist er auch für die ersten Jahre verschiedene

Lücken auf, so beträgt er doch für die Jahre 1939-1953 nicht weniger
als 5057 Briefe, deren Zahl sich seither bedeutend erhöht hat. Anhand dieses
Materials wird nun die Entwicklung dieser Verehrung zeitlich und räumlich
mit aller wünschbaren Einläßlichkeit verfolgt. Wir erfahren Näheres über
die Träger, die Wege und die Motive der Verbreitung. Vielsagend sind die
Notizen über die Briefschreiber nach Alter, Geschlecht, Beruf, Konfession,
wobei auch Protestanten nicht fehlen. Nicht weniger aufschlußreich sind die
Angaben über die äußere, die sprachliche und formelle Gestaltung der Briefe
und ihren Stil, über ihren Inhalt, je nachdem sie Bitten oder Danksagungen
enthalten. Geradezu köstlich sind z. T. die Äußerungen, wenn frühere Bitten
keine Erhörung fanden. Von besonderem Wert sind naturgemäß die Anliegen,

die in diesen Briefen vorgebracht werden, die gegenüber der frühern
Votivpraxis viel umfassender sind, und die sozusagen das ganze soziale und
wirtschaftliche Leben der Bittsteller erfassen. So fehlen neben religiösen und
gesundheitlichen Anliegen auch solche um Lotterie und Sport-Toto nicht,
in kleinerm Ausmaß selbst Bitten um Autos oder Motorräder.

Vor allem wird man sich fragen, warum diese Anliegen schriftlich abgefaßt

und auf dem Grab der Mutter Theresia gelegt wurden. Diese Briefe
wollen eben zum großen Teil als Gebet gewertet werden, wobei der schriftlichen

Fassung offensichtlich eine größere Wirkkraft zugeschrieben, gleichzeitig

aber auch die Möglichkeit zu seelischer Aussprache gesucht wird. Die

274



Niederlegung am Grabe deutet H. mit Recht als Gebetsgebärde, aber auch
als Ausdruck des Vertrauens und einer gewissen Garantie der Hilfe.
Dagegen kann er eine an sich denkbare magisch-zauberhafte Auffassung einer
automatischen Wirkung der Briefe in Ingenbohl nicht feststellen, wohl aber
gelegentlich ein dankbares Bekenntnis zu Mutter Theresia, das durch das

Niederlegen an ihrem Grabe zum Ausdruck kommt. Schließlich ergibt eine
nähere Untersuchung auch das Resultat, daß diese Briefe zwar zeitbedingte,
aber doch wieder traditions- und gemeinschaftsgebundene Zeugnisse
darstellen, nicht zur Massenliteratur gehören und mit ihrem Gebetscharakter
als Äußerungen der religiösen Volkskultur im besten Sinne zu gelten haben.

Der Anhang gibt eine Reihe von Tabellen über den Gesamtbestand der
Briefe von 1939, über ihre Herkunftsorte, besonders ausführlich über die
darin enthaltenen Anliegen, dazu fünf Karten, welche diese Angaben auch
für das Auge verdeutlichen. Das Ganze stellt als das Werk eines Theologen
und Volkskundlers in der Fülle des verarbeiteten Stoffes und dem weitschichtigen

Ertrag der bis ins Kleinste gehenden Untersuchungen eine überaus
begrüßenswerte Leistung dar, die der Religionsgeschichte, wie der R.-Psy¬
chologie und -Soziologie, nicht zuletzt aber dem Volksseelsorger dienen will,
der in dem Buch manchen Fingerzeig für seine Praxis finden wird.

P. Gall Heer

Erich Schmit-Volkmar : Der Kulturkampf in Deutschland 1871-1890.
Musterschmidt-Verlag Göttingen 1962.

Dieses Buch hat eine Vorgeschichte. 1942 erschienen, verfaßt von Erich
Schmidt, damals Mitglied des nationalsozialistischen « Reichsinstitutes für
Geschichte des neuen Deutschlands » und im Vorwort datiert aus der « natio-
nalpolitischen Erziehungsanstalt Rufach (Elsaß) » der 1. Teil eines Werkes,
betitelt : « Bismarcks Kampf mit dem politischen Katholizismus ». Es
gelangte darin « Pius der IX. und die Zeit der Rüstung 1848-1870 » zur Behandlung.

Der jetzt zur Besprechung vorliegende Band ist - ohne daß dies in
Titel oder Vorwort zum Ausdruck kommt oder auch nur angedeutet wird -
der 2. Teil und die Fortsetzung eines Werkes der nationalsozialistischen
Geschichtsschreibung.

Dieser immerhin merkwürdige Zusammenhang soll nicht davon abhalten,
dem neuen Bande angemessene Beachtung zu schenken. Sein Gegenstand
ist, in acht Kapitel gegliedert, eine breite Schilderung der Kulturkampfereignisse

in Deutschland zwischen 1871 und 1890, der Ursachen, des
Verlaufes und besonders auch der Beilegung durch die Diplomatie Leos XIII.
und Bismarcks. Die politische Tendenz, die den Vorläufer herabwürdigte,
kommt hier weniger zum Ausdruck, wenn auch « der politische Katholizismus

» nach wie vor offensichtlich der visierte (politische) Gegner bleibt. Der
Verfasser stützt seine neue Darstellung (wie übrigens auch schon jene im
1. Bande) auf ein « umfassendes und breit gelagertes Quellenmaterial »

vornehmlich preußischer Herkunft, aber auch aus den Archiven von Wien,
München, Marburg und Karlsruhe. Es wird in der Tat viel interessantes
Neues mitgeteilt, welches die Kampfesweise aber auch die Diplomatie
Bismarcks, die Lage und die Haltung der Kurie unter Pius IX., die geschickte

275



Friedenspolitik Leo XIII. und nicht zuletzt auch soziologische Zusammenhänge

und Entwicklungen im sog. politischen Katholizismus beleuchtet.
Bisher wenig bekannte Einzelheiten werden erhellt und manche handelnde
Persönlichkeiten, nicht zuletzt auch solche an der röm. Kurie, werden schärfer
als man sie bisher sah charakterisiert. Für die unzweifelhaft vorhandenen
Zusammenhänge zwischen dem Kulturkampf in Deutschland und jenem in
der Schweiz - Bismarck selber forderte 1875 für Belgien eine Verfassungsänderung

« nach dem Vorbilde der Schweiz » - fällt wenig ab ; die Rolle
des Berner « Bund » im Kampfe gegen die Jesuiten in Bayern wird nur
gestreift und Bluntschli erscheint einzig in seinem Heidelberger Auftreten
eines Freimaurer-Vorkämpfer des deutschen Protestantenvereins. Dagegen
wird Heinrich Geizers Vermittlungstätigkeit nach dem Tode Pius IX., die
damals auch in der Schweiz von den Basler Freunden sehr beachtet und
aufmerksam verfolgt wurde, ausführlicher dargestellt. Manchmal findet sich
freilich auch Diplomatenklatsch ; so wenn die ungeheuerliche Behauptung
von Vergiftung des Kardinals Franchi durch die Jesuiten kritiklos
aufgenommen wird.

Das viele stofflich Bedeutsame des Buches ist jedoch in eine Gesamtauf-
fassung eingebettet, die schon an und für sich, und durch die selbstbewußte
Art, mit der sie vorgetragen wird, Verwunderung erregen muß. Für den
Verfasser ist der Kulturkampf auch noch im 2. Bande, der vom
Nationalsozialismus abzurücken den Anschein machen will, nichts anderes als « eine
Auseinandersetzung Bismarcks mit den Kräften des politischen Katholizismus

» oder - wie gleich nach diesem ersten Satze des Vorwortes präziser
gesagt wird - mit den dem Bismarck'schen Staate « gegnerischen Kräften
des Katholizismus » ; es ging dabei « um die Eingliederung eines anders
orientierten Teiles des deutschen Katholizismus in den neuen Reichsbau ». Wo
bleibt bei solcher Grundkonzeption noch Raum für die Erfassung des
Kulturkampfgeschehens, das sich außerhalb des Bismarck-Reiches abgespielt hat
Waren wirklich nur politische und nicht ganz entscheidend auch religiöse
Kräfte am Ringen beteiligt Das ist doch die eigentlich zentrale Problemstellung,

von der aus allein auch die Haltung der kirchlich gesinnten Katholiken

und die « Politik » der Kurie sachgemäß beurteilt werden kann. Kein
Geringerer als Virchow, der das Wort « Kulturkampf » prägte, hatte dies
schon erkannt, denn er erfand den Terminus, den die Geschichtsschreibung
noch heute nicht entbehren kann, als er sich die Frage stellte, ob die katholische

Kirche denn überhaupt in der Neuzeit noch die Kraft zur Erfüllung
einer Kulturaufgabe aufzubringen vermöge. Auf diesem Gedanken ruht die
Segesser'sche Stellungnahme zum Kulturkampfgeschehen und auch die
Frontstellung des Schweizers gegen den durch Bismarck verkörperten neuzeitlichen
Staatsabsolutismus ; selbst der Übergang zum Postulat der Trennung von
Kirche und Staat knüpft hier an. Es handelt sich hier um ganz wesentliche
Zusammenhänge. Auch der preußische Kultusminister Falk, der den Kulturkampf

leitete, fühlte sich - wie man seit 1927/28 bei Erich Förster nachlesen
kann - als Wegbereiter der Trennung von Kirche und Staat, denn er war
eben nicht nur Bismarck-Diener, sondern auch Jurist. Eine Darstellung des

Kulturkampf-Geschehens, besonders wenn diese (wie es auf dem Buch-

276



Umschlag angepriesen wird) « eine wertvolle gegenwartsbezogene Bedeutung »

haben soll, kann heute nicht mehr aus deutschnationalem Blickwinkel
erfolgen, sondern muß auf die großen Menschheitsanliegen von Religion und
Recht bezogen sein.

Es ist einigermaßen interessant, daß Schmidt in seinem Buche von 1942
den Kulturkampf selber in umfassenderen über das rein Staatspolitische
hinaus reichenden religiös-kulturellen Zusammenhängen gesehen hat : er
sprach dort von « der großen Auseinandersetzung im 19. Jahrhundert
zwischen den religiösen Erneuerungsbestrebungen des deutschen Katholizismus
sowie den zur Reichseinheit drängenden politischen Kräften einerseits und
dem Ultramontanismus sowie dem politischen Katholizismus anderseits
er ist eine der großen entscheidenden Abschnitte in der Auseinandersetzung
zwischen germanitas und romanitas ». Der 2. Teil von 1962 bringt nun die
(doch recht interessante und vielleicht sogar charakteristische) Retirade von
der Geschichtsauffassung der Nationalsozialisten zu jener der Bismarckianer.

Wo es um Pflege der Wissenschaft geht, werden in einer humanen und
christlich-liberalen Welt keine Scheiterhaufen angezündet. Das neue Buch
von Erich Schmidt verdient Beachtung. Für sachliche Kulturkampf-Forschung

ist es eine Binsenwahrheit, daß eine abschließende Darstellung jenes
merkwürdigen Phänomens erst nach Erschließung und Aufarbeitung des
vielen noch nicht erfaßten Quellenmaterials möglich ist. Darum ist es schade,
daß der Verfasser sich nicht begnügt hat - was ein ehrenvoller Rückzug
gewesen wäre - sein (wie er selber sagt) ¦ umfassendes und breit gelagertes
Ouellenmaterial das z. T. heute nicht mehr zugänglich ist oder als
verloren betrachtet werden muß », einfach kritisch zu edieren.

E. F. J. Müller-Büchi

Paul Stärkle: Geschichte von Gossau. Gossau, Cavelti, 1961. - 444 S.

Sechs farbige Tafeln, zahlreiche Skizzen, Abbildungen und Wappentafeln.
Die sanktgallische Gemeinde Gossau war die größte Pfarrei des fürst-

äbtischen Herrschaftsgebietes. Manche Studien, Einzelforschungen und
Darstellungen, sind ihrer Vergangenheit und Entwicklung gewidmet worden.
Die neue n Geschichte von Gossau » übertrifft sie nicht nur an Umfang und
buchtechnischer Ausstattung, sondern auch an wissenschaftlicher und
darstellerischer Qualität.

Für Stiftsarchivar Paul Staerkle, den gründlichen Kenner der berühmten
Fürstabtei von St. Gallen und ihrer wechselvollen und weitverzweigten
Geschichte, war es eine verlockende Aufgabe, Werden und Wandel Gossaus in
der geschichtlichen Perspektive dieses Klosters und seines geistlichen
Fürstentums zu betrachten. Rückt die Darstellung deshalb diese Beziehungen
begreiflicher- und berechtigterweise ins Rampenlicht, so hinterläßt sie doch
nicht den Eindruck, daß andere Lebensbereiche zu kurz gekommen sind.
Im Gegenteil, der Verfasser hat sich ebenso gründlich in die Verfassungsund

Rechtsgeschichte, ins Wirtschafts- und Kulturleben, in die religiöse
und kirchliche Entfaltung vertieft und Gestalt und Wandel in Schule,
Bildung und Erziehung einbezogen. Mit sachkundiger Hand hat Fridolin
Hugentobler die Entwicklung des « katholischen Schulwesens » nachgezeich-

277



net. Raumhalber mußte der eine und andere Abschnitt straffer gefaßt werden,
und es ist vielleicht am meisten zu bedauern, daß gerade deshalb, wie Staerkle
im Vorwort bemerkt, das 19. und 20. Jahrhundert nicht umfänglich eingefügt

werden konnten. Trotzdem gilt : der Verfasser hat « den Reichtum seines
Stoffes sorgsam ausgeschöpft », und es ist ihm gelungen, ein Gesamtbild zu
gestalten, das « die mächtige Entfaltung (Gossaus) vom Bauerndorf bis zum
Gewerbe- und Industrieflecken » darstellt.

Der größte Vorzug dieser neuen « Geschichte von Gossau » ist ihre quellenmäßige

Unterlage. Der Verfasser schöpft aus breiter und tiefer Kenntnis der
weltlichen und kirchlichen Archive, vor allem des Stiftsarchivs, das er seit
Jahrzehnten betreut. Es berührt den Leser besonders angenehm, daß Staerkle
mit eindringlicher Umsicht die Quellen der Rechts- und Wirtschaftsgeschichte
durchstöberte, Quellen, die sich zumeist nur dem zähen Forscherfleiß
erschließen, dann aber, gerade für eine Dorfgeschichte, um so mehr abgeben.
Diese Abschnitte sind denn auch eigentliche Meisterstücke historischer
Darstellung, zumal es dem Verfasser gelungen ist, den spröden Stoff bildkräftig
und lebendig zu gestalten. Gehalt- und eindrucksvoll ist besonders das

Kapitel « Gossau im Fürstenland ». Zum ersten Mal ersteht hier ein Bild des
äbtischen Fürstenstaates, wie es in dieser Fülle und weitgespannten Sicht
bisher nicht gezeichnet worden ist. St. konnte auf Vorarbeiten aufbauen,
erinnert sei vor allem an die vorzügliche Studie von Stiftsbibliothekar Johannes
Duft, aber gerade in diesem Abschnitt spürt man überall die ergänzende und
ausrundende Hand des selbständigen und gründlichen Forschers, dort
besonders, wo St. auf den Klerus, den äußern und innern Aufbau der Pfarrei,
die Beziehungen zwischen Abtei und Gemeinde, die beachtenswerten Leistungen

der Äbte in Verfassung und Verwaltung, Erziehung und Bildung, zur
Förderung des religiösen und kirchlichen Lebens (sie besaßen seit 1613 die
geistliche Jurisdiktion), in der Armen- und Waisenfürsorge und sogar im
Straßenbau zu sprechen kommt. In diesem weitgezogenen Rahmen der
Darstellung treten auch die Geschehnisse in Gossau in helleres Licht und
rücken in sinnvolle Zusammenhänge. Zudem : als größte Gemeinde des
äbtischen Fürstentums reagiert Gossau wie ein empfindsamer Seismograph auf
die Änderungen und Erschütterungen im übergeordneten Bereich des
Herrschaftsstaates. Die neue « Geschichte von Gossau » sprengt in mehrseitiger
Richtung den Rahmen einer Dorfgeschichte, weil der Verfasser Ursachen
und Wirkungen stets mit bewußtem Blick auf die größeren Zusammenhänge
zu erfassen und zu deuten versteht. Für diese Art historischer Betrachtung
kamen dem Verfasser vor allem die reichen archivalischen und quellenkundigen

Kenntnisse, die er in langen Jahren sich erworben, ergiebig zugute.
Besondere Erwähnung verdient die buchtechnisch vornehme und gediegene

Ausstattung, die sorgfältige Auswahl an trefflich illustrierenden Bildern, die
ausgezeichneten, Text und Verständnis erhellenden Skizzen, die auch den
Orts- und Flurnamenforschern willkommenes Material bieten. Der Name
Gossau erscheint erstmals in der ältesten Gossauer Urkunde vom 26. Oktober
824 in der althochdeutschen Form « Cozesaua » (der spätere Wandel von
C und G weist auf alemannische Siedlung nach der hochdeutschen
Lautverschiebung). In diesem Zusammenhang berichtigt Staerkle die irreführenden

278



Angaben Wartnianns über die älteste Urkunde von Gossau (S. 389 n. 7.)
Das Werk beschließt eine Reihe wertvoller Tabellen über Bevölkerungsbewegung,

Schulwesen, über die katholischen und evangelischen Geistlichen,
die Gemeinde- und Bezirksamänner und die noch lebenden Geschlechter.
Anschließend folgen die farbigen Wappenbilder der vor 1818 eingebürgerten
Gossauer Familien. Beinahe 50 Seiten füllen sich mit Quellen- und Literaturangaben.

- Die neue « Geschichte von Gossau » ist eine beachtenswerte
Leistung schweizerischer Geschichtsschreibung. Theophil Graf

HINWEISE

Die Teilnehmer an der Jahresversammlung der Allgem. Geschichtforschenden

Gesellschaft der Schweiz in Neuenburg (22-/23. Sept.) durften als Gabe
der öffentlichen Bibliothek der Stadt Neuenburg das « Répertoire des
documents diplomatiques Franco-Suisses 1143-1830 » entgegennehmen (iii-l94 S.)
Dieses Repertorium bietet trotz seiner Knappheit einen nützlichen Einblick
in die vom bekannten Neuenburger Historiker Ed. Rott der Stadtbibliothek
Neuenburg vergabte Sammlung seiner Kopien von Akten und Korrespondenzen

aus französischen Archiven und Bibliotheken, soweit diese sich auf
die Eidgenossenschaft und Graubünden beziehen. Diese Sammlung ist von
allgemeiner Bedeutung für die politische und Militärgeschichte, aber auch
für die Kirchen- und Wirtschaftsgeschichte (vgl. z. B. S. 174 ff. die Rubriken
über Finanzen, Handel, Schmuggel und Münzwesen, Salzhandel u. a. m.).
Wer das Repertorium benützt, wird sich aber vergewissern müssen, inwieweit

sich der Neuenburger Bestand mit jenem des Eidgen. Bundesarchivs
in Bern deckt (vgl. W. Meyrat, Schweiz. Zs. f. Geschichte 9, 1959, 224-227).
Man ist für dieses Hilfsmittel dankbar, auch wenn es nur vervielfältigt
vorliegt. O. Vasella

Eine knappe, gut geschriebene Einführung in das Leben und die Schriften
des bekannten Führers der niederländischen Täufer Menno Simons
verdanken wir /. A. Brandsma, Menno Simons von Wittmarsum. Ein
Vorkämpfer der Täuferbewegung in den Niederlanden (J. G. Oncken Verlag,
Kassel 1962, 111 S.). Das Büchlein wurde von Bruno Loets aus dem
Holländischen übersetzt. Auch wenn es vom Standpunkt der Taufgesinnten aus
verfaßt ist, wahrt es doch den wissenschaftlichen Charakter, indem die
Biographie auf Quellen aufbaut, zahlreiche Literaturangaben zur
Täufergeschichte in den Gebieten an Nord- und Ostsee und schließlich auch ein
Personenregister bietet. Simons, um 1496 geboren, 1524 zum Priester geweiht,
durchlief die Laufbahn eines einfachen Seelsorgers. Über seine Frühzeit
erfahren wir wenig Sicheres und manches, was er selbst darüber schreibt,
stammt aus später Zeit und kann daher nicht ohne Vorbehalte angenommen
werden (so z. B. die Selbstanklagen S. 15, 22 f.). Dies aus der Darstellung
zu erkennen, hält nicht schwer. Es fehlt nicht an guten kritischen
Bemerkungen (vgl. 25 über das Verhältnis der Täufer zu Erasmus, oder die
Äußerungen über das « Fundamentbuch », das Hauptwerk Ss. S. 51). O.Vasella

279



Der junge Genfer Historiker Giovanni Busino hat sich vorgenommen, das
Leben und die seltsame politische Tätigkeit des italienischen Flüchtlings
Broccardo Borrone gründlich zu erforschen. In der Geschichte der
katholischen Reform spielte Borrone eine zwielichtige und in ihren Motiven nicht
immer leicht erfaßbare Rolle. Ein erster Aufsatz Busonis : Prime ricerche su
Broccardo Borrone (Bibl. d'Humanisme et Renaissance 24, 1962, 130-167),
in welchem man leider in deutschsprachigen Zitaten öfters Druckversehen
feststellt, zeigt eine ausgezeichnete Kenntnis der zahlreichen Quellen und
gilt der Herkunft und den frühen Lebensschicksalen. Man weiß, daß die
Drei Bünde 1596 gegen Borrone Klage erhoben, die kaum in allen Teilen
begründet war. Nach seiner Ausweisung kam Borrone bald nach Rom, wo
er sich zum Katholizismus bekannte. In seiner bekannten Relation, wohl
vor Febr. 1600 verfaßt, legte er seine Mittel und Wege zur Unterwerfung
Graubündens dar. Busnni erläutert diese Relation näher, steuert nützliche
Notizen zu den darin erwähnten italienischen und anderen Glaubensflücht-
lingen bei (149 n. 2 sind die Angaben über Gabriel Gerber zu berichtigen)
und schildert dann, wie Borrone in Thonon auftauchte (Aug. 1601) und neue
Pläne im Dienste der katholischen Mächte entwickelte, was sich wohl nur
aus der zielbewußten Bündnispolitik der Gegner längs des Alpenkamms vom
Westen bis zum Osten des Landes verstehen läßt (152). Genf und
Graubünden sind in ihrem Schicksal gleichsam eng verknüpft. Daraus erklärt
sich der Plan einer päpstlichen Liga, die freilich nicht zustandekam. Borrone
bereiste dann, erstaunlicherweise im Dienste der Evangelischen, verschiedene
Länder. Über sein Ende ist einstweilen wenig Sicheres bekannt. Er verfaßte
noch einmal eine Schilderung Rätiens mit Reformvorschlägen für die Drei
Bünde und ihre Untertanengebiete. Eben diese Schilderung veröffentlicht
Busino unter dem Titel : Di Broccardo Borrone e del suo « Ritratto della Rezia »

(SA : Bollettino della Società storica Valtellinese 16, 1962 ; 40 S.) mit einer
knappen biographischen Einleitung und Kommentar. O. Vasella

P. Hildebrand Dussler OSB : Die Allgäuer Erweckungsbewegung in der
Sicht des Freisinger Moraltheologen Magnus Jocham. SA aus : Deutingers
Beiträge zur altbayerischen Kirchengeschichte. 22. Band (1961) S. 48-80. -
Der seinerzeit bekannte Moralist aus der Schule Sailers und Hirschers Magnus

Jocham stand in seiner Jugend der Allgäuer Erweckungsbewegung sehr
nahe. « Sein guter Genius » hat ihn vor Extremen bewahrt, doch stand er
später noch mit « Erweckten » im Briefverkehr und trat für sie mutig ein,
wenn sie von übereifrigen Gegnern verleumdet wurden.

Die Klosterbibliothek Andechs bewahrt den noch zum größten Teil
unveröffentlichten Nachlaß Jochams. Es handelt sich hauptsächlich um Briefe,
die an den Freisinger Moralisten adressiert sind. Daraus hat P. Dussler einige
Zeugnisse, die auf die « Erweckten » ein günstiges Licht werfen, zusammengetragen.

D. zieht daraus den Schluß, bei der Allgäuer Erweckungsbewegung
handle es sich um eine mystische Strömung, die den katholischen Boden
nur ausnahmsweise verlassen hat.Von einer pietistisch-sektiererischen
Grundhaltung sei sie noch weit entfernt. Sie sei eher mit einer inoffiziellen Bruderschaft

zu vergleichen, die christozentrisches Beten betonte. Leo Ettlin OSB

280


	Rezensionen = Comptes rendus

