
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 56 (1962)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Johannes Gründler : Lexikon der christlichen Kirchen und Sekten. 2 Bde.
XV S. -1378 Sp.-221* S. Wien, Herder Verlag 1961. Fr. 78. —

Auch wenn dieses Nachschlagewerk in erster Linie der Praxis dienen soll,
wie sein Verfasser im Vorwort erklärt, verdient es nicht zuletzt auch die
Beachtung des Kirchenhistorikers. Es liegt auf der Hand, daß das Werk
nicht durchwegs nach streng wissenschaftlichen Maßstäben gewürdigt werden

darf, bezieht es sich doch auf alle bestehenden christlichen Kirchen,
Sekten und Missionsgesellschaften, dann erst noch auf die entsprechenden
zwischenkirchlichen Organisationen, denen die einzelnen Sekten und
Kirchengemeinschaften angehören. Daß bei einer so weit ausgreifenden Zielsetzung
das notwendige dokumentarische Material nicht leicht zu beschaffen war
und Gründler sich vielfach mit brieflichen Mitteilungen begnügen mußte,
ist durchaus verständlich. Das umfangreiche Verzeichnis jener Persönlichkeiten,

die dank ihrer maßgebenden Stellung am besten Auskunft zu erteilen
in der Lage waren, beleuchtet nur einen Teil der geleisteten Nachforschungen.
Hinzu kommen noch die Bestände zahlreicher öffentlicher Bibliotheken,
die herangezogen werden mußten.

Der Untertitel des Werkes kennzeichnet dessen Eigenart : unter
Berücksichtigung der Missionsgesellschaften und zwischenkirchlichen Organisationen.

Das zeigt deutlich, daß es auch gegenwartsbezogen sein will. Daher
gliedert Gründler den Text in drei Teile. Auf die Übersicht über katholische
Kirchengemeinschaften der verschiedenen Riten folgt der 2. Teil, der weitaus
umfangreichste, der die nichtkatholischen Kirchen, Sekten, Missionsgesellschaften

und zwischenkirchlichen Organisationen, je nach Bedeutung und
Quellenlage mehr oder weniger eingehend, zur Darstellung bringt. Der
3. Teil, gesondert paginiert, bietet die Statistik über die Verbreitung der
einzelnen Kirchen in allen erreichbaren Ländern. Um den großen Stoff meistern
zu können, bedurfte es natürlich auch einer besondern Technik. Die Gefahr
zu vieler Abkürzungen wurde glücklich vermieden, auch wenn Gr. gezwungen
ist, die Abkürzungen für die einzelnen Teile zu ergänzen oder zu erweitern.

Nehmen wir eines vorweg : die statistischen Angaben, die nach dem
eigenen Geständnis des Vf. problematisch bleiben (s. 3*), beziehen sich auf
den Stand des Jahres 1955. Sie enthalten ungewöhnlich reiche Angaben über
die Zahl der Gottesdienststätten, der Mitglieder, der Priester bezw. Pastoren
wie auch für die katholischen Missionen der männlichen und weiblichen
Ordenspersonen, schließlich der entsprechenden kirchlichen Obern (Patriar-

162



chen, Erzbischöfe u. Bischöfe usw.). Begreiflicherweise konnten nicht alle
Lücken in der Statistik geschlossen werden. Man denke bloß an die
gegenwärtige Lage der Kirchen in den Ländern hinter dem sogen. Eisernen Vorhang.

Einiges sei noch auf Grund weniger Beispiele über Anlage und Inhalt
des Hauptteils gesagt. Den Zugang zu diesem sehr umfangreichen Stoff
findet der Leser in einem Doppelregister ; denn die erwähnte Statistik ist
nach Erdteilen und dann nach Ländern alphabetisch geordnet. Hier stößt
der Benutzer unter dem Stichwort : Evangelisch-reformierte Kirche bzw.

evangelische Landeskirche u. ä. amtlichen Benennungen mit Kennziffer auch
auf die schweizerischen Landeskirchen, deren statistische Zahlen auf dem
Bestand von 1941 oder 1950 beruhen. Liest man die entsprechenden
geschichtlichen Einführungen, wird man allerdings nicht alles als zutreffend
bezeichnen dürfen. Hier stand der Verf. eben vor einer schier unlösbaren
Aufgabe. Niemand kann von ihm erwarten, daß er die Geschichte so gut
kennt, daß er gegen mehr oder weniger schwere Irrtümer gefeit sein könnte.
Hierfür wäre das Studium einer sehr bedeutenden Literatur erforderlich
gewesen, aber auch ein näheres Verhältnis zu den oft verwickelten
verfassungsrechtlichen Fragen (s. etwa 1090 zu Appenzell, 1091 zu Graubünden ;

da wird u. a. gesagt : « In den Untertanenlanden Graubündens, in den Tälern
von Cleven und Veltlin, richtete sich die Glaubenszugehörigkeit nach der
Konfession des Kantons, der den Landvogt stellte ». Das ist völlig irrig.)
Die Begriffe lutherisch, zwinglisch und calvinisch werden für einzelne Kantone

zu wenig klar auseinandergehalten (s. No 1114 zu Bern), auch
ungeschickte Wendungen fehlen nicht (No 1115 zu Glarus : « Wegen der Enge des
Landes war man bemüht, mit den Katholiken gut auszukommen, denen
1529 als Minderheit Religionsfreiheit zugesichert wurde » vgl. auch No 1117
über Zürich). Es gibt freilich auch bessere geschichtliche Einführungen
(vgl. 1678 : Lutheraner, 1098 : Evangelische Kirche A u. H. B. in Österreich

; was A u. H. B. bedeuten, wurde uns leider nicht klar). Allein wir wollen
nicht übersehen, daß solche begreifliche Versehen den Hauptzweck des Werkes
nicht eigentlich berühren : eine Orientierung vor allem über die Gegenwart
zu geben und namentlich den Leser über den Bestand der Missionsgesellschaften

zu unterrichten. Wie weit das führen kann, davon mag sich der
Leser noch einmal durch einen Blick auf den 4. Teil : die systematische Übersicht

über die bestehenden Kirchen usw. überzeugen. Er wird dann ohne
Zweifel sich der entsprechenden Anerkennung der gesamten Leistung nicht
entziehen. Oskar Vasella

Gustav Meyer und Max Burckhardt: Die mittelalterlichen Handschriften
der Universitätsbibliothek Basel. Beschreibendes Verzeichnis Abt. B:
Theologische Pergamenthandschriften Bd. 1. Basel 1960. xlvii-882 S. Geb.
Fr. 185. —.

Wohl die eindruckvollste und gewichtigste wissenschaftliche Gabe an die
gelehrte Forschung aus Anlaß der FünfJahrhundertfeier der Universität Basel
stellt der vorliegende erste Band des großzügig und musterhaft angelegten
Handschriftenkataloges der Abteilung B der Universitätsbibliothek dar.

163



Ohne Zweifel wird damit einem Wunsch weitester Kreise entsprochen. Und
es gebührt sich, den Dank an die beiden Bearbeiter, aber auch an die Leitung
der Bibliothek sowie an die Behörden für die Vollendung dieser bereits seit
1947 vorbereiteten Publikation vorauszuschicken.

In der Einleitung werden wir mit den früheren Katalogisierungsarbeiten
vertraut gemacht. Die Signaturen wie die Gliederung reichen im wesentlichen

schon in das 17. Jahrhundert zurück. Sie folgten wissenschaftlichen
Disziplinen, wurden aber noch nach dem Schreibstoff unterteilt (Pergament,
Papier). Bedenkt man, daß der Bestand an mittelalterlichen Handschriften
gegen 2000 Nummern umfaßt, dann kann man sich vom Umfang der
Katalogisierungsaufgabe wenigstens eine ungefähre Vorstellung machen. Ganz

preisgegeben haben die Bearbeiter das Auswahlprinzip nach Sprachen, wie
es s. Zt. noch G. Binz befolgt hatte. Bei der in den dreißiger Jahren begonnenen

Beschreibung wurde ein neuer Weg beschritten, indem nach Abteilungen
vorgegangen wurde.

Für Abteilung B leistete Dom Germain Morin ansehnliche Vorarbeit. Doch
war eine gründliche Neubearbeitung schließlich nicht zu umgehen. Diese

Abteilung wurde nicht so sehr aus diesem Grunde vorweggenommen,
sondern weil Abt. A die Fortsetzung von B darstellt. Man wird nun festhalten
müssen, daß Abt. F Philosophie noch weithin unerschlossen ist. Auf Papier
geschriebene, irrtümlich B zugewiesene Handschriften wurden ausgeschieden,

aber auch Pergamenthandschriften theologischen Inhalts mit anderen
Signaturen nicht berücksichtigt, um ein u. U. verhängnisvolles Umsignieren
zu vermeiden. Ferner wurde im 19. Jahrhundert eine besondere Abteilung
Cimelia eingeführt, mit zahlreichen, oft wichtigen Handschriften (ihr
gehören z. B. die von Erasmus für seine erste Ausgabe des Neuen Testaments
herangezogenen Handschriften an). Schließlich besteht unter der Signatur
AN VIII eine SpezialSammlung mittelalterlicher Liturgica und in der Abt. N
finden sich Fragmente von Pergamenten u. a. m. Insofern will und kann
der vorliegende Katalog nicht erschöpfend sein.

Der Hauptbestand der Handschriften geht auf die Übernahme der
Klosterbibliotheken der Predigerbrüder und der Kartäuser zurück. Von 541 Nummern

der einstigen Dominikanerbibliothek gehören der Abt. B allein schon
158 Manuskripte an. Nach der Reform des Predigerklosters entwickelte sich,
wie auch die Bearbeiter festhalten, ein neuer und starker Bildungsdrang
(XIV). Die Bibliothek der Kartäuser, rund 2000 Bücher umfassend, wurde
1590 sozusagen unverändert und unversehrt in die Universitätsbibliothek
überführt.

Von den insgesamt 321 Handschriften der Abt. B bietet der erste Band
bereits die Beschreibung von 197 Codices. Mehr als die Hälfte der
Handschriften dieser Abteilung war bekannt ; in der Literatur genannt oder auch für
Abhandlungen oder Texteditionen herangezogen worden. Doch ihre
ungewöhnliche, aus langer Erfahrung gewonnene Sachkenntnis veranlaßte dio
Bearbeiter, eine nur knappe Inventarisation, unter Anwendung einer mehr
oder weniger subjektiven Selektionsmethode, entschieden abzulehnen und
sich eine gründliche systematische Gesamtaufnahme aller Handschriften zur
Aufgabe zu machen. Das Ergebnis deuten sie schon in der Einleitung

164



(XVII Anm.) in einigen trefflichen Beispielen an. Es führte zu wesentlichen
Korrekturen (vgl. auch S. 500 betr. den Zürcherkatalog), Ergänzungen (so
auch zu Stelling-Michauds Katalog der juristischen Handschriften), gar nicht
selten auch zur Feststellung mehr als zweifelhafter Zuweisungen.

Mit welcher Akribie die Bearbeiter ihre Aufgabe durchführten, erkennt
jeder ohne Schwierigkeiten. Es werden uns nicht allein Verweise auf
verwandte Texte anderer Basler Handschriften geboten, sondern es wurden
auch Paralleltexte in Codices anderer Bibliotheken verglichen. Es ging ja
nicht nur um Verweise schlechthin, sondern um Vergleiche, die es den
Bearbeitern in nicht seltenen Fällen erlaubten, seit langem als gesichert geltende
Identifizierungen oder Annahmen von Verfassern mit guten Gründen in
Zweifel zu ziehen oder als unhaltbar nachzuweisen (vgl. z. B. 347 ff. S. 618,
629). Die allgemeine und spezielle Literatur wird in seltener Vollständigkeit
angeführt. Natürlich wird dem Benutzer manches Nachschlagen nicht
erspart, aber bei einiger l'msicht wird er sich dank der klaren Gliederung des
reichen Stoffes stets zurechtfinden können. Die Übersicht ist durchwegs
gewahrt. An der Spitze stehen die Angaben über Drucke aus älterer und
neuerer Zeit, über anderweitige entsprechende Codices und die Literatur.
An die gründliche Beschreibung der Handschriften selbst, stets mit Anführung

ev. abweichender Lesarten, schließen sich die Beschreibung des Materials

an, dann der Schrift, gegebenenfalls der Miniaturen, des Einbandes,
endlich der Text über die Provenienz. Was betreffend der Provenienz auf
Grund minutiösester Untersuchungen, oft unter Anwendung der Quarzlampe

(S. 542, 550), erschlossen wurde, dürfte erst nach Erstellung der
Indices ganz deutlich werden. (Vgl. S. 106 zu B II 6 betr. Bücherkäufe Joh.
Heynlins in Paris.) Es ist ja auch eine Eigenart dieses Katalogs, daß die
Bearbeiter grundsätzlich alles, was in ganzen oder fragmentarischen Texten
aus Randnotizen, Schmutzblättern usw. ermittelt werden konnte,
berücksichtigten. Der Ertrag gerade dieser Untersuchungen ist gewiß nicht gering
zu veranschlagen, einmal, weil sich daraus weitere Indizien zur Bestimmung
der Uberlieferungsgeschichte der Handschriften ergeben können, sodann
weil daraus, oft leider nur bruchstückartig, reizvolle Texte gewonnen wurden.

Dieser Katalog beschlägt nicht bloß vereinzelte Fachgebiete, der Theologie

und Philosophie im engeren Sinne (Exegese, Patristik, Scholastik),
sondern ebenso sehr, vom reichen Bestand an Predigtsammlungen ganz
abgesehen, auch die Kanonistik (so z. B. B VII 27), die Konzils- und
Ordensgeschichte (vgl. etwa B VII 17-25 betr. die Kartäuser), die Hagiographie
(S. 682), die Liturgie- und Musikgeschichte, ja mitunter auch die Chronologie

und Sprachgeschichte. Es ist erstaunlich, welche Fülle von Analysen
bis in die kleinsten Details dieser Katalog erbringt ; bewundernswert aber
bleibt für immer der Einsatz an entsagungsvoller Arbeit, dank welchem die
Bearbeiter dem Benutzer alle Belege vorzulegen in der Lage sind. Ohne jeden
Zweifel werden die Bearbeiter die allgemeine Dankbarkeit und Anerkennung
aller an den mittelalterlichen Handschriften irgendwie Beteiligten finden.
Möge ihnen der Abschluß des zweiten Bandes in nicht zu ferner Zeit gelingen.

O. Vasella.

165



Willibald M. Plöchl: Geschichte des Kirchenrechts. Bd. III: Das katholische

Kirchenrecht der Neuzeit, 1. Teil. 599 S. Wien, Verlag Herold 1959.
Der Band enthält neben einer historischen Schau, einer Literaturübersicht

und einem Kapitel über Kirche und Recht das Verfassungs- und Personenrecht

der katholischen Kirche der Neuzeit, von 1517 bis zum Erlaß des
Codex Iuris Canonici 1917. Sakramentenrecht, Sachenrecht, Gerichtsbarkeit
und Strafrecht sollen in einem angekündigten 4. Band erscheinen. Der Band
folgt in seiner Anlage den beiden vorausgehenden. Die neun Kapitel sind
in Paragraphen gegliedert, denen am Schluß je ein Literaturverzeichnis folgt.
Da der Verfasser seinerzeit an der katholischen Universität in Washington
D. C. lehrte, ist ihm das amerikanische Schrifttum gut bekannt, und wir
erachten die Hinweise auf die einschlägige amerikanische Literatur als einen
besonderen Vorzug des Buches. Der Anmerkungsapparat beschränkt sich
auf wenige Quellenzitate.

Um eine Grundlage zu gewinnen, geht Plöchl zuerst der Rechtsgestalt der
Kirche nach, definiert die Kirchengewalt, die bereits von der Scholastik und
Kanonistik der vergangenen Periode in Weihe- und Regierungsgewalt
geteilt wurde und stellt allgemeine Rechtsgrundsätze auf. Die Ausführungen
über den päpstlichen Primat umfassen nicht nur Rechte und Stellung des

Papsttums, sondern auch Kardinalat, römische Kurie, Gesandtschafts- und
Konkordatswesen. Daneben stehen die Kirchenversammlungen (ökumenische
Konzile, Partikularkonzile, Bischofskonferenzen). Neben den allgemeinen
Ausführungen über Hierarchie und Territorialverfassung ist die Darstellung
von Regierung und Aufbau der Diözese von besonderem Interesse. Hier zeigt
sich, wie einzelne Ämter, wie z. B. das des Archidiakons, an Bedeutung
verlieren oder wie andere Ämter, z. B. die von Generalvikar und Offizial, genauer
abgegrenzt werden. Aber auch die Rechtsentwicklung der Dom- und Kolle-
giatkapitel wurde, weniger durch gesetzgeberische Reformmaßnahmen als
durch die Reformation und durch Säkularisationen des Staatskirchentums
einzelner Länder z. T. neu bestimmt ; anderseits brachte die Errichtung der
katholischen Hierarchie in England, in Schottland usw. die Aufstellung von
Kapiteln mit sich, die sich von den alten stark unterscheiden.

In die behandelte Periode fällt die Entstehung eines eigentlichen Missionsrechtes,

da das alte Dekretalenrecht diesen Begriff wie auch die eigentümlichen

Missionsprobleme, die erst in der Neuzeit auftreten, nicht kannte.
Missionsregierung und -Seelsorge wurden vor Aufgaben gestellt, die nach den
Normen des gemeinen Kirchenrechts nicht zu meistern waren. Plöchl gibt
eine einläßliche Darstellung dieses Missionsrechts, wie es sich vor allem in
Regierung und Aufbau der Missionen äußert, nicht ohne darauf hinzuweisen,
wie hier noch verschiedene Probleme der Forschung ein dankbares Arbeitsfeld

gewähren würden.
Im Personenrecht grenzt Plöchl das Verhältnis von Klerus und Laien ab

das zufolge der Glaubensspaltung die Geister stark bewegte. Die klerikalen
Standesrechte und -pflichten werden aufgezählt und das Amts- und
Besetzungsrecht erläutert. Der Verfasser weist darauf hin, daß die Tatsache,
daß es kirchliche juristische Personen gab, bis ins 19. Jahrhundert eine fast
unbestrittene Selbstverständlichkeit war und daß die vor allem unter dem

166



Einfluß Gierkes und Savignys im 19. Jahrhundert entstandenen Theorien
über das Wesen der juristischen Person das kanonische Recht nicht unmittelbar

beeinflußten.
In der behandelten Periode ist die Entwicklungsgeschichte des Ordenswesens

durch einige charakteristische Momente gekennzeichnet, was sich
auch auf das Ordensrecht auswirkte. Unterscheidung zwischen Orden,
Kongregationen und religiösen Gemeinschaften, das Problem der Diözesanjuris-
diktion und der Exemtionen, die Ordensverfassung und Organisation der
Ämter sowie die Mitgliederschaft werfen zahlreiche ordensrechtliche Fragen
auf, denen Plöchl im einzelnen nachgeht.

Sach- Orts- und Personenregister (mit biographischen Daten), sowie
Verzeichnisse der anzogenen Konzile, Synoden, Reichstage und anderer
Versammlungen, der angeführten Quellen, Konstitutionen, Dekrete usw. und
ein chronologisches Papstverzeichnis von 1513-1922 runden das wertvolle
Buch ab. Louis Carlen

Walter Müller, Die Abgaben von Todes wegen in der Abtei St. Gallen.
Rechtshistorische Arbeiten, herausgegeben von Karl Siegfried Bader, Bd. 1,

Böhlau Verlag Köln/Graz 1961. vm-lll S.

Mit Freude vermerken wir, daß diese Studie eine neue Reihe von Prof.
Karl Siegfried Bader einleitet : « Rechtshistorische Arbeiten », die in der dem
Rechtswissenschaftlichen Seminar der Universität Zürich angeschlossenen
Forschungsstelle für Rechtssprache, Rechtsarchäologie und Rechtliche Volkskunde

entstanden sind oder mit deren Zielen in enger Verbindung stehen.
Ansehen und Initiative des Herausgebers und die übernähme der Reihe
durch einen der ersten deutschen Fachverlage bieten Gewähr für die Güte
der Arbeiten, auch daß wir noch weitere wertvolle Publikationen erhoffen
dürfen.

Der vorliegende 1. Band von Walter Müller, einem ausgewiesenen Kenner
ostschweizerischer Rechtsgeschichte, ist sowohl für die Rechts- und
Wirtschaftsgeschichte von Interesse als auch - wegen der Begrenzung auf die
Gotteshausleute einer schweizerischen Abtei - für die Kirchengeschichte.
Dabei läßt der Verfasser Vergleiche mit anderen geistlichen Körperschaften
und die Frage nach einer ursprünglich einheitlichen Gestaltung von Fall und
Lass in den Benediktinerabteien und den zwölfeinhalb Gotteshäusern, mit
denen St. Gallen « Raub und Wechsel » vereinbart hatte, nicht außer Acht.

Die Herkunft der Todfallabgabe wurde in der rechtsgeschichtlichen Literatur

verschiedentlich diskutiert. Heinrich Brunner vertrat die Ansicht, daß
der Fall aus einer Schirmgebühr freier Hinterlassenen stamme ; Alfred
Schultze hat diese Lehre weiter ausgebaut. Franz Beyerle und Georg von
Below haben die schmale Quellengrundlage der Ergebnisse Brunners betont,
auch die Tatsache, daß diese Auffassung nach anglo-normannischen und
burgundischen Quellen nicht erwiesen und der kirchliche Anspruch älter als jener
des weltlichen Grundherrn sei ; auch biete das Eigenkirchenrecht eine
ungenügende Erklärung für die große Verbreitung des Falls in weltlicher Hand. Bei
dieser Diskussion ist es von besonderem Wert, daß Müller unvoreingenom-

167



men eine exakte Quellenuntersuchung anstellt, die sich auf eine einzige geistliche

Herrschaft erstreckt. Dabei gehen die ältesten sanktgallischen Quellen

über die Todfallgaben ins späte 13. Jahrhundert zurück, was zur Lösung
der Frage nach der Herkunft zu spät ist. Müller verneint auch, daß in der
Abtei St. Gallen Anhaltspunkte für das Weiterleben alter ständischer
Gliederungen in der Differenzierung der Todfallabgaben bestehen (vgl. dazu
auch Walter Müller, Freie und leibeigene St. Galler Gotteshausleute bis zum
Ende des 18. Jahrhunderts, 101. Neujahrsblatt hrsg. v. Hist. Verein d. Kts.
St. Gallen, 1961 ; ebenso die Rezension von Ludwig Welti in Zeitschr. d.

Savigny-Stiftung f. Rechtsgesch., Bd. 78 (1961), germ. Abt., S. 402-405).
Nach der Darstellung der Vorrechte der Stadt St. Gallen zeichnet der
Verfasser den Weg zu den Privilegien der Gotteshausleute von 1451 und 1459.
Unter Abt Ulrich Rösch (1457 bzw. 1463-1491) und seinen ersten Nachfolgern

wurde die Fallpflicht vereinheitlicht ; während der Reformation bis
zum Schiedsspruch der Schirmorte von 1559 wurde der Fall zeitweise
abgeschafft. In der Zeit von der Gegenreformation an wurden die Abgaben von
Todes wegen in ihrem materiellen Gehalt immer mehr differenziert. Ende
des 18. Jahrhunderts erfolgte die Auslösung.

Bei der gründlichen Analyse der Fragen, welchen Umfang die Todfallgaben

hatten und wie sie bezogen wurden, kommt Müller mit gewissen
Vorbehalten zum Schluß, daß sich das Kloster St. Gallen hierin gemäßigter
zeigte als andere geistliche Herrschaften, wohl infolge politischer Vorgänge.
Müller gibt ein genaues Bild vom personellen Geltungsbereich des
Fallrechts vom 16. bis zum 18. Jahrhundert, vom Umfang der Todfallgaben seit
dem Beginn der Neuzeit, von der Auslösung des Anspruchs durch natürlichen
oder bürgerlichen Tod, von Erfassung, Veranlagung und Bezug des Falls
seit dem ausgehenden Mittelalter. Interessant ist auch die Errechnung des
fiskalischen Ertrages der Todfallabgaben, der sehr stark schwankte. Ein
Exkurs behandelt das Weiterleben des Fallrechts in Appenzell nach den
Befreiungskriegen.

Hinweisen möchten wir noch auf die Wiedergabe des Bildes einer Malerei
von 1567 im Rathaus zu Appenzell, wo dargestellt wird, wie der äbtische
Amtmann einen im besten Kleid bestatteten Appenzeller Bauern des
Gewandfalls wegen ausgraben läßt. Das Bild erläutert einmal mehr, wie der
Beizug von Kunstdenkmälern die rechtsgeschichtliche Forschung befruchtend

ergänzen kann (vgl. dazu unseren Aufsatz « Das Recht in der bildenden
Kunst der Schweiz », in Schweizer Rundschau Jan. 1962).

Walter Müllers wertvolle Untersuchung ist zugleich ein Beitrag zum
Problem der viel diskutierten bäuerlichen Freiheit und zeigt, wie der Ausbau der
bäuerlichen Freiheit gegenüber dem absolutistischen Herrschaftsgedanken
eines geistlichen Fürstentums sich allmählich und nicht ohne Rückfälle
durchsetzte. Louis Carlen

168



Wolfgang Hafner OSB. : Der Basiliuskommentar zur Regula S. Benedicti.
Ein Beitrag zur Autorenfrage karolingischer Regelkommentare Beiträge
zur Geschichte des alten Mönchtums und des Benediktinerordens, Heft 23).
Aschendorff, Münster i. W. 1959. xx-158 S., 7 Beilagen, 3 Tafeln. DM 19.80.

Weil das Kloster Engelberg eine bisher unveröffentlichte Handschrift des
Regelkommentars eines Basilius besitzt, wollte P. Hafner ursprünglich die
Geschichte der drei einander nahestehenden Texte von Paulus Diaconus,
Hildemar und Basilius aufzeigen, die die Benediktsregel erklären. Bald
bemerkte er, daß es in der Tat keine fortschreitende Textentwicklung gibt
(S. 5.). Die Paulus Diaconus zugeschriebene Redaktion kann nicht Vorlage
für Hildemars Vortrag gewesen sein (57) und ist in der Hauptsache auch
nicht, wie Paschini vermutete, in Monte Cassino, sondern in der Diözese
Mailand entstanden (64). Sie vertritt Auffassungen, die denen eines Briefes
des Diakons Paulus an Karl d. Gr. vom Jahr 787 zuwiderlaufen (65), enthält
ferner einen für die Zeit seit dem 9. Jahrhundert typischen Begriff der
Vasallentreue, die den Lehenseid einschließt (69), setzt einen « kontaminierten

» Regeltext voraus und ist daher erst nach 800 entstanden (84). Sie
enthält Consuetudines, die das Reformwerk Benedikts von Aniane nicht
vorbereiten, sondern voraussetzen (88), kann also unmöglich von Paulus
Diaconus stammen, der im 8. Jahrhundert lebte, sondern ist eine wenig veränderte,

süditalienische Fassung des Kommentars Hildemars, vielleicht im
9. Jahrhundert von einem Mönch in Monte Cassino bearbeitet (110-111).
Für die Biographie des Paulus Diaconus ergibt sich daraus, daß er nicht
zuerst in Civate in ein Kloster eintrat, sondern erst in Monte Cassino, wohin
man ihn verbannt hatte, Mönch wurde (145).

Alle drei Redaktionen des Regelkommentars, die je Paulus Diaconus,
Basilius und Hildemar zugeschrieben werden, gehen auf eine gemeinsame
mündliche Quelle, den Lehrvortrag Hildemars, und auf eine gemeinsame
schriftliche Quelle sowie auf das Einstreuen persönlicher Notizen durch die
Schüler zurück (110 u. 113). Die Version des angeblichen Paulus Diaconus
zeigt am stärksten eine Neugestaltung des Redaktors, läßt aber die persönliche

Beziehung des Schülers zum Lehrer Hildemar am meisten vermissen.
Erzbischof Angilbert II. von Mailand (824-860) ließ den Franken Hildemar

zusammen mit dem Abt Leutgar aus Frankreich kommen, um die Klosterzucht

zu heben. Später finden wir beide an der Spitze der Klosterfamilie in
Civate, wo der Kommentar in der Zeit zwischen 845 und 850 entstanden ist (97).

Der im Titel des Buches genannte Basilius ist, weil das Namenregister am
Schluß fehlt, nur schwer zu finden. Wir erfahren S. 96, daß die Zuschreibung
an Basilius keineswegs ursprünglich ist, sondern nur die Niederschrift eines
Hildemarschülers wiedergibt. Schon Mabillon hat festgestellt, daß im 9.
Jahrhundert kein Abt Basilius zu finden sei. Der Name findet sich, allerdings ohne
Abttitel, zu dieser Zeit in den Verbrüderungsbüchern von Pfäfers und Disentis.

S. 115 werden die Eigentexte der Basilius-Redaktion soweit publiziert,
als sie zur vermehrten Kenntnis von Hildemars Vortrag beitragen. Hier
vernehmen wir interessante Einzelheiten zur Geschichte der Consuetudines und
der monastischen Spiritualität. So heißt es da, das Gelübde, bis zum Tode
gehorsam zu sein, könne auch bedeuten, einem Befehl sei sogar dann zu ge-

169



horchen, wenn man bei dessen Ausführung sterbe (120 n. 32). Das
Mitbestimmungsrecht der Mönche wird gegen die Willkür des Abtes betont
(127 n. 60) ; bei der Wahl des Dekans entscheidet die « pars, quae aut melior,
aut certa optima repperiri potest » (126 n. 55). Es wird auch bestimmt, welche

klösterliche Exkommunikation den Aufstieg zum Priestertum verhindert

(128). Ein anderer Basiliustext bringt eine der frühesten Nachrichten
von der Dispens vom Chorgebet (137 n. 91).

Einige seltenere Wörter werden erklärt, z. B. « in noxa, hoc est in graviori
culpa» (128) oder durch den Zusammenhang aufgehellt, z.B. braucht der
Regelkommentar das Wort turma wie in der ambrosianischen Liturgie für
die einzelne Nokturn ; vgl. A. Baumstark, Nocturna laus (Liturgiewissenschaftliche

Quellen und Forschungen Bd. 32, Münster i. W. 1957) S. 148. -
C. Gindele, Die gallikanischen « Laus perennis »-Klöster und ihr « ordo
officii » : Revue Bénédictine 69 (1959) S. 43. So heißt es in der Beilage VI
(Basilius-Redaktion. Einsiedler Codex, Zeilen 204-206) : « Ut nullo modo
legantur illae quatuor lectiones, quae in tertia turma legendae sunt, de

expositione veteris testamenti ». Das Wort turma steht dort auch Z. 119,
190, 214 und 220, zudem in den Paralleltexten zu Zeile 119.

Die Redaktion Hildemars bietet (Beilage VI, Z. 163) eine interessante Stelle

zur Frage des Doppelkirchensystems (vgl. Th. Kempf, Das Problem der
Doppelkirchen : Kunstchronik 6 [1953] S. 243-4). Es heißt dort : « Si enim,
quando dominico die canitur matutinus de festivitate sanctorum, habet
aliam ecclesiam ire et cantare matutinum de dominico die, si voluerit, potest,
sì autem noluerit, non est tenendum pro lege. »

Wo der Regelkommentar über die Kanoniker handelt, schildert er wohl
nur die damaligen Einrichtungen der romanischen Länder, z.B. S. 135

n. 77 : « Sciendum est, quia sunt quaedam monasteria, ubi laici aut canonici
praeparant fratribus legumina, olerà et caetera, monachi vero tantum co-
quunt. Quaedam vero sunt, ubi etiam ipsi monachi praeparant sibi et
coquunt ». Hier scheinen die Kanoniker gleichsam Küchendiener zu sein.
Ähnliche Texte sammelt und interpretiert der Verf. S. 67 Anm. 42, unter
anderen einen solchen aus den Statuten Adalhards von Corbie. In der
deutschsprachigen Schweiz haben wir ein Zusammenleben von Mönchen und
kanonischem Klerus erst um 898 an der St. Magnuskirche in St. Gallen bezeugt ;

vgl. H. Wartmann, Urkundenbuch der Abtei St. Gallen (Zürich 1866)
S. 318 n. 716. - J. Siegwart, Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften

in der deutschsprachigen Schweiz vom 6. Jahrhundert bis 1160. Studia
Friburgensia NF 30. Bd. Freiburg i. Ue. 1962, S. 223.

Noch vieles könnte man erwähnen, was dieses gründliche und lehrreiche
Werk zu Tage fördert. Wenn jeder Engelberger Kodex eine so ertragreiche
und gelehrte Studie veranlassen wird, können wir noch Großes erwarten.

Josef Siegwart OP

Hans Waser : Quellen zur Schiedsgerichtsbarkeit im Grafenhause
Savoyen 1251-1300. Ein Beitrag zur Geschichte der Westalpen und des
Schiedsgerichts. - Zürich, Schultheß & Co., 1961. 436 S.

Auf Anregung des amerikanischen Völkerrechtlers John Bassett, Richter

170



am Internationalen Gerichtshof im Haag, unternahm das « Carnegie Endov-
ment of International Peace » in Washington die Aufgabe, die Quellen über
das Schiedsgericht als Mittel friedlicher Streiterledigung im Dienste der
Kriegsverhütung in verschiedenen Gegenden vor allem im Mittelalter zu
veröffentlichen.

Diesem Ziel verdankt das vorliegende Werk, wie der bereits 1955 von
Emil Usteri publizierte Band über Westschweizer Schiedsurkunden (vgl. ds.
Zs. 1956, S. 223-226), sein Entstehen. Durch seine Dissertation über « Das
öffentlichrechtliche Schiedsgericht und die anderen Mittel friedlicher
Streiterledigung im spätmittelalterlichen Frankreich » (Zürich 1935) war Waser
in die Materie eingearbeitet.

Wie Usteris Westschweizer Schiedsurkunden hat Wasers Werk ein
einzelnes rechtliches Institut, das Schiedsgericht, zum Gegenstand. Dieses
Institut wird in allen seinen Formen und Erscheinungen erfaßt. Mit Recht
hat Waser eine Scheidung zwischen öffentlichrechtlichen und privatrechtlichen

Schiedsurkunden, wie sie bereits in den Dissertationen der Karl
Meyer-Schule und dann wieder bei Usteri erschien, fallen gelassen ; denn
auch das öffentliche Leben des Mittelalters ist in privatrechtliche Formen
gekleidet, so daß eine Scheidung zwischen öffentlichem und privatem Recht
schwer ist.

Die Urkunden werden in Kurzregesten wiedergegeben, diese selber
erscheinen in durchnummerierter chronologischer Anordnung. Nur der Text
dreier Schiedsurkunden von 1292, 1293 und 1294 wird ganz wiedergegeben.
Soll das Werk nur dem Völkerrechtler und dem Historiker dienen, mag
diese Regestenform genügen, dem Rechtshistoriker bietet sie zu wenig ;

denn für ihn läßt sich nur aus dem vollen Urkundentext eine weitere Bedeutung

und vor allem die Rezeption und Infiltration des römischen und
kanonischen Rechts ermitteln. Dieser Mangel wird z. T. behoben durch einen
bisweilen ziemlich ausgedehnten Anmerkungsapparat, der nicht nur die
Bemerkungen zu Fragen der Chronologie, der Textkritik und der Quellenlage,

die zahlreichen Hinweise auf einschlägige Dokumente, die Erläuterungen

zu den in den Titelregesten auftretender Personennamen und die
genealogischen Erläuterungen, sondern öfters auch eingehendere Darlegungen

über die historischen Zusammenhänge und die Vor- und Nachgeschichte
der Rechtshandlung, über formell- und materiellrechtliche Fragen enthält.
Wir denken etwa an die Gutachten angesehener Bolognesen Postglossatoren
für Delphin Humbert I. in seinem Streit mit dem Grafen Amadeus V. von
Savoyen über die Auslegung einer Klausel des Schiedsspruches vom 18. Nov.
1287 und andere Fragen, wobei die Gutachter in scharfsinnigen juristischen
Deduktionen sich auf römischrechtliche und lehensrechtliche Normen,
mittelalterliche Glossen und das Alte Testament berufen (Nrn. 347, 348, 349, 350,
357,400, 401).

Gerade im Schiedswesen, wie es in dem von Waser mitgeteilten Material
zum Ausdruck kommt, scheinen bedeutende Fingerzeige für die Infiltration
des römischen und kanonischen Rechts zu liegen, das zum Teil von Savoyen
aus auf die Westschweiz übergreift, wie Chevailler 1953 in seinen Forschungen

zur Rezeption des römischen Rechts in Savoyen gezeigt hat.

171



Die Urkundensammlung beginnt mit einem Kompromiß vom 22. März
1251 zwischen Erzbischof Philipp von Savoyen und andern und Rotger von
La Voulte und endigt mit dem Jahre 1300. Diese obere Grenze ist praktisch,
da in den folgenden Jahrhunderten das Urkundenmaterial so stark anschwillt,
daß es jedes Urkundenbuch und besonders ein solches über Schiedsurkunden
zu Einschränkungen zwingt.

Für die Kirchengeschichte interessant scheint uns, neben der Rezeption
eines aus dem Dekretalenrecht übernommenen und weiter ausgebildeten
Schiedsrechts, der Anteil des Klerus und kirchlicher Institutionen am Schieds-
wesen : zahlreich sind Kleriker als Schiedsrichter, besonders wenn sie des

Rechtes Kundige sind, wie etwa Nikolaus von Billens (z. B. Nrn. 299 f., 381,
388 f., 395 f., 404, 429, 436, 439, 408, 510, 514) ; mehrfach erscheinen kirchliche

Institute als Schiedsparteien, z. B. bei kirchlichen Zuständigkeitsfragen
und Gefällen (Nrn. 38, 46, 108, 356) ; Nr. 53 und 1255 bietet eine
Rechtsordnung institutioneller Art. in der die Art und Weise der Abhaltung des

Generalkapitels des Kartäuserordens und das Zustandekommen der durch
das Generalkapitel zu fassenden Beschlüsse geregelt wird.

Das Buch umfaßt ein Verzeichnis der Parteien und Schiedsrichter des
Hauses Savoyen und der Ortsnamen ; leider fehlt ein Sachregister, das für
das Urkundenbuch einer Institution notwendig ist ; denn nur so kann der
Stoff erschlossen werden. In das verdienstvolle 18 seitige Literaturverzeichnis
konnte der bereits verstorbene Bearbeiter offenbar die neuere Literatur
nicht mehr einbeziehen. Nur so ist es verständlich, daß die wegweisenden
neueren Arbeiten von Bader, Caspers, Krause und Rennefahrt zum
Schiedsgerichtswesen nicht aufgenommen sind.

Wer sich künftig mit dem mittelalterlichen Schiedsgerichtswesen und mit
der Geschichte des Grafenhauses Savoyens befaßt, wird Wasers wertvolles
Quellenwerk beiziehen müssen. Louis Carlen

Festschrift Hans R. Hahnloser. Herausgegeben von Ellen J. Beer, Paul
Hofer und Luc Mojon. Birkhäuser Verlag Basel und Stuttgart. 1961. 441 S.

mit 251 Abbildungen im Text.

Der verdiente Berner Ordinarius für Kunstgeschichte, Prof. Dr. H. R. Hahn -

loser, der als Organisator und Förderer teil hat an einer fruchtbaren,
internationalen wissenschaftlichen Zusammenarbeit, ist zu seinem sechzigsten
Geburtstag mit einer prächtigen Gelehrtenschrift beschenkt worden. Namhafte
Archäologen, Geschichtsforscher, Literatur- und insbesondere Kunsthistoriker
haben für diese Festgabe ihr Bestes beigesteuert.

Bezeichnenderweise liegt der Schwerpunkt dieser wissenschaftlichen
Beiträge auf der Kunst des Mittelalters, der sich Hahnloser durch sein eigenes
Forschen und als Schüler Julius von Schlossers von je her besonders
verpflichtet fühlte. Die sorgfältig bebilderte, in chronologischer Abfolge
dargebotene Aufsatzfolge - ein wahres Füllhorn neugewonnener Anschauungen
und Erkenntnisse - bewegt sich zeitlich zwischen der griechischen Antike
und der Kunst des 20. Jahrhunderts. Eine ganze Serie wichtiger Spezial-
themen der abendländischen Kunst- und Kulturgeschichte ist hier erstmals

172



zum Gegenstand wissenschaftlicher Betrachtung geworden. Dies ergibt sich
allein schon aus einer knappen Inhaltsangabe der reichhaltigen Festschrift,
welche folgende Titel umfaßt : Karl Schefold, Das Bild des Weisen in der
griechischen Kunst. - Andreas Alföldi, Ein Glückwunsch aus der römischen
Kaiserzeit. - A. W. Byvanck, Das Problem der Mosaiken von Santa Maria
Maggiore. - Louis Blondel, Les anciennes façades de la cathédrale de Saint-
Pierre à Genève. - Karl M. Swoboda, Zur Frage nach dem Anteil des führenden

Meisters am Gesamtkunstwerk der Kathedrale von Chartres. - Josef
Deér, Die Siegel Kaiser Friedrichs I. Barbarossa und Heinrichs VI. in der
Kunst und Politik ihrer Zeit. - Heinz Roosen-Runge, Ein Werk englischer
Großplastik des 13. Jahrhunderts und die Antike. - Aron Andersson, Schwedische

Sitzmadonnen aus der Zeit um 1300. - Herbert von Einem, Das Grabmal

der Königin Margarethe in Genua. - Erich Meyer, Der gotische
Kronleuchter in Stans. Ein Beitrag zur Geschichte der Dinanderie. - Otto Hom-
burger, Ein vernichtetes Denkmal mcrowingischcr Buchkunst aus frühkaro-
lingischer Zeit, der « Rachio-Kodex » der Bongarsiana. - Hermann Schnitzler,

Zum Spätstil der ottonischen Malerei. - Kurt Weitzmann, Zur byzantinischen

Quelle des Wolfenbüttler Musterbuches. - Hans Wentzel, Das
Jesuskind an der Hand Mariae auf dem Spiegel des Burkard von Winon
1277. - Ellen J. Beer, Zum Problem der « Biblia Porta ». - Louis Grodecki,
Un groupe de vitraux français du XIIe siècle. - Jean Lafond, L'Eglise de
Moulineaux et le vitrail dit de saint Louis. - Eva Frodl-Kraft, Ein Scheibenriß

aus der Mitte des 14. Jahrhunderts. - Mario Salmi, Tre vetrate fiorentine
del primo rinascimento. - Otto Reicher, Fruchtbares Gegenüber. - Paul
Hofer, Die Pardo-Venus Tizians. - Fritz Strich, Hans Sachs und die Renaissance.

- Alexander von Muralt, Versuch einer Bewertung der Rolle der
Naturwissenschaften und Medizin in der Renaissance. - Maria Neusser-
Hromatka, Das kosmische Ei, ein alchimistisches Symbol. - Emil Maurer,
Zu Caravaggios Helldunkel. - Charles de Tolnay, Ein unbekanntes Frühwerk

von Franz Anton Maulbertsch. - Giuseppe Marchini, Aggiunte a un
pittore bernese : A. von Stürler. - Erwin Gradmann, Das englische Aquarell.

- Max Huggler, Die Kunsttheorie von Paul Klee.
Mit dieser trefflichen Festgabe hat der Gefeierte auf eindrückliche Weise

die Verbundenheit der Freunde, die Achtung der Kollegen und den Dank
seiner Schüler erfahren. P. Felder

Claude Lapaire: Les constructions religieuses de Saint-Ursanne et leurs
relations avec les monuments voisins (VIII-XVIIIC siècle). Ed. « Le Jura »

S. A. Porrentruy 1960, 211 p. et 16 pl. hors-texte.

Après les gros ouvrages de F. Chèvre (Histoire de Saint-Ursanne) et de
M. Chapatte (Saint-Ursanne au bord du Doubs), l'histoire du lieu, sa collégiale

surtout, vient de s'enrichir d'une étude nouvelle et de valeur. Le
titre indique de façon précise le sujet, la division et les limites chronologiques
du livre.

L'essentiel de la première partie est consacré au problème de l'origine,
des étapes et de l'enchaînement des constructions religieuses, qui se sont

173



succédées sur et autour du tombeau de saint Ursanne, au cours de la période
préromane et romane. L'exposé est rigoureusement chronologique ; cette
période de l'art architectural est découpée en tranches ou sous-périodes
présentées chaque fois en un dyptique, où figure un tableau, un excellent
raccourci d'histoire générale et locale suivi de l'inventaire et de l'exposé
des éléments archéologiques et architecturaux. Et c'est, toujours reprise,
une étude parallèle et critique des sources écrites, des textes et des données
matérielles. Aucun détail, aucun vestige ne sont laissés de côté. L'auteur
connaît à fond son sujet ; il a procédé lui-même à des fouilles sur le terrain ;

son style clair et précis permet de suivre avec intérêt l'inventaire, le démarquage

des temps et des éléments de ce complexe architectural, qui fut le

foyer successif d'un ermitage, d'une abbaye puis d'un chapitre canonial.
Un troisième et dernier chapitre conduit, mais d'une marche plus rapide,
cette étude jusqu'au XIXe siècle, à travers l'époque gothique et « moderne »,

pour donner au lecteur une vue d'ensemble sur l'histoire architecturale de la
collégiale.

Dans la seconde partie, l'auteur examine le problème, non moins ardu,
des rapports et des liens de parenté éventuels entre Saint-Ursanne et les
monuments similaires des régions voisines. La constatation est faite, une fois
de plus, de la rareté des éléments de comparaison et ceci souligne la pauvreté
artistique, sur ce point comme sur d'autres, de l'ancien Evêché de Bâle et
des régions immédiatement voisines ; on a là une sorte de marche relativement

stérile entre deux contrées d'une grande richesse artistique : la
Bourgogne d'une part et l'Alsace avec les régions rhénanes ; ce phénomène, dont
les causes sont multiples, mériteraient une étude spéciale. Dans cet examen
comparatif pour replacer Saint-Ursanne dans un ensemble, l'attention de
l'auteur se porte en particulier et tout naturellement sur le fameux portail
sud et sur le problème précis de la ressemblance, souvent exagérée, entre cet
élément, et la collégiale en général, avec la cathédrale de Bâle.

L'ouvrage est basé sur un appareil et une analyse critiques solides ; la
discussion des arguments est serrée, mais logique et sereine. Chose plus rare
et d'autant plus louable, l'auteur fait preuve de modestie en avertissant le

lecteur que son propos n'est pas de trouver du neuf à tout prix. En fait,
quantité de précisions nouvelles sont fournies, ou des vérifications importantes

; des solutions nouvelles sont proposées avec prudence, car, nous
dit-on, « le travail repose plus sur des hypothèses que sur des faits acquis
définitivement ». Saint-Ursanne n'a donc pas révélé tous ses secrets, mais
l'étude présente est assurément une des meilleures contributions qui soit à

l'histoire de ses édifices rtligieux. Il s'agit ici d'un excellent état de la question,
où le point est fait sur l'ensemble et les détails. Rien n'est avancé sans preuve ;

on peut discuter, certes, tel ou tel point, d'histoire notamment ; par exemple,
le problème reste ouvert, à notre avis, de la dépendance ou non de l'abbaye
d'avant le XVIIIe siècle de celle de Moutier-Grandval (p. 45 sq.).

En conclusion, l'auteur s'attache à définir le caractère original de la
collégiale, telle que nous la connaissons aujourd'hui encore ; son avis est intéressant

: œuvre difficile à classer dit-il, non pas œuvre de transition au sens usuel
du mot, avec une nuance de bâtardise, mais édifice entre deux arts, le roman

174



du XVIII et le premier gothique. Il y a plus que juxtaposition de deux
styles ; les divers éléments architecturaux relèvent nettement de l'un ou
de l'autre, mais la fusion en est harmonieuse ; ils ont été conçus, pensés
ensemble par un maître habile, qui a su créer une œuvre malgré tout homogène

et originale, un des rares et des plus intéressants vestiges secondaires
de l'art roman dans notre pays.

La bibliographie, excellente pour la partie technique, archéologique,
paraît un peu maigre pour la partie historique, mais on peut certes trouver
l'essentiel dans l'ouvrage de Chapatte. A ce propos et pour le sujet précis
traité, la monographie (La collégiale de Saint-Ursanne, Porrentruy 1943) de
ce dernier auteur était à signaler, puisqu'elle traite nommément de l'aspect
artistique de l'édifice. On peut aussi regretter que l'auteur, qui écrit bien,
« barbarise » trop souvent ses phrases en y insérant, sans crier gare, des
textes latins non traduits. Normalement, la traduction s'impose dans le
texte avec l'original en note, sinon le lecteur, même spécialisé, peut en être
dérouté, car la connaissance du latin n'est, hélas plus chose tellement
courante, même chez les gens cultivés. Le système incriminé est parfois
particulièrement fâcheux ; ainsi, on nous transcrit divers textes latins relevant
de l'épigraphie, sans en donner le sens français ; c'est le cas, notamment,
pour l'inscription énigmatique gravée dans la pierre au-dessus du portail
sud de la collégiale. Il s'agit là d'un texte qui intrigue tout visiteur de Saint-
Ursanne ; deux essais de transcription en clair, mais en latin, sont rapportés,
l'un fantaisiste, l'autre probablement juste, mais on en cherche en vain le
sens (satyrique) en français, c'est-à-dire la traduction.

L'ouvrage, qui comporte aussi, en annexe, un rapport des fouilles pratiquées

par l'auteur en 1958, se termine par un bon index des personnes et des
lieux, et un autre des illustrations, nombreuses dans le texte. Les 16 planches
rassemblées en hors-texte, à la fin du livre, présentent de très belles
photographies sur Saint-Ursanne, sur la collégiale et quelques éléments typiques
d'architecture de l'édifice. Par sa présentation, sa précision, sa profondeur
dans l'analyse, la monographie signalée peut être donnée comme un modèle
du genre, sans contredit. André Chèvre

Mario d'Addio: Il pensiero politico di Gaspare Scioppio e il machiavellismo
del seicento. (Istituto di studi storico-politici, Università di Roma, Facoltà
di scienze politiche, 4). Milano, Edit. A. Giuffrè, 1962. 801 pp., 4 tav.

Von Rodolfo de Mattei angeregt und beraten, ist es dem Verfasser dieser
breit ausgeführten Darstellung gelungen, die Ergebnisse der bisher
grundlegenden Monographie von H. Kowallek (in : Forschungen zur deutschen
Geschichte XI, 1871) ganz erheblich zu vertiefen.

Caspar Schoppe (1576-1649), der sich Scioppius nannte, seines Zeichens
gelehrter Latinist von staunenswertem Gedächtnis und unerhörter Arbeitskraft,

trat 1598 nach dem Studium der Annalen des Baronius zum Katholizismus

über und wurde seither mehr und mehr in die politischen, besonders
konfessionspolitischen Auseinandersetzungen seiner Zeit hineingerissen. Als
geschickter und wirksamer Propagandist gegenreformatorischer Ideen schuf
er sich in Rom eine hervorragende Stellung, wurde Vertrauter von Kardi-

175



nälen (Baronius, Bellarmin, Bandini, Zollern) und Berater von Päpsten (von
Clemens VIII. bis Urban VIII.) wie von weltlichen Fürsten (Wilhelm und
Maximilian von Bayern, Erzherzog Ferdinand, der spätere Kaiser, König
Philipp III. von Spanien). Indessen ließ er seinem polemischen Naturell nicht
nur in wissenschaftlichen Fehden oder im Kampf gegen Calvinisten und
Lutheraner freien Lauf : eine bisweilen exzessive « libertas loquendi » machte
ihn auch im eigenen Lager zum unbequemen Kritiker und verdrängte ihn
endlich ganz von seinem Einfluß auf maßgebende Kreise. Spätestens 1630

war seine politische Rolle ausgespielt, und die letzten 13 Lebensjahre
verbrachte er in völliger Isolation zu Padua, wo er aus Furcht vor seinen
zahllosen Feinden es nicht mehr wagte, sein Haus zu verlassen.

Schoppe ist von Pierre Bayle als zwar hochbegabter, doch im Grunde
charakterloser Glücksritter geschildert worden : eine Wertung, die seither
ziemlich allgemein übernommen worden ist, und an der er selbst nicht durchaus

schuldlos war.
D'Addio zeichnet, ohne seine Fehler zu vertuschen, doch ein merklich

günstigeres Bild. Gewiß ist es fast undenkbar, daß ein Werk von solchem
Umfang nur aus kühler Distanz zu seinem Gegenstande geschrieben wird ;

unleugbar auch ist die erhöhte Gefahr einer Verzeichnung, wo, wie hier, die
Selbstzeugnisse eines nichts weniger als bescheidenen Mannes seinem
Biographen als Hauptquelle dienen müssen. Inwiefern dadurch etwa die
Maßstäbe verschoben wurden, könnte zwar zuverlässig nur beurteilen, wer die
in diesem Buch geleistete immense Arbeit nachzuvollziehen bereit wäre.
Immerhin gaben uns Stichproben keinen Anlaß, an der ernsthaften Objektivität

und sauberen Methode zu zweifeln.
In wohlfundierter, sorgfältiger Analyse behandelt der erste Teil Leben und

Werk Schoppes und deutet seine wichtigeren Schriften aus der jeweiligen
konkreten Situation, der sie ihre Entstehung verdankten. Dabei zeigt sich,
daß Ehr- und Gewinnsucht jedenfalls nicht als das einzige Movens seiner
hektisch anmutenden Betriebsamkeit angesehen werden dürfen. In vielen,
wenn nicht allen Fällen vertrat S. eine ehrliche Meinung ohne viel Rücksicht

auf den für ihn daraus zu erwartenden Nutzen oder Schaden. Mit
wechselnden Mitteln (der Verfasser des berüchtigten « Classicum belli sacri »

lehnte z. B. in seinen späteren Jahren jede gewaltsame Bekehrung
Andersgläubiger ab), aber mit stets gleichbleibender Leidenschaft verfocht er sein
Leitbild einer auf die Einheit des religiösen Bekenntnisses gegründeten,
jedoch in allen kulturellen Dingen « offenen » Gesellschaft.Vorab aus politischer
Einsicht forderte er die entschiedene Durchsetzung der tridentinischen
Reformbeschlüsse ; sehr unverblümte Attacken gegen Nepotismus, bürokratische

Sturheit kirchlicher Instanzen, etwa in Sachen des Index, und andere
Mißstände waren kaum dazu angetan, seine Karriere zu fördern. Ein Problem
für sich bildet sein Federkrieg gegen die Gesellschaft Jesu. Eine erste,
ungedruckt gebliebene Schrift gegen die jesuitische « ratio studiorum » datiert
schon vom Jahre 1603 ; Meinungsverschiedenheiten politischer Natur sind
seit 1610 nachweisbar ; im Streit der alten und neuen Orden um die
Auslegung des Restitutionsedikts von 1629 nahm schließlich S. entschieden die
Partei der Benediktiner und ließ sich zu immer maßloserer Polemik hin-

176



reißen, die wohl - wie es schon Morandi angedeutet hat - zuletzt nur noch
als Ausfluß einer psychischen Störung verstanden werden kann.

Sein Anteil am diplomatischen Geschehen (Vorbereitung und Ausbau der
katholischen Liga, Konflikt zwischen der Kirche und Venedig, Frage der
mantuanischen Erbfolge, Regensburger Reichstag 1630) wird gründlich
erhellt, ebenso sein Wirken als Humanist und Pionier eines moderneren Latein-
unterrichts, wobei, ungeachtet aller Ruhmredigkeit, der sachliche Gehalt
seiner Aussagen in der Regel als zuverlässig erscheint.

Ein ungewöhnlicher Spürsinn für bedeutende Erscheinungen brachte
Schoppe in Kontakt mit Campanella, dessen eigentlicher « Entdecker », freilich

auch geistiger Ausbeuter er geworden ist, und, weniger eng, auch mit
Galilei ; der nämliche Scharfblick führte ihn dazu, Machiavellis politische
Lehren gegen Angriffe von calvinistischer wie von katholischer Seite
ausführlich zu rechtfertigen. Dem Studium dieser, u. a. schon von Dilthey und
Meinecke gewürdigten, wohl originellsten Leistung Schoppes sind der zweite
und dritte Teil des Bandes gewidmet ; ein näheres Eingehen darauf sei dem
Fachmann überlassen.

Der umfangreiche Anhang orientiert zunächst über die Quellenlage, gibt
sodann den mit 277 Nummern bisher weitaus umfangreichsten Katalog der
edierten und der Manuskript gebliebenen Werke und bringt endlich durch
den Abdruck einer großen Zahl besonders bedeutsamer Dokumente den
Leser in unmittelbare Berührung mit der bei allen bizarren Zügen ungemein
fesselnden Gestalt Schoppes.

D'Addios Buch leistet einen sehr beachtlichen Beitrag zur Kenntnis einer
(im Vergleich etwa zur Reformationszeit) von der neueren Geschichtsschreibung

eher vernachlässigten Epoche. Gern sähe man deshalb den darin
ausgebreiteten Reichtum an Informationen noch besser erschlossen :

bedauerlicherweise fehlt ein Literaturverzeichnis, und das Register erfaßt ausschließlich

die Personennamen, auch sie leider nur in einer schwer durchschaubaren
Auswahl. Daß man darin den Freiherrn von Egloffstein unter F zu suchen
hat, daß ferner Mariangelo da Fano zu Unrecht als eines der zahlreichen
Pseudonyme genannt ist, deren sich Schoppe bediente, sei ohne billige Nörgelei

angemerkt. Im übrigen darf dankbar die Sorgfalt anerkannt werden,
die auf die richtige Wiedergabe deutscher Texte und überhaupt auf die
Genauigkeit der Dokumentation verwendet wurde. Ulrich Helfenstein

Büsser Fritz: Beschreibung des Abendmahlstreites von Johannes Stumpf,
auf Grund einer unbekannt gebliebenen Handschrift. 158 S. Zürich, Verlag
Berichthaus, 1960.

Das solid ausgestattete Buch bildet den 1. Band der « Veröffentlichungen
der Rosa Ritter-Zweifel-Stiftung », die sich zur Aufgabe macht, « den Geist
der Reformation neben religiösen Schriften auch durch geeignete historische
Veröffentlichungen nahezubringen ». Als Herausgeber der Reihe zeichnet
Dr. Robert Ritter-Zweifel in Sirnach TH. Daß sie mit einem Werk des
bekannten Chronisten J. Stumpf eröffnet wird, hängt damit zusammen, daß
der schon durch verschiedene Entdeckungen hervorgetretene Dr. Leo Weisz

12 177



in Zürich eine Handschrift wieder ausgraben konnte, die bisher der Forschung
entgangen war. Wohl hatte Ludwig Lavater, Schwiegersohn Bullingers (1527-
1586) im Jahre 1563 eine lateinische Geschichte des Abendmahlsstreites
herausgegeben, die im Jahre darauf von Stumpf in deutscher Übersetzung, z. T.
erweitert und ergänzt, aber anonym, ebenfalls bei Froschauer neu aufgelegt
wurde. Eine kurze Bemerkung Lavaters in seinem Vorwort, daß Stumpf
schon früher eine deutsche Darstellung des Abendmahlsstreites begonnen,
aber nicht zum Abschluß gebracht habe, ließ Weisz keine Ruhe, bis er das

Opus in einer Bullinger-Handschrift wiederfand und 1931 in der Zwingliana
V 193 ff. darüber berichten konnte.

Die Ausgabe Büssers, z. Z. Pfarrer in Bülach, entspricht ganz der heutigen
wissenschaftlichen Editionstechnik und ist von erfreulicher, vornehmer
Sachlichkeit getragen. Er spricht einleitend über den Abendmahlsstreit
überhaupt und über die Literatur, die sich über ihn bildete und würdigt im
besonderen Stumpfs Leben und Werk, vorab natürlich in der Darstellung des
Streites. Dieser drehte sich bekanntlich um die verschiedene Auffassung der
Einsetzungsworte Christi : Das ist mein Leib, das ist mein Blut durch Luther
und Zwingli. Als Höhepunkte der Auseinandersetzung erscheinen vor allem
das Marburgergespräch von 1529 und der Augsburger Reichstag von 1530,
auf dem auch Zwingli, ähnlich der Confessio Augustana, seine Eucharistieauffassung

darlegte. Nach dessen Tod bei Kappel 1531 ging indes der Streit
mit seinen Anhängern weiter, der 1536 nach langen Verhandlungen in Basel
zum ersten helvetischen Bekenntnis und wenig später zu den Wittenberger
Artikeln führte. Eine Einigung kam aber in dieser grundlegenden Frage
nicht zustande, auch nicht durch die Straßburger Theologen Bucer und
Capito, die sich eifrig für eine Beilegung des Zwistes bemühten. Diese ganze
Entwicklung, die von Stumpf über Luthers Tod hinaus mit Einschluß eines

Kapitels über England bis 1553 geführt wird, verrät natürlich den entschiedenen

Anhänger der Zürcher Richtung, aber auch in der Unmittelbarkeit
und Frische der Darstellung den sprachgewandten Erzähler. Er bedauert
die ganze Auseinandersetzung, beschönigt aber auch nicht, was hüben und
drüben in der Hitze des Gefechtes gesagt wurde. So erwähnt er z. B. die
scharfen Auslassungen Luthers nach der Marburger Disputation gegen die
Zürcher, die man z. B. in O. Farners 4. Band der Zwingli-Biographie 1960

vergebens sucht, obwohl sie auch in Zwinglis Werken stehen. Stumpf gibt
auch die bissige Psalmanwendung des Wittenbergers wieder, die er kurz vor
seinem Tode in einem Briefe äußerte und die vielleicht seine Gesinnung am
kürzesten zusammenfaßt : Selig ist der Mann, der nicht gewandelt ist nach
den Ratschlägen der Sakramentierer, und der nicht gestanden ist auf dem

Weg der Zwinglianer, und der nicht gesessen ist auf dem Stuhl der Zürcher.
Büsser fügt am Schluß ein Verzeichnis der von Stumpf stammenden

titelhaften Marginaleinträge in seiner Handschrift bei und erläutert das Ganze
in einem praktischen, dem Band getrennt beigegebenen Anhang mit einläßlichen

Erklärungen und literarischen Anmerkungen. G. Heer.

178



Guntern Josef, Die Protestantisierung der Landschaft Saanen 1555/56.
132 S. Beiheft 20 der Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte. Freiburg,
Universitätsverlag 1961.

Mit Recht betont der Verfasser dieser Freiburger Dissertation aus der
Schule von Prof. Vasella, daß die Einführung der Reformation im Saane-
land einen Sonderfall darstellt, da sie erst erfolgte, als die übrigen
Untertanengebiete Berns schon seit Jahren dem neuen Glauben verfallen waren,
daß aber der Kampf um diese Einführung von beiden Seiten umso
hartnäckiger durchgehalten wurde. Als Landschaft Saanen haben wir jenen Teil
der einstigen Grafschaft Greyerz zu verstehen, der am Oberlauf der Saane

gelegen, das heutige Pays d'Enhaut bildet. G. streift einleitend kurz die
Einführung des neuen Glaubens im Bernischen, während die Saaner trotz
ihres Burgrechtes mit der Aarestadt entschieden katholisch blieben. Er
sieht in dieser selbständigen Haltung einen Hauptgrund für die Zurückhaltung

Berns gegenüber Zürich, besonders im 2. Kappelerkrieg. Vor allem
liegt ihm aber daran, die religiös-kirchlichen Verhältnisse in den verschiedenen

Pfarreien der Landschaft aufzuzeigen, die durchweg als gut gelten
können und die verstehen lassen, warum die Bevölkerung mit Bern nicht auf
bestem Fuße stand. Sowohl in Rougemont wie in Château d'Oex, besonders
aber in Saanen war man um die politische und auch die religiöse Freiheit
besorgt, der man sich bisher erfreut hatte. Der Verkauf der völlig verschuldeten

Grafschaft Greyerz an die Städte Bern und Freiburg im Jahre 1555
brachte aber die Landschaft doch um ihre Selbständigkeit, da sie aus ihrem
bisherigen Burgrechtsverhältnis in den Stand der Untertanen herabgewürdigt

wurde und überdies die Reformation über sich ergehen lassen mußte.
Da ist nun bezeichnend, daß von den Bernern lange niemand sich bereit
fand, als Landvogt nach Saanen zu gehen, wie die Quellen übereinstimmend
berichten, nicht nur wegen der ungehobelten Art (rusticité) dieser Bauern,
sondern ebensosehr wegen ihrer entschiedenen katholischen Glaubenstreue
(idololatrie Die Äußerung des Prädikanten J. Haller, diese Leute seien,
ein « steifnackiges, rebellisches und freches Volk, die Hefe aller Kuppler,
Hurer und Mörder », ließ allerdings nicht viel Gutes erwarten. Hatte Bern
bisher die Reformation bei seinen Untertanen durch Reformationsmandate
und Volksbefragungen einzuführen gesucht, so ging es gegenüber der
geschlossen katholischen Bevölkerung von Saanen mit Gewalt vor, ließ die
Kirchen ausräumen und die Kultgegenstände vernichten. Gleichzeitig wurde
den katholischen Geistlichen ihre Tätigkeit verboten. Wer die neue Lehre
nicht annahm, mußte auswandern. Die meisten Bauern, die über ihr Hab
und Gut nicht mehr frei verfügen konnten, hatten so nur die Wahl des
Verzichtes auf ihr Vermögen oder auf den angestammten Glauben. Trotzdem
kam es nicht selten zur Auswanderung ganzer Familien. Die andern besuchten

zwar die neugläubige Predigt, aber nur, weil das Ausbleiben bestraft
wurde. Ähnlich verhielten sich die Katholiken auch in Rougemont und Oesch.
Mehrere Bürger des Tales machten oft weite Reisen bis nach Saint-Maurice
oder nach Sachsein und Einsiedeln zu Wallfahrten oder auch nur zum Besuch
des katholischen Gottesdienstes. Andere versuchten wieder die alten
religiösen Bräuche aufkommen zu lassen, wie das Aveläuten, Privatandachten

179



etc., und als sie dafür in schwere Bußen verfällt wurden, kam es zu offenen
Unruhen, zumal man auch auf die politischen Freiheiten nicht verzichten
wollte. Daß aber auf diesem kleinen Gebiet auf direkte, persönliche Befragung

hin, nicht etwa an offener Landsgemeinde, 247 Mann der Regierung den
Gehorsam versagten, ist bezeichnend für den Zwang und die Gewissensbelastung,

die bei dieser Protestantisierung geübt wurden. Die Saaner hofften
denn auch immer wieder auf die Hilfe der katholischen Orte. Diese blieb aus,
weil sie durch das Stanserverkommnis gebunden waren, aber auch durch
den gleichzeitigen Locarnerhandel von 1555. Und das am nächsten gelegene
Wallis hatte genug zu tun, sich der eigenen Neugläubigen in seinen Reihen
zu erwehren. Aber auch die endgültige Neuordnung der kirchlichen Verhältnisse

in Saanen verlief nicht ganz nach Wunsch der Regierung, weil sich die
neuen Pastoren nicht immer als vorbildliche Hirten erwiesen und die Landleute

nicht gern Zinsen zahlten, für die kein Stiftungszweck mehr vorlag.
So ist es nicht überraschend, daß der alte Glaube und sein Brauchtum noch
durch Jahrzehnte im Volke weiterlebte. Die Arbeit von Guntern wird so
zu einem überaus aufschlußreichen Beitrag zur schweizerischen
Reformationsgeschichte. P. Gall Heer

Steiner Alois : Der Piusverein der Schweiz von seiner Gründung bis zum
Vorabend des Kulturkampfes (1857-1870). - 164 S. Beiheft 4 zum Geschichtsfreund.

von Matt, Stans 1961.

Diese Doktorarbeit aus der Schule von Prof. Vasella in Freiburg beschlägt
ein Thema, das auf den ersten Blick als « Vereinsgeschichte » nicht allzuviel
zu versprechen scheint, das aber bei näherm Studium Ausblicke in ein Kapitel
des Schweiz. Katholizismus des 19. Jh. eröffnet, dem man heute nicht immer
die nötige Beachtung schenkt. Ist doch der Piusverein der Vorläufer unseres
katholischen Volksvereins. Wer diesen verstehen will, muß auch die Schwierigkeiten,

aber auch den Opfersinn und die Tatkraft der Männer kennen, die
ihm den Weg bereiten halfen.

Steiner geht zunächst auf das kath. Vereinswesen der Schweiz überhaupt
ein, das gegen den aufgeklärten Radikalismus des 19. Jh. die kirchentreuen
Katholiken ?zu sammeln suchte. Eine wichtige Stellung nimmt hier der
Gebetsverein des frommen Nikolaus Wolf von Rippertschwand bei Neuenkirch

ein, der den großen Luzerner Bauernpolitiker J. Leu von Ebersol zu
seiner Politik aus dem Glauben begeisterte, später in die kanonische Form
der .< Bruderschaft zur Bewahrung und Belebung des Glaubens » überging
und im Ruswilerverein insbesondere auch die Mitglieder für eine kath. Politik
zu gewinnen suchte, schließlich aber, trotz Schikanen und Aufhebung, über
die Sonderbundskrise und das Jahr 1848 hinweg, in den Piusverein von 1857
einmündete.

Daß es zu dieser Gründung kommen konnte, ist auf die Folgen der Niederlage

des Sonderbundes von 1847 zurückzuführen, die einen Zusammenbruch
des kath. Vereinswesens mit sich brachten ; die Verfassung von 1848 mit
ihrer Garantie des Vereinsrechts bot indes neue Möglichkeiten, und das
Beispiel der deutschen Katholiken, die eben damals sich zusammenschlössen

180



und den ersten Katholikentag hielten, ließ auch in der Schweiz ähnliche Pläne
reifen. Der junge Diakon in Chur, J. Ignaz von Ah, der spätere « Weltüber-
blicker » und Pfarrer von Kerns, und Theodor Scherer-Boccard, Redaktor
der Schweiz. Kirchenzeitung, schufen mit idealem Wagemut den neuen
Verein, der 1857 seine Gründungsversammlung in Beckenried halten konnte.
Er lehnte betont jede politische Betätigung ab, wollte vielmehr nur die
Sammlung der Katholiken zur Festigung im Glauben und zu gemeinsamer
Arbeit auf kulturellem und sozialem Boden im engen Anschluß an die
Schweiz. Bischöfe. Diese selbst übten zwar anfänglich eine kühle
Zurückhaltung, zumeist aus politischen Bedenken gegenüber dem Liberalismus,
stellten sich aber bald entschieden hinter den neuen Verein. Wie dieser im
einzelnen seine Ziele verfolgte, durch seine Organisation, in der die
Ortsvereine eine große Rolle spielten, und die auch in der französischen und
italienischen Schweiz Fuß faßten, wird von St. im steten Zusammenhang
mit der Zeitgeschichte geschildert.

Trotz schärfster Widerstände vonseite der Radikalen setzte sich der
Piusverein in einer Huldigungsadresse von nicht weniger als 155 000
Unterschriften an Pius IX. nach dem Verlust des größern Teils des Kirchenstaates
von 1860 für dessen weltliche Herrschaft ein, trat für den Bischof von
St. Gallen in seinem Kampf gegen das Staatskirchentum und für das dem
Untergang geweihte Kloster Rheinau ein. Was der Verein für die kulturellen
Belange leistete, ist gekennzeichnet durch den Literatur- und den Bücherverein,

aus denen die « Kath. Schweizerblätter » hervorgingen, die auch
wertvollen historischen Arbeiten die Spalten öffneten. Und im « Archiv für die
Schweiz. Reformationsgeschichte » kam in drei Bänden eine Sammlung wichtiger

Quellen zur Veröffentlichung. Auf Schulgebiet setzte sich der Verein
für die Unterstützung des Kollegiums Maria-Hilf in Schwyz ein, und weckte
bereits das Interesse für eine kath. Universität, für die sich schon damals,
1871, Freiburg zum Wort meldete. Eine wichtige Aufgabe stellte sich der
Piusverein mit seinem Eintreten für die Katholiken in der Diaspora, die im
Zuge der neuen Niederlassungsfreiheit immer zahlreicher wurden ; aus diesem
Bemühen ging dann der « Verein der inländischen Mission » hervor. Schließlich

gelang es dem Verein, die Bischöfe, die bisher keinen engern Zusammenhalt

kannten, zur jährlichen Bischofskonferenz zusammenzuschließen.
Die Untersuchung reicht bis zum Kulturkampf herauf, der neuerdings den

Bestrebungen des Vereins schwere Hindernisse bereitete. Was er in diesen
Jahren erreichte, faßt Steiner in einer Schlußbetrachtung kurz zusammen :

Herausführung der Katholiken aus der bisherigen politischen, geistigen und
sozialen Isolierung ; loyales Bekenntnis zum neuen Bundesstaat von 1848,
trotz der radikalen Übergriffe ; Schaffung einer zeitgemäßen Vereinsstruktur
und Bewahrung der Schweiz vor einem neuen Massenabfall, zu dem die
altkatholische Bewegung nach der Unfehlbarkeitserklärung leicht hätte führen
können. Die Arbeit Steiners wird so zu einem schätzenswerten Beitrag zur
Geschichte der kath. Schweiz im 19. Jh. Nicht recht ersichtlich ist, warum
als Titel des Ganzen nicht die offizielle Bezeichnung : « Der Schweiz.
Piusverein » gewählt wurde. G. Heer

181


	Rezensionen = Comptes rendus

