
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 56 (1962)

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLEN

VON DER KIRCHENGESCHICHTE BERNS1

Man darf den Titel dieses Werkes nicht mißverstehen. Es handelt sich
nämlich um eine Geschichte der reformierten Landeskirche. Aus dem
Vorwort erfährt der Leser, daß es nicht die Absicht Gs. war, das ganze Mittelalter

einzubeziehen, sondern nur gerade eine Charakteristik der
voraufgehenden Zeit zu bieten, um einen Zusammenhang mit der kirchlichen Krise
herzustellen. Man fragt sich, ob G. eigentlich eine volkstümliche oder eine
wissenschaftlichen Zwecken dienende Darstellung schreiben wollte. Dem
volkstümlichen Charakter widerspricht, wie wir glauben, der ungewöhnliche

Umfang und die Fülle der Einzelheiten, die allerdings belebend wirken.
Der wissenschaftlichen Zielsetzung aber vermag das Werk insofern nicht zu
genügen, als die Belege fehlen. G. begnügt sich, wie es leider nur zu oft
üblich geworden ist, mit einer zwar sehr ausführlichen, aber leider wenig
übersichtlichen Bibliographie. Innerhalb der einzelnen Gruppen besteht weder
eine alphabetische noch eine zeitliche Ordnung. Der weniger Eingeweihte
vermag auch die Bedeutung der verschiedenen Veröffentlichungen nicht
ohne weiteres zu erkennen (S. 741 lies : D. Germain Morin st. Morier). Mag
sein, daß dieses so breit angelegte Werk in die Hände vieler Lehrer gelangt
und diese die hier ausgebreitete Geschichte für Vorträge oder auch für den
Unterricht benützen. Aber gerade deswegen fragen wir uns, ob angesichts
so mancher schwieriger und umstrittener Probleme, wie sie auch die Berner
Geschichte bietet, es nicht doch vermehrter Selbstkontrolle bedarf. Ein
kritischer Apparat hätte nach der vorbildlichen Art von Rud. Wackernagel
in seiner Geschichte der Stadt Basel in einem Anhang eingegliedert werden
können, ohne daß die Lesbarkeit selbst irgendwie beeinträchtigt worden
wäre. Übrigens sind die Angaben über die herangezogenen archivalischen
Quellen recht summarisch.

Diese kritischen Bemerkungen finden ihren Sinn darin, daß wir das Werk
als ein Zeugnis ungewöhnlichen Fleißes, bedeutender Kenntnisse und im
allgemeinen auch einer ausgezeichneten Darstellungsgabe bezeichnen möchten.

Und weil nun der Leser durch die Fülle des Dargebotenen und durch die
selbständige Wertung so vieler historischer Erscheinungen sich angeregt
fühlt, möchte er oft um eigener Forschungen willen näher erfahren, was aus
Literatur und was aus Quellen geschöpft ist.
1 Kurt Guggisberg : Bernische Kirchengeschichte. Verlag Paul Haupt, Bern 1958.

810 S.

154



Den so vielgestalteten Stoff zu meistern, war gewiß nicht leicht. G. gliedert
ihn in 6 Abschnitte : Kirche und Frömmigkeit vor der Reformation (13-48),
Reformation (55-239), Der Konfessionalismus (243-366 ; ein übrigens wenig
sympathischer und mißverständlicher Begriff), Der Pietismus (369-450),
Die Aufklärung (453-566), Das 19. Jahrhundert (569-732). Gegen diese
Gliederung ist sicher kaum etwas einzuwenden, obgleich es auffällt, daß das
Thema Täufer sich in eigenen Kapiteln bei drei Abschnitten : Reformation,
Konfessionalismus und Pietismus wiederholt. Der Begriff Konfessionalismus
wirkt unhistorisch ; er führt entwicklungsgeschichtlich doch zur Reformation
zurück.

Es hält schwer, bei einem so ausgedehnten Stoff eine ausgewogene und
zugleich umfassende Würdigung zu vermitteln, in der gelegentliche
Fehlzeichnungen und treffliche Urteile klar geschieden erscheinen, zumal wenn
eine an sich gegebene Verschiedenheit der Auffassungen im kirchengeschichtlichen

und religiösen Bereich kaum zu bereinigen ist. So ist man nicht
überrascht, daß im 1. Abschnitt über die vorreformatonsche Zeit die Terminologie

protestantisches Gepräge aufweist, das den katholischen Leser, rein
historisch betrachtet, nicht zu befriedigen vermag, etwa wenn G. von
«Gnadenapparat », « Werkgerechtigkeit » (70), «Angst um das Seelenheil » (19),
von « Erwerbung von Heilsgarantien » und « Erlösungsapparat » spricht und
dementsprechend auch die Jahrzeitstiftungen wertet (29). Wie echter Glaube
an die Gnade Gottes damit verbunden war, wild dem Leser damit nicht
klar gemacht. Die Behauptung, es hätte die sonntägliche Predigt gefehlt (20),
halten wir mindestens für sehr gewagt. Offenbar kennt sich G. im Bereich
spätmittelalterlicher Stiftungsurkunden schlecht aus, bedenkt aber auch
nicht, daß er gleich vielen andern gerade in solchen Fragen dem verhängnisvollen

« argumentum e silentio » verfällt : quod non est in actis, non est
in vita. Man will manches nicht wahrhaben. Auch befolgt G. in diesem
Abschnitt die unzulässige Methode, aus dem polemischen Schrifttum der
Reformationszeit vorbehaltlos Rückschlüsse auf die spätmittelalterlichen
Verhältnisse zu ziehen, womit wir allerdings nicht alles Gesagte in Frage stellen
mochten. Dagegen ist das Urteil über Bischof Huge von Konstanz zu positiv

(20). Müßte G. alles unter der Überschrift : Heilige und Reliquien S. 33
und 36 Gesagte quellenmäßig belegen, geriete er wohl öfters in Verlegenheit.
Was die berühmte Wallfahrt nach Oberbüren betrifft (35), sei festgehalten,
daß es der Rat von Bern war, der die vom Bischof von Konstanz zur
Abstellung der Mißbräuche angeordnete Untersuchung energisch verbot, wohl
weil der Rat eine wirtschaftliche Schädigung des Wallfahrtsortes zu
verhindern gewillt war. Im Jetzerprozeß vertrat übrigens der Dominikaner,
Prior Werner von Basel, die Überzeugung, es handle sich bei den Erscheinungen

in Büren um Täuschung und Betrug (Quellen z. Schweizer
Geschichte 22, 1904, 422, 479).

Wir gestehen indessen, daß dieser Abschnitt auch nützliche Erkenntnisse
enthält. In der gut geschriebenen Schilderung des Dämonen- und
Hexenglaubens sind freilich u. E. die entwicklungsgeschichtlichen Linien zu sehr
verwischt (40-46), und man würde gerne die Haltung von Kirche und Staat
zu den Hexenprozessen deutlicher unterschieden sehen. (Zu den Tierpro-

155



zessen vgl. auch M. Besson, L'« excommunication des animaux au moyen
âge. Revue histor. vaudoise, 1935). G. versteht es, bedeutende Persönlichkeiten

gut zu charakterisieren. Man spürt auch in späteren Teilen eine besondere

Verehrung für Nik. Manuel heraus. Vadian war kaum Schüler des

Michael Rubellus (Röttli) in Rottweil. Nach W. Näf (Vadian I, 249) wäre
dieser vielmehr Schüler Vadians in Wien gewesen.

Die Darstellung der Reformation eröffnet G. mit einigen lapidaren Sätzen,
die in dieser absoluten Form eine Übertreibung sind (55). Er kann sich in
diesem Abschnitt vielfach auf die im ganzen ausgezeichnete Darstellung von
Th. de Quervain stützen. Deutlich hebt G. den anfangs vorherrschenden Einfluß

Luthers gegenüber Zwingli hervor, auch die bedeutende Stellung der
fremden Prädikanten (57 f.), deren nähere Untersuchung er anregt. Berchtold

Hallers Persönlichkeit wird nicht überschätzt (57 f., 60), gut ist auch die
Würdigung des Berner Mandates vom 15. Juni 1523 (76 f.). Wir glauben aber
nicht, daß aus den Volksanfragen ein u ausgedehntes Mitspracherecht am
Staatsleben » des Volkes im eigentlichen staatsrechtlichen Sinn gefolgert
werden kann. Allerdings fügt G. hinzu, daß die Regierung es jederzeit
zurückziehen konnte (84). Diese wollte einfach die Stimmung im Volke
erkunden. Man kennt die wechselnde Ratspolitik. Es wäre indessen noch
notwendig, sie für das wichtige Jahr 1524 näher zu untersuchen, im Hinblick
auf das umstrittene Glaubensmandat vom 26. Jan. 1524 und die damit
verquickte Polemik. Die Schilderung der sozialen und wirtschaftlichen
Bewegungen ist knapp ausgefallen, ebenso jene der Disputation von Baden,
besonders im Vergleich zur Darstellung des Berner Glaubensgesprächs.

Entscheidend ist in jedem Fall auch für Bern die Tatsache, daß der Rat
die schriftgemäße Predigt zu keiner Zeit unterdrückt hatte. Es ist daher eine
Übertreibung, wenn G. zur Lage nach der Badener Disputation erklärt (95) :

« Die Aussichten für die Reformation schienen hoffnungslos. Daß sie sich
doch durchsetzte, ist das große Wunder der kommenden Wochen und
Monate », dies umso mehr als er selbst hervorhebt, daß Haller sich nie direkt
gegen die Messe ausgesprochen und das Zölibatsgelübde nicht gebrochen
hatte. Weshalb denn diese persönliche Zurückhaltung Es ist schwer zu

sagen, ob und inwieweit die Politik der katholischen Orte wirklich unklug
war (101). Sicher ist, daß weder die Verweigerung der Disputationsakten
noch die Forderung auf Befragung der Ämter ausschlaggebend war. G.
betont, sicher mit Recht, daß die Mehrheit der Räte der Meinung war, Predigt
des Evangeliums und Messefeier seien mit einander vereinbar (98). Mit den
bekannten Osterwahlen von 1527 war der Sieg der Reformation faktisch
besiegelt (vgl. 104 die kritischen Äußerungen Gs. zum Schriftprinzip und
zur Schriftdeutung).

Nicht ganz befriedigt sind wir von der Schilderung des Berner
Glaubensgesprächs, obgleich G. sich der Sachlichkeit befleißigt. W'eshalb ist vom Fürtrag

der Prädikanten vom Sommer 1527 gar nicht die Rede (de Quervain
121 f.), obgleich er der eigentliche Ausgangspunkt der Disputation ist
Haller selbst hatte Vadian die Idee der Disputation bereits am 3. Juli
1527 vorgetragen, um den praktisch vollzogenen Übergang zur neuen Lehre
vor aller Öffentlichkeit darzutun und die Widerstände beseitigen zu können

156



(Mitt. z. vaterl. Gesch. 28, 63). Weder der Sinn einer Demonstration für die
breite Öffentlichkeit noch der Zweck der obligatorischen Teilnahme der
gesamten Berner Geistlichkeit von Staats wegen sind genügend betont (102).

Es gibt indessen viele Stellen, die Gs. selbständiges Urteil klar erkennen
lassen. Hervorzuheben wäre etwa, was er über die Glaubensfreiheit sagt (119)
oder über die Messe- und Bilderverehrung (122). Er meint, die Reformation
sei an sich nicht kunstfeindlich gewesen ; im profanen Bereich gewiß nicht.
Man ist auch dankbar dafür, daß G. Ausblicke über die Entwicklung der
bildenden Kunst in späterer Zeit und manches wenig bekannte Detail
über religiöse Bräuche einflicht (vgl. etwa 125 f., 136 f., über die Katzen-
küsser 180 f.). Er verfolgt die Schicksale der aufgehobenen Gotteshäuser
und Klöster auch in der Folgezeit und unterstreicht (131) den ansehnlichen
Vermögenszuwachs des Staates aus dem frei gewordenen Kirchengut. Doch
bezweifelt er, daß die Rückgabe von Kirchengut an die Erben der Stifter
richtig war. Indessen darf man den Stiftungscharakter nicht verkennen. Die
Forderung der Bauern war durchaus logisch, weil ja der ursprüngliche
Stiftungszweck gar nicht mehr erfüllt wurde. G. spricht von Billigkeit.
Auch die Altgläubigen forderten ihren Anteil einzig zurück, weil die ursprünglichen

Voraussetzungen für die Stiftung nicht mehr bestanden.
Bedauern müssen wir, daß G. die Treue des Volkes zum alten Glauben

allzu sehr mit Stimmungszauber, mit sinnbetörender Pracht erklärt. Materielle

Hoffnungen spielten freilich eine bedeutende Rolle. Nach G. zeigte sich
der Kl. Rat noch 1528 gegenüber den altgläubig Gesinnten entgegenkommender

als der Gr. Rat (135).
Die Zeit der Kappelerkriege wird eher knapp behandelt. Immer wieder

wird in der Geschichtschreibung nur die Hinrichtung des Prädikanten Jakob
Kaiser erwähnt, nie jedoch jene des Abtes Theodul Schlegel in Chur, die
gerade im Hinblick auf die Motive der protestantischen Religionspolitik
eine weit größere Bedeutung besaß. Hinsichtlich der Christlichen Vereinigung

ist G. u. E. im Irrtum, wenn er rundweg behauptet, Österreich habe
dieses Bündnis in seine Interessenpolitik eingeordnet. Das wichtigste
politische Interesse Habsburgs war es, den Reichsfrieden zu wahren. Die im
Bündnis vorgesehene Verkleinerung des Territoriums bezog sich durchaus
nicht auf das Territorium der Städte, sondern auf die umstrittenen gemeinen
Vogteigebiete. Den Gegensatz zwischen Bern und Zürich vor dem 2.

Kappelerkrieg bespricht G. mit erfreulicher Offenheit. Scharf stellt er den Geist
des so ganz anders gearteten Nikolaus Manuel der Persönlichkeit Zwinglis
gegenüber. Die Kritik an Bern beschränkt G. im wesentlichen darauf, daß
Bern die Zürcher viel entschiedener von ihrer Gewaltpolitik in der
Ostschweiz hätte abmahnen sollen (143 f.). In dieser Hinsicht werden auch
Myconius und Megander kritisch beurteilt.

Von den Institutionen der Berner Kirche erhalten wir ein recht anschauliches

Bild. Die Pfarrversammlungen gingen bereits um 1560 ein, die Synode
hörte im 17. Jahrhundert auf. Leider erfahren wir die Gründe nicht (155).
G. sagt sehr richtig, daß der Staat durch die Übernahme der Armenpflege
einen erheblichen Zuwachs an Macht und Ansehen gewann und die Kirche
dadurch ins Hintertreffen geriet (158). Die Ausführungen über die Neuge-

157



staltung des Kultus sind von besonderem Interesse. Die Einführung des

Kirchengesangs war mit Schwierigkeiten verbunden (163). G. erörtert
zahlreiche Themen : Läuteordnung, Kinderlehre und Katechismus, die theologische

Schule, an der lateinische Schriftsteller, Kirchenväter und Schriften
des Erasmus gelesen wurden, das Druckereiwesen u. a. m. Immer wieder
stößt man auf bemerkenswerte Einzelheiten. Am 20. April 1531 wurde ein
Venner wegen Nichtbesuchs des Abendmahls bestraft, einige Thuner mit
1 Gulden gebüßt, weil sie den Marientag nicht gefeiert hatten (180). Noch
1554 bedrohte der Rat die Lästerer der Jungfrau Maria mit der Hinrichtung
durch das Schwert (196). Eindrucksvoll ist das Bild von der Ausbreitung der
neuen Lehre in den Nachbargebieten, wobei es gelegentlich an kritischen
Äußerungen nicht fehlt (vgl. 188). Der Pfarrer von Diesse und Nods las bis
1556 an einem Sonntag die Messe, am andern hielt er die reformierte Predigt

(185). Über die Vorgänge in der Landschaft Saanen sind wir jetzt dank
den Untersuchungen von Jos. Guntern (1961) genauer unterrichtet. Daß
Bern in der Waadt die gegnerischen Kräfte bewußt unterdrückte, als es das
Land protestantisierte, geht aus den Aufzeichnungen der Berner Kanzlei
im Felde selbst deutlich genug hervor (s. diese Zeitschrift 1935, 245 ff.,
wovon G. leider keine Notiz nahm).

An Schwierigkeiten und tieferen Problemen fehlte es auch später in der
Berner Kirche nicht. Es sei nur erinnert an den Abendmahlsstreit, an die
Auseinandersetzungen mit der lutheranisierenden Richtung, unter deren
Vertretern Simon Sulzer und Sebastian Meyer hervorragten, an den Konflikt

mit dem Calvinismus (Kirchenbannfrage, Prädestinationslehre), vor
allem aber auch an die in Bern stark hervortretende Täuferbewegung, die G.

im ganzen gerecht beurteilt. Für die persönliche Einstellung Gs. selbst ist
die Würdigung der Persönlichkeit von Nikolaus Zurkinden besonders
charakteristisch, über die G. bereits an anderer Stelle geschrieben hat (222 ff.).
Noch bezeichnender ist der Abschnitt Konfessionalismus, der gelegentlich
eine gewisse Einseitigkeit des Urteils verrät und von Oberflächlichkeit nicht
ganz frei ist, werden doch die wirklichen Motive bedeutsamer Vorgänge
entweder nicht erkannt oder übergangen (man vgl. etwa die Ausführungen
über die protestantische Gemeinde von Arth 296 f.). Was G. über die Abwehr
der sogen. Gegenreformation sagt, ist knapp gehalten. Zur Abwehr des

Konzils von Trient ordnete der Rat am 20. Jan. 1561 jeweils für Mittwoch
und Freitag einen Bettag an (243).

Wo immer man sich in das Buch vertieft, findet man aufschlußreiche
Einzelheiten, daneben nicht selten sehr viele grundsätzlich wichtige Urteile,
denen wohl nicht jeder stets ohne weiteres zustimmen wird. Das mag an
einzelnen Beispielen aufgezeigt werden. Man lese etwa, wie sich Berner und
Luzerner Bauern während des großen Bauernkrieges zu verständigen suchten
(305) und wie die Pfarrer gegenüber den Aufständischen Stellung bezogen
(318 f.). Besonders lesenswert sind die Ausführungen über Volksfrömmigkeit
und Hexenglauben (vgl. 284-87), noch eindrucksvoller die Schilderung für
das 17. Jahrhundert. Zur Erklärung mancher Erscheinungen bemerkt G.

(353) : « Der unheimlichen, rätselhaften Seite des Lebens war der orthodoxe
Intellektualismus nicht gewachsen », und schon zuvor (350) meint er : « Es

158



kam eine Werkheiligkeit auf, die man gar nicht als Abweichung von der
Reformation empfand, weil man nur noch theoretisch an der Rechtfertigung
durch den Glauben allein festhielt. Auch die Bibel wurde nicht in allen
ihren Teilen wirkliche Norm ». Die Seiten, in denen G. von religiösen
Volksbräuchen und vom Volksglauben spricht, gehören zum Besten des Buches
überhaupt. Eine Eigenart der religiösen Entwicklung Berns stellt denn auch
in späterer Zeit die relativ starke Verbreitung des Täufertums im Volke dar.
Allen erbitterten Verfolgungen durch die Obrigkeit zum Trotz vermochte
es sich immer wieder zu behaupten (s. bes. 363 ff.). Vergegenwärtigt man
sich die dominierende Stellung des Staates gegenüber der Kirche sowie die
zahlreichen Auseinandersetzungen um die Orthodoxie, worüber G. ja viel
Material ausbreitet, dann ist man auch von der kräftigen Entwicklung der
pietistischen Bewegung nicht überrascht.

Für den Durchbruch der Aufklärung ist bezeichnend, daß am 21. März
1753 das Verbot dahin fiel, Katholikinnen zu heiraten, während Zürich, wie
G. bemerkt, noch zwei Jahre später Katholiken vom Bürgerrecht ausschloß
(488). Es wäre zu wünschen, wenn diese Entwicklungen einmal für die
protestantischen Städte der Schweiz zusammenhängend aufgezeigt würden. Im
allgemeinen sind wir hierüber noch zu wenig unterrichtet. Daß G. selbst
dem religiösen Liberalismus verpflichtet ist, zeigt namentlich die Darstellung

des 19. Jahrhunderts. Man wird nicht behaupten wollen, daß sich dies
in einer extremen Form zeigt. In der Würdigung etwa Jeremias Gotthelfs
erweist sich G. nicht nur als ein guter Kenner, sondern er verfügt auch über
ein sehr differenziertes Urteil. Dagegen äußert sich seine persönliche
Einstellung u. a. deutlich in der Beurteilung des bekannten Zellerhandels,
wenn er (642) meint : « Im Zellerhandel wurde wieder einmal die Frage
nach dem Verhältnis zwischen freier Forschung und weltanschaulich
gebundener Autorität akut ».

Je mehr man sich in die Lektüre des Buches versenkt, umso angeregter
fühlt man sich, desto mehr bedauert man aber auch das Fehlen der
quellenmäßigen Belege. Das im übrigen reiche Sachregister, neben dem üblichen
Orts- und Personenregister, bietet dafür keinen Ersatz. Trotzdem bleibt es
ein bedeutendes Verdienst, den so reichen und wirklich vielseitigen Stoff
zu einer fesselnden Darstellung gestaltet zu haben. O. Vasella

159



NEUE OBERWALLISER PFARREIGESCHICHTEN

In den letzten Jahren sind verschiedene historische Monographien über
Oberwalliser Dörfer erschienen. Alle Verfasser sind Seelsorge-Geistliche, die
den kirchengeschichtlichen Fragen und vor allem jenen der Pfarreigeschichte
besondere Aufmerksamkeit widmen. Darum rechtfertigt sich ein Hinweis
in dieser Zeitschrift.

Das Büchlein über « Wiler » im Lötschental von Hans Bloetzer (Visp 1957),
das zur Hauptsache Genealogien der Familien von Wiler enthält, verdient
die Aufmerksamkeit des Kirchengeschichtlers wegen des Beitrags über
« Religiöse Volksbräuche in Wiler » von Prior Johann Siegen. Heiligenverehrung

(besonders Antonius von Padua ; darüber auch Josef Guntern, Der
Antoniuskult im Wallis, Walliser Jahrbuch 26, 1957), Religiöses Brauchtum
im Kirchenjahr und im Lebensfestkreis, Spenden usw. treten hier nahe, wie
sie wohl Jahrhunderte zurück in ähnlichem Rhythmus von statten gingen.
(Vgl. auch Joh. Siegen, Volkskunde im Pfarrarchiv von Kippel, Bl. a. d.
Walliser Gesch. XII, 1958, 291-366).

« Nach 250 Jahren » nennt sich die Pfarreigeschichte von Erschmatt,
Bratsch und Niedergampel von Peter Jossen (Visp 1960). Der Verfasser zieht
alles mit ein, was zu dieser 1710 errichteten Pfarrei gehört : die 1711 erbaute
Pfarrkirche mit ihrer Ausstattung, die Kapellen der verschiedenen Weiler,
die Pfarrer und Geistlichen der Pfarrei. Interessant scheinen uns die
mitgeteilten Visitationsakte von 1721, 1765, 1785 und 1808, da sie einigen
Einblick in das Brauchtum gewähren, z. B. erhält der Pfarrer für jede
Eheankündigung 3 Groschen, bei der Einsegnung der Ehe erhält er wieder 3

Groschen oder ein Nastuch ; jene, die verbotene Tänze mitmachen, bezahlen
eine Geldbuße, die zur Anschaffung von Kerzen verwendet wird usw. Im
übrigen bietet sich das alte vertraute Bild der Loslösung von der Mutterkirche

mit den damit verbundenen Schwierigkeiten, der allmählichen
Entwicklung und Ausdehnung pfarreilichen Lebens.

Das ist auch bei der Pfarrei Unterbäch der Fall, die im 16. Jahrhundert
einen ziemlichen Kampf auszufechten hatte, um sich von der alten Mutterpfarrei

Raron zu lösen. Ludwig Weissen schildert das in seinen « Denkwürdigkeiten

von Unterbäch» (Visp 1959), die ebenfalls ungefähr alles enthalten,
was man über eine Dorfpfarrei schreiben kann. « Denkwürdigkeiten » nannte
der Verfasser sein Werk wohl in Anlehnung an das Buch des Kapuzinerpaters

Paul Am-Herd, «Denkwürdigkeiten von Ulrichen», das 1879
erschien, eine seither schöne Reihe von Walliser Ortsmonographien einleitete
und heute noch als Muster Erwähnung verdient. In den Ausführungen über
das Freigericht Holz verdient Weissen auch die Beachtung der
Rechtshistoriker, da den Freigerichten im Problemkreis von « Freiheit » und «

Unfreiheit » und bei der Ausbildung der Landeshoheit eine besondere Bedeutung

zukommt.
Solid aus den Quellen erarbeitet wurde das Büchlein « Aus Geschichte und

Brauchtum der Pfarrgemeinde Fiesch » (Visp 1961) von Adolf Briw, der 1930
in den « Blättern aus der Walliser Geschichte » auch eine gute Monographie
über Reckingen veröffentlicht hat. Die Kirchengeschichte Fieschs beginnt

160



im 14. Jahrhundert und steht im Spannungsverhältnis zur alten
Großpfarrei Ernen. Vor der Pfarreigründung erfolgte zuerst die Gewährung von
Begräbnisrecht und Taufsteinrecht. Verschiedene Ausstrahlungen hatte das
1339-1489 bestehende Augustinerinnen-Kloster Gnadenberg in Fiesch, in
dem zeitweise über ein Dutzend Nonnen lebten und das einen ansehnlichen
Grundbesitz sein eigen nannte.

Das umfangreichste und am meisten befrachtete dieser Bücher ist jenes
von Peter Arnold" « Licht und Schatten in den 10 Gemeinden von Östlich
Raron » (Brig 1961). Es enthält u. a. die Geschichte der Pfarrei Morel, die
bereits im 12. Jahrhundert bestanden hat, und ihrer Filialkirchen Grengiols
Ried-Mörel und Grengiols. Die verschiedenen mitgeteilten « Pflichtenhefte »'

die den Pfarrern von Morel im 17. Jahrhundert bei ihrer Wahl vorgelegt
wurden, sind nicht frei von Eingriffen der weltlichen Gewalt in die kirchliche
Sphäre. Arnold fügt ein wertvolles Kapitel über das kirchliche Abgabewesen,
vor allem die Primizen und Zehnten, ein, die in der Pfarrei Morel vom 12.
Jahrhundert bis zum Jahre 1853 bedeutend waren. Die Darstellung der
verfassungsgeschichtlichen Verhältnisse im Zenden Östlich-Raron bringt es mit
sich, daß der Verfasser auch der Stellung des Bischofs von Sitten als Gerichtsherr

nachgehen muß, wobei feststellbar ist, wie die Hoheitsrechte allmählich
dem Bischof entgleiten.

Joseph Zurbriggen, bereits bekannt durch das Buch « Täsch. Familienstatistik,

Chronik und Kirche» (Brig 1952), bringt in seiner 622-seitigen
« Familienstatistik Saastal » (Visp 1960) neben einem umfangreichen
biographischen Material über die Geistlichen und Ordensleute des Saastales
einen Abriß der Pfarreigeschichte des Saastales, das im Jahre 1400 von der
Mutterpfarrei Visp lösgelöst wurde, wobei bis 1918 dem Pfarrer von Visp
das Vorschlagsrecht für den Pfarrer von Saas-Grund vorbehalten blieb. Eine
prozessuale Auseinandersetzung zwischen Mutter- und Tochterpfarrei im
Jahre 1655 brachte für Saas die vollständige Befreiung von allen Lasten
gegenüber Visp. Besondere Ausführungen widmet Zurbriggen der 1528 neu
erbauten, später durch Ausbruch des Mattmarksees (1633, 1680, 1772) und
Lawinen (1888) stark beschädigten Pfarrkirche von Saas-Grund, die 1938/39
vollständig neu aufgebaut wurde.

Erwähnen wir noch, daß Anton Carlen unter dem Titel « Ein Inventar
vom Jahre 1662 in Ernen » 1961 im 13. Band der « Blätter aus der Walliser
Geschichte» einiges zur Geschichte der Pfarrei Ernen im 17. Jahrhundert
zusammengetragen hat und daß « Die Chronik des Johann Jakob von
Riedmatten » (1642-1726), die Hans Anton von Roten seit 1950 in jährlichen
Fortsetzungen im « Walliser Jahrbuch » veröffentlicht, geschichtliches Material
über verschiedene Walliser Pfarreien enthält.

Louis Carlen

161


	Miszellen

