
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 55 (1961)

Artikel: Zur Diskussion über das Martyrium der thebäischen Legion

Autor: Büttner, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HEINRICH BÜTTNER

ZUR DISKUSSION ÜBER DAS MARTYRIUM

DER THEBÄISCHEN LEGION

Die frühmittelalterliche Forschung hat sich im letzten Jahrzehnt wie¬

der verstärkt jenen Jahrhunderten zugewandt, welche die sich dem
Ende zuneigende Antike in die Epoche der Völkerwanderung und der
Umgestaltung des staatlichen, geistigen und religiösen Lebens hinüberführten.
Die Ergebnisse der Vor- und Frühgeschichte wirkten auf die Beschäftigung

mit den schriftlichen Quellen zurück, und diese konnten wiederum
öfters helfen, die Grabungsbefunde zu erläutern und die stummen Zeugen
der Vergangenheit zum Sprechen zu bringen. Beispielsweise sei hier nur
an die Arbeiten des Frühgeschichtlers K. Bölmer und des mittelalterlichen

Historikers E. Ewig über den Trierer Raum erinnert, denen noch
eine große Reihe anderer hinzugefügt werden könnten. Auch die frühesten

Zeugnisse über den hl. Mauritius und über die Stätte, die heute
noch nach ihm den Namen St-Maurice d'Agaune trägt, haben in den
Arbeiten besonders von L. Blondel und J.-M. Theurillat (vgl. diese

Zeitschr. 53, 1959, 243 mit Anm. 2 u. 3) eine neue Untersuchung
erfahren ; diese brachte einerseits eine erhebliche Erweiterung unserer
Kenntnis der Bodenzeugnisse und andererseits eine vertiefte Durchforschung

der frühesten schriftlichen Nachrichten.
Vor wenigen Jahren widmete dann D. van Berchem mit seiner Schrift

« Le martyre de la Légion Thébaine, Essai sur la formation d'une
légende » (Basel 1956) der Passio Acaunensium martyrum des Bischofs
Eucherius von Lyon, die dem zweiten Viertel des 5. Jh. angehört, und
der Glaubwürdigkeit der dahinter stehenden Sachverhalte erneut eine

eingehende Untersuchung. Dabei kam er zu der These, daß es in St. Maurice

keine eigene lokale Überlieferung über Mauritius und seine Gefährten

gegeben habe (S. 19 f.). Er vermeinte ferner, daß die Überlieferung

18 265



von einer militärischen Einheit thebäischer Herkunft sich nicht auf die

Legio I Maximiana Thebaeorum und die Legio III Diocletiana Thebaeo-

rum beziehen könne, und sah darin die Möglichkeiten einer sinnvollen
Deutung der einschlägigen Nachrichten der Passio bereits erschöpft ;

da Truppenteile der beiden ebengenannten Formationen nicht an der
Rhone auftreten könnten, erblickte er in der Überlieferung der Passio

des Eucherius eine sachliche Unmöglichkeit (S. 29 ff.). Die Rangbezeichnungen

primicerius und senator schrieb er Reitereinheiten zu und
folgerte daraus, daß auch dieses Element der Überlieferung, die sonst von
einer legio spreche, nicht verwendbar sei, obwohl er selbst darauf
hingewiesen hatte, daß Eucherius das Wort legio als einen aus der
Literatur entlehnten, für seine Zeit überholten und nicht mehr geläufigen
Begriff benutzte (S. 33). Nach D. van Berchem hatte der im Wallis für
das Jahr 377 bezeugte Praetor Pontius Asclepiodotus aus seiner
Umgebung einen Bischof eingesetzt « pour y convertir une population
demeurée jusqu'alors imperméable au christianisme » (S. 38). Dieser
Bischof Theodor habe den Kult der Thebäer in S. Maurice geschaffen,
dieser aber sei wohl aus dem Orient entlehnt, nämlich von Mauritius
von Apamea (S. 42 ff.). D. van Berchem weist es weit von sich, Bischof
Theodor eines Betruges zu beschuldigen, und er betont, wie er selbst
seine Thesen nur als Diskussionsgrundlage weiterer Forschung betrachtet
wissen möchte (S. 42 f.). In der Tat, seine Ausführungen weisen soviel

Hypothetisches auf, daß sie zur erneuten Überprüfung geradezu
herausfordern. Die Ergebnisse van Berchems stimmen zum Teil und gerade
in ihrem wichtigsten Bestandteil mit der Meinung von G. Rettberg
überein, der bereits vor langen Jahrzehnten die Ansicht vertrat, daß die
Passio der Märtyrer von S. Maurice aus der Legende des hl. Mauritius
von Apamea heraus entstanden sei. Bereits der Herausgeber der Passio

in den Scriptores rerum Merovingicarum, Br. Krusch, hatte diese

Auffassung zurückgewiesen, obwohl er selbst die Frage nach der Tatsächlichkeit

des Martyriums der Thebäer ebenfalls aufgeworfen hatte (MGH.
Script, rer. Merov. 3, 20-41).

Dank langjähriger Beschäftigung mit frühmittelalterlichen Quellen
bestens gerüstet, wandte sich L. Dupraz ebenfalls der Überprüfung
der Quellen zur Thebäischen Legion im Wallis zu 1.Das Erscheinen der

1 L. Dupraz, Les passions de s. Maurice d'Agaune. Essai sur l'historicité de la
tradition et contribution à l'étude de l'armée pré-dioclétienne (260-286) et des
canonisations tardives de la fin du IVe siècle. Studia Friburgensia NS 2 7. Editions
universitaires Fribourg/Suisse 1961. 298 + 37 S.

266



Studie von D. van Berchem, in dem L. Dupraz « le champion moderne
de l'école négatrice de l'historicité du récit d'Eucher » (S. 8) sieht,
brachte es mit sich, daß seine minutiösen Forschungen, die mit großer
Umsicht und Geduld allen Einzelfragen nachgehen, auf weite Strecken
eine kritische Überprüfung und eine Widerlegung der Auffassungen von
D. van Berchem wurden. Sehr richtig stellte Dupraz bereits in seinen

einleitenden Bemerkungen fest, daß die Übertragungsthese van
Berchems das Problem um St. Mauritius nicht löste. So griff Dupraz
den ganzen Komplex der Überlieferung der Passio und der damit
verbundenen Fragen erneut auf.

Daß er dabei von methodischen Fragen seinen Ausgang nahm, wundert

niemanden, der sich mit der Quellenkritik über das 5.-8. Jh. befaßt
hat. Hier sei nur festgehalten, daß Dupraz die Unterscheidung von
« clichés » und « éléments irréductibles », so wie sie van Berchem
vornahm, für die Tatsachenerkenntnis nicht unmittelbar und
uneingeschränkt für anwendbar hält. Es ist zweifellos richtig, daß mit
allgemeinen Vorstellungen und mit Gemeinplätzen, die im Einzelfall gerade
so und nicht anders ausgewählt wurden, auch ein wirklicher Sachverhalt
wiedergegeben werden kann : andererseits können vermeintlich genaue
Berichte ebenfalls dem Wirken der weitergebenden Überlieferung ihre
Aufnahme in eine bestimmte Erzählung verdanken. Dupraz fordert als

eine wichtige Voraussetzung einer tragfähigen Quellenbehandlung, daß

die verschiedenen Überlieferungen der Passio jede für sich untersucht
werden. Erfreulicherweise verwendet er für die einzelnen Handschriften
die gleichen Siglen, wie sie Br. Krusch in der Mon. Germ.-Ausgabe
festlegte, sodaß der Leser sich rasch zurechtfinden kann. Im Anhang werden

außer der Eucheriusfassung der Passio auch noch die Texte X1 und
X2 wiedergegeben ; damit ist die Benutzung der Texte auch jenen leicht
gemacht, welche die Ausgabe von Krusch nicht stets zur Hand haben.

Für die Texte der X-Klasse ist eine erstmalige volle Ausgabe nach den

jeweils ältesten Handschriften in Paris und Einsiedeln gegeben.
Wenn Dupraz zu Beginn der Einzeluntersuchungen sich zunächst dem

Widmungsbrief des Eucherius an Bischof Salvius zuwendet (S. 29-41),
so kann man dies nur begrüßen, da aus diesem Schreiben die Absicht
des Eucherius und seine Quellen am besten zu erkennen sind. Eucherius
hat seine Nachrichten nach seiner eigenen Aussage von Gewährsleuten

aus Genf ; diese wieder führten ihr Wissen auf den Genfer Bischof Isaac

zurück, der durch Bischof Theodor über die Märtyrer von Agaunum
unterrichtet war. Daraus erhellt, daß Eucherius sich auf mündliche Über-

267



lieferung stützte, die bis in die Zeit des ausgehenden 4. Jh. zurückreichte.
Es gehört zu den Aufgaben des Verfassers einer Vita oder Passio, seine
Quellen anzugeben ; welcher Art diese sind, ist selbstverständlich jeweils
verschieden. Die Beobachtung von Dupraz, daß Eucherius nach dem
Wortlaut seiner Äußerungen eine bestimmte Fassung der ihm mitgeteilten

Nachrichten niederschrieb (hunc, quam praetuli, passionis ordinem),
verdient es, im Verlauf der weiteren Erörterungen beachtet zu werden.
Dupraz neigt nicht der Ansicht zu, daß der als Adressat genannte
Bischof Salvius im Wallis zu suchen sei ; dennoch scheint mir, als ob
diese Auffassung immer noch die ansprechendste sei.

Dupraz wendet sich sodann den verschiedenen Fassungen der Passio
des hl. Mauritius und seiner Gefährten zu (S. 41-68). Die Eucherius-
Gestaltung der Passio wird in ihrer ältesten Form durch eine
Handschrift repräsentiert, die nach Krusch ins 7. Jh. zurückreicht, nach Lowe
vielleicht sogar ins 6. Jh., und sich heute in Paris befindet, A1 ; X1 ist
im Parisiensis 5301 als älteste Handschrift aus dem 10./11. Jh., X2 in
dem Cod. Einsidl. 256 aus dem 9. Jh. überliefert. Die A-Gruppe
unterscheidet sich von der X-Gruppe nicht so sehr durch den Inhalt des Hauptteiles,

der Beschreibung des Martyriums, als durch die Schilderung der
äußeren Umstände, weshalb es zu diesen Ereignissen kam. Die Begründung

der Gehorsamsverweigerung ist bei Eucherius (Christenbekämpfung
in etwas unbestimmten Vorstellungen) und X2 (heidnischer Heereseid
und Bagaudenbekämpfung) durchaus verschieden (S. 56 ff.). Die älteste
Fassung dieser X-Gruppe wird durch X2 verkörpert. Auf eine

Untersuchung der Eucherius-Fassung und von X2 zielt deshalb auch die Arbeit
von Dupraz in erster Linie ab ; dabei zieht er die geschichtliche Erzählung

von X2 jener bei Eucherius vor, da dieser die äußere Veranlassung
zur Hinrichtung nur verschwommen berichte.

Der Text jedoch, den die Eucheriusfassung der Passio bietet, ist
zweifellos als der älteste erhaltene anzusehen ; er ist sicher zwischen etwa
428 und 450 entstanden (S. 62 f.). Ob die nähere Umgrenzung auf die

Jahre 443-450 zutrifft, möchte ich dahingestellt sein lassen ; denn die

Begründung dafür, daß nämlich Christus als filius Dei bezeichnet wird
und dies auf den Zeitpunkt nach der Ansiedlung der Burgunder bezogen
sei, scheint mir nicht durchschlagend. Es wird hier nur im Sinne des

gebräuchlichen Glaubensbekenntnisses gesprochen ; die religiöse
Haltung der Burgunder aber ist für die Zeit ihrer Ankunft in der Sapaudia
keineswegs völlig geklärt, wenn sie uns alsbald auch in der Hauptsache
als Arianer entgegentreten.

268



Der Verfasser von X2, dessen Text erst durch eine Handschrift des

9. Jh. überliefert wird, legt den Wortlaut der Passio des Eucharius zu
Grunde, ändert aber beträchtliche Teile ab und formt ihn zudem so,

daß der Aufenthalt seines Verfassers im Wallis deutlich wird ; man wird
Dupraz wohl zustimmen, daß die Textfassung von X2 noch vor 516/22,

vor der Zeit des Abtes Ambrosius in St-Maurice, in ihrer Grundform
entstanden ist. Denn X2 spricht noch von der Kirche, die an den Felsen

angelehnt ist, scheint mithin den Neubau des Abtes Ambrosius mit
Satteldach noch nicht zu kennen, wenn man allerdings auch beachten

muß, daß der Satzteil ausgelassen ist, in welchem bei Eucherius von
dem Dach gesprochen wird, das nur nach einer Seite abfällt. Auch den

Erwähnungen der Märtyrer von St. Maurice in den frühen Martyrologien,

besonders im Martyrologium Hieronymianum, schenkt Dupraz
seine Aufmerksamkeit (S. 68-76) ; er will auf möglichst breiter Grundlage

die verschiedenen Möglichkeiten der Überlieferung verfolgen. Dabei

neigt er dazu anzunehmen, daß bereits in der ältesten Form des

Martyrol. Hieron., die in Italien während der ersten Hälfte des 5. Jh.
anzusetzen ist, die thebäischen Märtyrer enthalten gewesen seien, daß mithin

auch dieser Überlieferungszweig nahe an die Zeit des Bischofs Theodor

heranreiche. Es dürfte aber doch wahrscheinlicher sein, daß
Mauritius und seine Gefährten erst in Gallien im 6. Jh. in das Martyrol. Hieron.
eingereiht wurden, wie dies auch Delehaye meinte. Für die Beweisführung

von Dupraz bleibt es jedoch unerheblich, wann die Aufnahme der
thebäischen Märtyrer in das Martyrol. Hieron. erfolgte.

Sehr viel wichtiger ist die Frage, auf welche Quellen die Passio letztlich

zurückgeht ; ihr wendet sich Dupraz nunmehr in ausführlichen
Erörterungen zu (S. 77-117). Sein Ergebnis läßt sich kurz dahin
zusammenfassen, daß sowohl Eucherius wie X2 sich auf die mündliche
Überlieferung im Wallis stützen. Für die Schilderung der allgemeinen
historischen Lage verwandte X2 die chronikalische Überlieferung des 4./5. Jh.,
vor allem wohl die Fortsetzung der Eusebiuschronik durch Hieronymus
(S. 89 ff.) ; Br. Krusch dagegen hatte vorzüglich auf das Geschichtswerk
des Orosius verwiesen. Eucherius von Lyon ist in seiner Passio dagegen

weniger auf den historischen Hintergrund eingegangen ; dieser bleibt
bei ihm viel undeutlicher und wird sogar etwas verschwommen dargestellt

; das Interesse des Eucherius gilt den äußeren Begleitumständen
viel weniger als seinem eigentlichen Thema, der Passio selbst. Wenn

Dupraz in diesem Untersuchungszusammenhange (S. 109) betont, daß

Identität von Namen, wie z. B. Victor, noch nichts über die Gleichheit

269



von Personen aussage, so wäre diese Feststellung eigentlich überflüssig,
wenn nicht van Berchem (S. 27) es für möglich gehalten hätte, daß der
Victor der Eucheriuspassio einfach aus Mailand nach dem Wallis
entlehnt sein könnte. Wie man hier den Ausführungen von Dupraz zustimmen

muß, so wird man ihm auch darin folgen, daß sich nicht entscheiden
läßt, ob Bischof Theodor von Martigny aus dem Okzident oder aus dem
Orient herkam ; die Namensform allein besitzt für das 4. Jh. keinen
Aussagewert mehr. Daß in einer mündlichen Überlieferung sich leichter
ein schmückendes Erzählgut um die Kernpunkte des Sachverhaltes ranken

kann, wird von Dupraz in seinen scharfsinnigen Ausführungen über
die Quellen der Fassung des Eucherius und bei X2 vielleicht etwas zu

wenig berücksichtigt. Daß die Passio der thebäischen Märtyrer nicht
durch Parallelquellen überprüft werden kann, versteht sich bei der

Quellenarmut des 3. und 4. Jh. fast von selbst. Wenn man es für diese

Umbruchssituation könnte, wäre es ein erheblicher Glücksfall.
Um über die Zeit des Bischofs Theodor hinaus in diese mündliche

Überlieferung im Wallis vordringen zu können, muß man sich der Frage
der revelatio des Bischofs Theodor zuwenden ; dies tut Dupraz in
wiederum sehr minutiösen Ausführungen (S. 118-186), ausgehend von dem

Text bei Eucherius c. 16, der von X2 übernommen ist : At vero beatis-
simorum Acaunensium martyrum corpora post multos passionis annos
sancto Theodoro eiusdem (X2 : huius) loci episcopo revelata traduntur.
In quorum honorem cum exstrueretur basüica, quae vastae nunc adiuneta

rupi uno tantum latere adclinis iacet (X2 läßt die Worte ab rupi
aus). Bischof Theodor war ein Zeitgenosse des berühmten Ambrosius

von Mailand und auf Synoden von ihm anwesend. Unter dem Mailänder
Bischof aber wurden 386 bis 395 die Reliquien mehrerer Märtyrer
aufgefunden, die bald großen Ruhm erlangten und weithin bekannt wurden,

Gervasius und Protasius sowie Nazarius und Celsus. Die Gräber

von Gervasius und Protasius wurden dem Mailänder Bischof Ambrosius
durch einen Traum bekannt, wie der hl. Augustinus berichtet : episcopo
Ambrosio per somnium revelata reperta sunt (vgl. S. 126 ff.). Um diese

Zeit des ausgehenden 4. Jh., als der Martyrerkult aufkam und rasch

beliebt wurde, begann auch Bischof Theodor den Kult des hl. Mauritius

und seiner Gefährten einzurichten und zu fördern. Wenn der revelatio

des hl. Ambrosius die Auffindung der Reliquien folgte, so finden

wir denselben Vorgang auch im Wallis ; daß Bischof Theodor dem

Beispiel des Mailänder Metropoliten folgte und einen möglichen Martyrerkult

im Wallis sich angelegen sein ließ, ist nicht verwunderlich.

270



Der Anstoß zur Erhebung der thebäischen Märtyrer ging bei Bischof
Theodor sicherlich von den Mailänder Vorgängen aus, Voraussetzung
aber war das tatsächliche Vorhandensein von entsprechenden Martyrer-
gräbern. Wenn Bischof Theodor nicht an seinem Bischofssitz zu Octo-

durus/Martigny, sondern an dem nördlich davon an der Straßenenge
gelegenen, für das kirchliche Leben bis dahin völlig unbedeutenden

Agaunum mit seinem Gräberfeld die Reliquien suchte und fand, so muß

er dafür einen bestimmten Anhaltspunkt gehabt haben ; dieser lag in
der mündlichen Überlieferung der Bevölkerung, die gerade an diesen

Platz und eben nicht an die Bischofssiedlung und Hauptstätte des
spätantiken Wallis geknüpft war. Nur die Volksüberlieferung gibt einen
genügenden Erklärungsgrund für das Vorgehen des Bischofs Theodor. Mit
Recht betont deshalb Dupraz (S. 142), daß die Auffindung und die

Erhebung der Gebeine von Mauritius und seiner Gefährten durch Bischof
Theodor der These von D. van Berchem, die von der Übernahme
des möglichen Kultes von Mauritius von Apamea spricht, ein Ende
bereite. In seinen weiteren Ausführungen zu diesem Punkt unterstreicht
Dupraz (S. 163 ff.) noch einmal, daß die These von D. van Berchem
auf Grund noch mancher anderer Gedankengänge aufgestellt war, deren
einzelne jeweils wiederum nur den Charakter einer Hypothese besaßen.

Das Wort revelare bedeutet nur « offenbar machen, aufdecken ». Über
die Art und Weise, wie das erfolgt, ist darin nichts enthalten ; gerade

aus den Äußerungen des hl. Augustinus geht dies auch hervor, denn

sonst hätte er dem Wort revelare nicht als besonderen Begleitumstand
per somnium hinzugefügt. Mit Recht hat in diesem Zusammenhang D. van
Berchem (S. 41) auf den Beschluß einer Synode von Carthago aus dem

Jahre 401 hingewiesen : quae per somnia et per inanes quasi revelationes

quorumlibet hominum ubique constituuntur altaria, omnimodo

reprobentur. Daraus geht hervor, daß die Errichtung von
Heiligengedenkstätten von allen möglichen Leuten gewissermaßen als Zeiterscheinung

vorgenommen wurde ; die Anhaltspunkte und Grundlagen für ein

solches Vorgehen irgendwelcher, für urteilslos gehaltener Personen waren
der Synode nicht genügend. Sie wollte diese um sich greifende
Zeiterscheinung zurückdämmen. Allerdings nahm man nur gegen
unkontrollierte Vorgänge Stellung ; eine verantwortungsbewußte Förderung
des Gedenkens der Märtyrer sollte damit keineswegs unterbunden werden

; man nahm nicht gegen die revelatio Stellung, sondern gegen inanes

quasi revelationes.
Von den möglichen Opfern der Hinrichtung unter dem Befehl Maxi-

271



mians sind nur die Namen von Mauritius, Exuperius und Candidus
bekannt ; dazu kam noch der Veteran Victor, der zufällig des Weges ging
und in die Ereignisse hineingezogen wurde. So wird bereits in der Passio
des Eucherius c. 13 berichtet ; die Späteren folgten ihm darin, wenngleich
im Laufe der Zeit die von Eucherius erläuternd dem fremdgewordenen
Legionsbegriff beigefügte Mannschaftszahl zur Anzahl der Märtyrer
wurde. Aus dem Inhalt der Passio folgt, im Vergleich mit den nur vier
erhaltenen Namen, daß Bischof Theodor eine an Agaunum gebundene
Nachricht von dem Glaubenstod römischer Soldaten vorfand ; die reve-
latio bestand in der Auffindung der Gräber, wie auch später noch
einmal der Rhonefluß die Aufgabe des « Entdeckers » übernahm, als er im
6. Jh. die Gebeine des Märtyrers Innocentius freilegte (vgl. Dupraz,
Anhang S. 5, zu c. 19). - Auf die Ausführungen von Dupraz über die frühe
Verbreitung des Mauritiuspatrozimums nach Vienne, Auxerre, Tours
und Angers (S. 147 ff.) sei nur kurz hingewiesen, da sie über das eigentliche

Problem keine Auskunft zu geben vermögen.
In einem weiteren, ausführlichen Abschnitt (S. 187-288) wendet sich

Dupraz anschließend der Frage zu, welche Vorgänge sich in Agaunum
unter Maximian abspielten. In den Hauptzügen, ja fast bis in die
Einzelheiten hinein möchte der Verfasser daran festhalten, daß die Fassung
X2 historische Züge in sich begreift, wie den Alpenübergang eines Heeres

unter dem Kommando des Maximian, das Quartier des Stabes in Octo-
durus, das Lagern der Thebäer in Agaunum, die Gehorsamsverweigerung

aus christlicher Überzeugung, die Exekution ohne Gegenwehr der
Thebäer, den Tod des vorbeikommenden Victor. Tatsächlich gelingt es

Dupraz, in umfangreichen Untersuchungen nachzuweisen, daß in diesen

einleitenden Teilen und in dem Kern der Ausführungen der Passio keine
historisch auszuschließenden Tatbestände und keine sich grundsätzlich
widersprechenden Stücke enthalten sind, wenn man auch dem Verfasser

nicht bis in alle Einzelheiten nebensächlicher Begleitumstände folgen
wird. Ein Alpenübergang Maximians für 285 oder 286 ist durchaus möglich,

ja bei der Anwesenheit Maximians im Sommer 285/86 in Mainz sehr

wahrscheinlich ; hinter der Erzählung von X2 sieht Dupraz nicht das

cliché eines « Verfolgers », sondern Geschehnisse aus den Anfangsjahren
Maximians (S. 197 ff., 200 ff. gegen van Berchem S. 25 ff.).
-Wesentlich sind die Erörterungen über die legio militum, qui Thebaei

appellabantur (Eucherius c. 3) oder legio Thebaeorum (X2). Auch hier
bestimmt die Kritik an den Ausführungen van Berchems (S. 28 ff.)
weitgehend die Führung der Darlegungen bei Dupraz, die weit in die Fragen

272



der römischen Heeresordnung am Ende des 3. Jh. eindringen. In der

legio Thebaeorum sieht er eine vexillatio, die aus der legio II Traiana
in Ägypten gezogen ist. Eine Abteilung der legio II Traiana war nach
Ausweis der Münzen unter Victorinus tatsächlich bereits um das Jahr 270

in Gallien anwesend (S. 222-238). Wenn sowohl Dupraz wie van Berchem

von der Annahme ausgehen, nach einem bestimmten Truppenkörper zu
suchen, so wird man vielleicht noch stärker, als es schon Dupraz tat,
von der Verbindung mit dem Begriff der legio absehen müssen, wenn
man Eucherius und die auf ihm beruhende Fassung X2 zu interpretieren

versucht. Denn die Truppenbezeichnung als Thebäer kommt, wie

man sich erinnern muß, aus der mündlichen Überlieferung. Das Wort
legio wird von Eucherius eingeführt, der darin einen Begriff aus der

Vergangenheit sieht, den er seinen Lesern des 5. Jh. erst noch erläutern

muß. Als Ausgangspunkt der Überlegungen ist vielmehr nur die
« militärische Einheit » der Thebäer zu betrachten, wobei der Name
vielleicht auch ein Übername sein könnte, und die Größe dieser Einheit
noch völlig offen steht.

Daher ist den Ausführungen von Dupraz über die Dienstbezeichnungen,

welche Eucherius und X2 den drei Angehörigen dieser Einheit
zulegten, erhöhte Aufmerksamkeit zu schenken. Mauritius wird von
Eucherius wie von X2 als primicerius bezeichnet, Candidus von beiden
als senator (militum) ; bei Exuperius weichen beide voneinander ab,

Eucherius nennt ihn campidoctor, X2 signifer. Diese Dienstgrade und

Funktionsbezeichnungen kommen nach Dupraz (S. 248 ff.) sowohl im
Gebrauch der Reiterei wie der Fußtruppen vor ; die Verhältnisse liegen
aber vielleicht am ehesten so, daß man vielleicht doch an dem Gedanken

an eine Reitereinheit festhalten sollte. Geht man von diesen Erwägungen
aus, so wird man den Ausführungen von Dupraz, der die Stärke der

« thebäischen Legion » auf etwa 550-582 Mann berechnen möchte (S. 271 ff.)
nicht folgen, sondern an eine viel kleinere berittene Einheit im Heer,
Maximians denken, die den Beinamen der «Thebäer » führte. Für eine

solche kleinere Kampfgruppe, die dem Feldherren aus Gewissensgründen

das befohlene Opfer oder die Eidesleistung an die Götter verweigerte,

ist die Durchführung der Todesstrafe, die in der Passio deeimatio

genannt wird, durchaus möglich.
Am Schlüsse seiner Ausführungen faßt Dupraz noch einmal seine

Ergebnisse in einer Übersicht der Ereignisse und einer solchen der
zeitlichen Folge in der Ausgestaltung der Überlieferung zusammen (S. 289-

298). Es wird dem Leser, der unseren Ausführungen bis hierher gefolgt

273



ist, nicht schwer fallen festzustellen, wie weit die Ergebnisse von Dupraz
unsere Zustimmung finden. Mit den subtilen Methoden des an mero-
wingerzeitlichen Quellen geschulten Forschers ist es ihm gelungen, den
Thesen und Hypothesen, wie sie van Berchem aufgestellt hat, quellenkritisch

zu begegnen ; der frühmittelalterliche Historiker wird sich den

Beweisführungen von Dupraz nicht entziehen können, die zudem durchaus

jenen Ergebnissen entsprechen, die anderwärts bei ähnlichen
Verhältnissen erzielt wurden. Man wird den mühevollen Untersuchungen
von Dupraz Dank wissen und möchte zugleich hoffen, daß sie durch
Forschungen aus der Breite des hagiographischen Materials noch weitere

Ergänzung und Bestätigung finden.

274


	Zur Diskussion über das Martyrium der thebäischen Legion

