Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 55 (1961)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Ludwig Hodl: Die Geschichte der scholastischen Literatur und der Theolo-
gie der Schliisselgewalt. 1. Teil : Die scholastische Literatur und die Theolo-
gie der Schliisselgewalt von ihren Anfingen an bis zur Summa Aurea des
Wilhelm von Auxerre. (Beitriage zur Geschichte der Philosophie und Theo-
logie des Mittelalters, Band XXXVIII, Heft 4) - Aschendorffsche Verlags-
buchhandlung, Miinster Westf., 1960. xxvi11-398 S.

Die Arbeit wurde von der Theologischen Fakultit der Universitit Miinchen
als Habilitationsschrift angenommen und steht im Zeichen der Dankbarkeit
an das dortige Grabmann-Institut. Es handelt sich nicht um eine Ideenge-
schichte, sondern um eine Literaturgeschichte mit vielseitiger Beriicksichti-
gung literarkritischer Fragen. Der vorliegende erste Teil umfaBt die scho-
lastische Literatur und Theologie der Schliisselgewalt von ihren Anfingen
bis zu Thomas von Aquin.

Der 1. Abschnitt behandelt die Theologie der Schliisselgewalt nach den
Sentenzen der Schule des Anselm von Laon (1. Kap.), des Hugo von St. Vik-
tor (2. Kap.) und des Peter Abaelard (3. Kap.). Der 2. Abschnitt untersucht
die claves-Lehre in den namhaften Quastionen (1. Kap.), Canones- (2. Kap.)
und Sentenzensammlungen (3. Kap.) aus der zweiten Hadlfte des 12. Jahr-
hunderts. Der 3. Abschnitt, der letzte des erschienenen ersten Teiles, erdrtert
die Schliissellehre in den theologischen Summen der von Gilbert Porreta
beeinfluBten Theologen (1. Kap.), der von den Viktorinern inspirierten Got-
tesgelehrten (2. Kap.) und in den Summen des Petrus Cantor, seines Schul-
und EinfluBbereiches, bis zur Summa Aurea des Wilhelm von Auxerre
(3. Kap.). Der zweite Teil dieses Bandes und der zweite Band des gesamten
Werkes werden sich der Weiterentwicklung der « Schultradition » tiber die
Schliissellehre unter dem EinfluB der Ordenstheologen und Ordensschulen
widmen.

Die « Schlisselgewalt » ist ein in der heutigen Ekklesiologie nur sehr
sparlich gebrauchter Begriff. Umso interessanter ist es, genauer zu erfahren,
was fiir Probleme im 12. und 13. Jahrhundert — es handelt sich vorwiegend
um Fragen aus der BuBpraxis und der Handhabung der Exkommunikation —
mit diesem stark bildhaft geprigten Ausdruck verbunden wurden. Besser
bekannt sind uns die verschiedenen Theorien iiber die kirchliche Gewalt aus
der Zeit des Schismas und des Konziliarismus. Fiir die zwei vorausgehenden
Jahrhunderte fehlten bis jetzt die notwendigen literargeschichtlichen Vor-
studien. Diese Liicke will die vorliegende Sammlung mit einer synthetischen
Ubersicht ausfiillen. Das gesamte bisher bekannte Material wird mit Sorgfalt

222



und Akribie registriert. Verschiedentlich werden auch einzelne wertvolle
Texte erstmals ediert. Die Zusammenfassungen, Riickblicke und Register
erleichtern den Gebrauch des umfassenden, fir alle weiteren Studien tber die
Schlisselgewalt grundlegenden Werkes. H. STIRNIMANN OP

Gebhard Hiirlimann : Das Rheinauer Rituale (Ziirich Rh 114, Anfang
12. Jh.). xvi-180 S. Universitidtsverlag Freiburg i. Schw. 1959. (Spicilegium
Friburgense, Texte zur Geschichte des kirchlichen Lebens 5).

Das vorliegende Buch enthilt, nach dem damals iblichen Schema fir
Ritualien, die zu Beginn des 12. Jahrhunderts in Rheinau gebrauchlichen
Zeremonien und Gebetsformulare des klosterlichen Kirchenjahres : fir Licht-
meB, Aschermittwoch, Palmsonntag und Ostern (mit Tauf- und Firmordo),
Formulare fiir verschiedene Weihen von Wasser und Salz, fiir die Segnung
von Nahrungsmittein, Brunnen, Haus und Hof, Saat und Weinberg, Wetter,
Speicher, Stab und Tasche von Pilgern, ferner die Riten und Gebete fiir die
Aufnahme in den Klerikerstand, fiir Profe3, letzte Clung, Sterben und Bei-
setzung der Monche. Nachgetragen sind vor Beginn und nach Schlul3 des
gewohnlichen Schemas (Lichtmefl - Totenagende) die Gebete fir die all-
sonntigliche Wasserweihe und Prozession durch die Riume des Klosters
zu deren Segnung. Es fehlen die sonst fiir das 12. Jahrhundert typischen
Ordalien, sei es, da3 diese in andern Biichern aufgezeichnet waren, sei es,
daB das Kloster hierin der Zeit vorauseilte (S. 15/16). Im Ubrigen enthalt das
vorliegende Rituale weder alles, was die Klosterobern brauchten, noch alles,
was fur die Seelsorger vonnéten war (S. 16). Besonders bemerkenswert sind
die an sinnreichen und schénen Gebeten reichen Sonntagsprozessionen und
die Kranken-, Sterbe- und Begréibnisliturgie.

In einem ersten Teil wird zuerst ein Uberblick iiber das Werden der Ritua-
lien im allgemeinen bis zu ihrer heutigen Form, dann eine genaue Beschrei-
bung der Handschrift Rh 114 geboten. Auf Grund verschiedener Momente
wird, entgegen anderslautenden &lteren Datierungsversuchen, als wahr-
scheinlichste Abfassungszeit die Periode zwischen dem Regierungsantritt
des Rheinauer Abtes Otto von Hirsau (1105) und der Weihe der Rheinauer
Klosterkirche (1114), als Entstehungsort das Kloster Rheinau selber ermit-
telt (S. 22). Als Quellen fiur das Rituale ergaben sich anhand von Textver-
gleichungen das Sacramentarium Gelasianum, wie es dem Verfasser im
Rheinauer Kodex 30 bereits vorliegen konnte, ein Gregorianum mit alkuini-
schem Anhang, wahrscheinlich das des Rheinauer Kodex 43, fermer nicht
niher bestimmte rémisch-deutsche Pontifikalien des 10./12. Jahrhunderts,
schlieBlich die im Rheinauer Kodex 54 aufgezeichneten Consuetudines Clunia-
censes, deren Beobachtung mit der Einfiihrung der Reform von Cluny unter
Abt Kuno von Petershausen (1084-1098) im Inselkloster Eingang gefunden
hatte (S. 23-35). Fir die Riten werden auf Grund reicher Belege die histori-
sche Entwicklung, fiir die Gebetsformeln die literarischen Vorlagen bis zu-
rick zu den frithesten erreichbaren Quellen dargelegt. Damit zeigt sich, wie
das Rheinauer Rituale ganz aus der liturgischen und monastischen Tradi-
tion geschopft ist und diese wieder- und weitergibt.

223



Als zweiter Teil folgt nach modernen Editionsregeln in moéglichst original-
getreuer Wiedergabe der vollstindige Text des Rituals ; in FuBnoten stehen
die Erganzungen durch spatere Hinde und die (korrigierenden) Abweichun-
gen, die der Text der von Martin Gerbert OSB 1777-1779 edierten Teile
dieses Rituals aufweist. Die vielen Quellen und weitere einschligige Literatur
zeugen von der mithsamen Erarbeitung und wissenschaftlichen Fundierung
der vorgelegten Ergebnisse. Ein Verzeichnis der Initien der angefiihrten
liturgischen Texte und ein Register der erwihnten Namen, Sachen und Aus-
driicke erleichtern das Suchen. Das Ganze, trefflich ausgestattet, ist ein ver-
dienstvoller Beitrag zur Erforschung des hochmittelalterlichen liturgischen
klosterlichen Lebens im alemannischen Raume.

In Einzelheiten sind freilich auch andere Auffassungen moglich. Dal3
z. B. die Fragen des Taufers nach dem Glauben des Téduflings bei der Taufe
einst die forma sacramenti gebildet haben (S. 40). diirfte schwer zu beweisen
sein. Ist es so gewil3, daB die Texte, welche dies nahezulegen scheinen, den
Taulvorgang so vollstindig wiedergeben, dal3 sie die anderslautende uralte
Uberlieferung und die sententia longe communior der Dogmatik zu entkrif-
ten vermégen ? Es ist auch zu einseitig, wenn, auch unter Berufung auf
einen Autor, «der Charakter der (Letzten) Olung » einfach « als Vollendung
der (sakramentalen) BufBle» (Parenthesen von uns) umschrieben wird ;
(S. 46) die Letzte Olung ist ja auch denkbar bei miindigen Gliubigen, die
keine schweren Stinden zu bekennen haben und damit nicht verpflichtet
sind, die sakramentale Rekonziliation zu empfangen, um den Gnadenstand
wieder zu erlangen.

Wenn ferner die Einkleidung urspriinglich das einzige Element der Auf-
nahme in den Ménchsstand bildete und die ausdriickliche Ablegung der
monastischen Geliibde erst nachtraglich mit dem Ritus der Einkleidung ver-
bunden wurde (S. 59/60), so ist doch als selbstverstindlich anzunehmen, daf
auf seiten des Kandidaten der klar geauBerte EntschluB8 zum Ménchtum und
die Bewerbung um das Ménchsgewand der Einkleidung vorausging ; der
Wille, Monch zu werden, war die Voraussetzung, die Annahme bzw. Uber-
reichung des Monchskleides dieses Willens Folge, Ausfithrung und AuBerung.
Unter dieser Voraussetzung konnte, so es wirklich geschah, die Aufnahme
1n den Monchsstand durch die bloBe Einkleidung und ohne gleichzeitiges
a ysdriickliches Versprechen geschehen. Romanus hat jedenfalls Benedikts
E inkleidung vollzogen, nachdem er dessen Wunsch nach dem Ménchtum
kenmengelernt hatte, wie Gregor der Grolle es in einer summarischen Be-
Fichterstattung tiberliefert : « Cuius cum desiderium cognovisset, ... ei sanctae
conversationis (nicht « religionis », S. 60) habitum tradidit » (Dialog. lib. IT.
cap. 1., PL 66 col. 128). Die Worte « Mox ergo in oratorio exuatur » (Regel
St. Benedikts, Kap. 58) deutet Hiirlimann dahin, « daf3 sofort im Oratorium
die Einkleidung stattfinden soll » (S. 60), noch vor der Geliibdeablegung und
der Bitte an Gott um Aufnahme. Uns scheint, daB diese Worte eher anders
zu verstehen sind : « Mox ergo » : « gleich » nachdem er « also » die Geliibde
abgelegt hat und im Namen Gottes von der Klostergemeinde als Bruder an-
genommen worden ist, « sollen ihm seine eigenen Sachen, mit denen er be-
kleidet ist, ausgezogen und Sachen des Klosters angezogen werden », und

224



das hat noch «in oratio», vor der versammelten Klostergemeinde, zu ge-
schehen. Die logische und psychologische Ordnung der Monchsprofe3 in
St. Benedikts Regel ist danach diese : Nachdem der Novize durch Geliibde
und Bitte sich Gott und der Klostergemeinde geschenkt hat und durch die
Annahme seitens Gottes und des Konventes Eigentum Gottes und Mitglied
des Konventes und damit geistig und rechtlich zum Ménch geworden ist,
erhilt er als sichtbares und bleibendes Zeichen und Siegel seines neuen Seins
und Sollens das monastische Standesgewand. Die Einkleidung ist FFolge und
Besiegelung des zwischen dem Novizen einerseits und Gott und Konvent
anderseits vorher erfolgten Vertragsschlusses, durch den der Novize zum
Moénche wurde. Der Text der Regel bietet keinen ersichtlichen Grund, die
Reihenfolge Gelubde-Bitte-Einkleidung umzukehren. Benedikt hielt sich auch
in andern Punkten nicht an die ihm vorliegende monastische Tradition.
Der schon im 9. Jahrhundert bezeugten Regelauslegung beziiglich der Pro-
feB der Novizen (zuerst Geliibde usw., dann Ubergabe des Gewandes) darf
mehr Gewicht zuerkannt werden.

Die Schreibfehler des Originals werden korrigiert und in den FuBnoten
vermerkt. Doch machen sich neben einfachen, der Korrektur wohl ent-
schlipften Druckfehlern manche storende Stellen bemerkbar. Da nicht deut-
lich ist, ob die in der Wiedergabe vorkommenden sprachlichen Hirten sich
auch schon im Original vorfinden, und da ein Verzeichnis der Korrigenda
fehlt, moge an dieser Stelle auf einiges hingewiesen sein. So ist zu lesen S. 86 :
« Immutemur habitu » (nicht « habitus ») ; S. 90 beginnt die gleiche Antiphon
mit « Occurrunt » und darauf mit « Occurrerunt » ; in Nr. 18 ist « luce con-
cede » zu lesen ; in Nr. 32 ist die Rubrik « Deinde - dicat » syntaktisch unklar
resp. unvollstindig ; in Nr. 40 muf3 es wohl « templum et habitaculum » (nicht
« habitum ») heien ; in Nr. 46 (S. 119) steht « Sancte Felicitas » und « Sancte
Caecilia ». S. 122, Zeile 13 lies «lavandis», nicht «laudandis», « corporibus ».
S.128, Z. 27 ist « terrenis » zu lesen statt « terreis ». In Nr. 76 ist « visibilis
maiestatis tuae» ein ungewohnter Ausdruck ; gewdhnlicher ist hier das Epithe-
ton invisibilis. Gleichenorts ist die Wortgruppe « largitis tuae gratiam » im
Zusammenhang unverstiandlich ; kann im Original nicht «largitionis tuae
gratid » gelesen werden ? Ebendort ist « revocet », statt « revocat », zu lesen.
In Nr. 81 (Z. 3/4) ist « per aquae regenerationi » zu verbessern in « per aquam
regenerationis ». Nr. 110 : bei « daturum » fehlt ein « te », bei « te adorandum »
ein «ad ». Nr. 116 (S. 145, Z. 12) : « auxilium », nicht « auxilio». Nr. 135 :
« tibi, domino » oder « tibi, domine » ? Nr. 136 weist eine syntaktische Un-
moglichkeit auf : « ut» finale gefolgt von einem Imperativ « da ». Nr. 140 :
«singularis » gehort zu « praesidium » und ist deshalb « singulare » zu lesen.
Nr. 142 : nach « deprecatus exaudi » ist besser Punkt zu setzen statt Komma.
Ebenda ist unklar das « membrorum perfectam remissionem restitue ».
Nr. 150 : lies « exorari» statt « exorare ». Nr. 154 : « insignatus » zu verbes-
sern in « insignitus ». Nr. 155 : « societ », nicht « sociat ». Nr. 159 : « pietatis
domini » stort den Sinn, muB3 wohl « pietas domini » heien. Fir die Texte
ist die moderne Interpunktion verwendet (S. 35) ; im Gegensatz zur heutigen
rOmischen Interpunktion wird indessen immer gesetzt: « domine, sancte
pater, omnipotens aeterne Deus » (Nr. 23, 31, 44 usw.). Im Register stehen

225



als Infinitiv « linare » statt linere, und als Nominative « lardus », punctus »,
« tumulum ». Zu den grammatikalischen Inkonzinnititen ware nicht nur bei
einigen, sondern bei allen wiinschbar gewesen die Angabe, ob sie im Original
vorliegen ; solche Angaben wiirden eine Aufhellung erleichtern.

Diese Bemerkungen wollen den Wert der Ausgabe des Rituals von Rheinau
keineswegs vermindern. Sie zeigt hell, mit welch schénen, sinnreichen und
tiefglaubigen Weihen und Gebeten die mittelalterliche Kirche das ganze
Leben des Christen und besonders des Ménchs heiligte und erhéhte.

P. PirMin WiLL1 O.S.B.

Josef Lenzenweger: Berthold, Abt von Garsten. } 1142. xvi und 304 S.
Bd. 5 der « Forschungen zur Geschichte Oberdsterreichs ». Herausgegeben
vom oberdsterreichischen Landesarchiv. In Kommission bei Hermann Béh-
laus Nachi. Graz-Koln 1959.

Es ist gewiB3 ein Sonderfall, da3, wie hier, fir den ersten Abt eines alten
Benediktinerklosters des frithern 12. Jahrhunderts eine ausfiihrliche Vita
von gegen 50 Druckseiten aus nahezu zeitgenossischer Feder vorliegt, die zur
Hauptsache Anspruch auf historische Glaubwiirdigkeit erheben kann. Wenn
man bedenkt, wie spirlich die Quellen fiir die Klostergrinder und ersten
Vorsteher z. B. unserer Schweizerabteien flieBen, von denen manche der glei-
chen Reformwelle religioser Begeisterung ihr Entstehen verdanken, kann
man es nur begriilen, daB Berthold von Garsten mit der Verdffentlichung
seiner Vita zu seinem 800. Todestag, wenn auch mit einiger Verspatung, ein
literarisches Denkmal gesetzt wurde.

Garsten liegt in der Didzese Passau, unweit des oberdsterreichischen Steyr
und ist eine Grindung des Markgrafen Otakar aus dem Jahre 1107. Berthold
stammt aus adeliger Familie jener Gegend, trat in St. Blasien ein, wurde
GrofBprior von Gottweig und als solcher erster Abt des von jenem abhdngigen
bisherigen Priorats Garsten. Er wird von der Vita als Mann monastischer
Vollkommenheit geschildert, als Vater seiner Monche und auch seiner Unter-
tanen, als Wohltater, Berater und Seelenfiihrer weiter Kreise, als Abt schlieB3-
lich, der stets treu zur Kirche und seinem Landesherrn stand, zur Zeit des
ausgehenden Investiturstreites keine Selbstverstiandlichkeit. Als Todestag
steht der 27. Juli 1142 fest. Mit Recht geht L. auch dem Kult des im Ruf der
Heiligkeit verstorbenen Prilaten nach, nachdem der Approbationsprozel(3
des Kultes seit 1951 eingeleitet ist. Als Didzesanpostulator und rémischer
Vizepostulator konnte er hier natiirlich aus dem Vollen schépfen. Die litur-
gische Verehrung fand bereits ihren ersten Hohepunkt in der Kanonisation
durch den Bischof von Passau von 1236 und 148t sich in aller Form, wenn auch
mit Unterbrechungen, bis heute verfolgen. Ein wichtiger Teil der Arbeit
war fir L. die Kritik der Quellen, vor allem natiirlich der Vita, ihrer Text-
uberlieferung durch 7 Hss, zu denen noch einige verlorene, sowie Drucke und
Ubersetzungen kommen, der Zeit ihrer Entstehung, die sich zwischen 1173
und 1182, mit den Fortsetzungen bis 1378, festlegen 1a8t, und die auf mehrere
Verfasser zuriickgeht. Als weitere Quellen werden auch Urkunden, Annalen
und Traditionsnotizen beigezogen. Der Anhang bietet neben bisher wenig be-

226



kannten Quellenstiicken den Text der Vita mit ithrer Original-Kurzfassung,
alles in kritisch-wissenschaftlicher Sorgfalt und Ausfiihrlichkeit.
Methodisch gesehen hatte man eine Umstellung der Teile wiinschen mo-
gen : vorausgehend den gesicherten lateinischen Text der Vita und erst dann
die deutsche Lebensbeschreibung. Sonst muf3 sich der Leser bei deren Lek-
tire immer wieder fragen, was er als geschichtliche Tatsache, was als legen-
ddren Zug oder als ausschmiuckende Beifagung des Herausgebers zu betrach-
ten hat. Die Einleitung scheint zudem zu allgemein gehalten. Der Nicht-
Osterreicher wiirde hier lieber eine Einfiihrung in die Verhiltnisse von Zeit
und Raum des obern Donaugebietes im 12. Jahrhundert sehen. Sodann wirkt
es in einem wissenschaftlichen Werk stérend, wenn zur Erginzung und Re-
konstruktion der Vita in diesem AusmafB} die Consuetudines von Cluny und
die Regula S. Benedicti beigezogen werden, auch wenn Berthold fiir sie als
Reformabt eingenommen war. Ubrigens diirfte man an der iberlieferten
Schreibweise Cluny, statt Kluny, festhalten, das nun einmal ein franzosischer
Name ist. Diese Bemerkungen wollen aber dem Buch keinen Eintrag tun,
das mit seiner Fille kritischer Einzelforschungen und mit seiner gefdlligen
Ausstattung in der benediktinischen Ordensgeschichte einen ehrenvollen
Platz einnimmt, P. GaLL HEER

Inge Gampl: Adelige Damenstifte. Untersuchungen zur Entstehung adeliger
Damenstifte in Oesterreich, unter besonderer Beriicksichtigung der alten
Kanonissenstifte Deutschlands und Lothringens. 132 S. Bd. 5 der Wiener
rechtsgeschichtlichen Arbeiten. Wien-Miinchen, Herold-Verlag 1960.

Bei dieser Arbeit handelt es sich um die Habilitationsschrift der Verfas-
serin fir das gesamte Gebiet des Kirchenrechts an der Universitit Wien.
Ihr Ertrag entspricht allerdings nicht dem, was man nach dem Titel erwarten
diirfte. Die Einleitung spricht auf gedringtem Raum von den neuern adeli-
gen Damenstiften im allgemeinen und denjenigen Osterreichs. Dann ist die
Rede von den Kanonissenstiften, ihrer Entstehung und Arten, und den frei-
weltlichen adeligen Damenstiften vor und nach der Reformation. Es folgt
ein Abschnitt iiber die Beziehungen des Apostolischen Stuhles zu den katho-
lisch gebliebenen K. St. im 17. und 18. Jahrhundert in Deutschland, Loth-
ringen und der Schweiz. Der 5. Abschnitt : Kurze Auseinandersetzung mit
der herrschenden Lehre beschaftigt sich mit der zeitlichen Reihenfolge der
sieben osterreichischen Damenstifte, in der die Autorin eine Anderung vor-
nimmt und nach Vorbildern sucht, die sie in den kaiserlich-freiweltlichen
Kanonissenstiften findet. Darauf beschreibt sie den « Weg der Kanonissen-
stifte nach Osterreich», wobei siesich auf zwei Beispiele von sieben beschrinkt.
So vernimmt man eigentlich aus der ganzen an Titeln reichen Arbeit nicht
allzuviel Wissenswertes. Vielleicht als Hauptergebnis kann aus dem Gan-
zen festgehalten werden, daB diese Osterreichischen Damenstifte nicht eine
Schopfung der Aufklarung waren, wohl aber in ihrer religios-rechtlichen Ei-
genart bald unter den starken Einflu3 des theresianisch-josefinischen Staats-
kirchentums gerieten.

Der Anhang macht mehr als einen Drittel des Ganzen aus und enthalt
die Abschriften von Nuntiaturakten, meist in extenso, z. T. sogar in Photo-

227



kopien ; fur Quellen des 17./18. Jahrhunderts ist das des Guten doch zuviel !
Die Schweiz ist unter diesen Stiften durch Schinis vertreten, fir das G. die
heute ungewohnte Form : Schonis verwendet. Sie erwahnt kurz die Griindung
801 und daf es in der Reformation katholisch blieb. Dann bespricht sie aus-
fihrlich die Statuten von 1723, zuerst mit Kommentar, dann folgt noch der
Wortlaut, wobei sie sich dartiber gelegentlich auch lustig macht. SchlieBlich
lesen wir die Bitte der Frauen von 1804 an den Nuntius in Luzern, er moge
durch seine Intervention den Fortbestand des Stiftes sichern. Gampl stiitzt
sich dabei auf die Berichte der Luzerner Nuntiatur im Vatikanischen Archiv,
die sie reichlich ausniitzt. Dagegen kennt sie offenbar die ausfithrliche Mono-
graphie von J. Seitz im 81. Neujahrsblatt St. Gallen 1941, 68 S. nicht, auch
nicht die griindlichen Ausfithrungen von E. Meyer-Marthaler in der Fest-
gabe fur Hans Nabholz zum 70. Geburtstag, Aarau, Sauerlinder 1944,
passim, bes. S. 22 ff. mit der entsprechenden Literatur, auch nicht Brack-
mann A., Germania Pontificia II 2, Berlin 1927, 115 ff. zuletzt Bindner
Urkundenbuch, B. I, Chur 1956. Hier hatte sie z. B. ersehen koénnen, dal3
das Griindungsjahr 801 unhaltbar ist und auf die Zeit zwischen 806 und 823
anzusetzen ist, und daB die « amiisanten Statuten » des Stiftes von 1723 fast
wortlich mit den Satzungen anderer Stifte iibereinstimmen, z. T. schon alt
waren und offensichtlich von der Reichsritterschaft aufgestellt wurden.

P. GaLL HEER

Heinrich Biittner: Staufer und Zahringer im politischen Kriftespiel zwi-
schen Bodensee und Genfersee wihrend des 12. Jahrhunderts (Mitteilungen
der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich, Bd. 40, H. 3), Zirich 1961,
S. 1-100, 2 Karten.

Der Verfasser hat in den letzten Jahren die Geschichte der Schweiz im
Frih- und Hochmittelalter mit beachtenswerten Studien bereichert und vor
allem der PaBpolitik der deutschen Herrscher besondere Aufmerksamkeit
gewidmet. Die neue monographische Darstellung fiigt die gewonnenen Er-
kenntnisse zu einem Gesamtbild und gruppiert sie um das wechselvolle Rin-
gen der maichtigsten schwabischen Firstengeschlechter, der Staufer und
Zahringer, um machtpolitische Geltung im siiddeutschen Raum. Das Auf und
ADb dieses weitriumigen Kraftespiels wird verfolgt von seinem Beginn in den
kampferfiillten Jahren des Investiturstreites — 1079 ubergibt Konig Hein-
rich IV. dem Staufer Friedrich das Herzogtum Schwaben und traut ihm
seine Tochter Agnes an, und 1092 wahlt die Gegenpartei der Zihringer und
Welfen Berthold 11. von Zahringen zum Herzog von Schwaben — iiber das aus-
geglichene Spannungsverhaltnis zwischen beiden Machtgruppen unter Hein-
rich V., und weiter iiber das zdhe, durch Burgund- und Italienpolitik ge-
straffte Seilziehen unter Lothar III. und seinen staufischen Nachfolgern bis
zur Gotthardpolitik Bertholds V. von Zahringen. Besonders ergiebig fir die
Schweizer Geschichte ist das methodisch feingeschulte, auf umfassender
Quellenkenntnis beruhende Bemuhen Biittners, alle Ausstrahlungen des
politischen Geschehens bis in die letzten Verastelungen zu verfolgen, mit dem
iberraschenden Ergebnis, daB3 anscheinend vereinzelte und bisher zu wenig
beachtete Tatsachen - etwa der Verkauf von Giitern im Gebiet von Naters

228



durch Abt Albert von Disentis — im Licht des groBriumigen Zusammenhan-
ges 1hren geschichtlichen Sinn offenbaren. Dabei ist es besonders lehrreich,
der klaren Linienfithrung des Verfassers zu folgen, wie er mit sicherm Gespiur
die gestaltenden Krafte mittelalterlicher Politik ertastet. Bischofe und Laien-
firsten, Kloster und Stadte, Talgenossenschaften und Volksbewegungen, ja
selbst Siedlungs- und Rodungstitigkeit, sie alle werden nach Deutung und
Bedeutung in diesem Kraftespiel eingeschitzt und eingefiigt. DaB es Biittner
gelungen ist, den Anteil Bertholds V. von Zahringen an der Herstellung einer
neuen Nord-Stdstrafle iiber den Gotthard zu « hoher Wahrscheinlichkeit »
zu erheben, ist kronende Bestitigung seiner griindlichen Forschung.
THEOPHIL GRAF

Paul de Vooght : L’Hérésie de Jean Huss; X1x-494 p.; du méme : Hus-
siana, VIII-452 p. Louvain 1960 (Fasc. 34 et 35 de la Bibliothéque de la
Revue d’Histoire ecclésiastique), 350 et 400 FB.

Le premier de ces deux volumes est une biographie de Jean Huss. Tout
d’abord, nous sont présentés ses précurseurs — et dans la suite I'un ou l'autre
de ses contemporains — dont certains ont été d’une audace supérieure a la
sienne.

Huss, théologien scolastique et plutot banal, qu’inspirait une spiritualité
exclusivement biblique, avait été nommé, a Prague, prédicateur a la chapelle,
de Bethlehem, et il le demeurera malgré les interdictions qui, plus tard
seront portées contre lui, en particulier par Alexandre V, aucune autorité ne
pouvant, selon lui, s’opposer & une tache qui a été imposée a ses ministres
par le Christ en personne.

Il avait lu avec enthousiasme les écrits de Wiclif — les rapports étaient
fréquents entre Prague et I’Angleterre — et, a sa suite, il s’était mis a dénoncer
avec insistance la simonie, les exagérations dans le culte des reliques et des
images, I’abus que constituait a ses yeux le prélévement des décimes, intro-
duites, disait-il, par la cupidité des clercs, enfin et surtout, a demander,
a tous les échelons de la société chrétienne, une vie plus conforme a 1’évangile.
Ce n’était pas un réalisateur ; il n’a pas proposé de plan de réforme. Ce n’était
pas non plus un génie et c’est donc bien a tort que les Tcheques en ont fait
une sorte de héros national.

De tempérament ardent, emporté, il était violent, fougueux, excessif dans
ses jugements. Il ne ménageait personne et surtout pas les membres du clergé,
méme les plus haut placés. Il s’y fit naturellement des ennemis. Un jour, a la
suite d’un de ses sermons, ses auditeurs étaient allés manifester bruyamment
devant le palais de l'archevéque, qui, aprés avoir inutilement interdit la
prédication a ce démagogue, finit par I’excommunier (1410).

Il1 avisa ensuite Jean XXIII des ravages que faisaient en Bohéme les
doctrines de Wiclif. Huss est alors convoqué a Bologne, la résidence du Pape ;
mais il refuse de s’y rendre, redoutant les piéges que ses ennemis, les Teutons
en particulier, ne manqueraient pas, estimait-il, de lui tendre en route. Il est
en conséquence condamné comme contumace et finalement déclaré « excom-
munié vitandus » avec l’'interdit jeté sur les lieux qui 1'abriteraient (1412). Il

229



s’exile alors, pour éviter cette mesure a la ville de Prague (il y fit néanmoins
quelques apparitions) et utilisa ces mois de congé forcé a écrire, en latin tout
d’abord, mais également en tchéque.

C’est alors qu’est convoqué, pour novembre 1414, le concile de Constance.
L’empereur Sigismond lui suggére de s’y rendre et lui délivre le sauf-conduit
— plus exactement un passeport — nécessaire (pour l’aller bien entendu ; il
n’était pas question du retour). Il part, convaincu qu’il parviendra a se justi-
fier devant le concile, mais non sans envisager aussi l’éventualité d'un échec
et par conséquent la mort.

Escorté d’une vingtaine de cavaliers, il se met en route le 11 octobre.
Contrairement a ce qu’il redoutait, il est accueilli avec sympathie dans les
pays allemands qu’il traverse. Des curés ont avec lui sur des questions
dogmatiques des entretiens dont ils se retirent satisfaits. A Nuremberg, les
gens se sont rassemblés en foule pour voir passer le prédicateur de Prague.
I1arrive a Constance le 3 novembre. Jean X XIII se montre bienveillant a son
égard : il supprime excommunication et interdit : logé en ville, il est libre et
peut célébrer la messe. Il ne lui est simplement pas permis de prendre part
aux manifestations officielles du concile. Mais, trois semaines plus tard, le
bruit, absolument faux, ayant couru qu’il avait tenté de s’enfuir, il est arrété
et emprisonné.

I1 a contre lui & Constance de violents adversaires, et particuliérement
deux compatriotes : Pale¢ et surtout Michel de Causis, sinistre personnage
qui multiplie contre lui les accusations mensongeéres.

Jean XXIII désigne pour le juger une commission de trois membres. Ils lui
présentent les 45 articles dans lesquels on avait, antérieurement déja, con-
densé les erreurs de Wiclif. Huss répond, par écrit, protestant contre les hére-
sies qu’on lui endosse a tort, atténuant un peu ses affirmations antérieures ou
ses exagérations de langage, non sans manquer parfois, il faut le reconnaitre,
un peu de franchise.

Pale¢ de son coté extrait du De ecclesia de Jean Huss 42 propositions. Ce
dernier, du cachot moins sombre ou il a été transféré, répond, également par
écrit; il est bien obligé de reconnaitre non pas comme erronées mais du moins
comme siennes plusieurs des propositions que lui reproche son antagoniste.

I1 a au concile d’autres adversaires, notamment Gerson, le chancelier de
I'université de Paris, qui venait d’arriver 4 Constance (janvier 1415) et qui,
ayant fait venir, quelques mois auparavant, le De Ecclesia de Huss, avait
chargé des théologiens parisiens, d’en extraire les propositions jugées con-
damnables. Ils en trouvérent une vingtaine. Les unes étaient effectivement
erronées ; la note appliquée a d’autres était exagérée et plusieurs enfin expri-
maient des hérésies que Huss n’avait jamais proférées.

Les théologiens de Paris et d’autres aprés eux s’étaient en particulier
mépris quant au sens de l’expression « évéque, prélat et pape véritable »,
s’imaginant que I{uss faisait dépendre le pouvoir d’ordre et de juridiction
d’un ecclésiastique de son intégrité morale, alors qu’il a, au contraire, tou-
jours soutenu que des prescriptions justes émanées de prétres indignes et
donc coupables aux yeux de Dieu, devaient néanmoins étre observées et que
leurs sacrements étaient valides.

230



C’est alors que se produisit le coup de théatre de I’évasion de Jean XXIII.
Confié a la garde de I’évéque de Constance, Huss est transféré au chiteau de
Gottlieben, sur le Rhin, ou il passera un peu plus de deux mois et ol une
nouvelle commission, remplagant celle qu’avait désignée Jean XXIII, vient
I'interroger.

Le 4 mai, le concile condamne Wiclif et cette mesure est de mauvais augure
pour Jean Huss. Celui-ci n’avait, en effet, jamais dissimulé son admiration
pour le théologien d’Oxford. Il avait été jusqu’a soutenir qu’il n'était en
réalité pas hérétique, qu’on pouvait du moins l'interpréter dans un sens
orthodoxe, et il avait protesté contre la destruction de ses ouvrages ordonnée
par l'archevéque de Prague. Ce qu’il admirait en lui, c’était son désir de réagir
contre divers abus et de réveiller 1'idéal chrétien ; mais, trés habilement, il
dépouillait Wiclif de ses erreurs, présentant une image en quelque sorte décan-
tée, expurgée, du théologien anglais, du moins quant a ses négations les plus
graves ; mais dans l'opinion, déja autrefois a Prague et maintenant a Cons-
tance, 1l passait — et c’était en somme sa faute — pour un partisan de Wiclif,
partageant dés lors ses erreurs.

Un certain nombre de nobles tcheéques et moraves interviennent alors au-
prés du concile en sa faveur, mais sans succes. Le dénouement approche.

Les 5, 7 et 8 juin, ayant été ramené a Constance, Huss comparait devant
une imposante assemblée de cardinaux, archevéques, évéques, prélats,
docteurs, maitres en théologie. Sigismond est présent. Ayant été avisé que les
événements se précipitaient, il était immédiatement et énergiquement
intervenu. L’assemblée est par moments houleuse. La plupart des assistants
sont d’avance convaincus d’avoir affaire a un hérétique et au surplus a un
menteur. On le somme de reconnaitre ses erreurs. Lui proteste qu'on lui
attribue des opinions qu’il n’a jamais eues et demande, quant aux autres,
qu’on lui donne I'occasion de s’expliquer.

Pierre d’Ailly, qui est allé le voir en prison, et d’autres encore, notamment
un personnage demeuré anonyme essayent de le convaincre par la douceur.
Sigismond, lui, ne comprend pas pourquoi, qu’on les efit professées ou non, on
hésiterait a rejeter des opinions désignées comme fausses par le concile et il
finit par soup¢onner Huss d’hérésie. Quant a ce dernier, il estime au contraire
que signer, pour les condamner, des afirmations qu’il n'a jamais admises,
ce serait mentir, se parjurer et scandaliser les fidéles.

Il n’y a deés lors plus que deux solutions : abjurer ou mourir.

Le 18 juin est définitivement arrétée la liste des propositions que Huss
devra rejeter. On les lui soumet et il les annote de ses ultimes remarques : son
parti est pris : il ne signera pas. De sa prison, sachant désormais le sort qui
I'attend, il adresse ses derniéres recommandations a ses amis de Prague.

Le 1er juillet, deux évéques viennent solennellement lui demander s’il
consent a se soumettre. Il refuse... La méme proposition lui est faite, quatre
jours plus tard, devant une assemblée de cardinaux, d’archevéques et d’'évé-
ques. Il refuse a nouveau. Il donne la méme réponse a une délégation que,
dans le méme but, lui envoie Sigismond.

Le 5 juillet, le concile est réuni dans 1'église principale de Constance.
Sigismond préside. Huss est introduit. Aprés un sermon qui ne tend qu’a

231



légitimer la sentence de mort, lecture est donnée de 1’acte d’accusation. Huss
fournit encore quelques explications, toujours les mémes. Puis on procede a
sa dégradation : on lui enléve les ornements sacerdotaux dont on l'a revétu ;
on lui arrache des mains le calice ; on lui rase sa tonsure ; on le coiffe d’'une
sorte de couronne en papier sur laquelle trois démons s’arrachent I’ame d’un
condamné et qui portait I’inscription : « Celui-ci est un hérésiarque ».

Il est alors livré au bras séculier et conduit hors de ville. La totalité presque
des habitants I’accompagne. Il fait une derniére priére. Il est hissé sur le
bacher, attaché au poteau, les mains liées derriere le dos et une chaine au
cou. Onl’a enveloppé, jusqu’a la téte, de bois mélé de paille. Le comte palatin,
qui est chargé de l’exécution, le somme une dernieére fois de révoquer son
enseignement. Il refuse. On met alors le feu au bGcher. Huss entonne le
Credo. Arrivé au « né de la Vierge Marie », la flamme, soulevée par le vent,
I'atteint en plein visage. Il s’agite durant quelques instants et meurt. Lors-
que le blcher fut entiérement consumer, on put voir ce qui restait du corps
du supplicié. Les soldats, ayant réuni les ossements, rallumerent le brasier.
L’un d’eux, apres avoir brisé le crane de la victime, le jeta au feu tandis qu'un
autre faisait briler le cceur, qu’il avait planté au bout d’un baton; finalement,
ce qui restait de cendres fut jeté dans le Rhin...

Quelles étaient en réalité les hérésies professées par Jean Huss ? L’auteur en
parle a maintes reprises dans son premier vol., mais il y a consacré surtout ses
Hussiana ol, reprenant entre autres, les remaniant au besoin, des articles qu’il
avait publiés dansdiverses revues, il examine a fond tout le probléme, enrichis-
sant a I’occasion son exposé de digressions sur des questions de patristique...

Pendant longtemps, le seul reproche que 1’on pouvait adresser a Jean Huss
était sa définition de 1I’Eglise, qu’il réduisait, a 1'exemple de Wiclif — et confor-
mément d’ailleurs a certains textes de saint Augustin, pris sans les correctifs
que celui-ci apporte ailleurs — a la « communauté des prédestinés », donc une
église invisible, excluant les « praesciti», c¢’est-a-dire ceux qui ne persévére-
ront pas et qui, méme quand ils sont en état de grace, ne font pas partie de
I"Eglise. Cela ne I'empéche pas — c¢’est I’'une de ses contradictions — d’admettre
a I'occasion, mais au second rang en dignité, 1’Eglise terrestre avec sa hiérar-
chie et ses sacrements.

On trouve ensuite chez Jean Huss, au sujet de I'absolution, une expression
en ce temps-la déja plus que discutable. Pour Wiclif, le sacrement de péni-
tence — la confession auriculaire est une invention des prétres — est superflue
pour ceux qui sont vraiment contrits. Huss ne va pas jusque-la, mais, a la
suite d’ailleurs de Pierre Lombard, il prétend que I’absolution sacerdotale est
simplement déclarative ou désignatrice ; elle ne produit pas réellement le
pardon ; elle le constate et 'affirme ; si elle n’est pas précédée de 1’absolution
divine, elle est sans valeur.

I.a conception que Huss se fait des indulgences est par contre absolument
correcte ; il en veut seulement, en des termes extrémement violents, a 'indul-
gence que Jean XXIII fit précher en faveur de ceux qui prendraient les
armes contre Ladislas, roi de Naples, un partisan de Grégoire XII : donc une
guerre entre chrétiens organisée par le Pape !

232



Plus grave est 'attitude de Jean Huss quant au pouvoir pontifical. Son
raisonnement est une déduction de sa conception de I’Eglise : il y a eu de
mauvais papes ; Jean XXIII en est un ; on ne peut le ranger au nombre des
prédestinés ; il n’est donc pas dans 1I’Eglise et ne peut deés lors en étre le chef ;
tout pape qui démérite par sa conduite se supprime soi-méme. Huss alors
poursuit : c’est I’empereur Constantin qui a donné a la papauté ses biens et
deés lors son faste extérieur ; mais c’est a lui qu’il doit également son éléva-
tion, sa juridiction sur ’ensemble des églises ; il est inexact de voir en lui le
supérieur hiérarchique des évéques. Par ailleurs — et c’est une autre contra-
diction de sa part. Huss reconnait que le Christ a donné a saint Pierre une
primauté d’honneur, le pouvoir spirituel de régir I’Eglise ; il a fait de lui son
vicaire sur la terre. Il n’en conclut pas moins que la papauté n’est pas d’insti-
tution divine. On peut a la rigueur s’en passer. L.’Eglise, débarrassée du pape
et des cardinaux pourrait trés bien étre gouvernée par de saints prétres. Ce
n’est pas une institution immuable comme le sont 1'épiscopat et les sacre-
ments. Ce n’est pas exclusivement a Pierre mais aux douze que le Sauveur a
confié I’évangélisation de I’ensemble de I’'univers ; ce n’est pas de Pierre mais
du Christ directement que les autres apdtres ont regu leurs pouvoirs ; 1'église
primitive, dirigée par le collége apostolique tout entier, I’était mieux qu’elle
ne 1'a été depuis, sous certains papes...

Cette conception erronée est sans doute la plus grave qu’on puisse reprocher
a Jean Huss. Dom de Vooght tient par contre a le laver entiérement de
I'accusation d’hérésie sur un autre point essentiel lui aussi: celui de la pré-
sence réelle. Wiclif I’avait niée et ne manquait pas une occasion de rappeler
que le pain et le vin demeurent sur ’autel aprés la consécration : le Christ n’y
est présent que symboliquement. Huss ne partage aucunement cette erreur
dite de la rémanence ; il s’en tient strictement a la doctrine catholique de la
transsubstantiation. C’est absolument a tort que, a Constance, et déja avant
a Prague (récemment encore un auteur aussi bien intentionné que M. Sedlak
lui a adressé le méme reproche). On a suspecté a ce sujet sa foi. On a fait de lui
également un défenseur de la communion sous les deux espéces. C'est une
question qu’il n'a fait qu’effleurer en passant. Il ne cache pas lui étre favora-
ble, mais il n’insiste aucunement et accepte pratiquement la communion
sous la seule espece du pain. C’est dire que, la encore, on a eu parfaitement
tort de le désigner comme un protagoniste de l’emploi du calice pour les
laiques...

Dom Vooght termine son second volume par trois « questions spéciales ».
Tout d’abord le sermon de Jean Huss « dixit Martha ad Jesum» que
M. Loserth prétend étre une simple copie de deux sermons de Wiclif sur ce
méme sujet. De fait, Huss reproduit, et méme assez servilement, certaines
sections de son modéle, mais il en modifie entiérement le plan et introduit un
développement, strictement orthodoxe, sur le purgatoire — dont on a osé dire
qu’il le niait — et sur la priére pour les morts. Un 2¢ appendice est intitulé la
simoniaca haevesis. Saint Thomas d’Aquin, malgré lui, 1lié qu’il était par la
tradition, appelle la simonie une hérésie. L’affirmation est abandonnée aprés
lui ; par contre elle fut reprise avec insistance par Wiclif et apres lui par Jean
Huss.

16 233



La 3¢ et derniere « question spéciale » touche de plus pres a I'histoire ecclé-
siastique et souléve un probléme pour le moins inattendu. Le chapitre est
intitulé « Jean de Pomuk ». Il s’agit en réalité de celui qui fut canonisé en
1729 sous le nom de saint Jean Népomucéne. C’était, expose notre auteur,
un chanoine richement prébendé mais dont I'existence ne présentait rien qui
sortit de 'ordinaire. Il était vicaire général de I’archevéque de Prague, Jean
de JenSteyn. Or, le seul récit contemporain de la mort de Jean de Pomuk est
un mémoire envoyé a Rome par cet archevéque (il est conservé aux archives
du Vatican, ou il a été retrouvé en 1752). Dom de Vooght le commente minu-
tieusement et en publie ensuite intégralement le texte latin. Ce mémoire est
assez décevant : I'auteur y expose longuement, dissimulant mal son apreté au
gain, les dommages d’ordre matériel que lui a causés le roi Winceslas IV, jadis
cependant son ami. Puis, vers la fin, changeant brusquement de sujet, il
raconte entre autres la scéne violente qui s’est déroulée lors d’une entrevue
qu’il a eue avec le roi. Ce dernier était trés mécontent de ce que ’archevéque
eut fait nommer a I’abbaye vacante de Kladruby un personnage qui n'était
pas son candidat. Winceslas avait tenu cependant a ce que l'incident it suivi
d’une réconciliation. L.a rencontre fut soigneusement préparée mais se ter-
mina tragiquement. Aussitot qu’il se trouva en présence de 'archevéque, le
roi entra dans une de ces coleres dont il était coutumier. Il fit arréter quatre
des personnages présents, parmilesquels]’officialet Jean de Pomuk, menagant
de les jeter a l’eau. Il se rendit ensuite chez les chanoines, qu’il soupg¢onnait
d’étre pour quelque chose dans l'affaire de la nomination a Kladruby. 11
frappa et blessa jusqu’au sang le doyen du Chapitre. Quant aux autres, le soir
venu, il les envoya a la torture aprés s’étre permis d’appliquer lui-méme une
torche allumée a plusieurs endroits du corps de 1'official et du vicaire général ;
puis 1l donna 'ordre de les noyer tous. Il se ravisa cependant et leur laissa la
vie sauve a condition qu’ils prétassent le serment de ne jamais parler des
sévices qu’ils venaient d’endurer. L’'un d’eux cependant, notre Jean de
Pomuk, était si mal en point que visiblement, il ne survivrait pas. Or voici les
quelques lignes que, en tout et pour tout, son archevéque qui, pris de panique,
s’était réfugié en lieu siir, ou il apprit la mort de son vicaire général, lui
consacre dans son rapport : « Solus venerabilis Ioannes, doctor et vicarius
meus in spiritualibus, post dirum martirium et combustum latus propterque
ulterius vivere nullo modo potuisset, ad submergendum per vicos et plateas
civitatis publice ductus, ligatis post tergum manibus, os eius quodam ligno
aperiente (donc un baillon dans la bouche afin de I'’empécher de crier) ligatis-
que ad caput pedibus ad instar rote, de ponte progensi, hora noctis quasi
tercia, in flumen proiectus est et submersus » (11, 433). D’une violation du
secret de la confession il n’est donc pas question, et il en est de méme dans les
anciennes chroniques. Notre auteur en cite douze. La plupart se contente de
dire que Jean de Pomuk fut jeté dans la Moldau ; I'une précise que c’était a
cause de son immixtion dans la question de I’abbaye de Kladruby ; une autre
— malis c’est une adjonction ultérieure — parce qu’il avait reproché au roi ses
fautes ; une derniere enfin « quod dixerat esse indignum nomine regis qui ben-
regere nesciebat » (11, p. 416, n. 11). Jean Huss, qui se trouvait a Prague en
1393 au moment de la mort de Jean de Pomuk, ne souffle mot d’une attitude

234



qui aurait été héroique, et proteste uniquement, quelques années plus tard,
contre l'interdit que I'archevéque aurait voulu, a titre de représailles, jeter
sur la ville. C’est 40 ans plus tard que, pour la premiére fois, on rencontre
cette affirmation que Jean de Pomuk, confesseur de la reine — c’est un hon-
neur qu’on a également attribué a Jean Huss — aurait refusé de trahir le secret
de la Confession. Cent ans apres 1’événement, le personnage se dédouble : on
raconte qu’il y a eu deux Jean de Pomuk, morts tous deux d’une maniére
identique : I'un en 1393, pour des raisons étrangéres a la religion, et un autre,
celui-1a martyr du secret de la confession, mort dix ans plus tot, en 1383. En
réalité, souligne Dom Vooght, il n’y a eu qu'un seul Jean de Pomuk, mort en
1393, dans les circonstances rapportées par son archevéque.

Dom de Vooght nous a procuré plusieurs surprises et cette derniére n'est
pas la moindre. Ceci soit dit sans vouloir aucunement contester ses conclu-
sions. Il convient au contraire de le féliciter d’avoir, avec une minutie qui ne
saurait étre surpassée, entrepris 1'étude d’un écrivain dont la pensée n’est pas
toujours facile a saisir. [1 fallait de plus savoir le tchéque. Sans doute, c’est en
latin que Jean Huss a rédigé ses principaux ouvrages, et c’est en latin égale-
ment que sont conservés ordinairement les résumés de ses sermons. Il a
cependant écrit également en tcheque (dans une langue, parait-il remar-
quable), et c’est en tcheque que lui ont été consacrés, par des compatriotes,
nombre d’études qu’il était indispensable de connaitre et d’utiliser. De tous
ces écrivains, de ceux du moins qui sont catholiques — parmi eux notre
auteur cite avec éloge M. Sedlak est sans doute celui qui lui est le plus favo-
rable. Avocat trés habile d’'un homme qui lui est visiblement sympathique,
il le défend dans toute la mesure du possible : d’aucuns diront peut-étre que,
parfois, son plaidoyer est un peu contestable. Il reconnait les torts de Jean
Huss ; il admet qu’il a soutenu certaines theses indéfendables au point de vue
de l'orthodoxie ; mais il souligne surtout qu'on lui a prété des erreurs qui n’ont
pas été les siennes, et il n"hésite pas a dire que, avec un peu plus de justice et
de charité, moins d’idées précongues et d’hostilité de la part de ses adver-
saires tcheques en particulier, il eit été possible de s’entendre a Constance. On
le sent décidé — les quelques remarques qu’il glisse parfois dans son exposé
prouvent qu’il n’est ni un timide ni un retardataire — a défendre, si besoin
était, les théses qu’il soutient et la réhabilitation partielle qu’il nous
présente de Jean Huss.

I1 souligne que les Péres de Constance, qui ont proclamé la supériorité du
concile sur le Pape étaient mal venus de condamner quelqu’'un comme
hérétique. Gerson et d’Ailly, écrit-il, éprouvaient comme un besoin de se
rassurer eux-mémes sur leur propre orthodoxie. Ils saisirent 1’occasion provi-
dentielle de brller un hérétique » (I, 474). Nous ne voyons pas trés bien le
lien ; et puis, pres de cing siécles avant le concile du Vatican, au surplus en
pleine période du Grand-Schisme, on pouvait, semble-t-il, avoir quelque
excuse a ne pas saisir la fausseté de la thése conciliariste.

Terminons ce compte rendu - I’importance du sujet sera un excuse pour sa
longueur — en remerciant et en félicitant encore une fois Dom de Vooght. Ses
deux volumes, qui modifient notablement1’idée traditionnelle qu’on s’était for-
mée de Jean Huss, feront époque dans I’histoire de la théologie. L. WAEBER

235



Savonarola, Ketzer oder Heiliger ? Eingeleitet, ausgewahlt und iibersetzt
von Gundolf Gieraths OP. Mit sechs Bildtafeln, Oktav, 302 Seiten, geb. in
Leinen 15.80 DM. Verlag Herder Freiburg, Basel, Wien 1961.

A premiére vue, ce titre peut préter a confusion, en ce sens qu'on se
demande quel est l'auteur du livre dont le P. Gieraths se donne comme le
traducteur. En réalité c’est lui — il est professeur d’histoire ecclésiastique a
I’Académie Albert-le-Grand de Walberberg, prés de Bonn — qui est I'auteur
du tout: une introduction de 50 pages qui résume la vie de Savonarole,
placée dans le cadre de son milieu et de son temps. Tout le reste sont des
extraits de ses ouvrages : deux lettres, sept sermons, choisis de préférence
parmi ceux qui terminent ou résument une série, et de copieux extraits de
quatre de ses écrits.

I’auteur cite a 'occasion des historiens qui se sont occupés de son héros,
Schnitzer par exemple « dont la biographie demeure capitale » (p. 39), mais
uniquement a titre de référence et nullement pour engager avec eux une polé-
mique. Son but est tout autre : il veut se joindre ou, plus exactement, ainsi
que le prouvent les notes dont il accompagne sa traduction, associer le grand
public au mouvement de réhabilitation de Savonarole qui a été déclenché,
en 1929, par Sébastien Merkle et qui n’a cessé de progresser depuis. Le 25 mai
1952, M. G. la Pira, maire de Florence, a fait officiellement, au nom de la ville
sur la place de 'exécution, amende honorable a celui qu’on y avait fait igno-
minieusement périr en 1498. « L’heure de Savonarole a sonné » s’était écrié, en
1951, au chapitre provincial de Génes, le P. Suarez, général des dominicains.
Au chapitre général de Rome de 1955 fut exprimé le voeu que, parmi les
causes des Freres précheurs présentées a la Congrégation des Rites, celle de
Savonarole fut placée au premier rang, et 1’éditeur signale enfin cette affir-
mation du P. Hyacinthe Scaltriti : « Il se pourrait que le prochain concile de
Vatican prononce la réhabilitation de Savonarole. »

Ce dernier, il est vrai, a la fin de sa vie, a fait appel au concile général ; ce
n'était toutefois pas, souligne le P. Gieraths — et on lui donnera volontiers
raison — qu’il fit un partisan de la théorie conciliaire, mais il ne voyait pas
d’autre moyen pour 1'Eglise de se défaire d’Alexandre VI. C’était d’ailleurs
aussi I'avis du futur Jules II.

Le Pape 'avait excommunié. Sujective, écrit notre auteur — nous dirions :
« en conscience » — apres réflexion, il estima n’avoir pas a tenir compte de cette
censure. Objective, c’est-a-dire en soi, il aurait di, comme moine et comme
prétre, s’y soumettre (p. 41), mais toute la question est de savoir si cette
mesure d’Alexandre VI se justifiait ; et I’auteur de conclure : «Darum bleibt
bei Savonarola die Frage nach der objektiven Schuldhaftigkeit offen... Es
bestehen keine Bedenken gegen die Annahme, daBl Savonarola ein Heiliger
ist, wohl aber kénnten noch Bedenken erhoben werden gegen seine Heilig-
sprechung, bis die objektive Schuldfrage geklirt ist » (p. 58-59).

Les uns objecteront, quant a cette éventuelle canonisation, les violences de
langage de Savonarole (que le P. Gieraths reconnait, p. 52) ; d’autres, ses
interventions en matiére politique. Mais surtout le reproche que formulait
déja Pastor nous semble conserver toute sa valeur : Savonarole a eu le tort

236



de faire ou de laisser croire que Dieu l'avait chargé personnellement et
expressément de prophétiser. Cette conviction ressort, pour ne parler que des
textes publiés par le P. Gieraths, tout d’abord, de son sermon sur la prophétie
(p. 109 a 132) mais on la retrouve souvent ailleurs : C'est, explique-t-il,
inspiré d’en-haut qu’il a signalé Charles VIII comme un nouveau Cyrus
(p. 164). Pas un iota, déclare-t-il a plusieurs reprises, de ce que j’ai annoncé ne
s’'est pas réalisé ou ne trouvera pas sa confirmation dans I'avenir. Quand il
raconte les propos qu'il a échangés avec Dieu (p. 55, 114), ses auditeurs
comprenaient peut-étre que c’était 1a une maniére de parler que nous avons
tort de prendre a la lettre. Il a dit un jour : « je ne veux pas passer pour pro-
phete » (p. 53) et une autre fois: « Je n’ai jamais prétendu que Dieu me par-
lait », mais i1l ajoute immédiatement : « Je ne dis ni ouil ni non» (p. 149).
Cependant, dans d’autres circonstances il fut plus afirmatif : « Je n’a1 an-
noncé que ce qui m’a été communiqué par Dieu» (p. 159, 204). « Comme les
prophétes, j’ai été éclairé par les anges » (p. 206). « Ce n’est pas dans mon
cerveau que prennent naissance mes prédictions mais dans une lumiére et une
mission venues d’en-haut (p. 56, 177, 220). « Ce n’est pas moi, c’est Dieu qui
annonce par ma bouche les tribulations que Rome aura a subir» (p. 224).
Ces réserves faites, il faut par ailleurs reconnaitre hautement la foi, la
pureté de meeurs, la confiance en Dieu, 1'ardeur de I'apostolat de Savonarole,
I’ascétisme qu’il pratiqua lui-méme et qu’il s’effor¢a de faire observer a
Saint-Marc, son désir enfin de voir 1’Eglise se purifier et sortir de la situation
critique qui était alors la sienne, et 1’on ne peut deés lors que s’associer de

grand ceceur a tout ce qui sera tenté en faveur de sa réhabilitation.
I.. WAEBER 7

Paul-E. Martin: Trois cas de pluralisme confessionnel aux XVI¢et XVII® sié-
cles, 177 p. A Julien, Geneve, 1961. 12 fr.

M. Paul-E. Martin, ancien archiviste d’Etat a Geneve, présente dans cette
étude un certain nombre de cas ol, contrairement a ’adage Cujus Regio ejus
Religio, une deuxieme confession religieuse était tolérée a coté de celle du
prince, c’est-a-dire du chef politique du territoire en question.

I1 a utilisé les archives d’Etat et celles de I’Eglise de Genéve, puis, pour
I'étranger, les ouvrages publiés, ne cachant pas que des recherches ultérieures
permettraient de compléter son exposé, déja cependant richement documenté
et minutieusement charpenté. Ce qui augmente sa valeur, ce sont les textes de
I’époque, parfois assez longs, que 1'auteur a reproduit et qui permettent de
saisir dans toutes leurs nuances les initiatives prises ainsi que les réactions
qu’elles ont provoquées.

Il étudie, en particulier, quatre cas ; l'un concernant Geneéve : le mande-
ment de Thiez ; deux regardant la Savoie : les baillages de Thonon (Chablais)
et de Ternier-Gaillard, tandis que le dernier nous conduit en France, au Pays
de Gex, ou le probléeme qui s’est posé, au XVIIe siécle, était celui de savoir si
I’Edit de Nantes lui était applicable.

Le chapitre pour nous le plus intéressant est celui qui est consacré au
Chablais, ou saint Frangois de Sales puis le Pére Chérubin réussirent a réin-
troduire le catholicisme et o Charles-Emmanuel, sur leurs suggestions mais

237



en outre et surtout de sa propre initiative, édicta des mesures manifestement
contraires aux clauses du traité de Nyon de 1589.

M. Martin aurait pu intituler son livre : exemple de tolérance protestante
(dans le mandement de Thiez, ot la religion catholique a pu se maintenir dans
une terre de la souveraineté de Geneéve) et au contraire d’intolérance catho-
lique (dans le Chablais et le bailliage de Ternier, puis, plus tard, dans le pays
de Gex).

En réalité, on le sait, I’'intolérance existait des deux c6tés. M. Martin nous
en fournit lui-méme des exemples dans son introduction ou il rappelle
comment la Réforme a été établie dans les différents cantons suisses, ce qui le
conduit a signaler l'intransigeance en particulier de Zwingli et de Zurich, et
de mentionner d’autre part le traité conclu, en 1531 et 1532, entre Berne et
Fribourg (imposé en réalité par Berne a Fribourg) qui renfermait ces deux
articles : la ol le culte catholique a été snpprimé, il ne peut étre rétabli ; et cet
autre : toute communauté ol existe une minorité évangélique peut, aussi sou-
vent qu’elle le jugera opportun (pratiquement jusqu’au jour ou elle sera sfire
de 'emporter) exiger le renouvellement du Plus et par conséquent la suppres-
sion a tout jamais du catholicisme ; et 'auteur énumere les localités du Pays
de Vaud ou la Réforme a été, grace a cette derniére clause, finalement intro-
duite. C’était, il est vrai, sous l'influence toute-puissante de Berne qui, en
présence de ce qui se passait aux environs de Geneve, éleva sans doute des
protestations, mais modérées et résignées, car il s’agissait de ménager le duc
de Savoie. L. WAEBER T

Reinhold Fast : Heinrich Bullinger und die Taufer. Ein Beitrag zur Histo-
riographie und Theologie im 16. Jahrhundert. Schriftenreihe des Mennoni-
tischen Geschichtsvereins Nr. 7. Hrsg. vom Mennonitischen Geschichtsverein
e. V. Weierhof (Pfalz) 1959. 214 S.

Die vorliegende Monographie, als theologische Dissertation der Universitat
Heidelberg im wesentlichen in Ziirich entstanden, ist, wie der Titel richtig
vermerkt, teils historischen, teils theologischen Charakters, wie es iibrigens
der Publizistik Bullingers auch entspricht. Man weil3, daB die Zusammen-
hinge der Historiographie Bullingers noch lange nicht als vollig geklart
gelten konnen, dal aber sein EinfluB nicht nur wegen seiner ungewohnlich
umfangreichen Beziehungen fiir manches Geschichtsbild bestimmend wurde,
sondern auch dank des Umstandes, daB3 seine Reformationschronik unter
allen bedeutenden Geschichtswerken des 16. Jahrhunderts am frithesten ge-
druckt worden ist. F. beschrankt sich auf die Untersuchung des Geschichts-
bildes von den Taufern. Seine Absicht ist es zu untersuchen, ob und inwie-
weit die Stellung Bullingers zu den Taufern subjektiv geprigt erscheint oder
auf objektiver Kenntnis der historischen Vorginge und der tatsichlichen
Lehren beruht. Natiirlich stand F. dem Ziircher Geschichtschreiber und Theo-
logen von vornherein kritisch gegeniiber, aber wir mdchten gleich betonen,
daB er die Gefahren einer aprioristischen Einstellung vermieden hat, selbst
wenn manche Fragen vielleicht nicht so eindeutig entschieden werden koén-
nen, wie er selbst sie zu 19sen versucht. F. hat sich nimlich seine Aufgabe

238



wirklich nicht leicht gemacht. Er bietet eine gute Ubersicht iiber das von
ihm untersuchte, teils gedruckte, teils handschriftlich erhaltene, polemische
Schrifttum Bullingers (77-88), zog aber auch zahlreiche Korrespondenzen
heran. Ein Teil des Ertrags dieser Forschungsarbeit ist als Quellenbeilage
wiedergegeben (168-196), darunter vor allem vier bedeutsame Briefe Bullin-
gers und Leo Juds von 1531 und 1532, worin die bedeutsamen Themen des
Bannes, der Kirchenzucht und der damit eng verbundenen Strafgewalt der
weltlichen Obrigkeit behandelt wurden, Fragen, in denen Jud abweichende
Ansichten vertrat (vgl. 180 ff.).

F. untersucht in einem ersten Teil in chronologischer Folge die historisch
erfaBbaren Auseinandersetzungen mit den Taufern recht scharfsinnig. Es
kann freilich fir die Jahre 1524-25 kaum mehr gesagt werden, als da Bul-
linger an einem der drei Taufergespriache von 1525 in Zirich teilnahm und
ein Protokoll (Acta) verfaBt hat. Vielleicht darf darin eher eine polemische
Darstellung der Vorginge vermutet werden (17). Im Mittelpunkt steht dabei
die Tauftrage. Mehr weil man aus den Jahren 1526-1531 und 1532-1559,
die der Abfassung des Hauptwerkes Bullingers : Der Wiedertaufer Ursprung
usw. (1560) voraufgehen. Es ist bemerkenswert, da3 die Frage der jihrlichen
Zinszahlungen bei den Taufern im Zusammenhang mit der Bewegung in den
Freien Amtern besonders akut wurde, ein Problem, zu welchem Bullinger
wiederholt schriftlich Stellung bezog (29 f.). Das erinnert uns daran, dal
u. E. das Problem des Verhiltnisses von Taufer- und Bauernbewegung oft
falsch gestellt wird. F. hat wohl darin recht, daB3 er eine unmittelbare Ver-
antwortung der Tédufer fiur die Bauernunruhen ablehnt. Niemand wird be-
haupten, dal3 die Motive beider Bewegungen identisch sind oder daB die
Taufer die Bauernbewegung ausgelost hiatten. Aber das enthebt uns nicht
der Frage, worin wichtige Berihrungspunkte zwischen beiden Lagern vor-
lagen und inwieweit damit ein Zusammengehen moglich wurde,

Besonders ertragreich erscheint uns der Abschnitt iiber die Zeit von 1560-
1575. Ein wesentliches Anliegen F.s ist es, die Ansicht von der Abhingig-
keit der Zircher Taduferbewegung von Thom. Mintzer, wie sie Bullinger
scharf vertritt, zu widerlegen. Hier reichen die Quellen fir eine wirklich
eindeutige Losung kaum aus. Vielleicht ist es doch so, daB3 F. sich allzusehr
des argumentum e silentio bedient (vgl. 100 f.). Allein man muf3 F. ohne
Zweifel zugeben, daB die Geschichtsschreibung Bullingers namentlich seit
den andauernden Auseinandersetzungen in der Abendmahlslehre von der Ab-
sicht geleitet war, den Vorwurf deutscher Reformatoren, als ob die schwei-
zerische Kirche ein Herd haretischer Stromungen sei, zu widerlegen, daQ
daraus auch seine Stellungnahme zu den Tdufern und ihren Lehren zu ver-
stehen ist (vgl. 90).

Der 2. Teil behandelt daher die wesentlichen dogmatischen Gegensitze,
wie sie Bullinger herausstellt. Wir konnen sie nur mit einigen Stichworten
andeuten : Tauflehre, Abendmahl, Gemeindebegriff, Bann und Kirchenzucht ;
weniger beachtet wird die Lehre vom Seelenschlaf. Der Leser erhilt hier
einen ausgezeichneten Einblick in das, was in spiterer Zeit das Lehrgut der
Téaufer ausmacht. Im tbrigen weist die Arbeit zahlreiche kritische Bemer-
kungen und treffliche Beobachtungen auf. Sehr richtig sagt F. an einer

239



Stelle (96), daB Luther und Melanchthon die zwinglische Reformationskirche
wegen des Einflusses Karlstadts, nicht Miintzers, in Abhidngigkeit von den
Schwarmern sahen. Auch die Kritik an Cantimoris Meinung, Zirich sei ein
Zentrum der Toleranz gewesen, ist durchaus angebracht (63). Beinahe amii-
sant ist der von F. festgestellte Lesefehler W. Kohlers : lych- statt kyrch-
ordnung (66 n. 354). Ganz entgangen ist F. dem Druckfehlerteufel auch
nicht. Der Leser kann die Versehen leicht berichtigen (20 n. 39, 26 n. 96 :
lies 1523 st. 1532, 35 n. 156 ehre st. eher, 27 lies im zit. Text sepeliri st. sepu-
liri, 63 n. 334 lies Gallicius’, 55 lies hat st. tat, S. 73 miiBte der Name mit
Keel oder Kehl (st. Kell), den beiden heute gebriauchlichen Formen, wieder-
gegeben werden ; lies Altstitten st. Altstetten ; 89 lies in der Uberschrift
Quellen ; S. 33, 58 lies kein Hehl, nicht keinen Hehl!; miBglickt ist das
Bild S. 57 : « Einen Monat spiter aber waren Servets Ideen den Schweizern
unmittelbar auf den Leib geriickt »!). Bedauerlicher ist es, dal der Anmer-
kungsapparat in so kleinem Satz gehalten ist, daf3 er nur schwer zu lesen ist.

Wie immer man sich im tibrigen zu manchen Problemen des Buches stellen
mag, sicher ist, daB3 . sich als ein Forscher ausweist, der grindlich zu ar-
beiten und die Perspektiven wesentlich auszuweiten versteht.

OskKAR VASELLA

André Biéler : La pensée économique et sociale de Calvin. — Genéve,
Georg, 1959. Préface d’Antony Babel. Publications de la Faculté des Sciences

économiques et sociales de I'Université de Geneéve XII; x-562 p., bibl. et
index.

L’alliance en un seul homme du théologien et de I'historien est toujours
féconde. Elle explique, pour une large part, les progres considérables accom-
plis récemment par I'histoire religieuse. Les ceuvres les plus marquantes de
la théologie et méme de la philosophie de 1’histoire lui doivent beaucoup :
dans ce domaine, les noms illustres se pressent a la mémoire depuis saint
Augustin a Jacques Maritain. Lorsque les connaissances économiques
ajoutent une troisieme dimension comme c’est le cas chez M. Biéler, la
problématique scientifique peut s’en trouver considérablement élargie, voire
renouvelée. En effet, l'originalité profonde de ce livre réside, a notre sens,
dans la tentative de rattacher étroitement la pensée calvinienne aux prin-
cipaux événements sociaux, économiques et religieux qui l’'ont déterminée,
afin de lui restituer sa profonde originalité, sa fraicheur premiére, serait-on
tenté de dire.

L’ouvrage débute par une introduction consacrée aux « points de rupture
de la société médiévale a la naissance du monde moderne ». Dans son avant-
propos, l'auteur s’est excusé d’avance de faire confiance au jugement des
historiens auxquels il s’adressait. On ne saurait lui en faire reproche si
I’éventail des références était plus large et tenait mieux compte des richesses
de I'historiographie. Deux exemples. En ce qui touche la société médiévale,
pourquoi citer Pirenne seulement et ignorer Schniirer, Génicot, de Lagarde
et Dawson. De méme le brillant Martin Luther de Febvre mériterait d'étre
confronté aux apergus solides de Scheel et de Strohl. Ces réserves concernent
la présentation générale ; elles ne sont plus de mise pour le tableau fouillé

240



que l’'auteur dresse de la Réforme en Suisse et a Geneve. Persuasif sans étre
toujours absolument convaincant, M. Biéler s’applique a présenter le mou-
vement comme une double postulation vers le renouveau religieux et la
justice sociale.

L’analyse de cette réforme intégrale que propose le calvinisme s’articule
ensuite en deux chapitres fort bien construits. e premier replace 1'évolution
de Calvin dans son temps et son milieu en faisant admirablement la part des
impulsions et des résistances (p. 87-91). Force indiscutable de rénovation, le
calvinisme est présenté comme une « via media » (117) entre le « nationalisme
religieux » (l'auteur hésite a raison devant ce néologisme qui recouvre un
certain type de machiavélisme) et les mystiques révolutionnaires. Le
deuxieme chapitre souligne 1'étonnante contribution que le calvinisme apporte
a la modernité du XVIe siecle genevois. A propos de la tentative brésilienne
de Jean de Léry, on évoque tout naturellement les audaces de las Casas,
que les travaux de Lewis Hanke ont mises en évidence.

Obéissant & un ordre clair et logique, la seconde partie entreprend de nous
faire remonter, a partir des « interférences sociologiques de toutes natures »,
qui ont joué leur réole dans l'avenement de la Réforme, au « centre de la
doctrine du réformateur pour en étudier ensuite les enseignements écono-
miques et sociaux» (179). Modestement présentées comme une esquisse,
I'anthropologie et la sociologie théologique de Calvin sont analysées de
maniere exhaustive et dans leurs aspects essentiels : la nature humaine, le
destin de la société, les sacrements et surtout les relations de I’Eglise et de
I’Etat, probléme que M. Biéler renouvelle complétement. Le bon usage des
biens matériels fait ensuite 1’objet d’un développement approfondi. L’auteur
montre que si la doctrine calvinienne de la richesse differe de celle de
thomisme, les conceptions sur la propriété considérée comme une fonction
sociale s’en rapprochent, ce qui sauvegarde une conception harmonieuse de
I’Etat. La présentation des activités proprement économiques parachéve le
tableau des idées de Calvin. On y voit paraitre 1’originalité évidente de ses
conceptions sur le travail, le salaire, les professions et surtout celle des
manieurs d’argent. Le réformateur aboutit a une distinction essentielle
entre le prét de production, qui va favoriser 1'investissement économique, et
le prét de consommation, que le moyen age avait combattu a travers l'usure.
Avec raison, 'auteur souligne que cette distinction marque un « point tour-
nant de I'histoire », parce que Calvin et son collaborateur Dumoulin « sont
un des chainons de I'évolution qui passe de l’ancienne conception de la vie
économique, considérée uniquement dans ses rapports avec 1’homme d’un
point de vue éthique, théologique ou philosophique, et la méthode d’analyse
scientifique moderne qui ne tient compte presque exclusivement que de
I'objectivité matérielle des faits, de leurs relations et de leur mensuration
quantitative » (475).

L’ultime chapitre, intitulé « Calvinisme et capitalisme », entreprend de
faire le point dans un débat qui, aprés avoir passionné les historiens est en
voie d’étre dépassé. L’auteur reprend d’abord le raisonnement de Max
Weber dont il analyse soigneusement les prémisses, beaucoup plus riches
que la caricature qu’'on en a souvent faite. Selon le grand sociologue, la

241



naissance du capitalisme doit beaucoup aux milieux «calvinistes» des
XVIIe et XVIIIe siécles, a leur conception d'un entrainement professionnel
(Berufsaskese), qui devait garantir une haute productivité, une existence
vraiment chrétienne et le salut dans I’au-dela. Aprés Weber, Trceltsch a sou-
ligné la responsabilité directe de Calvin dans la genése de cette attitude
idéale. Or, dénongant le puritanisme comme le « fils batard du calvinisme »
(495), M. Biéler n’a pas de peine a séparer l’ivraie du bon grain, a trancher
entre le « moralisme puritain dénaturé » et le « calvinisme originel ». I1 réfute
ensuite avec un réel souci des nuances les héritiers avoués ou non de 'hypo-
theése wébérienne : d’abord Doumergue, Goyau et Rougier, puis Tawney,
Hauser et Nef, pour souligner ’acuité des vues de Sayous. Sa propre conclu-
sion a ce remarquable apergu de sociologie de la connaissance est claire : si
Calvin et le calvinisme originel ont contribué a « rendre beaucoup plus faciles,
au sein des populations réformeées, le développement de la vie économique et
I’essor du capitalisme naissant » (513), ils n’en portent pas pour autant «la
responsabilité de 1’évolution du capitalisme sous sa forme historique » (514).

Comme le souligne fort opportunément la préface du professeur Antony
Babel, 1'étude systématique des Calvini Opera (« ces cinquante-neuf tomes
massifs qui ont effrayé tant d’historiens, d’économistes, de sociologues ») a
permis a cet essai particuli¢rement audacieux de révéler a quel point les
conceptions économiques et sociales du réformateur genevois sont immergées
dans sa pensée religieuse. C’est le mérite le plusréel de M. Biéler d’avoir montré
que l’actualité, pour ainsi dire permanente, de 1’éthique calvinienne résulte
avant tout de ce que son objet est 'homme considéré dans sa totalité et dans
son renouveau perpétuel. RoLAND RUFFIEUX

Hans Maier : Revolution und Kirche - Studien zur Friihgeschichte der
christlichen Demokratie (1789-1850) — Freiburg im Breisgau, Rombach
Verlag, 1959 — Freiburger Studien zu Politik und Soziologie (Herausgeber :
A. Bergstraesser und H. Popitz), 249 p., bibl. index.

« La Révolution frangaise a créé une société, elle cherche encore son gou-
vernement » : cette maxime de Prévost-Paradol aurait pu s’ajouter aux cita-
tions de Tocqueville et de Mirabeau que I'auteur place en téte de I’'ouvrage.
En effet, la these de M. Maier est que la « démocratie chrétienne », dont le
XXe siecle a consacré I'importance comme forme politique dans plusieurs
pays de I’Europe occidentale, est I’aboutissement (certainement provisoire)
d’une évolution des rapports entre 1'Eglise et la société, qui a pris sous la
Révolution francaise une tournure engageant profondément l’'avenir. On
savait déja que cette premiére rencontre s’était soldée par un échec, mais
M. Maier entreprend de démontrer plus particuliérement ses répercussions sur
le phénoméne que l'on appellera « démocratie chrétienne » aprés l'avoir
dénommé « démocratie fraternelle » et « libéralisme catholique ». Des lors, le
rapprochement des années 1830, puis de 1848, s’expliquerait moins par une
prise de conscience des réalités ou par les opportunités tactiques que par les
transformations profondes que la Révolution frangaise avait déterminées a
la fois dans 1’Eglise catholique et dans les sociétés d’Europe occidentale. Il en

242



résulte un processus dialectique dont la situation présente refléte encore
certains antagonismes et que la description du cas de la France met particu-
lierement en lumiére.

L’auteur présente d’abord quelques considérations fondamentales sur le
phénoméne qu’il entreprend d’étudier.Il estime que la « démocratie chré-
tienne » qui se manifeste actuellement sur un axe Flandres-Italie tire son
unité moins de l'attitude politique que de conceptions sociales, qui ont eu un
effet bienfaisant sur le niveau de vie des masses populaires, et surtout d’une
conception du monde. C’est pourquoi la « démocratie chrétienne » se dis-
tingue a la fois du catholicisme libéral (variété du catholicisme politique) et
du mouvement social catholique. Passant a des remarques de sociologie
politique, M. Maier relie les formations qui s’en réclament aux catégories
wéberiennes de Weltanschauungs- et d’Honorationenpartei en soulignant
excellemment les difficultés d’organisation qui découlent de telles perspec-
tives. La préférence accordée a une conception religieuse du monde, I'accent
mis sur les corps intermédiaires expliquent leur stratégie tout comme leur
refus de se lier & une seule classe.

Ces particularités sont nettement mises en évidence dans l'histoire des
débuts de la « démocratie chrétienne » en France ou la coexistence de deux
courants donnent un caractére exemplaire a 1’évolution de la tendance : elle
se présente 3 la fois comme 1’héritiére du catholicisme libéral et du catho-
licisme démocratique-social. Reconnaissant aprés Gurian, I’homogénéité du
phénoméne, 'auteur n’entend nullement dissimuler sa complexité. Des lors,
la protohistoire des partis démocrates-chrétiens reléve moins directement de
la sociologie politique que de 1'histoire des idées qui tendent & former une
théologie politique qu’on pourrait opposer symétriquement a la mystique
politique de la gauche laique.

A partir de ces présupposés, M. Maier déroule un panorama idéologique en
trois périodes. La premiere étudie trés attentivement la fusion révolutionnaire
de la démocratie et de 1’Eglise entre 1789 et 1794 aprés avoir rappelé que,
par le truchement ambigu du gallicanisme, la confusion du spirituel et du
temporel ne date pas de la fin de I’Ancien Régime. L’auteur souligne avec
raison I'importance des cahiers de doléances dans ce « mariage de 1'Eglise et
de I’Etat » (A. Mathiez), mais aussi le role de 1’Eglise constitutionnelle dont
les théoriciens — surtout Fauchet — lui paraissent étre d’authentiques
ancétres de la « démocratie chrétienne ». La rupture viendra dés 1790 avec la
tentative d’abattre le catholicisme et de fonder une nouvelle religion. On
s’étonne que cette partie s’achéve sans une analyse fouillée du Concordat, qui
représente plus qu'une manifestation de césarisme révolutionnaire, comme le
montrent par exemple les mémoires de Consalvi.

Dans la deuxiéme partie, on se retrouve en pays connu ; l’auteur présente
sur de Maistre, de Bonald et Lamennais des vues conformes aux travaux
récents. Il montre bien que le probléme dominant consiste alors dans une
redéfinition de la position des catholiques frangais & 1’égard de I’Etat et de
la Papauté : comme l’avait déclaré de Maistre, en cas de faillite de la monar-
chie traditionnelle, le seul appui restait & Rome. A partir de cette thése ori-
ginale qui eut beaucoup d’audience, il aurait fallu, semble-t-il, analyser de

243



fagon plus précise certains milieux de la Restauration : par exemple, 1’atti-
tude des Jésuites ou des héritiers du jansénisme. La troisiéme partie pré-
sente les tétes de file de la période 1830-1850 : le Lamennais de la rupture,
I’étonnant Buchez, les équipes de I’Avenir et de 1'Erve nouvelle. M. Maier
reconnait que la « démocratie chrétienne » frangaise ne forme pas alors un
systéme achevé, qu’elle englobe une multiplicité de tempéraments et de types
politiques (163). Toutefois le dépassement progressif du gallicanisme, 1’accent
déplacé du politique au social font plus qu’annoncer des temps nouveaux, ils
donnent a cette premiere forme son unité interne et un caractére d’optimisme
catastrophique qui la met en paralléle avec le marxisme naissant.

Dans une conclusion nuancée, M. Maier ne dissimule pas que la confluence
en 1848 de courants si divers est éphémére et fragile, mais qu’elle est de la
plus haute importance pour I'avenir de la «démocratie chrétienne » en Europe
occidentale. I1 faudra cependant bien des luttes (évoquées dans les appen-
dices) et surtout la personnalité puissante de Léon XIII et de ses succes-
seurs pour apporter au mouvement un principe d’intégration doctrinale.

Il serait excessif de faire a M. Maier le reproche d’avoir souligné de maniere
trop exclusive cette dialectique de I'Eglise et de la Révolution par rapport a
un contexte idéologique dont nombre d’ouvrages ont déja révélé la richesse,
puisque le titre de son ouvrage annonce clairement ses intentions. On se
demande toutefois si, méme pour cette protohistoire des partis démocrates-
chrétiens, les débats idéologiques des maitres & penser du catholicisme démo-
cratique ont joué le role capital. Il ne faut pas sous-estimer, en effet, la
patiente action des évéques (le R. P. Droulers a souligné le cas exemplaire de
Mgr d’Astros en appelant d’autres monographies), les tatonnements féconds
des premiers mouvements d’action sociale, I'action de la presse catholique
(encore si mal connue) et 1'attitude des élites dont le traditionalisme n’a pas
toujours obnubilé la capacitéd’accueil aux idées nouvelles. ROLAND RUFFIEUX

Jahrbuch des Oberaargaus. Beitrige zur Geschichte und Heimatkunde,
Herausgeber : Jahrbuchkomitee des Oberaargaus. Mit Tafeln, Karten und
Planen. Druck : Merkur AG. Langenthal. Langenthal 1958 und 1959.

Seit 1958 erscheint eine neue historische Zeitschrift, das Jahrbuch des
Oberaargaus. Was der Oberaargau war und ist, das schildert im schmucken
Langenthaler Heft der Berner Heimatbiicher der ausgezeichnete Kenner der
oberaargauischen Vergangenheit J. R. Meyer : « Der Oberaargau war nicht
zu einer dauernden und geschichtlich bedeutsamen Einheit berufen. Es gibt
nur die Geschichte seines immer mehr zusammenschrumpfenden und wech-
selnden organisatorischen Zwecken dienenden Namens. Einst bezeichnete
dieser das Gebiet von der Roth-Murg bis weit ins (Berner) Oberland hinein.
Heute versteht der Statistiker darunter noch die Amtsbezirke Wangen und
Aarwangen. Daneben wird er in einem ungefahren und unverbindlichen Sinne
gebraucht fir eine mehr nur gefihlsmiBig erfallte Landschaft, sagen wir ein-
mal fir ein Gebiet, dessen Bevolkerung sich immer noch kriaftig angesprochen
und angezogen fiithlt von der kulturellen und wirtschaftlichen Sende- und
Sammelstelle, die man seine Metropole hei3t, und dies Gebiet wird wohl
besonders das Langenthal und der ganze Amtsbezirk Aarwangen sein. »

244



Die neue Zeitschrift verdanken wir wagemutigen Freunden der Heimat-
kunde aus den bernischen Amtern Wangen und Aarwangen. Als Prisident
des initiativen Jahrbuchkomitees betreut Dr. Robert Obrecht, Wiedlisbach,
das Jahrbuch.

Religioser Mittelpunkt des Oberaargaus war im Mittelalter das Zister-
zienserkloster St. Urban. Die Abtei verlor mit der Reformation diese Ein-
fluBsphiare im benachbarten Bernbiet und spielte im Oberaargau daher bis
zur Aufhebung (1848) nur mehr als Inhaberin zahlreicher Giiter eine Rolle.
Das Kloster geriet aber nicht in Vergessenheit. Das Interesse an seiner Ge-
schichte ist wach geblieben. So fand z. B. Abt Leodegar Hunkeler von Engel-
berg eine zahlreiche und dankbare Zuhorerschaft, als er 1955 in Langenthal
auf Einladung hin tber die Vergangenheit der Zisterzienserabtei sprach.
Es soll hier aber auch lobend erwiahnt werden, wie pietitvoll der gegenwirtige
Pfarrherr von St. Urban, H. H. Pfarrer Franz Schirli, und die Leitung der
Anstalt durch die Feier verschiedener Gedenktage das Andenken an das
Kloster wachhalten und die ehrwirdige Vergangenheit des Gotteshauses
St. Urban immer wieder in Erinnerung rufen. Zur Wertschitzung des Klo-
sters trigt bestimmt auch der vor zwei Jahren erschienene vortreffliche
Kunstdenkmdilerband Amt Willisau mit St. Urban bei, den wir Dr. Adolf
Reinle verdanken. Auch bemiiht sich das Jahrbuchkomitee des Oberaargaus
um Beitrage zur Geschichte der Zisterzienserabtei.

Wenn wir von der Kirchengeschichte des Oberaargaus sprechen, dirfen
wir auch die bedeutende Rolle nicht vergessen, welche im Mittelalter die
Johanniterkomture: Thunstetten sowie der von St. Urban betreute Marien-
Wallfahrtsort zu Fribach gespielt haben. Die erste Nachricht von Langenthal
dem Hauptort des Oberaargaus, verdanken wir indessen nicht St. Urban und
auch nicht der Johanniterkomturei Thunstetten. « Langatun » wird namlich
schon 861, also vor 1100 Jahren, erwahnt und zwar in einer Urkunde des
Klosters St. Gallen. J. R. Meyer hat diese Urkunde in einem Faksimiledruck
herausgegeben und dazu einen ausgezeichneten Kommentar verfa3t *.

Die beiden bisher erschienenen Binde 1958 und 1959 des Oberaargauer
Jahrbuchs bringen nebst geographischen, botanischen, biographischen und
heimatkundlichen Arbeiten recht viel aus dem Gebiet der Kirchengeschichte.

Dr. Hans Sigrist, Solothurn, bearbeitet mit seiner Studie « Der mittelalter-
liche Dinghof Herzogenbuchsee » Neuland. Der Dinghof Herzogenbuchsee
gehorte dem Kloster St. Peter auf dem Schwarzwald, unterstand aber einem
eigenen Propst, der im Verlaufe des 14. Jahrhunderts sogar zur Herrschaft
uber das ganze Dorf gelangte. Als 1528 der Propst selbst zur Reformation
ubertrat, hatte diese Herrlichkeit ein Ende, indessen nicht ohne ein Nach-
spiel. Denn das ferne Schwarzwaldkloster verkaufte die acht im Solothurner-
gebiet gelegenen Zehnten der Propstei Herzogenbuchsee an die Stadt Solo-
thurn, zum gréBten Arger Berns, das es deswegen nicht auf einen Bruch mit
seiner Nachbarstadt ankommen lassen durfte, weil es damals Solothurn fiir
den neuen Glauben zu gewinnen suchte.

! J. R. MEYER : Zwei Urkunden zur Geschichte Langenthals. Im Auftrag des Ein-
wohnergemeinderates Langenthal, hrsg. u. erlautert v. J. R. MEYER. Mit 2 Fak-
similetafeln. Langenthal, Buchdruckerei Merkur AG., 1959. 48 S.

245



Das Schicksal st. gallischer Besitzungen im Langetentale schildert Otto
Holenweg mit seiner Studie iiber den Oeschenbachzehnten, wiahrend Moritz
Javet und J. R. Meyer mit ihren Arbeiten iber Lotzwil (1958) und die Guten-
burg (1959) die Geschichte des Klosters St. Urban streifen. Ins Mittelalter
zurick fithrt uns auch Karl H. Flatt, wenn er « Von der Kirche zu Oberbipp »
berichtet, wie an diesem dem hl. Johannes dem Téaufer geweihten Gotteshaus
noch vom Ende des 15. Jahrhunderts bis um 1522 gebaut wurde. Die alten
Glocken blieben auch bei der Restaurierung von 1959 im Kirchturm. Mit
besonderm Interesse vernehmen wir, wie die Kirche von Oberbipp zu ihrer
hiibschen Renaissancekanzel kam : Im Gefolge eines ungliicklichen Duells
zwischen Major Heinrich Im Thurn und Hauptmann Christoph Ziegler aus
Schaffhausen stiftete die Familie Im Thurn diese Kanzel.

Zum Abschluf3 sei noch auf die Arbeit von Andres Moser « Die Patrozinien
der oberaargauischen Kirchen » hingewiesen. Um dieses Verzeichnis ist jeder
Patrozinienforscher froh. A. M. versuchte, die Patrozinien auch zu deuten.
So etwa das Mauritius-Patrozinium von Wynau, das an der Verkehrsachse
Wallis-Mittelland-Zofingen liege. Der Heilig-Kreuz Titel der Kapelle Aar-
wangen ware durch einen Hinweis auf die von Ritter von Johannes von Aar-
wangen gestiftete Zisterzienser-Eremiten-Niederlassung Heilig Kreuz im
Entlebuch verstandlicher geworden.

Das Jahrbuch des Oberaargaus mit seinem reichen Inhalt priasentiert sich
ausgezeichnet auch durch seine Ausstattung. Illustrationen und Buchdruck
sind von trefflicher Qualitit. Man kann die Initianten daher nur beglick-
wunschen und wartet mit grofem Interesse auf die weitern Bande.

ALFRED HABERLE

Katholisches Missionsjahrbuch der Schweiz. 27. Jahrgang (1960) 96 S.
Selbstverlag des Schweiz. Kath. Akad. Missionsbundes. Freiburg, Spital-
gasse 1a.

Das neue Missionsjahrbuch steht naturgemifl ganz im Zeichen des Mis-
sionsjahres. Daran erinnert schon dessen Plakat von Werner Andermatt auf
dem Umschlag des Heftes. Der Redaktor, P. Walbert Bihlmann O. Cap.,
nimmt das Thema auf, das in diesen Tagen immer wieder abgewandelt
wird : Die Schweiz hilft den Entwicklungslindern und weist im besondern
auf den Beitrag der kath. Missionen in diesem Zusammenhang hin. Er spricht
von der groBzugigen medizinischen Fursorge durch Missionsirzte und -spi-
taler, vom gut ausgebauten Schulwesen der verschiedensten Stufen, vom
Pressewesen, vom sozial-wirtschaftlichen Wirken, vom Bau so vieler Schu-
len, Kirchen, Krankenhduser etc. durch Missionire und Laienarchitekten,
nicht zuletzt natiirlich vom religiésen Bereich, in dem erst die dullere Hilfe
in den Entwicklungsliandern ihren sichern Grund findet.

Die beigefiigte statistische Ubersicht iiber die Unternehmungen der ein-
zelnen minnlichen und weiblichen Missionsinstitute gibt ein eindrucksvolles
Bild von der vielseitigen Tatigkeit unserer Landsleute am Werk der Welt-
mission. Weist doch unsere kleine Schweiz nicht weniger als 825 Patres und
Brider und 722 Schwestern auf, zu denen 33 Weltpriester und 84 Laienhelfer
kommen. Imponierend ist auch die Zahl der Hilfswerke unserer Missionen,

246



sowie der Hilfsaktionen, wie sie von vielen kath. Vereinen unternommen wur-
den. Ein kurzer Vergleich mit den Jahren 1941-1955 (Jahr der « Messis ») —
1960, auch die Chronik fiir 1959, lassen das starke Anwachsen dieser Zahlen
immnert 20 Jahren deutlich werden. Sehr willkommen ist zudem die Missions-
bibliographie, welche die Bedeutung des Missionsjahrbuches als iberzeugen-
des Dokument der intensiven Anteilnahme der Schweiz am gro3en Missions-
werk unterstreicht., P. GALU HEER

HINWEISE

Das « Centro di Documentazione » in Bologna, das sich als « Istituto per
le scienze religiose » bezeichnet, entwickelt sich immer mehr zu einem Mittel-
punkt der Forschung auf dem Gebiete der Kirchengeschichte, und zwar auf
breitester Grundlage. Das verdanken wir vor allem der umsichtigen Leitung
des Gelehrten Giuseppe Alberigo, der sich durch mehrere Veréffentlichungen
einen Namen gemacht hat. Den Aufri3 der Gliederung der Bibliothek sowie
das Verzeichnis der vorhandenen Zeitschriften (33-58) lernen wir in der
Schrift : La biblioteca e le viviste del Centro di documentazione kennen
(Bologna 1961, 58 S.). OSKAR VASELLA.

Den Mitteilungen der « Scuola di studi storico-religiosi » der Universitat
Rom iiber thre Zeitschrift « Studi e Materiali di storia delle veligioni » (Verlag
Cesare Marzioli, Rom) sei lediglich entnommen, dal3 nach dem letzten 30. Bd.
(1959) der 31. Bd. zwei Hefte umfassen wird, wovon das eine das vollstan-
dige Sachregister der 30 Biande bieten wird. Da von dieser ersten Serie ver-
schiedene Jahrgiange vergriffen sind, ist ein teilweiser Neudruck der Zeit-
schrift beabsichtigt. Notwendig sind 30 Subskriptionen. Das hochgesteckte
und etwas selbstbewuBt formulierte wissenschaftliche Programm erklirt,
daB die Zeitschrift ausschlieBlich historisch gerichtet bleibe, nicht konfessio-
nell und unpolitisch sei und fortgefithrt werde « in der modernen Auffassung
der Religionswissenschaft als einer in sich abgegrenzten und selbstindigen
Wissenschaft ». Hinsichtlich des Nachrichtendienstes will die Zeitschrift u. a.
auch eine Ubersicht von Dissertationen in Religionsgeschichte verdffent-
lichen und « eventuell einen Teil der Arbeiten publizieren, soweit es im
wissenschaftlichen Interesse wiinschenswert erscheint ». OSKAR VASELLA.

Uns scheint, daB die « Bibliographie der Schweizer Presse mit Einschiuf
des Furstentums Liechtenstein », bearb. von Fritz Blaser (2 Halbbande ; Basel,
Verlag Birkhiduser, 1956-58, xxx-1441 S. = Quellen zur Schweizer Geschichte
N. F. 4. Abt. : Handbiicher VII, jetzt zu beziehen durch Stadt- u. Hoch-
schulbibliothek Bern, 160 Fr., fur Mitglieder der Allgem. Geschichtforschen-
den Gesellschaft Fr. 80.—) viel zu wenig beachtet worden ist. Dieses Werk
erforderte langjahrige Vorarbeiten zahlreicher Mitarbeiter aus verschiedenen
Kantonen. Das Material wurde von F. Blaser, gegenwartig unstreitig einer
der besten Kenner der Geschichte des Zeitungs- und Pressewesens in der
Schweiz, in zielbewuBter und sachkundiger Weise redigiert. Die Bibliographie,

247



auf breitester Basis aufgebaut, umfaft simtliche Zeitungen, die in der
Schweiz erschienen sind. Wer sich iiber die Schwierigkeiten des Unterneh-
mens ein Bild machen will, beachte lediglich die Tabelle der Sprachen (XII),
die 31 Sprachen aufzahlt, in denen die Organe erschienen. Es ware irrig, die
Zeitungen bloB als bedeutsam fiir die politische Geschichte oder fir wirt-
schaftliche und soziale Entwicklungen zu betrachten. Auch der Kirchen-
historiker ist daran nahe interessiert. Man denke bloB an die allgemeine,
beinahe stiirmische Entwicklung des Pressewesens im 19. Jahrhundert und
an die so bedeutsamen kirchenpolitischen Auseinandersetzungen dieser Zeit.
Bertcksichtigt sind daher auch die kirchlichen Zeitungen verschiedener Rich-
tungen, soweit sie in die Politik eingriffen (vgl. als Beispiel 575-577). Das
fur die Bibliographie gewahlte Schema ist sorgfialtig iiberdacht worden. Es
bietet alle wichtigen Elemente : Erscheinungszeit, Namen der Druckerei und
der Redaktoren und Herausgeber und nebst der einschligigen Literatur auch
die Angaben tlber den heutigen Bestand in entsprechenden Bibliotheken.
So weil3 der Benutzer stets, wo er am sichersten und am schnellsten in dltere
oder neuere Jahrginge Einsicht nehmen kann. Wir méchten im ubrigen
weniger auf die unvermeidlichen Nachtrige hinweisen (1208-1239) als viel-
mehr auf das ungemein aufschluflireiche chronologische Verzeichnis der Zei-
tungsgrindungen, bemerkenswert auch weil bis 1803 die Zeitschriften ein-
bezogen sind. Ebenso schdtzenswert sind die Statistik der eingegangenen
Zeitungen, das Verzeichnis der Druckorte nach Kantonen und die Ubersicht
uber die Zeitungen nach Druckorten, was alles der Forschung sehr dienlich
sein wird. Den Abschlu bildet der Linderkatalog, in welchem sich der Ein-
fluB der fremden Staaten trefflich widerspiegelt (vgl. zu RuBland 1433-35).
Alles in allem besitzt die Schweiz in dieser Bibliographie ein bahnbrechendes
Werk, das fiir die schweizerische Forschung und fiir Fritz Blaser im Ausland
gleichermaBen wirklich Ehre einlegt. OsKAR VASELLA.

Die Reihe « Tiwroler Bibliogvaphien », bearb. von der Universitidtsbibliothek
Innsbruck bietet als 1. Heft Hans Hochenegg : Bibliographie zur Geschichte
des Tiroler Freiheitskampfes von 1809 (Tyrolia-Verlag, Innsbruck-Wien 1960,
96 S. = Beihefte zur Tiroler Heimat. Jahrbuch f. Gesch. und Volkskunde.
Hrsg. von Herm. Wopfner und Franz Huter). Anla8 war vorerst der Wunsch
der Universititsbibliothek, sich wieder in vermehrtem MaBe der Biblio-
graphie zur Geschichte Tirols anzunehmen, die nur fir die Jahre 1927-32
gedruckt werden konnte, wihrend fiir 1915-1926 ein Manuskript des Direk-
tors der Bibliothek, Dr. Hofinger, vorliegt. Dal3 das fiir die Geschichte Tirols
besonders bedeutsame Jahr 1809 gewahlt wurde, hangt mit der groBen Ge-
denkfeier von 1959 zusammen. Der Umfang dieses Heftes erklart sich schon
durch den breiten Raum, den allein die Literatur iiber Andreas Hofer und
seine Zeitgenossen einnimmt (34-70). Dabei erklirt H. ausdricklich, da3 er
keine Vollstindigkeit erstrebte, namentlich die Presseartikel nur insoweit
beriicksichtigte, als sie wirklich Neues enthielten. Fir die schweizerische
Geschichte und Kirchengeschichte besitzt diese Bibliographie insofern Inter-
esse, als die Ereignisse in Tirol die Schweiz keineswegs unberiihrt lieBen und
die Orts- und Familiengeschichte noch vielfach in die Geschichte des Bistums

248



Chur besonders hineinspielt. Trotz den Erklirungen H.s bedauern wir es,
daB kein Verzeichnis der Verfasser geboten wurde. OSKAR VASELLA.

DaB ein eifriger Freund der Heimatgeschichte ohne eigentliche historische
Schulung, aber beseelt von der Liebe zu seiner Stadtgemeinde sehr Erspriel3-
liches fiir die Geschichte zu leisten vermag, bewies Nationalrat Car! Beck
bereits mit seinem schonen Buch : Kirche, Pfarrei und Klerus von Sursee
(1938). Nun veroffentlicht er eine umfassende, ausgezeichnet gedruckte
Bibliographie zur Geschichte der Stadt Sursee (Buchdruckerei King & Co.,
Sursee 1960, 133 S.). Sie reicht von der prihistorischen Zeit bis in das Jahr
1956, da Sursee sein 700jahriges Bestehen feierte, und dariiber hinaus bis
Ende Juli 1960. Besonders ausfiihrlich ist wiederum die ungemein wechsel-
volle Pfarreigeschichte behandelt, auch insofern als aus den mannigfachsten
Urkundenbiichern und sonstigen Quellen einschligige Stellen namhaft ge-
macht werden und damit Hinweise auf eigene Nachforschungen gegeben
werden. Wir heben ferner die umsichtig zusammengestellten bibliographi-
schen Hinweise zur Biographie der aus Sursee stammenden oder hier und
in den zur Pfarrei gehdrigen Kapellen titigen Benefiziaten hervor (vgl. 40-54
bzw. 62-68). Dall in einer solchen Bibliographie auch Dinge aufgenommen
werden, die an das Lokale gebunden sind, versteht sich. Eine Seltenheit,
die B. vermerken kann, geht auf sein eigenes Verdienst zuriick, namlich
2 Bande Photos historischer Ereignisse und folkloristischer Anldsse aus der
Zeit von 1890-1960, die als seine Sammlung im Korporationsarchiv verwahrt
werden, was vorbildlich ist.

Cisiojanus ist ein metrisches Kalendarium, bestehend aus einer Rethe
mnemotechnischer Verse, durch die angegeben wird, auf welchen Tag die
wichtigeren der unbeweglichen Kirchenfeste fallen. Es gibt zwei1 Hauptgrup-
pen : Silbencisiojane und Wort- oder Vokabelcisiojane. Vor allem der ersten
Gruppe widmet Oloph Odenius, Cisiojani latini. Neue Beitrdage zur Bibliographie
der metrischen Kalendarien des Mittelalters (Journal of Scandinavian Folklore
15, 1959, 61-152, SA Uppsala 1960) umfassende Untersuchungen, gestiitzt
auf Handschriften und Inkunabeln der Bibliotheken in Kopenhagen, Stock-
holm und Uppsala, in grindlicher Kenntnis aber auch der einschlagigen
gedruckten Quellen und der Literatur zur Geschichte der kirchlichen Kalen-
darien iiberhaupt. O. VASELLA

Clément Schmitt OFM : Le conflit des Franciscains avec le clevgé séculier
a Bdle sous I'évéque Gérard de Wippingen (1318-1324) druckt, in Erganzung
seiner Schilderung der Streitigkeiten zwischen den Franziskanern und dem
Basler Bischof vornehmlich wegen der Entrichtung der kanonischen Quart,
den Text des Schiedsspruches vom 23. Mai 1324, wie er vom Provinzial
Heinrich v. Thalheim dem Konvent von Milhausen ubermittelt wurde
(Archivum Franciscanum historicum 54, 1961, 216-225). OsKAR VASELLA.

Louis Cavlen : Zum Offizialat von Sitten im Mittelalter (Zs. der Savigny-
stiftung f. Rechtsgesch. Kan. Abt. 44, 1960, 221-238) charakterisiert knapp
die Gerichtsbarkeit der beiden Dekane von Sitten und von Valeria, erortert

17 249



dann die Rechtsstellung des Offizials, jedenfalls identisch mit dem « judex »,
der nach dem Generalvikar als 2. Gerichtsbeamter erscheint. Bemerkenswert
ist, daB das IL.andrecht Bischof Walters I1. Auf der Fliie von 1475 die Zu-
stindigkeit des Offizials auch auf nichtkirchliche Angelegenheiten ausdehnt.
Bereits 1352 ist in Sitten ein « domus officialatus » bezeugt. Die Offiziale
stammten auch hier meistens nicht aus dem Bistum selbst und verfiigten
durchwegs iiber juristische Bildung. Daf3 sie auch in zivilrechtlichen Fillen
Recht sprachen, iiberrascht ebenso wenig wie die von L. C. festgestellte Tat-
sache, daB die Amter des Generalvikars und Offizials oft in Personalunion
verbunden waren. Auf die weiteren angekiindigten Untersuchungen Cs. darf
man mit Recht gespannt sein. OSKAR VASELLA

Einen sorgfaltig erarbeiteten Beitrag zur Geschichte der historischen For-
schung in der Eidgenossenschaft vermittelt Alfred Hdbervie : Die amtiiche
Sammlung dev dltern FEidgendssischen Abschiede (80 S., SA aus Geschichts-
freund 113, 1960). Beachtenswert ist er nicht allein, weil die Edition der
Abschiede auf historischem Gebiet das bedeutendste wissenschaftliche Unter-
nehmen der Schweiz im letzten Jahrhundert war. Vielmehr erweckt die Stu-
die besonderes Interesse wegen der so verschieden gearteten Personlichkeiten,
die an der Bearbeitung der Abschiede beteiligt waren. H. rickt vor allem
Phil. Ant. v. Segessers bedeutenden Anteil am ganzen Unternehmen in den
Vordergrund. Vieles konnte an amiisanten, aber auch instruktiven Einzelhei-
ten namhaft gemacht werden, sei es das zeitweise gespannte Verhaltnis des
groB3en Luzerners zu Gerold Meyer v. Knonau oder auch der voribergehend
gestorte Leihverkehr mit dem Luzerner Staatsarchivar Theodor v. Liebenau.
Wie immer man tber manche auftauchende Gegensatze denken mag, sicher
waren sie auch in einer entgegengesetzten politischen Einstellung begriindet.
So meinte v. Segesser einmal zur Frage der Entschadigungen an die unge-
wohnlich beanspruchten Staatsarchivare u. a.: « denn es ist fir solche be-
scheidene Arbeiter bemiithend, zu sehen, wie Tausende zur Auffutterung von
Militar- und andern Gunstlingen aus der eidgendéssischen Casse ausstromen,
wahrend sie umsonst fiur die Stiefmutter Helvetia arbeiten sollen » (59). H.
beurteilt indessen diese Differenzen stets besonnen und gerecht. Eindrucks-
voll bleibt es, da3 die Geister trotz allen personlichen Fehden und gegenseit:-
gen Vorwirfen sich immer wieder zusammenfanden, um das hervorragende,
wenn auch nicht ohne Schwichen gebliebene Quellenwerk zum glicklichen
Abschlull zu bringen. Von aktuellem Wert ist die Abhandlung insofern, als
hier der Leser auch mit der von der Allgem. Geschichtsforschenden Gesell-
schaft begonnenen Sammlung der Ergianzungen zu den Eidgendssischen Ab-
schieden und mit den damit verbundenen Problemen vertraut gemacht wird.

O. VASELLA

Heinold Fast: Die Sondevstellung dev Tdufer in St. Gallen und Appenzell
(Zwingliana XI, H. 4, 1960, 223-240) vermittelt, nach z. T. etwas apodik-
tisch formulierten Auffassungen aber Ursprung und Charakter des Téaufer-
tums im allgemeinen, eine sorgfiltige Analyse der Entwicklung der Taufer-
bewegung in St. Gallen. Mit Recht stellt er fest, daf3 das st. gallische Taufer-

250



tum ziircherischen Ursprungs ist, auch in der Auslegung des Evangeliums,
im ubrigen aber eigenen Charakter offenbart, insofern als erstens der Bruch
mit der Reformation weniger schroff erfolgte, eine gewisse Kontinuitat also
gewahrt blieb, sodann die bekannten Entartungserscheinungen, die F. in
besonnener Weise wiirdigt, St. Gallen eigentiimlich sind, von maBgebenden
Taufern selbst mif3billigt wurden und daher als ein Reinigungsprozel3 zu be-
trachten sind, endlich insofern als ein gewisser I.egalismus namentlich bei
den Appenzeller Taufern bestand, der sich aus der groBeren Freiheit der
Existenz in lindlichen Territorien erkliren li3t. Kein Zweifel, da3 IF. dank
seiner Forschungen die Kenntnisse des schweizerischen Téaufertums erheb-
lich férdern wird. Das zeigt auch seine vor fiinf Jahren gelungene Entdeckung
in der Burgerbibliothek Bern einer unbekannten Handschrift, die 42 Briefe,
Gemeindeordnungen und Bekenntnisse von Taufern enthalt. Die entspre-
chende Veroffentlichung wiirde man sich in nicht zu spiten Jahren wiinschen.

OskKAR VASELLA

« Himmelhoch steht die sittliche Freiheit des aargauischen Volkes iiber
der formellen Einheit des Aargaus» ist eine AuBerung J. N. Schleunigers,
des Fihrers der Aargauer Katholiken, aus seiner Rede vor dem GroBen Rat
anldBlich des heftigen Kampfes um die Kloster, zu dessen Geschichte
P. Rupert Amschwand : Briefe von Johann Nepomuk Schleuniger an Abt Adal-
bert Regli 1842-1849 (Beil. zum Jahresbericht des Kollegiums Sarnen 1960/61,
39 S.) beisteuert. Die zwei ersten Briefe sind allerdings nicht an den Abt, son-
dern an Konventualen gerichtet, zwei andere sind Konzepte des Abtes selbst.
Wie die Einleitung bezieht sich auch der Inhalt der Briefe vornehmlich auf
die Frage der Freiheit der Novizenaufnahme und Vermoégensverwaltung der
Frauenkloster und auf die Anerkennung des Vermogens der aufgehobenen
Kloster als katholisches Kirchengut. Charakteristisch ist die Meinung Schleu-
nigers, daf3 die kirchlichen Institute dem katholischen Volk gehoren (Einl. 5),
worin sich der politische Konvertit verrit, wie tibrigens auch in seinem stets
erneuerten Appell an das Volk mittels Petitionen. Freilich wird Schl. auch
nicht mide, immer wieder den Rechtsgedanken zu betonen. Von den Briefen
sind jener aus Minchen, wo Schl. ein Jahr Jura studierte, vom 29. Dez. 1844
(N1. 9) und die beiden letzten aus Mailand vom 8. Januar 1848 und aus der
Nahe von Genf vom 30. Okt. 1849 (12 f.) am bemerkenswertesten wegen der
Beurteilung der politischen Lage in beiden Stidten. Wir hatten es gerne ge-
sehen, wenn P. A. an gegebener Stelle auch auf die Bibliographie der Schweizer
Presse verwiesen hitte (vgl. Bibl. 783 zu : Der Postheiri ; P.R.A. 38 n. 59).

OSKAR VASELLA

Die « Bremgariner Neujahrsblitter » erfilllen die schone Aufgabe, den Blick
weiter Kreise auf das geistige Erbe der Heimat zu lenken, auch im letzten
Heft 1961. So faBt H. Butz das Leben des bekannten Humanisten Niklaus
von Wyle aus Bremgarten knapp zusammen, unter Wiirdigung seiner allge-
meinen Bedeutung, wihrend Gustav Kalt sich der Personlichkeit des gelehrten
Jesuiten Josef Anton v. Weillenbach (1734-1801) zuwendet und verdankens-
werter Weise auch die im Stadtarchiv Bremgarten vorhandenen Schriften

251



auffiihrt. WeiBenbach, der nach der Aufhebung des Ordens Chorherr zu Zur-
zach wurde, war ein entschiedener Gegner der Aufklirung. Auf selbstindiger
Forschung beruht der von trefflichen Illustrationen begleitete Aufsatz von
Peter Felder : Der Bremgartner Olberg und sein Meister Gregor Allhelg, eine
Darstellung, die durch die altarahnliche Anlage hervorsticht. Auf Grund von
Stilvergleichen schreibt I. das Werk dem Badener Bildhauer G. Allhelg zu,
woriiber er sich noch weiter duBBern wird. Anton Kottmann @ Die Aussteuer
eines Wettinger Monchs aus Bremgarten bietet den Text eines bemerkens-
werten Vertrags vom 21. November 1771, den der Vater des spateren Abtes
Benedikt Geygis uber die Zuwendungen an das Kloster bei Aufnahme seines
Sohnes als Novize mit der Abtei schloB. In den von Alfred Zehnder genannten
Naturforschern aus dem Stadtchen werden beachtenswerte wissenschaftliche
Beziehungen sichtbar. O. VASELLA

Sehr wertvoll ist der ausfihrliche Literaturbericht von Giuseppe Alberigo :
L’Applicazione del Concilio di Trento in [talia (SA : Rivista storica italiana
70, 1958, 239-298). Es ist namlich A. nachzurithmen, da@ er sich keineswegs
damit begniigt, wie es leider nur zu oft geschieht, bloB die Titel von Ver-
offentlichungen mit geringfiigigen Zwischenbemerkungen aufzufithren, son-
dern daB er vielmehr ein Forschungsprogramm entwickelt, indem er einerseits
auf bestehende Licken hinweist oder zu Einzelproblemen Stellung bezieht
oder auch die Uberpriifung von gleichsam thesenhaft vorgetragenen Anschau-
ungen fordert. Dabei bemiiht er sich ernsthaft, Anregungen und Postulate
nichtitalienischer Historiker, namentlich H. Jedins, des so griindlichen Ken-
ners dieser Epoche, fiir die Problemstellungen der Kirchengeschichte Ita-
liens fruchtbar zu machen. Allein schon diese Feststellungen wiirden genii-
gen, das Verdienst dieser Abhandlung an dieser Stelle mit Nachdruck her-
vorzuheben. Indessen muB3 hier erneut auch an die so engen Beziehungen
der katholischen Eidgenossenschaft und der Drei Biinde zu italienischen Di6-
zesen, vor allem zu Mailand und Como, erinnert werden. A. hebt librigens
u. a. mit Recht hervor, dafl gerade die biographische Untersuchung der ita-
lienischen Bischofe dringend notwendig ware und die Erkenntnis nicht liber-
deckt werden diirfe durch die zu ausschlieBlich in den Vordergrund geriickte,
wenn auch ungewchnlich bedeutende Personlichkeit C. Borromeos. Damit im
Zusammenhang stehen noch andere Postulate, wie etwa die Erforschung des
zu sehr vernachlidssigten Weltklerus unter dem Gesichtspunkt seiner sozialen
Herkunft und wirtschaftlichen Lage, seines Bildungsganges und seiner gei-
stigen Haltung und seelsorglichen Tatigkeit usw. Manche Prinzipien, die fiir
die religiose Entwicklung anderer Linder grundlegend waren, wie das viel-
genannte Herrschaftsprinzip, sind fir die Entwicklung Italiens nicht ver-
wendbar, wie A. mit gutem Grund betont. Kurz gesagt, es handelt sich hier
nicht um einen bibliographischen Bericht im gewdhnlichen Sinn, sondern
um ein Uberaus anregendes Arbeitsprogramm fiir die Erforschung der Kir-
chengeschichte Italiens in einer hochbedeutsamen Zeit, das vielfacher Ana-
logien fiir die schweizerische Kirchengeschichte keineswegs entbehrt.

OSKAR VASELLA

252



	Rezensionen = Comptes rendus

