
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 55 (1961)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Ludwig Hödl: Die Geschichte der scholastischen Literatur und der Theologie

der Schlüsselgewalt. 1. Teil : Die scholastische Literatur und die Theologie

der Schlüsselgewalt von ihren Anfängen an bis zur Summa Aurea des
Wilhelm von Auxerre. (Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie

des Mittelalters, Band XXXVIII, Heft 4) - Aschendorffsche
Verlagsbuchhandlung, Münster Westf., 1960. xxvu-398 S.

Die Arbeit wurde von der Theologischen Fakultät der Universität München
als Habilitationsschrift angenommen und steht im Zeichen der Dankbarkeit
an das dortige Grabmann-Institut. Es handelt sich nicht um eine
Ideengeschichte, sondern um eine Literaturgeschichte mit vielseitiger Berücksichtigung

literarkritischer Fragen. Der vorliegende erste Teil umfaßt die
scholastische Literatur und Theologie der Schlüsselgewalt von ihren Anfängen
bis zu Thomas von Aquin.

Der 1. Abschnitt behandelt die Theologie der Schlüsselgewalt nach den
Sentenzen der Schule des Anselm von Laon (1. Kap.), des Hugo von St. Viktor

(2. Kap.) und des Peter Abaelard (3. Kap.). Der 2. Abschnitt untersucht
die claves-Lehre in den namhaften Quästionen (1. Kap.), Canones- (2. Kap.)
und Sentenzensammlungen (3. Kap.) aus der zweiten Hälfte des 12.
Jahrhunderts. Der 3. Abschnitt, der letzte des erschienenen ersten Teiles, erörtert
die Schlüssellehre in den theologischen Summen der von Gilbert Porreta
beeinflußten Theologen (1. Kap.), der von den Viktorinern inspirierten
Gottesgelehrten (2. Kap.) und in den Summen des Petrus Cantor, seines Schul-
und Einflußbereiches, bis zur Summa Aurea des Wilhelm von Auxerre
(3. Kap.). Der zweite Teil dieses Bandes und der zweite Band des gesamten
Werkes werden sich der Weiterentwicklung der « Schultradition » über die
Schlüssellehre unter dem Einfluß der Ordenstheologen und Ordensschulen
widmen.

Die « Schlüsselgewalt » ist ein in der heutigen Ekklesiologie nur sehr

spärlich gebrauchter Begriff. Umso interessanter ist es, genauer zu erfahren,
was für Probleme im 12. und 13. Jahrhundert - es handelt sich vorwiegend
um Fragen aus der Bußpraxis und der Handhabung der Exkommunikation -
mit diesem stark bildhaft geprägten Ausdruck verbunden wurden. Besser
bekannt sind uns die verschiedenen Theorien über die kirchliche Gewalt aus
der Zeit des Schismas und des Konziliarismus. Für die zwei vorausgehenden
Jahrhunderte fehlten bis jetzt die notwendigen literargeschichtlichen
Vorstudien. Diese Lücke will die vorliegende Sammlung mit einer synthetischen
Übersicht ausfüllen. Das gesamte bisher bekannte Material wird mit Sorgfalt

222



und Akribie registriert. Verschiedentlich werden auch einzelne wertvolle
Texte erstmals ediert. Die Zusammenfassungen, Rückblicke und Register
erleichtern den Gebrauch des umfassenden, für alle weiteren Studien über die
Schlüsselgewalt grundlegenden Werkes. H. Stirnimann OP

Gebhard Hürlimann : Das Rheinauer Rituale (Zürich Rh 114, Anfang
12. Jh.). xvi-180 S. Universitätsverlag Freiburg i. Schw. 1959. (Spicilegium
Friburgense, Texte zur Geschichte des kirchlichen Lebens 5).

Das vorliegende Buch enthält, nach dem damals üblichen Schema für
Ritualien, die zu Beginn des 12. Jahrhunderts in Rheinau gebräuchlichen
Zeremonien und Gebetsformulare des klösterlichen Kirchenjahres : für Lichtmeß,

Aschermittwoch, Palmsonntag und Ostern (mit Tauf- und Firmordo),
Formulare für verschiedene Weihen von Wasser und Salz, für die Segnung
von Nahrungsmitteln, Brunnen, Haus und Hof, Saat und Weinberg, Wetter,
Speicher, Stab und Tasche von Pilgern, ferner die Riten und Gebete für die
Aufnahme in den Klerikerstand, für Profeß, letzte Ölung, Sterben und
Beisetzung der Mönche. Nachgetragen sind vor Beginn und nach Schluß des

gewöhnlichen Schemas (Lichtmeß - Totenagende) die Gebete für die
allsonntägliche Wasserweihe und Prozession durch die Räume des Klosters
zu deren Segnung. Es fehlen die sonst für das 12. Jahrhundert typischen
Ordalien, sei es, daß diese in andern Büchern aufgezeichnet waren, sei es,

daß das Kloster hierin der Zeit vorauseilte (S. 15/16). Im Übrigen enthält das

vorliegende Rituale weder alles, was die Klosterobem brauchten, noch alles,
was für die Seelsorger vonnöten war (S. 16). Besonders bemerkenswert sind
die an sinnreichen und schönen Gebeten reichen Sonntagsprozessionen und
die Kranken-, Sterbe- und Begräbnisliturgie.

In einem ersten Teil wird zuerst ein Überblick über das Werden der Ritua
lien im allgemeinen bis zu ihrer heutigen Form, dann eine genaue Beschreibung

der Handschrift Rh 114 geboten. Auf Grund verschiedener Momente
wird, entgegen anderslautenden älteren Datierungsversuchen, als
wahrscheinlichste Abfassungszeit die Periode zwischen dem Regierungsantritt
des Rheinauer Abtes Otto von Hirsau (1105) und der Weihe der Rheinauer
Klosterkirche (1114), als Entstehungsort das Kloster Rheinau selber ermit-
lelt (S. 22). Als Quellen für das Rituale ergaben sich anhand von Textver-
•^leichungen das Sacramentarium Gelasianum, wie es dem Verfasser im
Rheinauer Kodex 30 bereits vorliegen konnte, ein Gregorianum mit alkuini-
schem Anhang, wahrscheinlich das des Rheinauer Kodex 43, ferner nicht
näher bestimmte römisch-deutsche Pontifikalien des 10./12. Jahrhunderts,
schließlich die im Rheinauer Kodex 54 aufgezeichneten Consuetudines Clunia-

enses, deren Beobachtung mit der Einführung der Reform von Cluny unter
\bt Kuno von Petershausen (1084-1098) im Inselkloster Eingang gefunden

hatte (S. 23-35). Für die Riten werden auf Grund reicher Belege die historische

Entwicklung, für die Gebetsformeln die literarischen Vorlagen bis
zurück zu den frühesten erreichbaren Quellen dargelegt. Damit zeigt sich, wie
das Rheinauer Rituale ganz aus der liturgischen und monastischen Tradition

geschöpft ist und diese wieder- und weitergibt.

223



Als zweiter Teil folgt nach modernen Editionsregeln in möglichst originalgetreuer

Wiedergabe der vollständige Text des Rituals ; in Fußnoten stehen
die Ergänzungen durch spätere Hände und die (korrigierenden) Abweichungen,

die der Text der von Martin Gerbert OSB 1777-1779 edierten Teile
dieses Rituals aufweist. Die vielen Quellen und weitere einschlägige Literatur
zeugen von der mühsamen Erarbeitung und wissenschaftlichen Fundierung
der vorgelegten Ergebnisse. Ein Verzeichnis der Initien der angeführten
liturgischen Texte und ein Register der erwähnten Namen, Sachen und
Ausdrücke erleichtern das Suchen. Das Ganze, trefflich ausgestattet, ist ein
verdienstvoller Beitrag zur Erforschung des hochmittelalterlichen liturgischen
klösterlichen Lebens im alemannischen Räume.

In Einzelheiten sind freilich auch andere Auffassungen möglich. Daß
z. B. die Fragen des Täufers nach dem Glauben des Täuflings bei der Taufe
einst die forma sacramenti gebildet haben (S. 40). dürfte schwer zu beweisen
sein. Ist es so gewiß, daß die Texte, welche dies nahezulegen scheinen, den
Taufvorgang so vollständig wiedergeben, daß sie die anderslautende uralte
Überlieferung und die sententia longe communior der Dogmatik zu entkräften

vermögen Es ist auch zu einseitig, wenn, auch unter Berufung auf
einen Autor, « der Charakter der (Letzten) Ölung » einfach als Vollendung
der (sakramentalen) Buße » (Parenthesen von uns) umschrieben wird :

(S. 46) die Letzte Ölung ist ja auch denkbar bei mündigen Gläubigen, die
keine schweren Sünden zu bekennen haben und damit nicht verpflichtet
sind, die sakramentale Rekonziliation zu empfangen, um den Gnadenstand
wieder zu erlangen.

Wenn ferner die Einkleidung ursprünglich das einzige Element der
Aufnahme in den Mönchsstand bildete und die ausdrückliche Ablegung der
monastischen Gelübde erst nachträglich mit dem Ritus der Einkleidung
verbunden wurde (S. 59/60), so ist doch als selbstverständlich anzunehmen, da!.!

auf seiten des Kandidaten der klar geäußerte Entschluß zum Mönchtum und
die Bewerbung um das Mönchsgewand der Einkleidung vorausging ; der
Wille, Mönch zu werden, war die Voraussetzung, die Annahme bzw.
Überreichung des Mönchskleides dieses Willens Folge, Ausführung und Äußerung.
Unter dieser Voraussetzung konnte, so es wirklich geschah, die Aufnahme

1 n den Mönchsstand durch die bloße Einkleidung und ohne gleichzeitiges
ausdrückliches Versprechen geschehen. Romanus hat jedenfalls Benedikts
E inkleidung vollzogen, nachdem er dessen Wunsch nach dem Mönchtum
kennengelernt hatte, wie Gregor der Große es in einer summarischen
Berichterstattung überliefert : « Cuius cum desiderium cognovisset, ei sanctae
conversationis (nicht « religionis », S. 60) habitum tradidit » (Dialog, lib. II.
cap. 1., PL 66 col. 128). Die Worte « Mox ergo in oratorio exuatur » (Regel
St. Benedikts, Kap. 58) deutet Hürlimann dahin, « daß sofort im Oratorium
die Einkleidung stattfinden soll » (S. 60), noch vor der Gelübdeablegung und
der Bitte an Gott um Aufnahme. Uns scheint, daß diese Worte eher ander«

zu verstehen sind : « Mox ergo » : « gleich » nachdem er « also » die Gelübde
abgelegt hat und im Namen Gottes von der Klostergemeinde als Bruder
angenommen worden ist, « sollen ihm seine eigenen Sachen, mit denen er
bekleidet ist, ausgezogen und Sachen des Klosters angezogen werden », und

224



das hat noch « in oratio », vor der versammelten Klostergemeinde, zu
geschehen. Die logische und psychologische Ordnung der Mönchsprofeß in
St. Benedikts Regel ist danach diese : Nachdem der Novize durch Gelübde
und Bitte sich Gott und der Klostergemeinde geschenkt hat und durch die
Annahme seitens Gottes und des Konventes Eigentum Gottes und Mitglied
des Konventes und damit geistig und rechtlich zum Mönch geworden ist,
erhält er als sichtbares und bleibendes Zeichen und Siegel seines neuen Seins
und Sollens das monastische Standesgewand. Die Einkleidung ist Folge und
Besiegelung des zwischen dem Novizen einerseits und Gott und Konvent
anderseits vorher erfolgten Vertragsschlusses, durch den der Novize zum
Mönche wurde. Der Text der Regel bietet keinen ersichtlichen Grund, die
Reihenfolge Gelübde-Bitte-Einklcidung umzukehren. Benedikt hielt sich auch
in andern Punkten nicht an die ihm vorliegende monastische Tradition.
Der schon im 9. Jahrhundert bezeugten Regelauslegung bezüglich der Profeß

der Novizen (zuerst Gelübde usw., dann Übergabe des Gewandes) darf
mehr Gewicht zuerkannt werden.

Die Schreibfehler des Originals werden korrigiert und in den Fußnoten
vermerkt. Doch machen sich neben einfachen, der Korrektur wohl
entschlüpften Druckfehlern manche störende Stellen bemerkbar. Da nicht deutlich

ist. ob die in der Wiedergabe vorkommenden sprachlichen Härten sich
auch schon im Original vorfinden, und da ein Verzeichnis der Korrigenda
fehlt, möge an dieser Stelle auf einiges hingewiesen sein. So ist zu lesen S. 86 :

Immutemur habitu » (nicht « habitus ») ; S. 90 beginnt die gleiche Antiphon
mit « Occurrunt » und darauf mit « Occurrerunt » ; in Nr. 18 ist « luce concede

» zu lesen ; in Nr. 32 ist die Rubrik « Deinde - dicat » syntaktisch unklar
resp. unvollständig ; in Nr. 40 muß es wohl « templum et habitaculum » (nicht
« habitum ») heißen ; in Nr. 46 (S. 119) steht • Sancte Félicitas » und « Sancte
Caecilia ». S. 122, Zeile 13 lies «lavandis», nicht «laudandis», (.corporibus ».

S. 128, Z. 27 ist '< terrenis » zu lesen statt « terreis ». In Nr. 76 ist « visibilis
maiestatis tuae » ein ungewohnter Ausdruck ; gewöhnlicher ist hier das Epitheton

invisibilis. Gleichenorts ist die Wortgruppe « largitis tuae gratiam » im
Zusammenhang unverständlich ; kann im Original nicht « largitionis tuae
gratia » gelesen werden Ebendort ist « revocet », statt « revocat », zu lesen.

In Nr. 81 (Z. 3/4) ist « per aquae regenerationi » zu verbessern in « per aquam
regenerationis ». Nr. 110 : bei « daturum » fehlt ein « te », bei « te adorandum »

ein «ad». Nr. 116 (S. 145, Z. 12) : «auxilium», nicht «auxilio». Nr. 135 :

i tibi, domino » oder « tibi, domine » Nr. 136 weist eine svntaktische
Unmöglichkeit auf : « ut » finale gefolgt von einem Imperativ « da ». Nr. 140 :

« singularis » gehört zu « praesidium » und ist deshalb « singulare » zu lesen.
Nr. 142 : nach « deprecatus exaudi » ist besser Punkt zu setzen statt Komma.
Ebenda ist unklar das « membrorum perfeetam remissionem restitue ».

Nr. 150 : lies « exorari » statt « exorare ». Nr. 154 : « insignatus » zu verbessern

in « insignitus ». Nr. 155 : « societ », nicht « sociat ». Nr. 159 : « pietatis
domini » stört den Sinn, muß wohl « pietas domini » heißen. Für die Texte
ist die moderne Interpunktion verwendet (S. 35) ; im Gegensatz zur heutigen
römischen Interpunktion wird indessen immer gesetzt : « domine, sancte
pater, omnipotens aeterne Deus » (Nr. 23, 31, 44 usw.). Im Register stehen

225



als Infinitiv « linare » statt linere, und als Nominative « lardus », punctus »,

« tumulum ». Zu den grammatikalischen Inkonzinnitäten wäre nicht nur bei
einigen, sondern bei allen wünschbar gewesen die Angabe, ob sie im Original
vorliegen ; solche Angaben würden eine Aufhellung erleichtern.

Diese Bemerkungen wollen den Wert der Ausgabe des Rituals von Rheinau
keineswegs vermindern. Sie zeigt hell, mit welch schönen, sinnreichen und
tiefgläubigen Weihen und Gebeten die mittelalterliche Kirche das ganze
Leben des Christen und besonders des Mönchs heiligte und erhöhte.

P. Pirmin Willi O.S.B.

Josef Lenzenweger: Berthold, Abt von Garsten, f 1142. xvi und 304 S.

Bd. 5 der « Forschungen zur Geschichte Oberösterreichs ». Herausgegeben
vom oberösterreichischen Landesarchiv. In Kommission bei Hermann Böh-
laus Nachf. Graz-Köln 1959.

Es ist gewiß ein Sonderfall, daß, wie hier, für den ersten Abt eines alten
Benediktinerklosters des frühern 12. Jahrhunderts eine ausführliche Vita
von gegen 50 Druckseiten aus nahezu zeitgenössischer Feder vorliegt, die zur
Hauptsache Anspruch auf historische Glaubwürdigkeit erheben kann. Wenn
man bedenkt, wie spärlich die Quellen für die Klöstergründer und ersten
Vorsteher z. B. unserer Schweizerabteien fließen, von denen manche der glei
chen Reformwelle religiöser Begeisterung ihr Entstehen verdanken, kann
man es nur begrüßen, daß Berthold von Garsten mit der Veröffentlichung
seiner Vita zu seinem 800. Todestag, wenn auch mit einiger Verspätung, ein
literarisches Denkmal gesetzt wurde.

Garsten liegt in der Diözese Passau, unweit des oberösterreichischen Steyr
und ist eine Gründung des Markgrafen Otakar aus dem Jahre 1107. Berthold
stammt aus adeliger Familie jener Gegend, trat in St. Blasien ein, wurde
Großprior von Göttweig und als solcher erster Abt des von jenem abhängigen
bisherigen Priorats Garsten. Er wird von der Vita als Mann monastischer
Vollkommenheit geschildert, als Vater seiner Mönche und auch seiner Untertanen,

als Wohltäter, Berater und Seelenführer weiter Kreise, als Abt schließlich,

der stets treu zur Kirche und seinem Landesherrn stand, zur Zeit des

ausgehenden Investiturstreites keine Selbstverständlichkeit. Als Todestag
steht der 27. Juli 1142 fest. Mit Recht geht L. auch dem Kult des im Ruf der
Heiligkeit verstorbenen Prälaten nach, nachdem der Approbationsprozeß
des Kultes seit 1951 eingeleitet ist. Als Diözesanpostulator und römischer
Vizepostulator konnte er hier natürlich aus dem Vollen schöpfen. Die
liturgische Verehrung fand bereits ihren ersten Höhepunkt in der Kanonisation
durch den Bischof von Passau von 1236 und läßt sich in aller Form, wenn auch
mit Unterbrechungen, bis heute verfolgen. Ein wichtiger Teil der Arbeit
war für L. die Kritik der Quellen, vor allem natürlich der Vita, ihrer
Textüberlieferung durch 7 Hss, zu denen noch einige verlorene, sowie Drucke und
Übersetzungen kommen, der Zeit ihrer Entstehung, die sich zwischen 1173
und 1182, mit den Fortsetzungen bis 1378, festlegen läßt, und die auf mehrere
Verfasser zurückgeht. Als weitere Quellen werden auch Urkunden, Annalen
und Traditionsnotizen beigezogen. Der Anhang bietet neben bisher wenig be-

226



kannten Quellenstücken den Text der Vita mit ihrer Original-Kurzfassung,
alles in kritisch-wissenschaftlicher Sorgfalt und Ausführlichkeit.

Methodisch gesehen hätte man eine Umstellung der Teile wünschen mögen

: vorausgehend den gesicherten lateinischen Text der Vita und erst dann
die deutsche Lebensbeschreibung. Sonst muß sich der Leser bei deren Lektüre

immer wieder fragen, was er als geschichtliche Tatsache, was als legendären

Zug oder als ausschmückende Beifügung des Herausgebers zu betrachten

hat. Die Einleitung scheint zudem zu allgemein gehalten. Der
NichtÖsterreicher würde hier lieber eine Einführung in die Verhältnisse von Zeit
und Raum des obern Donaugebietes im 12. Jahrhundert sehen. Sodann wirkt
es in einem wissenschaftlichen Werk störend, wenn zur Ergänzung und
Rekonstruktion der Vita in diesem Ausmaß die Consuetudines von Cluny und
die Regula S. Benedicti beigezogen werden, auch wenn Berthold für sie als
Reformabt eingenommen war. Übrigens dürfte man an der überlieferten
Schreibweise Cluny, statt Kluny, festhalten, das nun einmal ein französischer
Name ist. Diese Bemerkungen wollen aber dem Buch keinen Eintrag tun.
das mit seiner Fülle kritischer Einzelforschungen und mit seiner gefälligen
Ausstattung in der benediktinischen Ordensgeschichte einen ehrenvollen
Platz einnimmt. P. Gall Heer

Inge Gampl : Adelige Damenstifte. Untersuchungen zur Entstehung adeliger
Damenstifte in Oesterreich, unter besonderer Berücksichtigung der alten
Kanonissenstifte Deutschlands und Lothringens. 132 S. Bd. 5 der Wiener
rechtsgeschichtlichen Arbeiten. Wien-München, Herold-Verlag 1960.

Bei dieser Arbeit handelt es sich um die Habilitationsschrift der Verfasserin

für das gesamte Gebiet des Kirchenrechts an der Universität Wien.
Ihr Ertrag entspricht allerdings nicht dem, was man nach dem Titel erwarten
dürfte. Die Einleitung spricht auf gedrängtem Raum von den neuern adeligen

Damenstiften im allgemeinen und denjenigen Österreichs. Dann ist die
Rede von den Kanonissenstiften, ihrer Entstehung und Arten, und den
freiweltlichen adeligen Damenstiften vor und nach der Reformation. Es folgt
ein Abschnitt über die Beziehungen des Apostolischen Stuhles zu den katholisch

gebliebenen K. St. im 17. und 18. Jahrhundert in Deutschland,
Lothringen und der Schweiz. Der 5. Abschnitt : Kurze Auseinandersetzung mit
der herrschenden Lehre beschäftigt sich mit der zeitlichen Reihenfolge der
sieben österreichischen Damenstifte, in der die Autorin eine Änderung
vornimmt und nach Vorbildern sucht, die sie in den kaiserlich-freiweltlichen
Kanonissenstiften findet. Darauf beschreibt sie den « Weg der Kanonissenstifte

nach Österreich », wobei sie sich auf zwei Beispiele von sieben beschränkt.
So vernimmt man eigentlich aus der ganzen an Titeln reichen Arbeit nicht
allzuviel Wissenswertes. Vielleicht als Hauptergebnis kann aus dem Ganzen

festgehalten werden, daß diese österreichischen Damenstifte nicht eine

Schöpfung der Aufklärung waren, wohl aber in ihrer religiös-rechtlichen
Eigenart bald unter den starken Einfluß des theresianisch-josefinischen
Staatskirchentums gerieten.

Der Anhang macht mehr als einen Drittel des Ganzen aus und enthält
die Abschriften von Nuntiaturakten, meist in extenso, z. T. sogar in Photo-

227



kopien ; für Quellen des 17./18. Jahrhunderts ist das des Guten doch zuviel
Die Schweiz ist unter diesen Stiften durch Schanis vertreten, für das G. die
heute ungewohnte Form : Schönis verwendet. Sie erwähnt kurz die Gründung
801 und daß es in der Reformation katholisch blieb. Dann bespricht sie
ausführlich die Statuten von 1723, zuerst mit Kommentar, dann folgt noch der
Wortlaut, wobei sie sich darüber gelegentlich auch lustig macht. Schließlich
lesen wir die Bitte der Frauen von 1804 an den Nuntius in Luzern, er möge
durch seine Intervention den Fortbestand des Stiftes sichern. Gampl stützt
sich dabei auf die Berichte der Luzerner Nuntiatur im Vatikanischen Archiv,
die sie reichlich ausnützt. Dagegen kennt sie offenbar die ausführliche
Monographie von J. Seitz im 81. Neujahrsblatt St. Gallen 1941, 68 S. nicht, auch
nicht die gründlichen Ausführungen von E. Meyer-Marthaler in der Festgabe

für Hans Nabholz zum 70. Geburtstag, Aarau, Sauerländer 1944,
passim, bes. S. 22 ff. mit der entsprechenden Literatur, auch nicht Brackmann

A., Germania Pontificia II 2, Berlin 1927, 115 ff. zuletzt Bündner
Urkundenbuch, B. I, Chur 1956. Hier hätte sie z. B. ersehen können, daß
das Gründungsjahr 801 unhaltbar ist und auf die Zeit zwischen 806 und 823

anzusetzen ist, und daß die « amüsanten Statuten » des Stiftes von 1723 fast
wörtlich mit den Satzungen anderer Stifte übereinstimmen, z. T. schon alt
waren und offensichtlich von der Reichsritterschaft aufgestellt wurden.

P. Gall Heer

Heinrich Büttner: Staufer und Zähringer im politischen Kräftespiel
zwischen Bodensee und Genfersee während des 12. Jahrhunderts (Mitteilungen
der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich, Bd. 40, H. 3), Zürich 1961,
S. 1-100, 2 Karten.

Der Verfasser hat in den letzten Jahren die Geschichte der Schweiz im
Früh- und Hochmittelalter mit beachtenswerten Studien bereichert und vor
allem der Paßpolitik der deutschen Herrscher besondere Aufmerksamkeit
gewidmet. Die neue monographische Darstellung fügt die gewonnenen
Erkenntnisse zu einem Gesamtbild und gruppiert sie um das wechselvolle Ringen

der mächtigsten schwäbischen Fürstengeschlechter, der Staufer und
Zähringer, um machtpolitische Geltung im süddeutschen Raum. Das Auf und
Ab dieses weiträumigen Kräftespiels wird verfolgt von seinem Beginn in den
kampferfüllten Jahren des Investiturstreites - 1079 übergibt König Heinrich

IV. dem Staufer Friedrich das Herzogtum Schwaben und traut ihm
seine Tochter Agnes an, und 1092 wählt die Gegenpartei der Zähringer und
Weifen Berthold IL von Zähringen zum Herzog von Schwaben - über das
ausgeglichene Spannungsverhältnis zwischen beiden Machtgruppen unter Heinrich

V., und weiter über das zähe, durch Burgund- und Italienpolitik
gestraffte Seilziehen unter Lothar III. und seinen staufischen Nachfolgern bis
zur Gotthardpolitik Bertholds V. von Zähringen. Besonders ergiebig für die
Schweizer Geschichte ist das methodisch feingeschulte, auf umfassender
Quellenkenntnis beruhende Bemühen Büttners, alle Ausstrahlungen des

politischen Geschehens bis in die letzten Verästelungen zu verfolgen, mit dem
überraschenden Ergebnis, daß anscheinend vereinzelte und bisher zu wenig
beachtete Tatsachen - etwa der Verkauf von Gütern im Gebiet von Naters

228



durch Abt Albert von Disentis - im Licht des großräumigen Zusammenhanges

ihren geschichtlichen Sinn offenbaren. Dabei ist es besonders lehrreich,
der klaren Linienführung des Verfassers zu folgen, wie er mit sicherm Gespür
die gestaltenden Kräfte mittelalterlicher Politik ertastet. Bischöfe und
Laienfürsten, Klöster und Städte, Talgenossenschaften und Volksbewegungen, ja
selbst Siedlungs- und Rodungstätigkeit, sie alle werden nach Deutung und
Bedeutung in diesem Kräftespiel eingeschätzt und eingefügt. Daß es Büttner
gelungen ist, den Anteil Bertholds V. von Zähringen an der Herstellung einer
neuen Nord-Südstraße über den Gotthard zu « hoher Wahrscheinlichkeit »

zu erheben, ist krönende Bestätigung seiner gründlichen Forschung.
Theophil Graf

Paul de Vooght : L'Hérésie de Jean Huss ; xix-494 p. ; du même : Hus-
siana, VIII-452 p. Louvain 1960 (Fase. 34 et 35 de la Bibliothèque de la
Revue d'Histoire ecclésiastique), 350 et 400 FB.

Le premier de ces deux volumes est une biographie de Jean Huss. Tout
d'abord, nous sont présentés ses précurseurs - et dans la suite l'un ou l'autre
de ses contemporains - dont certains ont été d'une audace supérieure à la
sienne.

Huss, théologien scolastique et plutôt banal, qu'inspirait une spiritualité
exclusivement biblique, avait été nommé, à Prague, prédicateur à la chapelle,
de Bethlehem, et il le demeurera malgré les interdictions qui, plus tard
seront portées contre lui, en particulier par Alexandre V, aucune autorité ne

pouvant, selon lui, s'opposer à une tâche qui a été imposée à ses ministres
par le Christ en personne.

Il avait lu avec enthousiasme les écrits de Wiclif - les rapports étaient
fréquents entre Prague et l'Angleterre - et, à sa suite, il s'était mis à dénoncer
avec insistance la simonie, les exagérations dans le culte des reliques et des

images, l'abus que constituait à ses yeux le prélèvement des décimes,
introduites, disait-il, par la cupidité des clercs, enfin et surtout, à demander,
à tous les échelons de la société chrétienne, une vie plus conforme à l'évangile.
Ce n'était pas un réalisateur ; il n'a pas proposé de plan de réforme. Ce n'était
pas non plus un génie et c'est donc bien à tort que les Tchèques en ont fait
une sorte de héros national.

De tempérament ardent, emporté, il était violent, fougueux, excessif dans
ses jugements. Il ne ménageait personne et surtout pas les membres du clergé,
même les plus haut placés. Il s'y fit naturellement des ennemis. Un jour, à la
suite d'un de ses sermons, ses auditeurs étaient allés manifester bruyamment
devant le palais de l'archevêque, qui, après avoir inutilement interdit la
prédication à ce démagogue, finit par l'excommunier (1410).

Il avisa ensuite Jean XXIII des ravages que faisaient en Bohême les

doctrines de Wiclif. Huss est alors convoqué à Bologne, la résidence du Pape ;

mais il refuse de s'y rendre, redoutant les pièges que ses ennemis, les Teutons
en particulier, ne manqueraient pas, estimait-il, de lui tendre en route. Il est
en conséquence condamné comme contumace et finalement déclaré « excommunié

vitandus » avec l'interdit jeté sur les lieux qui l'abriteraient (1412). Il

229



s'exile alors, pour éviter cette mesure à la ville de Prague (il y fit néanmoins
quelques apparitions) et utilisa ces mois de congé forcé à écrire, en latin tout
d'abord, mais également en tchèque.

C'est alors qu'est convoqué, pour novembre 1414, le concile de Constance.
L'empereur Sigismond lui suggère de s'y rendre et lui délivre le sauf-conduit

- plus exactement un passeport - nécessaire (pour l'aller bien entendu ; il
n'était pas question du retour). Il part, convaincu qu'il parviendra à se justifier

devant le concile, mais non sans envisager aussi l'éventualité d'un échec

et par conséquent la mort.
Escorté d'une vingtaine de cavaliers, il se met en route le 11 octobre.

Contrairement à ce qu'il redoutait, il est accueilli avec sympathie dans les

pays allemands qu'il traverse. Des curés ont avec lui sur des questions
dogmatiques des entretiens dont ils se retirent satisfaits. A Nuremberg, les

gens se sont rassemblés en foule pour voir passer le prédicateur de Prague.
Il arrive à Constance le 3 novembre. Jean XXIII se montre bienveillant à son
égard : il supprime excommunication et interdit : logé en ville, il est libre et
peut célébrer la messe. Il ne lui est simplement pas permis de prendre part
aux manifestations officielles du concile. Mais, trois semaines plus tard, le
bruit, absolument faux, ayant couru qu'il avait tenté de s'enfuir, il est arrêté
et emprisonné.

Il a contre lui à Constance de violents adversaires, et particulièrement
deux compatriotes : Pâlec et surtout Michel de Causis, sinistre personnage
qui multiplie contre lui les accusations mensongères.

Jean XXIII désigne pour le juger une commission de trois membres. Ils lui
présentent les 45 articles dans lesquels on avait, antérieurement déjà,
condensé les erreurs de Wiclif. Huss répond, par écrit, protestant contre les hérésies

qu'on lui endosse à tort, atténuant un peu ses affirmations antérieures ou
ses exagérations de langage, non sans manquer parfois, il faut le reconnaître,
un peu de franchise.

Pâlec de son côté extrait du De ecclesia de Jean Huss 42 propositions. Ce

dernier, du cachot moins sombre où il a été transféré, répond, également par
écrit ; il est bien obligé de reconnaître non pas comme erronées mais du moins
comme siennes plusieurs des propositions que lui reproche son antagoniste.

Il a au concile d'autres adversaires, notamment Gerson, le chancelier de

l'université de Paris, qui venait d'arriver à Constance (janvier 1415) et qui,
ayant fait venir, quelques mois auparavant, le De Ecclesia de Huss, avait
chargé des théologiens parisiens, d'en extraire les propositions jugées
condamnables. Us en trouvèrent une vingtaine. Les unes étaient effectivement
erronées ; la note appliquée à d'autres était exagérée et plusieurs enfin
exprimaient des hérésies que Huss n'avait jamais proférées.

Les théologiens de Paris et d'autres après eux s'étaient en particulier
mépris quant au sens de l'expression « évêque, prélat et pape véritable »,

s'imaginant que Huss faisait dépendre le pouvoir d'ordre et de juridiction
d'un ecclésiastique de son intégrité morale, alors qu'il a, au contraire,
toujours soutenu que des prescriptions justes émanées de prêtres indignes et
donc coupables aux yeux de Dieu, devaient néanmoins être observées et que
leurs sacrements étaient valides.

230



C'est alors que se produisit le coup de théâtre de l'évasion de Jean XXIII.
Confié à la garde de l'évêque de Constance, Huss est transféré au château de
Gottlieben, sur le Rhin, où il passera un peu plus de deux mois et où une
nouvelle commission, remplaçant celle qu'avait désignée Jean XXIII, vient
l'interroger.

Le 4 mai, le concile condamne Wiclif et cette mesure est de mauvais augure
pour Jean Huss. Celui-ci n'avait, en effet, jamais dissimulé son admiration
pour le théologien d'Oxford. Il avait été jusqu'à soutenir qu'il n'était en
réalité pas hérétique, qu'on pouvait du moins l'interpréter dans un sens
orthodoxe, et il avait protesté contre la destruction de ses ouvrages ordonnée

par l'archevêque de Prague. Ce qu'il admirait en lui, c'était son désir de réagir
contre divers abus et de réveiller l'idéal chrétien ; mais, très habilement, il
dépouillait Wiclif dc ses erreurs, présentant une image en quelque sorte décantée,

expurgée, du théologien anglais, du moms quant à ses négations les plus
graves ; mais dans l'opinion, déjà autrefois à Prague et maintenant à
Constance, il passait - et c'était en somme sa faute - pour un partisan de Wiclif,
partageant dès lors ses erreurs.

Un certain nombre de nobles tchèques et moraves interviennent alors
auprès du concile en sa faveur, mais sans succès. Le dénouement approche.

Les 5, 7 et 8 juin, ayant été ramené à Constance, Huss comparaît devant
une imposante assemblée de cardinaux, archevêques, évêques, prélats,
docteurs, maîtres en théologie. Sigismond est présent. Ayant été avisé que les
événements se précipitaient, il était immédiatement et énergiquement
intervenu. L'assemblée est par moments houleuse. La plupart des assistants
sont d'avance convaincus d'avoir affaire à un hérétique et au surplus à un
menteur. On le somme de reconnaître ses erreurs. Lui proteste qu'on lui
attribue des opinions qu'il n'a jamais eues et demande, quant aux autres,
qu'on lui donne l'occasion de s'expliquer.

Pierre d'Ailly, qui est allé le voir en prison, et d'autres encore, notamment
un personnage demeuré anonyme essayent de le convaincre par la douceur.
Sigismond, lui, ne comprend pas pourquoi, qu'on les eût professées ou non. on
hésiterait à rejeter des opinions désignées comme fausses par le concile et il
finit par soupçonner Huss d'hérésie. Quant à ce dernier, il estime au contraire
que signer, pour les condamner, des affirmations qu'il n'a jamais admises,
ce serait mentir, se parjurer et scandaliser les fidèles.

Il n'y a dès lors plus que deux solutions : abjurer ou mourir.
Le 18 juin est définitivement arrêtée la liste des propositions que Huss

devra rejeter. On les lui soumet et il les annote de ses ultimes remarques : son
parti est pris : il ne signera pas. De sa prison, sachant désormais le sort qui
l'attend, il adresse ses dernières recommandations à ses amis de Prague.

Le 1er juillet, deux évêques viennent solennellement lui demander s'il
consent à se soumettre. Il refuse... La même proposition lui est faite, quatre
jours plus tard, devant une assemblée de cardinaux, d'archevêques et d'évê-
ques. Il refuse à nouveau. Il donne la même réponse à une délégation que,
dans le même but, lui envoie Sigismond.

Le 5 juillet, le concile est réuni dans l'église principale de Constance.
Sigismond préside. Huss est introduit. Après un sermon qui ne tend qu'à

231



légitimer la sentence de mort, lecture est donnée de l'acte d'accusation. Huss
fournit encore quelques explications, toujours les mêmes. Puis on procède à

sa dégradation : on lui enlève les ornements sacerdotaux dont on l'a revêtu ;

on lui arrache des mains le calice ; on lui rase sa tonsure ; on le coiffe d'une
sorte de couronne en papier sur laquelle trois démons s'arrachent l'âme d'un
condamné et qui portait l'inscription : « Celui-ci est un hérésiarque ».

Il est alors livré au bras séculier et conduit hors de ville. La totalité presque
des habitants l'accompagne. Il fait une dernière prière. Il est hissé sur le
bûcher, attaché au poteau, les mains liées derrière le dos et une chaîne au
cou. On l'a enveloppé, jusqu'à la tête, de bois mêlé de paille. Le comte palatin,
qui est chargé de l'exécution, le somme une dernière fois de révoquer son
enseignement. Il refuse. On met alors le feu au bûcher. Huss entonne le
Credo. Arrivé au « né de la Vierge Marie », la flamme, soulevée par le vent,
l'atteint en plein visage. Il s'agite durant quelques instants et meurt. Lorsque

le bûcher fut entièrement consumer, on put voir ce qui restait du corps
du supplicié. Les soldats, ayant réuni les ossements, rallumèrent le brasier.
L'un d'eux, après avoir brisé le crâne de la victime, le jeta au feu tandis qu'un
autre faisait brûler le cœur, qu'il avait planté au bout d'un bâton ; finalement,
ce qui restait de cendres fut jeté dans le Rhin...

Quelles étaient en réalité les hérésies professées par Jean Huss L'auteur en
parle à maintes reprises dans son premier vol., mais il y a consacré surtout ses

Hussiana où, reprenant entre autres, les remaniant au besoin, des articles qu'il
avait publiés dans diverses revues, il examine à fond tout le problème, enrichissant

à l'occasion son exposé de digressions sur des questions de patristique...
Pendant longtemps, le seul reproche que l'on pouvait adresser à Jean Huss

était sa définition de l'Eglise, qu'il réduisait, à l'exemple de Wiclif - et
conformément d'ailleurs à certains textes de saint Augustin, pris sans les correctifs
que celui-ci apporte ailleurs - à la « communauté des prédestinés », donc une
église invisible, excluant les « praesciti », c'est-à-dire ceux qui ne persévéreront

pas et qui, même quand ils sont en état de grâce, ne font pas partie de

l'Eglise. Cela ne l'empêche pas - c'est l'une de ses contradictions - d'admettre
à l'occasion, mais au second rang en dignité, l'Eglise terrestre avec sa hiérarchie

et ses sacrements.
On trouve ensuite chez Jean Huss, au sujet de l'absolution, une expression

en ce temps-là déjà plus que discutable. Pour Wiclif, le sacrement de
pénitence - la confession auriculaire est une invention des prêtres - est superflue
pour ceux qui sont vraiment contrits. Huss ne va pas jusque-là, mais, à la
suite d'ailleurs de Pierre Lombard, il prétend que l'absolution sacerdotale est
simplement déclarative ou désignatrice ; elle ne produit pas réellement le
pardon ; elle le constate et l'affirme ; si elle n'est pas précédée de l'absolution
divine, elle est sans valeur.

La conception que Huss se fait des indulgences est par contre absolument
correcte ; il en veut seulement, en des termes extrêmement violents, à l'indulgence

que Jean XXIII fit prêcher en faveur de ceux qui prendraient les

armes contre Ladislas, roi de Naples, un partisan de Grégoire XII : donc une
guerre entre chrétiens organisée par le Pape

232



Plus grave est l'attitude de Jean Huss quant au pouvoir pontifical. Son
raisonnement est une déduction de sa conception de l'Eglise : il y a eu de
mauvais papes ; Jean XXIII en est un ; on ne peut le ranger au nombre des

prédestinés ; il n'est donc pas dans l'Eglise et ne peut dès lors en être le chef ;

tout pape qui démérite par sa conduite se supprime soi-même. Huss alors
poursuit : c'est l'empereur Constantin qui a donné à la papauté ses biens et
dès lors son faste extérieur ; mais c'est à lui qu'il doit également son élévation,

sa juridiction sur l'ensemble des églises ; il est inexact de voir en lui le
supérieur hiérarchique des évêques. Par ailleurs - et c'est une autre contradiction

de sa part. Huss reconnaît que le Christ a donné à saint Pierre une
primauté d'honneur, le pouvoir spirituel de régir l'Eglise ; il a fait de lui son
vicaire sur la terre. Il n'en conclut pas moins que la papauté n'est pas d'institution

divine. On peut à la rigueur s'en passer. L'Eglise, débarrassée du pape
et des cardinaux pourrait très bien être gouvernée par de saints prêtres. Ce

n'est pas une institution immuable comme le sont l'épiscopat et les
sacrements. Ce n'est pas exclusivement à Pierre mais aux douze que le Sauveur a
confié l'évangélisation de l'ensemble de l'univers ; ce n'est pas de Pierre mais
du Christ directement que les autres apôtres ont reçu leurs pouvoirs ; l'église
primitive, dirigée par le collège apostolique tout entier, l'était mieux qu'elle
ne l'a été depuis, sous certains papes...

Cette conception erronée est sans doute la plus grave qu'on puisse reprocher
à Jean Huss. Dom de Vooght tient par contre à le laver entièrement de
l'accusation d'hérésie sur un autre point essentiel lui aussi : celui de la
présence réelle. Wiclif l'avait niée et ne manquait pas une occasion de rappeler
que le pain et le vin demeurent sur l'autel après la consécration : le Christ n'y
est présent que symboliquement. Huss ne partage aucunement cette erreur
dite de la rémanence ; il s'en tient strictement à la doctrine catholique de la
transsubstantiation. C'est absolument à tort que, à Constance, et déjà avant
à Prague (récemment encore un auteur aussi bien intentionné que M. Sedläk
lui a adressé le même reproche). On a suspecté à ce sujet sa foi. On a fait de lui
également un défenseur de la communion sous les deux espèces. C'est une
question qu'il n'a fait qu'effleurer en passant. Il ne cache pas lui être favorable,

mais il n'insiste aucunement et accepte pratiquement la communion
sous la seule espèce du pain. C'est dire que, là encore, on a eu parfaitement
tort de le désigner comme un protagoniste de l'emploi du calice pour les

laïques...
Dom Vooght termine son second volume par trois « questions spéciales ».

Tout d'abord le sermon de Jean Huss « dixit Martha ad Jesum », que
M. Loserth prétend être une simple copie de deux sermons de Wiclif sur ce
même sujet. De fait, Huss reproduit, et même assez servilement, certaines
sections de son modèle, mais il en modifie entièrement le plan et introduit un
développement, strictement orthodoxe, sur le purgatoire - dont on a osé dire
qu'il le niait - et sur la prière pour les morts. Un 2e appendice est intitulé la
simoniaca haeresis. Saint Thomas d'Aquin, malgré lui, lié qu'il était par la
tradition, appelle la simonie une hérésie. L'affirmation est abandonnée après
lui ; par contre elle fut reprise avec insistance par Wiclif et après lui par Jean
Huss.

ib 233



La 3e et dernière « question spéciale » touche de plus près à l'histoire
ecclésiastique et soulève un problème pour le moins inattendu. Le chapitre est
intitulé « Jean de Pomuk ». Il s'agit en réalité de celui qui fut canonisé en
1729 sous le nom de saint Jean Népomucène. C'était, expose notre auteur,
un chanoine richement prébende mais dont l'existence ne présentait rien qui
sortît de l'ordinaire. Il était vicaire général de l'archevêque de Prague, Jeai>
de Jensteyn. Or, le seul récit contemporain de la mort de Jean de Pomuk est
un mémoire envoyé à Rome par cet archevêque (il est conservé aux archives
du Vatican, où il a été retrouvé en 1752). Dom de Vooght le commente
minutieusement et en publie ensuite intégralement le texte latin. Ce mémoire est
assez décevant : l'auteur y expose longuement, dissimulant mal son âpreté au
gain, les dommages d'ordre matériel que lui a causés le roi Winceslas IV, jadis
cependant son ami. Puis, vers la fin, changeant brusquement de sujet, il
raconte entre autres la scène violente qui s'est déroulée lors d'une entrevue
qu'il a eue avec le roi. Ce dernier était très mécontent de ce que l'archevêque
eut fait nommer à l'abbaye vacante de Kladruby un personnage qui n'était
pas son candidat. Winceslas avait tenu cependant à ce que l'incident fût suiv i

d'une réconciliation. La rencontre fut soigneusement préparée mais se
termina tragiquement. Aussitôt qu'il se trouva en présence de l'archevêque, lc
roi entra dans une de ces colères dont il était coutumier. Il fit arrêter quatre
des personnages présents, parmi lesquels l'officiai et Jean de Pomuk, menaçant
de les jeter à l'eau. Il se rendit ensuite chez les chanoines, qu'il soupçonnait
d'être pour quelque chose dans l'affaire de la nomination à Kladruby. Il
frappa et blessa jusqu'au sang le doyen du Chapitre. Quant aux autres, le soir
venu, il les envoya à la torture après s'être permis d'appliquer lui-même une
torche allumée à plusieurs endroits du corps de l'officiai et du vicaire général :

puis il donna l'ordre de les noyer tous. Il se ravisa cependant et leur laissa la
vie sauve à condition qu'ils prêtassent le serment de ne jamais parler des
sévices qu'ils venaient d'endurer. L'un d'eux cependant, notre Jean de
Pomuk, était si mal en point que visiblement, il ne survivrait pas. Or voici les

quelques lignes que, en tout et pour tout, son archevêque qui, pris de panique,
s'était réfugié en lieu sûr, où il apprit la mort de son vicaire général, lui
consacre dans son rapport : « Solus venerabilis Ioannes, doctor et vicarius
meus in spiritualibus, post dirum martirium et combustum latus propterque
ulterius vivere nullo modo potuisset, ad submergendum per vicos et plateas
civitatis publice ductus, ligatis post tergum manibus, os eius quodam ligno
aperiente (donc un bâillon dans la bouche afin de l'empêcher de crier) ligatis-
que ad caput pedibus ad instar rote, de ponte progensi, hora noctis quasi
tercia, in flumen proiectus est et submersus » (n, 433). D'une violation du
secret de la confession il n'est donc pas question, et il en est de même dans les
anciennes chroniques. Notre auteur en cite douze. La plupart se contente de
dire que Jean de Pomuk fut jeté dans la Moldau ; l'une précise que c'était à

cause de son immixtion dans la question de l'abbaye de Kladruby ; une autre
- mais c'est une adjonction ultérieure - parce qu'il avait reproché au roi ses
fautes ; une dernière enfin « quod dixerat esse indignum nomine regis qui ben -

regere nesciebat » (il, p. 416, n. 11). Jean Huss, qui se trouvait à Prague en
1393 au moment de la mort de Jean de Pomuk, ne souffle mot d'une attitude

234



qui aurait été héroïque, et proteste uniquement, quelques années plus tard,
contre l'interdit que l'archevêque aurait voulu, à titre de représailles, jeter
sur la ville. C'est 40 ans plus tard que, pour la première fois, on rencontre
cette affirmation que Jean de Pomuk, confesseur de la reine - c'est un honneur

qu'on a également attribué à Jean Huss - aurait refusé de trahir le secret
de la Confession. Cent ans après l'événement, le personnage se dédouble : on
raconte qu'il y a eu deux Jean de Pomuk, morts tous deux d'une manière
identique : l'un en 1393, pour des raisons étrangères à la religion, et un autre,
celui-là martyr du secret de la confession, mort dix ans plus tôt, en 1383. En
réalité, souligne Dom Vooght, il n'y a eu qu'un seul Jean de Pomuk, mort en
1393, dans les circonstances rapportées par son archevêque.

Dom de Vooght nous a procuré plusieurs surprises et cette dernière n'est
pas la moindre. Ceci soit dit sans vouloir aucunement contester ses conclusions.

Il convient au contraire de le féliciter d'avoir, avec une minutie qui ne
saurait être surpassée, entrepris l'étude d'un écrivain dont la pensée n'est pas
toujours facile à saisir. Il fallait de plus savoir le tchèque. Sans doute, c'est en
latin que Jean Huss a rédigé ses principaux ouvrages, et c'est en latin également

que sont conservés ordinairement les résumés de ses sermons. Il a

cependant écrit également en tchèque (dans une langue, paraît-il
remarquable), et c'est en tchèque que lui ont été consacrés, par des compatriotes,
nombre d'études qu'il était indispensable de connaître et d'utiliser. De tous
ces écrivains, de ceux du moins qui sont catholiques - parmi eux notre
auteur cite avec éloge M. Sedlâk est sans doute celui qui lui est le plus
favorable. Avocat très habile d'un homme qui lui est visiblement sympathique,
il le défend dans toute la mesure du possible : d'aucuns diront peut-être que,
parfois, son plaidoyer est un peu contestable. Il reconnaît les torts de Jean
Huss ; il admet qu'il a soutenu certaines thèses indéfendables au point de vue
de l'orthodoxie ; mais il souligne surtout qu'on lui a prêté des erreurs qui n'ont
pas été les siennes, et il n'hésite pas à dire que, avec un peu plus de justice et
de charité, moins d'idées préconçues et d'hostilité de la part de ses adversaires

tchèques en particulier, il eût été possible de s'entendre à Constance. On
le sent décidé - les quelques remarques qu'il glisse parfois dans son exposé
prouvent qu'il n'est ni un timide ni un retardataire - à défendre, si besoin
était, les thèses qu'il soutient et la réhabilitation partielle qu'il nous
présente de Jean Huss.

Il souligne que les Pères de Constance, qui ont proclamé la supériorité du
concile sur le Pape étaient mal venus de condamner quelqu'un comme
hérétique. Gerson et d'Ailly, écrit-il, éprouvaient comme un besoin de se

rassurer eux-mêmes sur leur propre orthodoxie. Ils saisirent l'occasion
providentielle de brûler un hérétique » (I, 474). Nous ne voyons pas très bien le
lien ; et puis, près de cinq siècles avant le concile du Vatican, au surplus en
pleine période du Grand-Schisme, on pouvait, semble-t-il, avoir quelque
excuse à ne pas saisir la fausseté de la thèse conciliariste.

Terminons ce compte rendu - l'importance du sujet sera un excuse pour sa

longueur - en remerciant et en félicitant encore une fois Dom de Vooght. Ses

deuxvolumes, qui modifient notablement l'idée traditionnellequ'on s'était
formée de Jean Huss, feront époque dans l'histoire de la théologie. L. Waeber f

235



Savonarola, Ketzer oder Heiliger Eingeleitet, ausgewählt und übersetzt
von Gundolf Gieraths OP. Mit sechs Bildtafeln, Oktav, 302 Seiten, geb. in
Leinen 15.80 DM. Verlag Herder Freiburg, Basel, Wien 1961.

A première vue, ce titre peut prêter à confusion, en ce sens qu'on se

demande quel est l'auteur du livre dont le P. Gieraths se donne comme le

traducteur. En réalité c'est lui - il est professeur d'histoire ecclésiastique à

l'Académie Albert-le-Grand de Walberberg, près de Bonn - qui est l'auteur
du tout : une introduction de 50 pages qui résume la vie de Savonarole.
placée dans le cadre de son milieu et de son temps. Tout le reste sont des

extraits de ses ouvrages : deux lettres, sept sermons, choisis de préférence
parmi ceux qui terminent ou résument une série, et de copieux extraits de

quatre de ses écrits.
L'auteur cite à l'occasion des historiens qui se sont occupés de son héros

Schnitzer par exemple « dont la biographie demeure capitale » (p. 39), mais
uniquement à titre de référence et nullement pour engager avec eux une
polémique. Son but est tout autre : il veut se joindre ou, plus exactement, ainsi
que le prouvent les notes dont il accompagne sa traduction, associer le grand
public au mouvement de réhabilitation de Savonarole qui a été déclenché,
en 1929, par Sébastien Merkle et qui n'a cessé de progresser depuis. Le 25 mai
1952, M. G. la Pira, maire de Florence, a fait officiellement, au nom de la ville-
sur la place de l'exécution, amende honorable à celui qu'on y avait fait
ignominieusement périr en 1498. « L'heure de Savonarole a sonné » s'était écrié, en
1951, au chapitre provincial de Gênes, le P. Suârez, général des dominicains.
Au chapitre général de Rome de 1955 fut exprimé le vœu que, parmi les

causes des Frères prêcheurs présentées à la Congrégation des Rites, celle de

Savonarole fut placée au premier rang, et l'éditeur signale enfin cette
affirmation du P. Hyacinthe Scaltriti : « Il se pourrait que le prochain concile de
Vatican prononce la réhabilitation de Savonarole. »

Ce dernier, il est vrai, à la fin de sa vie, a fait appel au concile général ; ce
n'était toutefois pas, souligne le P. Gieraths - et on lui donnera volontiers
raison - qu'il fût un partisan de la théorie conciliaire, mais il ne voyait pas
d'autre moyen pour l'Eglise de se défaire d'Alexandre VI. C'était d'ailleurs
aussi l'avis du futur Jules II.

Le Pape l'avait excommunié. Sujective, écrit notre auteur - nous dirions :

« en conscience » - après réflexion, il estima n'avoir pas à tenir compte de cette
censure. Objective, c'est-à-dire en soi, il aurait dû, comme moine et comme
prêtre, s'y soumettre (p. 41), mais toute la question est de savoir si cette
mesure d'Alexandre VI se justifiait ; et l'auteur de conclure : «Darum bleibt
bei Savonarola die Frage nach der objektiven Schuldhaftigkeit offen... Es
bestehen keine Bedenken gegen die Annahme, daß Savonarola ein Heiliger
ist, wohl aber könnten noch Bedenken erhoben werden gegen seine
Heiligsprechung, bis die objektive Schuldfrage geklärt ist » (p. 58-59).

Les uns objecteront, quant à cette éventuelle canonisation, les violences de

langage de Savonarole (que le P. Gieraths reconnaît, p. 52) ; d'autres, ses

interventions en matière politique. Mais surtout le reproche que formulait
déjà Pastor nous semble conserver toute sa valeur : Savonarole a eu le tort

236



de faire ou de laisser croire que Dieu l'avait chargé personnellement et
expressément de prophétiser. Cette conviction ressort, pour ne parler que des

textes publiés par le P. Gieraths, tout d'abord, de son sermon sur la prophétie
(p. 109 à 132) mais on la retrouve souvent ailleurs : C'est, explique-t-il,
inspiré d'en-haut qu'il a signalé Charles VIII comme un nouveau Cyrus
(p. 164). Pas un iota, déclare-t-il à plusieurs reprises, de ce que j'ai annoncé ne
s'est pas réalisé ou ne trouvera pas sa confirmation dans l'avenir. Quand il
raconte les propos qu'il a échangés avec Dieu (p. 55, 114), ses auditeurs
comprenaient peut-être que c'était là une manière de parler que nous avons
tort de prendre à la lettre. Il a dit un jour : « je ne veux pas passer pour
prophète » (p. 53) et une autre fois : « Je n'ai jamais prétendu que Dieu me parlait

», mais il ajoute immédiatement : « Je ne dis ni oui ni non » (p. 149).
Cependant, dans d'autres circonstances il fut plus aftirmatif : « Je n'ai
annoncé que ce qui m'a été communiqué par Dieu » (p. 159. 204). < Comme les

prophètes, j'ai été éclairé par les anges » (p. 206). « Ce n'est pas dans mon
cerveau que prennent naissance mes prédictions mais dans une lumière et une
mission venues d'en-haut (p. 56, 177, 220). « Ce n'est pas moi, c'est Dieu qui
annonce par ma bouche les tribulations que Rome aura à subir » (p. 224).

Ces réserves faites, il faut par ailleurs reconnaître hautement la foi, la
pureté de mœurs, la confiance en Dieu, l'ardeur de l'apostolat de Savonarole.
l'ascétisme qu'il pratiqua lui-même et qu'il s'efforça de faire observer à

Saint-Marc, son désir enfin de voir l'Eglise se purifier et sortir de la situation
critique qui était alors la sienne, et l'on ne peut dès lors que s'associer de

grand cœur à tout ce qui sera tenté en faveur de sa réhabilitation.
L. Waeber t

Paul-E. Martin: Trois cas de pluralisme confessionnel aux XVIeet XVIIe
siècles, 177 p. A Julien, Genève, 1961. 12 fr.

M. Paul-E. Martin, ancien archiviste d'Etat à Genève, présente dans cette
étude un certain nombre de cas où, contrairement à l'adage Cujus Regio ejus
Religio, une deuxième confession religieuse était tolérée à côté de celle du
prince, c'est-à-dire du chef politique du territoire en question.

Il a utilisé les archives d'Etat et celles de l'Eglise de Genève, puis, pour
l'étranger, les ouvrages publiés, ne cachant pas que des recherches ultérieures
permettraient de compléter son exposé, déjà cependant richement documenté
et minutieusement charpenté. Ce qui augmente sa valeur, ce sont les textes de

l'époque, parfois assez longs, que l'auteur a reproduit et qui permettent de

saisir dans toutes leurs nuances les initiatives prises ainsi que les réactions
qu'elles ont provoquées.

Il étudie, en particulier, quatre cas ; l'un concernant Genève : le mandement

de Thiez ; deux regardant la Savoie : les baillages de Thonon (Chablais)
et de Ternier-Gaillard, tandis que le dernier nous conduit en France, au Pays
de Gex, où le problème qui s'est posé, au XVIIe siècle, était celui de savoir si

l'Edit de Nantes lui était applicable.
Le chapitre pour nous le plus intéressant est celui qui est consacré au

Chablais, où saint François de Sales puis le Père Chérubin réussirent à
réintroduire le catholicisme et où Charles-Emmanuel, sur leurs suggestions mais

237



en outre et surtout de sa propre initiative, édicta des mesures manifestement
contraires aux clauses du traîté de Nyon de 1589.

M. Martin aurait pu intituler son livre : exemple de tolérance protestante
(dans le mandement de Thiez, où la religion catholique a pu se maintenir dans
une terre de la souveraineté de Genève) et au contraire d'intolérance catholique

(dans le Chablais et le bailliage de Termer, puis, plus tard, dans le pays
de Gex).

En réalité, on le sait, l'intolérance existait des deux côtés. M. Martin nous
en fournit lui-même des exemples dans son introduction où il rappelle
comment la Réforme a été établie dans les différents cantons suisses, ce qui le
conduit à signaler l'intransigeance en particulier de Zwingli et de Zurich, et
de mentionner d'autre part le traité conclu, en 1531 et 1532, entre Berne et
Fribourg (imposé en réalité par Berne à Fribourg) qui renfermait ces deux
articles : là où le culte catholique a été supprimé, il ne peut être rétabli ; et cet
autre : toute communauté où existe une minorité évangélique peut, aussi sou
vent qu'elle le jugera opportun (pratiquement jusqu'au jour où elle sera sûre
de l'emporter) exiger ie renouvellement du Plus et par conséquent la suppression

à tout jamais du catholicisme ; et l'auteur énumère les localités du Pays
de Vaud où la Réforme a été, grâce à cette dernière clause, finalement
introduite. C'était, il est vrai, sous l'influence toute-puissante de Berne qui, en
présence de ce qui se passait aux environs de Genève, éleva sans doute des

protestations, mais modérées et résignées, car il s'agissait de ménager le duc
de Savoie. L. Waeber f

Reinhold Fast : Heinrich Bullinger und die Täufer. Ein Beitrag zur
Historiographie und Theologie im 16. Jahrhundert. Schriftenreihe des Mennoni
tischen Geschichtsvereins Nr. 7. Hrsg. vom Mennoni tischen Geschichtsverein
e. V. Weierhof (Pfalz) 1959. 214 S.

Die vorliegende Monographie, als theologische Dissertation der Universität
Heidelberg im wesentlichen in Zürich entstanden, ist, wie der Titel richtig
vermerkt, teils historischen, teils theologischen Charakters, wie es übrigens
der Publizistik Bullingers auch entspricht. Man weiß, daß die Zusammenhänge

der Historiographie Bullingers noch lange nicht als völlig geklärt
gelten können, daß aber sein Einfluß nicht nur wegen seiner ungewöhnlich
umfangreichen Beziehungen für manches Geschichtsbild bestimmend wurde,
sondern auch dank des Umstandes, daß seine Reformationschronik unter
allen bedeutenden Geschichtswerken des 16. Jahrhunderts am frühesten
gedruckt worden ist. F. beschränkt sich auf die Untersuchung des Geschichtsbildes

von den Täufern. Seine Absicht ist es zu untersuchen, ob und inwieweit

die Stellung Bullingers zu den Täufern subjektiv geprägt erscheint oder
auf objektiver Kenntnis der historischen Vorgänge und der tatsächlichen
Lehren beruht. Natürlich stand F. dem Zürcher Geschichtschreiber und Theologen

von vornherein kritisch gegenüber, aber wir möchten gleich betonen,
daß er die Gefahren einer aprioristischen Einstellung vermieden hat, selbst
wenn manche Fragen vielleicht nicht so eindeutig entschieden werden können,

wie er selbst sie zu lösen versucht. F. hat sich nämlich seine Aufgabe

238



wirklich nicht leicht gemacht. Er bietet eine gute Übersicht über das von
ihm untersuchte, teils gedruckte, teils handschriftlich erhaltene, polemische
Schrifttum Bullingers (77-88), zog aber auch zahlreiche Korrespondenzen
heran. Ein Teil des Ertrags dieser Forschungsarbeit ist als Quellenbeilage
wiedergegeben (168-196), darunter vor allem vier bedeutsame Briefe Bullingers

und Leo Juds von 1531 und 1532, worin die bedeutsamen Themen des

Bannes, der Kirchenzucht und der damit eng verbundenen Strafgewalt der
weltlichen Obrigkeit behandelt wurden, Fragen, in denen Jud abweichende
Ansichten vertrat (vgl. 180 ff.).

F. untersucht in einem ersten Teil in chronologischer Folge die historisch
erfaßbaren Auseinandersetzungen mit den Täufern recht scharfsinnig. Es
kann freilich für die Jahre 1524-25 kaum mehr gesagt werden, als daß
Bullinger an einem der drei Täufergespräche von 1525 in Zürich teilnahm und
ein Protokoll (Acta) verfaßt hat. Vielleicht darf darin eher eine polemische
Darstellung der Vorgänge vermutet werden (17). Im Mittelpunkt steht dabei
die Tauffrage. Mehr weiß man aus den Jahren 1526-1531 und 1532-1559,
die der Abfassung des Hauptwerkes Bullingers : Der Wiedertäufer Ursprung
usw. (1560) voraufgehen. Es ist bemerkenswert, daß die Frage der jährlichen
Zinszahlungen bei den Täufern im Zusammenhang mit der Bewegung in den
Freien Ämtern besonders akut wurde, ein Problem, zu welchem Bullinger
wiederholt schriftlich Stellung bezog (29 f.). Das erinnert uns daran, daß
u. E. das Problem des Verhältnisses von Täufer- und Bauernbewegung oft
falsch gestellt wird. F. hat wohl darin recht, daß er eine unmittelbare
Verantwortung der Täufer für die Bauernunruhen ablehnt. Niemand wird
behaupten, daß die Motive beider Bewegungen identisch sind oder daß die
Täufer die Bauernbewegung ausgelöst hätten. Aber das enthebt uns nicht
der Frage, worin wichtige Berührungspunkte zwischen beiden Lagern
vorlagen und inwieweit damit ein Zusammengehen möglich wurde.

Besonders ertragreich erscheint uns der Abschnitt über die Zeit von 1560-
1575. Ein wesentliches Anliegen F.s ist es, die Ansicht von der Abhängigkeit

der Zürcher Täuferbewegung von Thom. Müntzer, wie sie Bullinger
scharf vertritt, zu widerlegen. Hier reichen die Quellen für eine wirklich
eindeutige Lösung kaum aus. Vielleicht ist es doch so, daß F. sich allzusehr
des argumentum e silentio bedient (vgl. 100 f.). Allein man muß F. ohne
Zweifel zugeben, daß die Geschichtsschreibung Bullingers namentlich seit
den andauernden Auseinandersetzungen in der Abendmahlslehre von der
Absicht geleitet war, den Vorwurf deutscher Reformatoren, als ob die
schweizerische Kirche ein Herd häretischer Strömungen sei, zu widerlegen, daß
daraus auch seine Stellungnahme zu den Täufern und ihren Lehren zu
verstehen ist (vgl. 90).

Der 2. Teil behandelt daher die wesentlichen dogmatischen Gegensätze,
wie sie Bullinger herausstellt. Wir können sie nur mit einigen Stichworten
andeuten : Tauflehre, Abendmahl, Gemeindebegriff, Bann und Kirchenzucht ;

weniger beachtet wird die Lehre vom Seelenschlaf. Der Leser erhält hier
einen ausgezeichneten Einblick in das, was in späterer Zeit das Lehrgut der
Täufer ausmacht. Im übrigen weist die Arbeit zahlreiche kritische
Bemerkungen und treffliche Beobachtungen auf. Sehr richtig sagt F. an einer

239



Stelle (96), daß Luther und Melanchthon die zwinglische Reformationskirche
wegen des Einflusses Karlstadts, nicht Müntzers, in Abhängigkeit von den
Schwärmern sahen. Auch die Kritik an Cantimoris Meinung, Zürich sei ein
Zentrum der Toleranz gewesen, ist durchaus angebracht (63). Beinahe amüsant

ist der von F. festgestellte Lesefehler W. Köhlers : lych- statt kyrch-
ordnung (66 n. 354). Ganz entgangen ist F. dem Druckfehlerteufel aucli
nicht. Der Leser kann die Versehen leicht berichtigen (20 n. 39, 26 n. 96 :

lies 1523 st. 1532, 35 n. 156 ehre st. eher, 27 lies im zit. Text sepeliri st. sepu-
liri, 63 n. 334 lies Gallicius', 55 lies hat st. tat, S. 73 müßte der Name mit
Keel oder Kehl (st. Kell), den beiden heute gebräuchlichen Formen,
wiedergegeben werden ; lies Altstätten st. Altstetten ; 89 lies in der Überschrift
Quellen ; S. 33, 58 lies kein Hehl, nicht keinen Hehl ; mißglückt ist das
Bild S. 57 : « Einen Monat später aber waren Servets Ideen den Schweizern
unmittelbar auf den Leib gerückt » Bedauerlicher ist es, daß der Anmer
kungsapparat in so kleinem Satz gehalten ist, daß er nur schwer zu lesen ist.

Wie immer man sich im übrigen zu manchen Problemen des Buches stellen
mag, sicher ist, daß F. sich als ein Forscher ausweist, der gründlich zu
arbeiten und die Perspektiven wesentlich auszuweiten versteht.

Oskar Vasella

André Biéler : La pensée économique et sociale de Calvin. - Genève,
Georg, 1959. Préface d'Antony Babel. Publications de la Faculté des Sciences

économiques et sociales de l'Université de Genève XII ; x-562 p., bibl. et
index.

L'alliance en un seul homme du théologien et de l'historien est toujours
féconde. Elle explique, pour une large part, les progrès considérables accomplis

récemment par l'histoire religieuse. Les œuvres les plus marquantes de
la théologie et même de la philosophie de l'histoire lui doivent beaucoup :

dans ce domaine, les noms illustres se pressent à la mémoire depuis saint
Augustin à Jacques Maritain. Lorsque les connaissances économiques
ajoutent une troisième dimension comme c'est le cas chez M. Biéler, la
problématique scientifique peut s'en trouver considérablement élargie, voire
renouvelée. En effet, l'originalité profonde de ce livre réside, à notre sens,
dans la tentative de rattacher étroitement la pensée calvmienne aux
principaux événements sociaux, économiques et religieux qui l'ont déterminée,
afin de lui restituer sa profonde originalité, sa fraîcheur première, serait-on
tenté de dire.

L'ouvrage débute par une introduction consacrée aux « points de rupture
de la société médiévale à la naissance du monde moderne ». Dans son avant-
propos, l'auteur s'est excusé d'avance de faire confiance au jugement des

historiens auxquels il s'adressait. On ne saurait lui en faire reproche si
l'éventail des références était plus large et tenait mieux compte des richesses
de l'historiographie. Deux exemples. En ce qui touche la société médiévale,
pourquoi citer Pirenne seulement et ignorer Schnürer, Génicot, de Lagarde
et Dawson. De même le brillant Martin Luther de Febvre mériterait d'être
confronté aux aperçus solides de Scheel et de Strohl. Ces réserves concernent
la présentation générale ; elles ne sont plus de mise pour le tableau fouillé

240



que l'auteur dresse de la Réforme en Suisse et à Genève. Persuasif sans être
toujours absolument convaincant, M. Biéler s'applique à présenter le
mouvement comme une double postulation vers le renouveau religieux et la
justice sociale.

L'analyse de cette réforme intégrale que propose le calvinisme s'articule
ensuite en deux chapitres fort bien construits. Le premier replace l'évolution
de Calvin dans son temps et son milieu en faisant admirablement la part des

impulsions et des résistances (p. 87-91). Force indiscutable de rénovation, le
calvinisme est présenté comme une « via media » (117) entre le « nationalisme
religieux » (l'auteur hésite à raison devant ce néologisme qui recouvre un
certain type de machiavélisme) et les mystiques révolutionnaires. Le
deuxième chapitre souligne l'étonnante contribution que le calvinisme apporte
à la modernité du XVIe siècle genevois. A propos de la tentative brésilienne
de Jean de Léry, on évoque tout naturellement les audaces de Las Casas,

que les travaux de Lewis Hanke ont mises en évidence.
Obéissant à un ordre clair et logique, la seconde partie entreprend de nous

faire remonter, à partir des « interférences sociologiques de toutes natures »,

qui ont joué leur rôle dans l'avènement de la Réforme, au « centre de la
doctrine du réformateur pour en étudier ensuite les enseignements
économiques et sociaux» (179). Modestement présentées comme une esquisse,
l'anthropologie et la sociologie théologique de Calvin sont analysées de
manière exhaustive et dans leurs aspects essentiels : la nature humaine, le
destin de la société, les sacrements et surtout les relations de l'Eglise et de

l'Etat, problème que M. Biéler renouvelle complètement. Le bon usage des
biens matériels fait ensuite l'objet d'un développement approfondi. L'auteur
montre que si la doctrine calvinienne de la richesse diffère de celle de
thomisme, les conceptions sur la propriété considérée comme une fonction
sociale s'en rapprochent, ce qui sauvegarde une conception harmonieuse de
l'Etat. La présentation des activités proprement économiques parachève le
tableau des idées de Calvin. On y voit paraître l'originalité évidente de ses

conceptions sur le travail, le salaire, les professions et surtout celle des
manieurs d'argent. Le réformateur aboutit à une distinction essentielle
entre le prêt de production, qui va favoriser l'investissement économique, et
le prêt de consommation, que le moyen âge avait combattu à travers l'usure.
Avec raison, l'auteur souligne que cette distinction marque un « point tournant

de l'histoire », parce que Calvin et son collaborateur Dumoulin « sont
un des chaînons de l'évolution qui passe de l'ancienne conception de la vie
économique, considérée uniquement dans ses rapports avec l'homme d'un
point de vue éthique, théologique ou philosophique, et la méthode d'analyse
scientifique moderne qui ne tient compte presque exclusivement que de

l'objectivité matérielle des faits, de leurs relations et de leur mensuration
quantitative » (475).

L'ultime chapitre, intitulé « Calvinisme et capitalisme », entreprend de
faire le point dans un débat qui, après avoir passionné les historiens est en
voie d'être dépassé. L'auteur reprend d'abord le raisonnement de Max
Weber dont il analyse soigneusement les prémisses, beaucoup plus riches
que la caricature qu'on en a souvent faite. Selon le grand sociologue, la

241



naissance du capitalisme doit beaucoup aux milieux « calvinistes » des
XVIIe et XVIIIe siècles, à leur conception d'un entraînement professionnel
(Berufsaskese), qui devait garantir une haute productivité, une existence
vraiment chrétienne et le salut dans l'au-delà. Après Weber, Trœltsch a
souligné la responsabilité directe de Calvin dans la genèse de cette attitude
idéale. Or, dénonçant le puritanisme comme le « fils bâtard du calvinisme »

(495), M. Biéler n'a pas de peine à séparer l'ivraie du bon grain, à trancher
entre le « moralisme puritain dénaturé » et le « calvinisme originel ». Il réfute
ensuite avec un réel souci des nuances les héritiers avoués ou non de l'hypothèse

wébérienne : d'abord Doumergue, Goyau et Rougier, puis Tawney,
Hauser et Nef, pour souligner l'acuité des vues de Sayous. Sa propre conclusion

à ce remarquable aperçu de sociologie de la connaissance est claire : si
Calvin et le calvinisme originel ont contribué à « rendre beaucoup plus faciles,
au sein des populations réformées, le développement de la vie économique et
l'essor du capitalisme naissant » (513), ils n'en portent pas pour autant « la
responsabilité de l'évolution du capitalisme sous sa forme historique » (514).

Comme le souligne fort opportunément la préface du professeur Antony
Babel, l'étude systématique des Calvini Opera (« ces cinquante-neuf tomes
massifs qui ont effrayé tant d'historiens, d'économistes, de sociologues ») a

permis à cet essai particulièrement audacieux de révéler à quel point les

conceptions économiques et sociales du réformateur genevois sont immergées
dans sa pensée religieuse. C'est le mérite le plus réel deM. Biéler d'avoir montré
que l'actualité, pour ainsi dire permanente, de l'éthique calvinienne résulte
avant tout de ce que son objet est l'homme considéré dans sa totalité et dans
son renouveau perpétuel. Roland Ruffieux

Hans Maier : Revolution und Kirche - Studien zur Frühgeschichte der
christlichen Demokratie (1789-1850) - Freiburg im Breisgau, Rombach
Verlag, 1959 - Freiburger Studien zu Politik und Soziologie (Herausgeber
A. Bergstraesser und H. Popitz), 249 p.. bibl. index.

« La Révolution française a créé une société, elle cherche encore son
gouvernement » : cette maxime de Prévost-Paradol aurait pu s'ajouter aux
citations de Tocqueville et de Mirabeau que l'auteur place en tête de l'ouvrage.
En effet, la thèse de M. Maier est que la démocratie chrétienne », dont le
XXe siècle a consacré l'importance comme forme politique dans plusieurs
pays de l'Europe occidentale, est l'aboutissement (certainement provisoire)
d'une évolution des rapports entre l'Eglise et la société, qui a pris sous la
Révolution française une tournure engageant profondément l'avenir. On
savait déjà que cette première rencontre s'était soldée par un échec, mais
M. Maier entreprend de démontrer plus particulièrement ses répercussions sur
le phénomène que l'on appellera « démocratie chrétienne » après l'avoir
dénommé « démocratie fraternelle » et « libéralisme catholique ». Dès lors, le
rapprochement des années 1830, puis de 1848, s'expliquerait moins par une
prise de conscience des réalités ou par les opportunités tactiques que par les

transformations profondes que la Révolution française avait déterminées à
la fois dans l'Eglise catholique et dans les sociétés d'Europe occidentale. Il en

242



résulte un processus dialectique dont la situation présente reflète encore
certains antagonismes et que la description du cas de la France met
particulièrement en lumière.

L'auteur présente d'abord quelques considérations fondamentales sur le

phénomène qu'il entreprend d'étudier.Il estime que la « démocratie
chrétienne » qui se manifeste actuellement sur un axe Flandres-Italie tire son
unité moins de l'attitude politique que de conceptions sociales, qui ont eu un
effet bienfaisant sur le niveau de vie des masses populaires, et surtout d'une
conception du monde. C'est pourquoi la « démocratie chrétienne » se

distingue à la fois du catholicisme libéral (variété du catholicisme politique) et
du mouvement social catholique. Passant à des remarques de sociologie
politique, M. Maier relie les formations qui s'en réclament aux catégories
wéberiennes de Weltanschauungs- et d'Honorationenpartei en soulignant
excellemment les difficultés d'organisation qui découlent de telles perspectives.

La préférence accordée à une conception religieuse du monde, l'accent
mis sur les corps intermédiaires expliquent leur stratégie tout comme leur
refus de se lier à une seule classe.

Ces particularités sont nettement mises en évidence dans l'histoire des

débuts de la « démocratie chrétienne » en France où la coexistence de deux
courants donnent un caractère exemplaire à l'évolution de la tendance : elle
se présente à la fois comme l'héritière du catholicisme libéral et du
catholicisme démocratique-social. Reconnaissant après Gurian, l'homogénéité du
phénomène, l'auteur n'entend nullement dissimuler sa complexité. Dès lors,
la protohistoire des partis démocrates-chrétiens relève moins directement de
la sociologie politique que de l'histoire des idées qui tendent à former une
théologie politique qu'on pourrait opposer symétriquement à la mystique
politique de la gauche laïque.

A partir de ces présupposés, M. Maier déroule un panorama idéologique en
trois périodes. La première étudie très attentivement la fusion révolutionnaire
de la démocratie et de l'Eglise entre 1789 et 1794 après avoir rappelé que,
par le truchement ambigu du gallicanisme, la confusion du spirituel et du
temporel ne date pas de la fin de l'Ancien Régime. L'auteur souligne avec
raison l'importance des cahiers de doléances dans ce « mariage de l'Eglise et
de l'Etat » (A. Mathiez), mais aussi le rôle de l'Eglise constitutionnelle dont
les théoriciens - surtout Fauchet - lui paraissent être d'authentiques
ancêtres de la « démocratie chrétienne ». La rupture viendra dès 1790 avec la
tentative d'abattre le catholicisme et de fonder une nouvelle religion. On
s'étonne que cette partie s'achève sans une analyse fouillée du Concordat, qui
représente plus qu'une manifestation de césarisme révolutionnaire, comme le

montrent par exemple les mémoires de Consalvi.
Dans la deuxième partie, on se retrouve en pays connu ; l'auteur présente

sur de Maistre, de Bonald et Lamennais des vues conformes aux travaux
récents. Il montre bien que le problème dominant consiste alors dans une
redéfinition de la position des catholiques français à l'égard de l'Etat et de
la Papauté : comme l'avait déclaré de Maistre, en cas de faillite de la monarchie

traditionnelle, le seul appui restait à Rome. A partir de cette thèse
originale qui eut beaucoup d'audience, il aurait fallu, semble-t-il, analyser de

243



façon plus précise certains milieux de la Restauration : par exemple, l'attitude

des Jésuites ou des héritiers du jansénisme. La troisième partie
présente les têtes de file de la période 1830-1850 : le Lamennais de la rupture,
l'étonnant Bûchez, les équipes de l'Avenir et de l'Ere nouvelle. M. Maier
reconnaît que la « démocratie chrétienne » française ne forme pas alors un
système achevé, qu'elle englobe une multiplicité de tempéraments et de types
politiques (163). Toutefois le dépassement progressif du gallicanisme, l'accent
déplacé du politique au social font plus qu'annoncer des temps nouveaux, ils
donnent à cette première forme son unité interne et un caractère d'optimisme
catastrophique qui la met en parallèle avec le marxisme naissant.

Dans une conclusion nuancée, M. Maier ne dissimule pas que la confluence
en 1848 de courants si divers est éphémère et fragile, mais qu'elle est de la
plus haute importance pour l'avenir de la « démocratie chrétienne » en Europe
occidentale. Il faudra cependant bien des luttes (évoquées dans les appendices)

et surtout la personnalité puissante de Léon XIII et de ses succès
seurs pour apporter au mouvement un principe d'intégration doctrinale.

Il serait excessif de faire à M. Maier le reproche d'avoir souligné de manière
trop exclusive cette dialectique de l'Eglise et de la Révolution par rapport à

un contexte idéologique dont nombre d'ouvrages ont déjà révélé la richesse,
puisque le titre de son ouvrage annonce clairement ses intentions. On se
demande toutefois si, même pour cette protohistoire des partis démocrates-
chrétiens, les débats idéologiques des maîtres à penser du catholicisme
démocratique ont joué le rôle capital. Il ne faut pas sous-estimer, en effet, la
patiente action des évêques (le R. P. Droulers a souligné le cas exemplaire de

Mgr d'Astros en appelant d'autres monographies), les tâtonnements féconds
des premiers mouvements d'action sociale, l'action de la presse catholique
(encore si mal connue) et l'attitude des élites dont le traditionalisme n'a pas
toujours obnubilé la capacité d'accueil aux idées nouvelles. Roland Ruffieux

Jahrbuch des Oberaargaus. Beiträge zur Geschichte und Heimatkunde,
Herausgeber : Jahrbuchkomitee des Oberaargaus. Mit Tafeln, Karten und
Plänen. Druck : Merkur AG. Langenthal. Langenthal 1958 und 1959.

Seit 1958 erscheint eine neue historische Zeitschrift, das Jahrbuch des

Oberaargaus. Was der Oberaargau war und ist, das schildert im schmucken
Langenthaler Heft der Berner Heimatbücher der ausgezeichnete Kenner der
oberaargauischen Vergangenheit J. R. Meyer : « Der Oberaargau war nicht
zu einer dauernden und geschichtlich bedeutsamen Einheit berufen. Es gibt
nur die Geschichte seines immer mehr zusammenschrumpfenden und
wechselnden organisatorischen Zwecken dienenden Namens. Einst bezeichnete
dieser das Gebiet von der Roth-Murg bis weit ins (Berner) Oberland hinein.
Heute versteht der Statistiker darunter noch die Amtsbezirke Wangen und
Aarwangen. Daneben wird er in einem ungefähren und unverbindlichen Sinne
gebraucht für eine mehr nur gefühlsmäßig erfaßte Landschaft, sagen wir einmal

für ein Gebiet, dessen Bevölkerung sich immer noch kräftig angesprochen
und angezogen fühlt von der kulturellen und wirtschaftlichen Sende- und
Sammelstelle, die man seine Metropole heißt, und dies Gebiet wird wohl
besonders das Langenthal und der ganze Amtsbezirk Aarwangen sein. »

244



Die neue Zeitschrift verdanken wir wagemutigen Freunden der Heimatkunde

aus den bernischen Ämtern Wangen und Aarwangen. Als Präsident
des initiativen Jahrbuchkomitees betreut Dr. Robert Obrecht, Wiedlisbach,
das Jahrbuch.

Religiöser Mittelpunkt des Oberaargaus war im Mittelalter das
Zisterzienserkloster St. Urban. Die Abtei verlor mit der Reformation diese
Einflußsphäre im benachbarten Bernbiet und spielte im Oberaargau daher bis
zur Aufhebung (1848) nur mehr als Inhaberin zahlreicher Güter eine Rolle
Das Kloster geriet aber nicht in Vergessenheit. Das Interesse an seiner
Geschichte ist wach geblieben. So fand z. B. Abt Leodegar Hunkeler von Engelberg

eine zahlreiche und dankbare Zuhörerschaft, als er 1955 in Langenthal
auf Einladung hin über die Vergangenheit der Zisterzienserabtei sprach.
Es soll hier aber auch lobend erwähnt werden, wie pietätvoll der gegenwärtige
Pfarrherr von St. Urban, H. H. Pfarrer Franz Schärli, und die Leitung der
Anstalt durch die Feier verschiedener Gedenktage das Andenken an das
Kloster wachhalten und die ehrwürdige Vergangenheit des Gotteshauses
St. Urban immer wieder in Erinnerung rufen. Zur Wertschätzung des
Klosters trägt bestimmt auch der vor zwei Jahren erschienene vortreffliche
Kunstdenkmälerband Amt Willisau mit St. Urban bei, den wir Dr. Adolf
Reinle verdanken. Auch bemüht sich das Jahrbuchkomitee des Oberaargaus
um Beiträge zur Geschichte der Zisterzienserabtei.

Wenn wir von der Kirchengeschichte des Oberaargaus sprechen, dürfen
wir auch die bedeutende Rolle nicht vergessen, welche im Mittelalter die
Johanmterkomturei Thunstetten sowie der von St. Urban betreute Marien-
Wallfahrtsort zu Fribach gespielt haben. Die erste Nachricht von Langenthal
dem Hauptort des Oberaargaus, verdanken wir indessen nicht St. Urban und
auch nicht der Johanniterkomturei Thunstetten. « Langatun » wird nämlich
schon 861, also vor 1100 Jahren, erwähnt und zwar in einer Urkunde des

Klosters St. Gallen. J. R. Meyer hat diese Urkunde in einem Faksimiledruck
herausgegeben und dazu einen ausgezeichneten Kommentar verfaßt1.

Die beiden bisher erschienenen Bände 1958 und 1959 des Oberaargauer
Jahrbuchs bringen nebst geographischen, botanischen, biographischen und
heimatkundlichen Arbeiten recht viel aus dem Gebiet der Kirchengeschichte.

Dr. Hans Sigrist, Solothurn, bearbeitet mit seiner Studie «Der mittelalterliche

Dinghof Herzogenbuchsee » Neuland. Der Dinghof Herzogenbuchsee
gehörte dem Kloster St. Peter auf dem Schwarzwald, unterstand aber einem
eigenen Propst, der im Verlaufe des 14. Jahrhunderts sogar zur Herrschaft
über das ganze Dorf gelangte. Als 1528 der Propst selbst zur Reformation
übertrat, hatte diese Herrlichkeit ein Ende, indessen nicht ohne ein Nachspiel.

Denn das ferne Schwarzwaldkloster verkaufte die acht im Solothurner-
gebiet gelegenen Zehnten der Propstei Herzogenbuchsee an die Stadt
Solothurn, zum größten Ärger Berns, das es deswegen nicht auf einen Bruch mit
seiner Nachbarstadt ankommen lassen durfte, weil es damals Solothurn für
den neuen Glauben zu gewinnen suchte.
1 J. R. Meyer : Zwei Urkunden zur Geschichte Langenthals. Im Auftrag des

Einwohnergemeinderates Langenthal, hrsg. u. erläutert v. J. R. Meyer. Mit 2

Faksimiletafeln. Langenthal, Buchdruckerei Merkur AG., 1959. 48 S.

245



Das Schicksal st. gallischer Besitzungen im Langetentale schildert Otto
Holenweg mit seiner Studie über den Oeschenbachzehnten, während Moritz
Javet und J. R. Meyer mit ihren Arbeiten über Lotzwil (1958) und die Guten
bürg (1959) die Geschichte des Klosters St. Urban streifen. Ins Mittelalter
zurück führt uns auch Karl H. Flatt, wenn er « Von der Kirche zu Oberbipp >

berichtet, wie an diesem dem hl. Johannes dem Täufer geweihten Gotteshaus
noch vom Ende des 15. Jahrhunderts bis um 1522 gebaut wurde. Die alten
Glocken blieben auch bei der Restaurierung von 1959 im Kirchturm. Mit
besonderm Interesse vernehmen wir, wie die Kirche von Oberbipp zu ihrer
hübschen Renaissancekanzel kam : Im Gefolge eines unglücklichen Duells
zwischen Major Heinrich Im Thurn und Hauptmann Christoph Ziegler aus
Schaffhausen stiftete die Familie Im Thurn diese Kanzel.

Zum Abschluß sei noch auf die Arbeit von Andres Moser « Die Patrozinien
der oberaargauischen Kirchen » hingewiesen. Um dieses Verzeichnis ist jeder
Patrozinienforscher froh. A.M. versuchte, die Patrozinien auch zu deuten.
So etwa das Mauritius-Patrozinium von Wynau, das an der Verkehrsachse
Wallis Mittelland-Zofingen liege. Der Heilig-Kreuz Titel der Kapelle
Aarwangen wäre durch einen Hinweis auf die von Ritter von Johannes von
Aarwangen gestiftete Zisterzienser-Eremiten-Niederlassung Heilig Kreuz im
Entlebuch verständlicher geworden.

Das Jahrbuch des Oberaargaus mit seinem reichen Inhalt präsentiert sich
ausgezeichnet auch durch seine Ausstattung. Illustrationen und Buchdruck
sind von trefflicher Qualität. Man kann die Initianten daher nur
beglückwünschen und wartet mit großem Interesse auf die weitern Bände.

Alfred Häberle

Katholisches Missionsjahrbuch der Schweiz. 27. Jahrgang (1960) 96 S.

Selbstverlag des Schweiz. Kath. Akad. Missionsbundes. Freiburg, Spitalgasse

la.
Das neue Missionsjahrbuch steht naturgemäß ganz im Zeichen des Mis

sionsjahres. Daran erinnert schon dessen Plakat von Werner Andermatt auf
dem Umschlag des Heftes. Der Redaktor, P. Walbert Bühlmann O. Cap.,
nimmt das Thema auf, das in diesen Tagen immer wieder abgewandelt
wird : Die Schweiz hilft den Entwicklungsländern und weist im besondern
auf den Beitrag der kath. Missionen in diesem Zusammenhang hin. Er spricht
von der großzügigen medizinischen Fürsorge durch Missionsärzte und -spi-
täler, vom gut ausgebauten Schulwesen der verschiedensten Stufen, vom
Pressewesen, vom sozial-wirtschaftlichen Wirken, vom Bau so vieler Schulen,

Kirchen, Krankenhäuser etc. durch Missionäre und Laienarchitekten,
nicht zuletzt natürlich vom religiösen Bereich, in dem erst die äußere Hilfe
in den Entwicklungsländern ihren sichern Grund findet.

Die beigefügte statistische Übersicht über die Unternehmungen der
einzelnen männlichen und weiblichen Missionsinstitute gibt ein eindrucksvolles
Bild von der vielseitigen Tätigkeit unserer Landsleute am Werk der Welt
mission. Weist doch unsere kleine Schweiz nicht weniger als 825 Patres und
Brüder und 722 Schwestern auf, zu denen 33 Weltpriester und 84 Laienhelfer
kommen. Imponierend ist auch die Zahl der Hilfswerke unserer Missionen.

246



sowie der Hilfsaktionen, wie sie von vielen kath. Vereinen unternommen wurden.

Ein kurzer Vergleich mit den Jahren 1941-1955 (Jahr der « Messis ») -
1960, auch die Chronik für 1959, lassen das starke Anwachsen dieser Zahlen
innert 20 Jahren deutlich werden. Sehr willkommen ist zudem die
Missionsbibliographie, welche die Bedeutung des Missionsjahrbuches als überzeugen
des Dokument der intensiven Anteilnahme der Schweiz am großen Missionswerk

unterstreicht. P. Gall Heer

HINWEISE

Das « Centro di Documentazione » in Bologna, das sich als « Istituto per
le scienze religiose » bezeichnet, entwickelt sich immer mehr zu einem Mittelpunkt

der Forschung auf dem Gebiete der Kirchengeschichte, und zwar auf
breitester Grundlage. Das verdanken wir vor allem der umsichtigen Leitung
des Gelehrten Giuseppe Alberigo, der sich durch mehrere Veröffentlichungen
einen Namen gemacht hat. Den Aufriß der Gliederung der Bibliothek sowie
das Verzeichnis der vorhandenen Zeitschriften (33-58) lernen wir in der
Schrift : La biblioteca e le riviste del Centro di documentazione kennen
(Bologna 1961, 58 S.). Oskar Vasella.

Den Mitteilungen der « Scuola di studi storico-religiosi » der Universität
Rom über ihre Zeitschrift « Studi e Materiali di storia delle religioni » (Verlag
Cesare Marzioh, Rom) sei lediglich entnommen, daß nach dem letzten 30. Bd.
(1959) der 31. Bd. zwei Hefte umfassen wird, wovon das eine das vollständige

Sachregister der 30 Bände bieten wird. Da von dieser ersten Serie
verschiedene Jahrgänge vergriffen sind, ist ein teilweiser Neudruck der
Zeitschrift beabsichtigt. Notwendig sind 30 Subskriptionen. Das hochgesteckte
und etwas selbstbewußt formulierte wissenschaftliche Programm erklärt,
daß die Zeitschrift ausschließlich historisch gerichtet bleibe, nicht konfessionell

und unpolitisch sei und fortgeführt werde « in der modernen Auffassung
der Religionswissenschaft als einer in sich abgegrenzten und selbständigen
Wissenschaft ». Hinsichtlich des Nachrichtendienstes will die Zeitschrift u. a.
auch eine Übersicht von Dissertationen in Religionsgeschichte veröffentlichen

und « eventuell einen Teil der Arbeiten publizieren, soweit es im
wissenschaftlichen Interesse wünschenswert erscheint ». Oskar Vasella.

Uns scheint, daß die « Bibliographie der Schweizer Presse mit Einschluß
des Fürstentums Liechtenstein », bearb. von Fritz Blaser (2 Halbbände ; Basel,
Verlag Birkhäuser, 1956-58, xxx-1441 S. Quellen zur Schweizer Geschichte
N. F. 4. Abt. : Handbücher VII, jetzt zu beziehen durch Stadt- u.
Hochschulbibliothek Bern, 160 Fr., für Mitglieder der Allgem. Geschichtforschenden

Gesellschaft Fr. 80.—) viel zu wenig beachtet worden ist. Dieses Werk
erforderte langjährige Vorarbeiten zahlreicher Mitarbeiter aus verschiedenen
Kantonen. Das Material wurde von F. Blaser, gegenwärtig unstreitig einer
der besten Kenner der Geschichte des Zeitungs- und Pressewesens in der
Schweiz, in zielbewußter und sachkundiger Weise redigiert. Die Bibliographie,

247



auf breitester Basis aufgebaut, umfaßt sämtliche Zeitungen, die in der
Schweiz erschienen sind. Wer sich über die Schwierigkeiten des Unternehmens

ein Bild machen will, beachte lediglich die Tabelle der Sprachen (XII),
die 31 Sprachen aufzählt, in denen die Organe erschienen. Es wäre irrig, die
Zeitungen bloß als bedeutsam für die politische Geschichte oder für
wirtschaftliche und soziale Entwicklungen zu betrachten. Auch der
Kirchenhistoriker ist daran nahe interessiert. Man denke bloß an die allgemeine,
beinahe stürmische Entwicklung des Pressewesens im 19. Jahrhundert und
an die so bedeutsamen kirchenpolitischen Auseinandersetzungen dieser Zeit.
Berücksichtigt sind daher auch die kirchlichen Zeitungen verschiedener
Richtungen, soweit sie in die Politik eingriffen (vgl. als Beispiel 575-577). Das
für die Bibliographie gewählte Schema ist sorgfältig überdacht worden. Es
bietet alle wichtigen Elemente : Erscheinungszeit, Namen der Druckerei und
der Redaktoren und Herausgeber und nebst der einschlägigen Literatur auch
die Angaben über den heutigen Bestand in entsprechenden Bibliotheken.
So weiß der Benutzer stets, wo er am sichersten und am schnellsten in ältere
oder neuere Jahrgänge Einsicht nehmen kann. Wir möchten im übrigen
weniger auf die unvermeidlichen Nachträge hinweisen (1208-1:139) als
vielmehr auf das ungemein aufschlußreiche chronologische Verzeichnis der
Zeitungsgründungen, bemerkenswert auch weil bis 1803 die Zeitschriften
einbezogen sind. Ebenso schätzenswert sind die Statistik der eingegangenen
Zeitungen, das Verzeichnis der Druckorte nach Kantonen und die Übersicht
über die Zeitungen nach Druckorten, was alles der Forschung sehr dienlich
sein wird. Den Abschluß bildet der Länderkatalog, in welchem sich der Einfluß

der fremden Staaten trefflich widerspiegelt (vgl. zu Rußland 1433-35).
Alles in allem besitzt die Schweiz in dieser Bibliographie ein bahnbrechendes
Werk, das für die schweizerische Forschung und für Fritz Blaser im Ausland
gleichermaßen wirklich Ehre einlegt. Oskar Vasella.

Die Reihe « Tiroler Bibliographien », bearb. von der Universitätsbibliothek
Innsbruck bietet als 1. Heft Hans Hochenegg : Bibliographie zur Geschichte
des Tiroler Freiheitskampfes von 1809 (Tyrolia-Verlag, Innsbruck-Wien 1960,
96 S. — Beihefte zur Tiroler Heimat. Jahrbuch f. Gesch. und Volkskunde.
Hrsg. von Herrn. Wopfner und Franz Huter). Anlaß war vorerst der Wunsch
der Universitätsbibliothek, sich wieder in vermehrtem Maße der
Bibliographie zur Geschichte Tirols anzunehmen, die nur für die Jahre 1927-32
gedruckt werden konnte, während für 1915-1926 ein Manuskript des Direktors

der Bibliothek, Dr. Hofinger, vorliegt. Daß das für die Geschichte Tirols
besonders bedeutsame Jahr 1809 gewählt wurde, hängt mit der großen
Gedenkfeier von 1959 zusammen. Der Umfang dieses Heftes erklärt sich schon
durch den breiten Raum, den allein die Literatur über Andreas Hofer und
seine Zeitgenossen einnimmt (34-70). Dabei erklärt H. ausdrücklich, daß er
keine Vollständigkeit erstrebte, namentlich die Presseartikel nur insoweit
berücksichtigte, als sie wirklich Neues enthielten. Für die schweizerische
Geschichte und Kirchengeschichte besitzt diese Bibliographie insofern Interesse,

als die Ereignisse in Tirol die Schweiz keineswegs unberührt ließen und
die Orts- und Familiengeschichte noch vielfach in die Geschichte des Bistums

248



Chur besonders hineinspielt. Trotz den Erklärungen H.s bedauern wir es.

daß kein Verzeichnis der Verfasser geboten wurde. Oskar Vasella.

Daß ein eifriger Freund der Heimatgeschichte ohne eigentliche historische
Schulung, aber beseelt von der Liebe zu seiner Stadtgemeinde sehr Ersprießliches

für die Geschichte zu leisten vermag, bewies Nationalrat Carl Beck
bereits mit seinem schönen Buch : Kirche, Pfarrei und Klerus von Sursee

(1938). Nun veröffentlicht er eine umfassende, ausgezeichnet gedruckte
Bibliographie zur Geschichte der Stadt Sursee (Buchdruckerei Küng & Co.,
Sursee 1960, 133 S.). Sie reicht von der prähistorischen Zeit bis in das Jahr
1956, da Sursee sein 700jähriges Bestehen feierte, und darüber hinaus bis
Ende Juli 1960. Besonders ausführlich ist wiederum die ungemein wechselvolle

Pfarreigeschichte behandelt, auch insofern als aus den mannigfachsten
Urkundenbüchern und sonstigen Quellen einschlägige Stellen namhaft
gemacht werden und damit Hinweise auf eigene Nachforschungen gegeben
werden. Wir heben ferner die umsichtig zusammengestellten bibliographischen

Hinweise zur Biographie der aus Sursee stammenden oder hier und
in den zur Pfarrei gehörigen Kapellen tätigen Benefiziaten hervor (vgl. 40-54
bzw. 62-68). Daß in einer solchen Bibliographie auch Dinge aufgenommen
werden, die an das Lokale gebunden sind, versteht sich. Eine Seltenheit,
die B. vermerken kann, geht auf sein eigenes Verdienst zurück, nämlich
2 Bände Photos historischer Ereignisse und folkloristischer Anlässe aus der
Zeit von 1890-1960, die als seine Sammlung im Korporationsarchiv verwahrt
werden, was vorbildlich ist.

Cisiojanus ist ein metrisches Kalendarium, bestehend aus einer Reihe
mnemotechnischer Verse, durch die angegeben wird, auf welchen Tag die
wichtigeren der unbeweglichen Kirchenfeste fallen. Es gibt zwei Hauptgruppen

: Silbencisiojane und Wort- oder Vokabelcisiojane. Vor allem der ersten
Gruppe widmet Oloph Odenius, Cisiojani latini. Neue Beiträge zur Bibliographie
der metrischen Kalendarien des Mittelalters (Journal of Scandinavian Folklore
15, 1959, 61-152, SA Uppsala 1960) umfassende Untersuchungen, gestützt
auf Handschriften und Inkunabeln der Bibliotheken in Kopenhagen, Stockholm

und Uppsala, in gründlicher Kenntnis aber auch der einschlägigen
gedruckten Quellen und der Literatur zur Geschichte der kirchlichen Kalendarien

überhaupt. O. Vasella

Clément Schmitt OFM : Le conflit des Franciscains avec le clergé séculier
à Bâle sous l'évêque Gérard de Wippingen (1318-1324) druckt, in Ergänzung
seiner Schilderung der Streitigkeiten zwischen den Franziskanern und dem
Basler Bischof vornehmlich wegen der Entrichtung der kanonischen Quart,
den Text des Schiedsspruches vom 23. Mai 1324, wie er vom Provinzial
Heinrich v. Thalheim dem Konvent von Mülhausen übermittelt wurde
(Archivum Franciscanum historicum 54, 1961, 216-225). Oskar Vasella.

Louis Carlen : Zum Offizialat von Sitten im Mittelalter (Zs. der Savigny-
stiftung f. Rechtsgesch. Kan. Abt. 44, 1960, 221-238) charakterisiert knapp
die Gerichtsbarkeit der beiden Dekane von Sitten und von Valeria, erörtert

IV 249



dann die Rechtsstellung des Offizials, jedenfalls identisch mit dem « judex »,

der nach dem Generalvikar als 2. Gerichtsbeamter erscheint. Bemerkenswert
ist, daß das Landrecht Bischof Walters II. Auf der Flüe von 1475 die
Zuständigkeit des Offizials auch auf nichtkirchliche Angelegenheiten ausdehnt.
Bereits 1352 ist in Sitten ein « domus officialatus » bezeugt. Die Offiziale
stammten auch hier meistens nicht aus dem Bistum selbst und verfügten
durchwegs über juristische Bildung. Daß sie auch in zivilrechtlichen Fällen
Recht sprachen, überrascht ebenso wenig wie die von L. C. festgestellte
Tatsache, daß die Ämter des Generalvikars und Offizials oft in Personalunion
verbunden waren. Auf die weiteren angekündigten Untersuchungen Cs. darf
man mit Recht gespannt sein. Oskar Vasella

Einen sorgfältig erarbeiteten Beitrag zur Geschichte der historischen
Forschung in der Eidgenossenschaft vermittelt Alfred Häberle: Die amtliche
Sammlung der altern Eidgenössischen Abschiede (80 S.. SA aus Geschichtsfreund

113, 1960). Beachtenswert ist er nicht allein, weil die Edition der
Abschiede auf historischem Gebiet das bedeutendste wissenschaftliche
Unternehmen der Schweiz im letzten Jahrhundert war. Vielmehr erweckt die Studie

besonderes Interesse wegen der so verschieden gearteten Persönlichkeiten,
die an der Bearbeitung der Abschiede beteiligt waren. H. rückt vor allem
Phil. Ant. v. Segessers bedeutenden Anteil am ganzen Unternehmen in den
Vordergrund. Vieles könnte an amüsanten, aber auch instruktiven Einzelheiten

namhaft gemacht werden, sei es das zeitweise gespannte Verhältnis des

großen Luzerners zu Gerold Meyer v. Knonau oder auch der vorübergehend
gestörte Leihverkehr mit dem Luzerner Staatsarchivar Theodor v. Liebenau.
Wie immer man über manche auftauchende Gegensätze denken mag, sicher
waren sie auch in einer entgegengesetzten politischen Einstellung begründet.
So meinte v. Segesser einmal zur Frage der Entschädigungen an die
ungewöhnlich beanspruchten Staatsarchivare u. a. : « denn es ist für solche
bescheidene Arbeiter bemühend, zu sehen, wie Tausende zur Auffütterung von
Militär- und andern Günstlingen aus der eidgenössischen Casse ausströmen,
während sie umsonst für die Stiefmutter Helvetia arbeiten sollen » (59). H.
beurteilt indessen diese Differenzen stets besonnen und gerecht. Eindrucksvoll

bleibt es, daß die Geister trotz allen persönlichen Fehden und gegenseit:-
gen Vorwürfen sich immer wieder zusammenfanden, um das hervorragende,
wenn auch nicht ohne Schwächen gebliebene Quellenwerk zum glücklichen
Abschluß zu bringen. Von aktuellem Wert ist die Abhandlung insofern, als
hier der Leser auch mit der von der Allgem. Geschichtsforschenden Gesellschaft

begonnenen Sammlung der Ergänzungen zu den Eidgenössischen
Abschieden und mit den damit verbundenen Problemen vertraut gemacht wird.

O. Vasella

Heinold Fast: Die Sonderstellung der Täufer in St. Gallen und Appenzell
(Zwingliana XI, H. 4, 1960, 223-240) vermittelt, nach z. T. etwas apodiktisch

formulierten Auffassungen über Ursprung und Charakter des Täufertums

im allgemeinen, eine sorgfältige Analyse der Entwicklung der
Täuferbewegung in St. Gallen. Mit Recht stellt er fest, daß das st. gallische Täufer-

250



tum zürcherischen Ursprungs ist, auch in der Auslegung des Evangeliums,
im übrigen aber eigenen Charakter offenbart, insofern als erstens der Bruch
mit der Reformation weniger schroff erfolgte, eine gewisse Kontinuität also
gewahrt blieb, sodann die bekannten Entartungserscheinungen, die F. in
besonnener Weise würdigt, St. Gallen eigentümlich sind, von maßgebenden
Täufern selbst mißbilligt wurden und daher als ein Reinigungsprozeß zu
betrachten sind, endlich insofern als ein gewisser Legalismus namentlich bei
den Appenzeller Täufern bestand, der sich aus der größeren Freiheit der
Existenz in ländlichen Territorien erklären läßt. Kein Zweifel, daß F. dank
seiner Forschungen die Kenntnisse des schweizerischen Täufertums erheblich

fördern wird. Das zeigt auch seine vor fünf Jahren gelungene Entdeckung
in der Burgerbibliothek Bern einer unbekannten Handschrift, die 42 Briefe,
Gemeindeordnungen und Bekenntnisse von Täufern enthält. Die entsprechende

Veröffentlichung würde man sich in nicht zu späten Jahren wünschen.
Oskar Vasella

« Himmelhoch steht die sittliche Freiheit des aargauischen Volkes über
der formellen Einheit des Aargaus » ist eine Äußerung J. N. Schleunigers,
des Führers der Aargauer Katholiken, aus seiner Rede vor dem Großen Rat
anläßlich des heftigen Kampfes um die Klöster, zu dessen Geschichte
P. Rupert Amschwand : Briefe von Johann Nepomuk Schleuniger an Abt Adalbert

Regli 1S42-1849 (Beil. zum Jahresbericht des Kollegiums Sarnen 1960/61,
39 S.) beisteuert. Die zwei ersten Briefe sind allerdings nicht an den Abt,
sondern an Konventualen gerichtet, zwei andere sind Konzepte des Abtes selbst.
Wie die Einleitung bezieht sich auch der Inhalt der Briefe vornehmlich auf
die Frage der Freiheit der Novizenaufnahme und Vermögensverwaltung dei
Frauenklöster und auf die Anerkennung des Vermögens der aufgehobenen
Klöster als katholisches Kirchengut. Charakteristisch ist die Meinung Schleunigers,

daß die kirchlichen Institute dem katholischen Volk gehören (Eini. 5),
worin sich der politische Konvertit verrät, wie übrigens auch in seinem stets
erneuerten Appell an das Volk mittels Petitionen. Freilich wird Schi, auch
nicht müde, immer wieder den Rechtsgedanken zu betonen. Von den Briefen
sind jener aus München, wo Schi, ein Jahr Jura studierte, vom 29. Dez. 1844

(Nr. 9) und die beiden letzten aus Mailand vom 8. Januar 1848 und aus der
Nähe von Genf vom 30. Okt. 1849 (12 f.) am bemerkenswertesten wegen der
Beurteilung der politischen Lage in beiden Städten. Wir hätten es gerne
gesehen, wenn P. A. an gegebener Stelle auch auf die Bibliographie der Schweizer
Presse verwiesen hätte (vgl. Bibl. 783 zu : Der Postheiri ; P.R.A. 38 n. 59).

Oskar Vasella

Die « Bremgartner Neujahrsblätter » erfüllen die schöne Aufgabe, den Blick
weiter Kreise auf das geistige Erbe der Heimat zu lenken, auch im letzten
Heft 1961. So faßt H. Butz das Leben des bekannten Humanisten Nikiaus
von Wyle aus Bremgarten knapp zusammen, unter Würdigung seiner
allgemeinen Bedeutung, während Gustav Kalt sich der Persönlichkeit des gelehrten
Jesuiten Josef Anton v. Weißenbach (1734-1801) zuwendet und verdankenswerter

Weise auch die im Stadtarchiv Bremgarten vorhandenen Schriften

251



aufführt. Weißenbach, der nach der Aufhebung des Ordens Chorherr zu
Zurzach wurde, war ein entschiedener Gegner der Aufklärung. Auf selbständiger
Forschung beruht der von trefflichen Illustrationen begleitete Aufsatz von
Peter Felder : Der Bremgartner Ölberg und sein Meister Gregor Allhelg, eine
Darstellung, die durch die altarähnliche Anlage hervorsticht. Auf Grund von
Stilvergleichen schreibt F. das Werk dem Badener Bildhauer G. Allhelg zu.
worüber er sich noch weiter äußern wird. Anton Kottmann: Die Aussteuer
eines Wettinger Mönchs aus Bremgarten bietet den Text eines bemerkenswerten

Vertrags vom 21. November 1771, den der Vater des späteren Abtes
Benedikt Geygis über die Zuwendungen an das Kloster bei Aufnahme seines
Sohnes als Novize mit der Abtei schloß. In den von Alfred Zehnder genannten
Naturforschern aus dem Städtchen werden beachtenswerte wissenschaftliche
Beziehungen sichtbar. O. Vasella

Sehr wertvoll ist der ausführliche Literaturbericht von Giuseppe Alberigo :

L'Applicazione del Concilio di Trento in Italia (SA : Rivista storica italiana
70, 1958, 239-298). Es ist nämlich A. nachzurühmen, daß er sich keineswegs
damit begnügt, wie es leider nur zu oft geschieht, bloß die Titel von
Veröffentlichungen mit geringfügigen Zwischenbemerkungen aufzuführen,
sondern daß er vielmehr ein Forschungsprogramm entwickelt, indem er einerseits
auf bestehende Lücken hinweist oder zu Einzelproblemen Stellung bezieht
oder auch die Überprüfung von gleichsam thesenhaft vorgetragenen Anschauungen

fordert. Dabei bemüht er sich ernsthaft, Anregungen und Postulate
nichtitalienischer Historiker, namentlich H. Jedins, des so gründlichen Kenners

dieser Epoche, für die Problemstellungen der Kirchengeschichte
Italiens fruchtbar zu machen. Allein schon diese Feststellungen würden genügen,

das Verdienst dieser Abhandlung an dieser Stelle mit Nachdruck her
vorzuheben. Indessen muß hier erneut auch an die so engen Beziehungen
der katholischen Eidgenossenschaft und der Drei Bünde zu italienischen
Diözesen, vor allem zu Mailand und Como, erinnert werden. A. hebt übrigens
u. a. mit Recht hervor, daß gerade die biographische Untersuchung der
italienischen Bischöfe dringend notwendig wäre und die Erkenntnis nicht
überdeckt werden dürfe durch die zu ausschließlich in den Vordergrund gerückte,
wenn auch ungewöhnlich bedeutende Persönlichkeit C. Borromeos. Damit im
Zusammenhang stehen noch andere Postulate, wie etwa die Erforschung des

zu sehr vernachlässigten Weltklerus unter dem Gesichtspunkt seiner sozialen
Herkunft und wirtschaftlichen Lage, seines Bildungsganges und seiner
geistigen Haltung und seelsorglichen Tätigkeit usw. Manche Prinzipien, die für
die religiöse Entwicklung anderer Länder grundlegend waren, wie das
vielgenannte Herrschaftsprinzip, sind für die Entwicklung Italiens nicht
verwendbar, wie A. mit gutem Grund betont. Kurz gesagt, es handelt sich hier
nicht um einen bibliographischen Bericht im gewöhnlichen Sinn, sondern
um ein überaus anregendes Arbeitsprogramm für die Erforschung der
Kirchengeschichte Italiens in einer hochbedeutsamen Zeit, das vielfacher
Analogien für die schweizerische Kirchengeschichte keineswegs entbehrt.

Oskar Vasella

252


	Rezensionen = Comptes rendus

