
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 55 (1961)

Artikel: Das liturgische Kalendar von Pfäfers im 12. Jahrhundert

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


P.ISO MÜLLER OSB

DAS LITURGISCHE KALENDAR VON PFÄFERS

IM 12. JAHRHUNDERT

(Schluß)

Dezember nach Cod. Fab. VII.
3. Lucii confessoris. 4. Emerite et Barbare virginum. 6. Nicolai

confessoris. 7. Octava S. Andrée. 8. Evcharii et Zenonis. Conceptio S. Marie.
10. Evlalie virginis. 11. Damasi pape. 13. Lucie virginis. Othilie virginis.
17. Jgnatii martyris. 20. Figilia S. Thome. 21. Thome apostoli. 24. Figilia
Natiuitatis Domìni. 25. Natiuitas Domini Nostri. Anastasie virginis.
26. Stephani protomartyris. 27. Johannis apostoli et euangeliste. 28. Jnno-
centum. 31. Siluestri episcopi.

3. Die Feste des Kalendariums von Cod. Fab. VI.

Zuerst kommt der Inhalt des älteren und kürzeren Kaiendars zur
Diskussion. Dabei suchen wir uns über das Alter der Feste ein Urteil
zu bilden. Zu diesem Zwecke mußte das im einleitenden Kapitel genannte
handschriftliche Vergleichsmaterial sowie die einschlägige Literatur
herangezogen werden 1.

1 Die meist benützten Werke seien hier alphabetisch angegeben : Beck M., Die
Patrozinien der ältesten Landkirchen im Archidiakonat Zürichgau. 1933. -
Farner O., Die Kirchenpatrozinien des Kt. Graubünden. 1925. - Gruber E.,
Die Stiftungsheiligen der Diözese Sitten im Mittelalter. 1932. - Hecker Cl.,
Die Kirchenpatrozinien des Archidiakonates Aargau im Mittelalter 1946. -
Lehner J. B., Die mittelalterlichen Kirchen-Patrozinien des Bistums Regensburg.
Teil I. 1953. - Munding E., Die Kalendarien von St. Gallen. Untersuchungen
1951. - Perret F., Urkundenbuch der südlichen Teile des Kt. St. Gallen 1 (1951).

- Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden Bd. I-VII. 1937-1948. -
Rothenhäusler E., Die Kunstdenkmäler des Kr. St. Gallen. Bd. I. Der Bezirk
Sargans. 1951. - Tüchle H., Dedicationes Constantienses 1949. - Zender M.,
Räume und Schichten mittelalterlicher Heiligenverehrung in ihrer Bedeutung für
die Volkskunde. Die Heiligen des mittleren Maaslandes und der Rheinlande in
Kultgeschichte und Kultverbreitung. 1959.

91



Neueren Datums dürften die drei Octaven der Heiligen Stephan, Johannes

und der Unschuldigen Kinder (2.-4. Jan.) sein. Sie finden sich in
St. Gallen erst um 888 1. Im Einsiedler Kalendar des 10. Jh. fehlen sie

noch, sind aber im Directorium Cantus des 11./12. Jh. notiert. Zur
gleichen Zeit erscheinen sie auch in Muri (Cod. Mur. 19). Die drei Feste dürften
daher auch in Pfäfers erst im Verlaufe des 11. Jh. eingeführt worden sein.

Besondere Beachtung verdient der hl. Erhard (8. Jan.), Bischof von
Regensburg (ca. 700), dessen Gebeine 1052 durch Papst Leo IX. erhoben
wurden 2. Seine Verehrung fehlt in St. Gallen und Disentis, ebenso in
Muri. Dagegen war der Kult in Einsiedeln heimisch. Wir können ihn
durchgängig vom 10.-12. Jh. verfolgen, finden wir doch « Herhardi
episcopi » angegeben sowohl im Kalendar von Eins. 319 (10. Jh. mit
etwas späterer Schrift) wie von Eins. 114 (11./12. Jh.) als auch von Eins.
113 (12. Jh.). Wir suchen auch im Kalendar des Breviariums Antiquum
(Eins. 83) nicht vergebens nach: « Herhardi confessoris ». Die Verbindung
von Einsiedeln nach Regensburg geht über St. Wolfgang (t 994), den

früheren Einsiedler Mönch. Eine andere Frage ist, ob die Beziehung von
Einsiedeln nach Pfäfers unmittelbar anzunehmen ist. Da die Reliquien
von St. Erhard erst 1052 erhoben wurden, also zu einer Zeit, wo in Pfäfers
keine Einsiedler Abte mehr regierten, wäre auch ein Umweg über Hirsau
möglich. 1091 besaß Hirsau Reliquien des Heiligen, von denen es wohl
solche nach Zwiefalten abgegeben hat, wo sie 1109 nachzuweisen sind.
Weitere Überbleibsel kamen 1155 nach Mannenbach und 1179 nach
Salem3. Wir könnten mithin an eine alte Kult-Verpflanzung nach Pfäfers
in der 2. Hälfte des 11. oder anfangs des 12. Jh. denken.

Die römische Märtyrin Prisca (18. Jan.) wird schon in den frühmittelalterlichen

gregorianischen und gelasianischen Sakramentarien erwähnt.
St. Gallen feierte sie seit dem 9. Jh. 4. Einsiedeln tat dies seit dem 10. Jh.
(Eins. 319) und während der folgenden zwei Jahrhunderte. Auch in Muri
wurde ihr Fest im 11./12. Jh. begangen (Mur. 19 und 20). Pfäfers selbst

notierte sich um 1100 Reliquien « sanctae Priscae virginis ». Das Fest

dürfte jedoch in Pfäfers älter sein als die Reliquien 5.

1 Munding 23.
2 Lexikon für Theologie und Kirche 3 (1959) 987-988, Art. Erhard von R. Bauenreiß.
3 Tüchle 103.
« Munding 27, 162.
5 Woher die Reliquien kamen, ist nicht sicher. Wohl kaum aus dem Bistum

Konstanz, wo sich keine solchen befanden, wie sich aus Tüchles Zusammenstellung
ergibt. Vielleicht stammen sie aus dem Süden.

92



Der hl. Vincenz (22. Jan.) ist in Rätien altverehrt, wie schon die noch

vorhandenen Überreste der karolingischen Vincentius-Kirche in Pleif
dartun. Sie datiert um 800 und war die Talkirche des ganzen Lugnez L

Die hl. Brigida (1. Febr.) gründete um das Jahr 500 das irische
Nonnenkloster Kildare. Ihre Reliquien kamen im 8. Jh. in das irisch beeinflußte

Kloster Honau im Elsaß, von wo aus sich die Verehrung verbreitete.

Um 880 besaß Pfäfers bereits Reliquien. St. Gallen und Mailand
verehrte sie im 9. Jh. Ihr Kult verbreitete sich besonders im 10. und
11. Jh.2. In den liturgischen Quellen des Klosters Einsiedeln finden wir sie

im 10.-12. Jh. angemeldet, ebenso in denjenigen von Muri im 11./12. Jh.
und in Disentis im 12. Jh. Man wird mit der Möglichkeit rechnen dürfen,
daß ihr Fest erst durch die Einsiedler Äbte sowohl in Pfäfers wie Disentis
eingeführt worden ist. Sicherheit dafür läßt sich jedoch keineswegs
erreichen.

Der hl. Blasius (3. Febr.), Bischof von Sebaste im Pontus, der im
3./4. Jh. lebte und als Märtyrer verehrt wurde, fehlt in den frühmittelalterlichen

Sakramentarien. Seine Legende wurde im Abendlande zuerst
in der Unterkirche von S. demente in Rom im 9. Jh. dargestellt. Seit
dieser Zeit nahm auch der Kult im Okzident weitere Ausmaße an 3.

Rheinau erhielt 855 von Rom Gebeine des Heiligen, der seit 995 als

Klosterpatron erscheint. Vermutlich empfing Einsiedeln Reliquien von
Rheinau, wie es ja auch in seinen liturgischen Belegen des 10.-12 Jh.
des Heiligen gedachte4. Die meisten Kalendar-Einträge datieren ja aus
dem 10./11. Jh. (Kempten, Lorsch, Köln, Eichstätt, Trier, Stabio)5.
Man wird mit der Möglichkeit rechnen dürfen, daß die Einsiedler Äbte
sowohl in Pfäfers wie in Disentis den Blasius-Kult einführten. Sollte dies

nicht der Fall gewesen sein, dann war das 11./12. Jh. vor allem geeignet,
die Verehrung des orientalischen Bischofs zu fördern. Von Rheinau
gelangten Reliquien nach St. Blasien, das sich seit 1036 unter den Schutz
dieses Heiligen stellte. Ende des 11. Jh. datiert eine Verbrüderung Ein-
siedelns mit St. Blasien 6. Hirsau besaß 1091 Reliquien des hl. Blasius.
Daß es sich in Pfäfers wie in Disentis nicht um eine alte Verehrung han-

1 Poeschel, IV, 249.
2 Lexikon für Theologie und Kirche 2 (1958) 694. Gougaud L., Les Saints Irlandais

hors d'Irlande 1936, S. 16 ff. und bes. 38-39. Munding 33. Tüchle 96. Festschrift
Dold 1952, S. 225.

3 Lexikon für Theologie und Kirche 2 (1958) 525.
4 Tüchle 95.
' Munding 34. In St. Gallen selbst fehlt der Kult im 9.-11. Jh. Munding 162-167.
8 Tüchle 95. Hallinger 273.

93



dein kann, legt schon die skizzierte Kult-Geschichte nahe. Dann fehlen

ja auch im karolingischen Rätien die Blasius-Patrozinien, denn weder
Valendas noch Tinzen kommen für dieses Alter in Betracht L

Das Fest der hl. Agatha (5. Febr.) finden wir bereits in den
Sakramentarien. Die Päpste Symmachus (f 515) und Gregor I. (t 604) weihten
ihr je eine Kirche in der Stadt Rom 2. St. Gallen feierte das Fest im
9. Jh. 3. Pfäfers besaß um 880 Reliquien. Solche hatte Lippach 990,
Muri und Schaffhausen 1064, Petershausen 1092, Zwiefalten 1121,

letzteres vielleicht über Hirsau 4. Die Einsiedler Kalendare des 10.-12. Jh.
und diejenigen von Muri des 11./12. Jh. gedenken ihrer. Diesentis
übernahm wohl um die Jahrtausendwende oder wenig später von Italien her
den Hymnus Martyris ecce dies Agathe und weihte ihr eine Devotions-
kirche 5. Vermutüch verehrte Pfäfers die Heilige seit dem 11. Jh. auch
durch die Übernahme ihres Festes. Es erscheint in unserem Kalendar um
die Mitte des 12. Jh. Das festum sancte Agate war 1209 im rätischen
Rheintal von Churwalden bis Pfäfers bekannt 6.

Die hl. Scholastika (10. Febr.), die Schwester des hl. Benedikt, ist schon

in den Kalendarien des 9. Jh. erwähnt (Corbie, Hornbach, Mainz,
Nivelles, Reichenau usw.) 7. Auch die Litaneien von Soissons (783-794),

von Köln, Mainz und S. Denis im 9. Jh. führen sie auf8. Im 10./11. Jh.
ist ihr Kult weithin verbreitet. Dazu trug bei, daß im 11. Jh. Reliquien
aus Frankreich in süddeutsche Klöster kamen. So finden wir solche 1064

in Schaffhausen, 1091 in Hirsau, 1136 in Petershausen usw. 9. In Einsiedeln

steht St. Scholastika im Kalendar des 10. Jh. und in den folgenden
Quellen des 11./12. Jh. Das Gleiche gilt von den Kalendarien von Muri
im 11./12. Jh. Wir dürfen daher wohl in erster Linie an Einsiedeln denken,

erst in zweiter Linie an Hirsau, wenn wir uns das Scholastika-Fest in
Pfäfers erklären wollen.

1 Poeschel, III, 303-304, IV, 122. Bertogg H., Beiträge zur mittelalterlichen
Geschichte der Kirchgemeinde am Vorder- und Hinterrhein 1937, S. 156-157.
Zum späten Patrozinium Beck 63, Gruber, Sitten 126, HecKER 92.

2 Lexikon für Theologie und Kirche 1 (1957) 183-184.
3 Munding 34.
• Tüchle 89.
5 Näheres Zeitschrift für Schweiz. Archaeologie und Kunstgeschichte 3 (1941) 41. f.

Studien und Mitteilungen OSB 65( 1953/54) 286-287.
• Perret, Nr. 243
7 Munding 36.
8 Analecta Bollandiana 54 (1936) 13, 18-20, 27, 35 ; 55 (1937) 57, 62, 64, 67 ; 59

(1941) 274, 283 ; 62 (1944) 134, 147, 161, 166.
• Tüchle 135. Vgl. Munding 166.

94



Das Fest des hl. Matthias (24. Febr.) können wir weder im Gregorianum
noch im Gelasianum ausfindig machen, wohl aber in den Kalendarien
verschiedener Klöster wie Fleury und St. Gallen im 9. Jh., Fulda und
Einsiedeln im 10. Jh.1. Im zuletzt genannten Kloster begegnet uns sein

Name in allen liturgischen Quellen des 10.-12. Jh. (Cod. Eins. 83, 113,

114, 319), ebenso in denjenigen von Muri des 11./12. Jh. (Muri 19 und 20).

Zu diesem Kult des 9./10. Jh. trat verstärkend die Tatsache, daß

Reliquien, die man diesem Apostel zuwies, um die Mitte des 11. Jh. nach Trier
gebracht wurden. Es geschah dies unter Bischof Eberhard von Trier,
einem schwäbischen Adeligen. So finden wir dann Reliquien auch 1091

in Hirsau, 1109 in Zwiefalten, 1136 in Petershausen usw. 2. In diese Reihe

fügt sich Pfäfers gut ein, das um 1100 in der Klosterkirche vor allem
« in altari aureo reliquiae sanctorum Mathie apostoli » besaß. Hier wird
man doch an einen Pfäferser Abt des 11. Jh. denken, der vielleicht
über seine süddeutschen Beziehungen entweder von Hirsau oder dann

unmittelbar von Trier Reliquien erhalten konnte. Das Tamina-Kloster
besaß also Reliquien, bevor noch 1127 infolge der Erhebung der
Gebeine in Trier ein größerer Kult sich entwickelte 3. Wenn wir die
Reliquien dem Einfluß von Hirsau-Trier zuschreiben möchten, so wird man
wohl den Kult selbst eher den Einsiedler Äbten um die Jahrtausendwende
anrechnen dürfen.

Zum Kreise derBonifatius-Mission gehörte die hl.Waldburga (25. Febr.),
die englische Königstochter, die Äbtissin von Heidenheim war und am
25. Februar 779 oder 780 starb. Ihre Translation nach Eichstätt 870/79
machte sie bekannt 4. Reliquien besaß Einsiedeln um die Jahrtausendwende.

Von dort gelangten Teile wohl in andere Klöster. Sicher finden wir
1064 solche in Muri und Schaffhausen, 1091 in Hirsau, 1109 in Zwiefalten

usw. 5. Einsiedeln besaß nicht nur Reliquien, sondern feierte auch ihr
Fest im 10.-12. Jh. Damit stimmen auch die Murenser Quellen des 11./
12. Jh. überein. Vermutlich stammte das Fest in Pfäfers wie auch in
Disentis von Einsiedeln. Dafür spricht, daß beide rätischen Klöster auch
das Fest der Translation am 1. Mai begingen6. In unserm Pfäferser

1 Munding 40. Der Name steht auch im Messe-Kanon. Vgl. Canon Missae Romanae
ed. L. Eisenhofer 1954, S. 40. Mohlberg K., Das fränkische Sacramentarium
Gelasianum 1939, S. 240.

2 Tüchle 124.
3 Zender 221.
1 Munding 41, Lehner 57.
6 Tüchle 145.
' Bündner Monatsblatt 1953, S. 180.

95



Kalendar steht unter diesem Datum : « Walpurge », unmittelbar nach

Philipp und Jakob. Es handelt sich um die oben erwähnte Übertragung
nach Eichstätt. Dieses Fest steht in einem frühen Nachtrag des Einsiedler
Kaiendars aus dem 10. Jh. und dann in den späteren Kalendarien des

11.-12. Jhs.1. Auch die beiden schon oft zitierten Murenser Kalendarien
des 11./12. Jh. melden das Translationsfest.

Weil Pfäfers um die Jahrtausendwende das Waldburga-Fest eingeführt
hatte, deshalb erscheint die englische Jungfrau später als Patronin der

Kapelle zu Valens, die 1327 als Filiale der Pfarrkirche Ragaz
überliefert ist 2.

Der hl. Fridolin (6. März) lebte im 7. Jh. und war wohl der Gründer
der Zelle in Säckingen. Sein Kult wuchs, nachdem er Ende des 10. Jh.
eine zusammenfassende Vita erhalten hatte. Vor der Jahrtausendwende
sind Reliquien und liturgische Verehrung außerhalb seines Begräbnisses
kaum anzutreffen. Seit dem 11. Jh. mehren sich die Zeugnisse in St. Gallen,

Rheinau usw. 3. Von Einsiedeln kam die Verehrung nicht, da die

dortigen Zeugnisse des 10.-12. Jh. nichts aufweisen. Cod. Murensis 19

(11./12. Jh.) zeigt einen Originaleintrag : « Fridolini confessoris ». Mur. 20

(12. Jh.) meldet : « Fridolini abbatis ».

Die hl. Gertrud (17. März) von Nivelles (t wohl 659), die Tochter
Pippins von Landen, förderte besonders die irischen Mönche und
Missionäre. Ihr Kult stieg im 9./10. Jh. mächtig und bheb noch während des

11./12. Jh. auf seiner Höhe4. Dazu trug wohl auch bei, daß 1046 ihre
Grabeskirche neu erbaut wurde. Die Reformklöster erbaten sich ihre

Reliquien, so Allerheiligen 1064, Zwiefalten 1109 usw.5. Von Einsiedeln
kann der Kult nicht kommen, denn seine Kalendare des 10-12. Jh.
erwähnen die Heilige nicht. Erst ein später gotischer Eintrag in Eins. 83

(12. Jh.) meldet von ihr. Wohl aber notiert Murensis 19 (11./12. Jh.) zum
18. März « Gerdrudis virginis », warend Mur. 20 (12. Jh.) zum 12. März

nur einen späteren Nachtrag « Gerdrudiis » aufweist. Vermutlich ist
St. Gertrud mithin einfach durch den Kult in süddeutschen Landen nach
Pfäfers gekommen. Disentis verehrte sie nicht.

Dazu Munding 55, 166, wonach St. Gallen die Translation auch erst im 11. Jh.
feierte.
Rothenhäusler, S. 251. Das Patrozinium datiert erst von ca. 1440. Gmür M.,
Urbare und Rodel des Klosters Pfäfers 1910, S. 35.

KochM., Sankt Fridolin und sein Biograph Balther. 1959, S. 128-136. Tüchle 108.

Zender 89-143.
Tüchle 111. Munding 43-44.

96



Die Verehrung des hl. Ambrosius (4. April) dürfte in Rätien alt sein,
da das Bistum Chur dem Mailänder Metropolitanverbände unterstand.
Ein titulus S. Ambrosii ist in Tiefenkastei für die Mitte des 9. Jh. belegt 1.

Pfäfers besaß um 900 Reliquien. Auch Einsiedeln besaß um die
Jahrtausendwende Überbleibsel des hl. Ambrosius, ebenso 1091 Hirsau und
manche andere Klöster2. Das Kloster Einsiedeln nannte den Heiligen
schon im Kalendar des 10. Jh. wie dann auch in den Kalendarien der
nächsten beiden Saecula. In diesen Epochen belegen auch die beiden

Murenser Kalendarien (Mur. 19 und 20) dessen Kult in Muri. Sicher wird
der Ambrosius-Kult spätestens durch die Einsiedler Äbte in Pfäfers

eingeführt worden sein. Möglich ist, daß einfach die Einflüsse von Mailand-
Chur dazu führten, umso mehr, als Pfäfers in karolingischer Zeit bis nach

Casaccia im Bergell, ferner bis Morter im Vintschgau und Nais im
Burggrafenamt (oberhalb Bozen) Besitzungen und Rechte besaß 3.

Das Fest des Evangelisten Marcus (25. April) findet sich weder im
Gregorianum noch im Gelasianum und kam in Rom erst im 9. Jh. auf,
nachdem die Reliquien nach Venedig übertragen worden waren 4. Von

Venedig kamen vor ca. 900 Reliquien nach der Reichenau, von welcher
sich der Kult im Bistum Konstanz und in den süddeutschen Klöstern
verbreitete 5. So gelangten Reliquien vom Inselkloster nach Schaffhausen

(1064), Hirsau (1091), Zwiefalten (1109) usw. In den Kalendarien
erscheint der Heilige im 9. Jh. (Fleury, Lorsch, St. Gallen) und noch mehr
im 10./11. Jh. (Fulda Niederaltaich usw.) 6. Schon das Einsiedler Kalendar

des 10. Jh. weist das Fest auf (Eins. 319), ebenso die folgenden
Kalendarien des 11.-12. Jhs. Auch die beiden Murenser Kalendarien zählen
hier mit. Der chronologische Ansatz würde daher für Pfäfers wie für Disentis

mit den Einsiedler Äbten übereinstimmen. Bei Pfäfers darf man sogar
noch an den aus der Reichenau stammenden Abt Alawicus 973-997 denken.

Zum Marcustag fügte das Kalendar noch « Georgii et Adelberti » hinzu,
welche eigentlich auf den 23. April fallen. Es kann sich daher um einen

recht frühen Nachtrag handeln. Die Schrift scheint sich nicht wesentlich

von derjenigen der übrigen Einträge zu unterscheiden.

1 Poeschel, II, 320.
2 Tüchle 91.
3 Bündner Urkundenbuch I, S. 386, 388 (Reichsurbar).
4 Munding 52. In Mailand scheint das Fest nachkarolingisch zu sein. O. Heiming

in Festschrift Dold 1952, S. 230.
6 Tüchle 122.
6 Munding 114.

97



Der hl. Georg erfreute sich eines frühen Kultes. Er kann von Süden nach
Rätien gekommen sein, erbaute doch Rom schon 683 eine Kirche zu Ehren
des Heiligen. Im 8. Jh. besaß Mailand eine Georgskirche 1. Der Kult kann
aber auch von der fränkischen Reichskirche her gekommen sein, denn
schon 634 ist der hl. Georg in Amay in der Nähe Lüttichs belegt 2.

Reliquien sind denn auch im 8. Jh. in S. Denis und im 9. Jh. in der Reichenau
nachzuweisen. Auf dem Inselkloster entstand Ende des 9. Jh. die Georgskirche

in Oberzeil 3. Älter als diese Klosterkirche war das Waltensburger
Kirchenkastell, berichtet doch Tello 765 von einem ager super castellum
und das Reichsurbar der Mitte des 9. Jh. von der ecclesia S. Georgii in
Castello. Deren hufeisenförmige Apsis ist mit dem 8. Jh. gut vereinbar.
Ebenfalls Mitte des 9. Jh. sind die Kirchen zu Kästris und Ruschein

belegt. Das Kirchenkastell St. Georg in Räzüns wird 960 erwähnt. Die
Mauern des heutigen Schiffes werden noch dem ersten Jahrtausend
zugewiesen 4. Zu diesen rätischen Kirchen gesellen sich nun zwei Gotteshäuser
des Sarganserlandes. Hier dürfte Pfäfers richtunggebend gewesen sein,
das schon um 880 in der Abteikirche und um 900 in der Leutkirche
Reliquien des hl. Georg besaß. Erwähnen wir zuerst die Georgskapelle bei

Pfäfers. Deren frühmittelalterliche Gestalt bestand nach neueren
Ausgrabungen in einer kleinen rechteckigen Saalkirche mit überhöhter

Rundapsis 5. Ihr Patrozinium ist uns ca. 1100 belegt 6. Die zweite Georgskapelle

steht in Berschis. Vielleicht gehört die halbrunde Apsis und das

langrechteckige Schiff noch einem Baue vor der Jahrtausendwende an. Im
12. Jh. romanisierte man die Kirche, indem man sie mit Gewölben versah7.

Neben St. Georg wurde gleichzeitig St. Adalbert (t 997) gefeiert, der

Prager Martyrerbischof und Benediktinermönch. Seinen Kult verbreitete
besonders sein Freund Otto III., der zu dessen Ehren Kirchen in Aachen,

Prag, Rom und Ravenna erbauen Heß. Neuen Aufschwung erhielt die

Verehrung durch die Translation des Heiligen von Gnesen nach Prag im
Jahre 1039. Daher wurde der Heilige 1049 Mitpatron eines Altares auf
der Reichenau. Reliquien in Hirsau 1091, Zwiefalten 1109 usw.8. In den

1 Festschrift Dold 1952, S. 228.
2 Levison W., Aus rheinischer und fränkischer Frühzeit 1948, S. 133.
3 Tüchle 110.
4 Poeschel, III, 42-43. IV, 66. 91, 338.
6 W. Sulser in der Beilage zum Sarganserländer 4. Nov. 1949 Dazu Rothenhäusler

226.
6 Bündner Urkundenbuch I, Nr. 215.
7 Rothenhäusler 418, 421, 431.
8 Munding 52, 166 (für das 11. Jh.). Tüchle 87.

98



Einsiedler Kalendarien des 10. Jh. (Cod. 356 und 319) fehlt Adelbert

begreiflicherweise noch, nicht indes in den folgenden Kalendarien (Eins.
114 zum 11./12. Jh., Eins. 113 und 83 zum 12. Jh.). Auch die Murenser

Kalendarien (Mur. 19 zum 11./12. Jh. und Mur. 20 zum 12. Jh.) vergessen

den Prager Bischof nicht. Die Kalendarien beider Klöster, Einsiedeln
und Muri, setzten jedoch das Fest auf den 23. April an und nehmen stets
beide Märtyrer dieses Tages, nämlich Georg und Adalbert zusammen.
Das letztere tut ja auch unser Pfäferser Kalendar. Nach allem ist
St. Adelbert erst im 11. oder 12. Jh. in Pfäfers verehrt worden. Immerhin
war die Fabaria noch aufgeschlossen, denn Disentis nahm ihn überhaupt
nicht im 12. Jh. in sein Kalendar auf.

Von der Translation der hl. Waldburga (1. Mai) war schon an ihrem
Feste, am 25. Februar, die Rede. Die Verehrung des hl. Victor (8. Mai)
dürfte von der Lombardei nach Rätien gekommen sein. Es handelt sich

um einen in Mailand 303 hingerichteten maurischen Soldaten, der dort
bald zu Ehren gelangte 1. Die Victorskirche in Misox dürfte noch vor-
karolingisch sein 2. Im Reichsurbar aus der Mitte des 9. Jh. begegnen
wir einer Ecclesia S. Victoris in Igels (Lugnez) 3. Der Name war besonders

bei der regierenden Victoridenfamilie in Chur im 7./8. Jh. belegt.
Wir finden den Namen auch gerne in den rätischen Klöstern 4. Pfäfers
besaß sowohl um 880 in der Abteikirche wie um 900 in der Leutkirche
Reliquien des hl. Victor.

Der römische Märtyrer Pancratius (12. Mai) erhielt schon durch Papst
Symmachus (498/514) eine Kirche. In den gregorianischen und gelasiani-
schen Sakramentarien fehlt sein Name nicht 5. Reliquien sandte Papst
Vitalian (657-672) nach England6. In Rätien selbst gab es schon ein

frühes Heiligtum bei Trins auf dem sog. Crap sogn Parcazi. Dort bestand
zuerst ein primitives Baptisterium, vielleicht um 500, worauf dann später,

etwa im 8. Jh., eine Kirche errichtet wurde. Nur die Ruinen berichten

davon, nicht die Urkunden '. Die zweite Kirche in Rätien erhielt
der Heilige in Ragaz. Schon das Reichsurbar aus der Mitte des 9. Jh.
berichtet nicht nur von einer Curtis Ragaces, sondern auch von einer

1 Heiming O., in Festschrift Dold 1952, S. 235. Munding 58.
2 Hofer-Wild G., Herrschaft und Hoheitsrechte der Sax im Misox 1949,

S. 249-250.
3 Näheres Berther V. im Bündner Monatsblatt 1939, S. 349 f.
4 Müller L, Die Anfänge von Disentis 1931, S. 37-39, 42, 44, 47.
5 Munding 58-59.
8 Tüchle 129.
' Poeschel, IV, 30-32. Dazu R. Fellmann in : Ur-Schweiz 19 (1955) 93, 95-96.

99



dortigen ecclesia cum decima de ipsa villa, die auch zu Pfäfers gehörte 1,

1938 fand man eine kleine Kirche mit halbrundem Chorabschluß, die

man ins 9. Jh. zu datieren pflegt2. Das Patrozinium ist 1209 erwähnt 3.

Beachtenswert dürfte auch sein, daß die Pfäferser Leutkirche St. Evort
um 900 Reüquien des hl. Pancratius besaß. In keiner Landschaft in
näherer und weiterer Ferne dürfte der Pancratiuskult so alt sein wie in
Rätien 4.

Der burgundische Märtyrer Gangolf (13. Mai), der um 700 lebte,
erfreute sich im 9./10. Jh. einer wachsenden Verehrung. Über das Elsaß
kam sie auch nach Einsiedeln, wo Abt Embrich (1026-51) eine Kapelle
zu seinen Ehren errichtete. Schon die Codices 356 und 319 aus dem
10. Jh. weisen sein Fest auf. Über Einsiedeln wanderte der Kult nach

Muri, da beide Codices Murenses des 11./12. Jh. den Eintrag : « Gangolfi
martyris » aufweisen. Schließlich kamen Reliquien nach Hirsau, wo
sie auch 1091 nachzuweisen sind, von dort wohl Teile nach Zwiefalten

(1109) s. Auch in St. Gallen fand sich der Kult, jedoch nicht in
Disentis 6. Man wird in Pfäfers zunächst an Einsiedeln denken müssen,
erst in zweiter Linie an Hirsau.

Beachtenswert ist das Fest des hl. Desiderius (22. Mai), des um 610

verstorbenen Bischofs von Vienne. Er war ein Freund der kolumbanischen
Mission in Franzien, weshalb auch der hl. Gallus von dessen Überbleibseln

in seiner Reliquientasche trug und sie in seiner Kapelle an der Steinach

hinterlegte. Deshalb verehrte St. Gallen den Heiligen von Anfang
an 7. Auch Pfäfers hatte in seinem Reliquienschatze um 880 solche des

hl. Desiderius. Um die Jahrtausendwende besaß Einsiedeln Überbleibsel
dieses Heiligen 8. Alle seine Kalendare, angefangen vom 10. bis zum
12. Jh., melden den Bischof von Vienne. Da weder die Murenser
Kalendarien des 11./12. Jh. noch die Liturgie von Disentis im 12. Jh. seiner

gedachte, sind wohl nicht so sehr Einwirkungen Einsiedeins auf Pfäfers

1 Bündner Urkundenbuch I, S. 385.
* Rothenhäusler, S. 278-279.
3 Perret I, Nr. 243, S. 201. Dazu auch Gmür M., Urbare und Rodel des Klosters

Pfäfers 1910, S. 35 zu ca. 1440. Zum Weihedatum Bündner Urkundenbuch I,
Nr. 215, S. 171 zu ca. 1100.

4 Der Pankratiuskult in Mailand scheint karolingisch oder nachkarolingisch zu sein.
Festschrift Dold 1952, S. 232.

8 Tüchle 109
8 Munding 59, 164.
7 Näheres Gruber E. in Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 36 (1942) 213-

220. Munding 60-61, 163.
8 Tüchle 101-102.

100



sondern St. Gallens auf Pfäfers in Erwägung zu ziehen. Sicherheit besteht
natürlich nicht.

Der hl. Bonifatius (5. Juni), der große angelsächsische Missionär des

8. Jh., war wegen seiner organisatorischen Bedeutung schon im 9./10. Jh.
in deutschen Landen weithin verehrt1. Offenbar zu seinen Ehren trugen
im 9. Jh. Mönche von St. Gallen, Murbach, Charroux usw. seinen Namen,
wie die Libri Confraternitatum belegen. Reliquien sind 1064 in
Schaffhausen, 1091 in Hirsau und manchen andern Klöstern belegt 2. Alle
Einsiedler Kalendarien des 10-12. Jh. erwähnen nicht nur den Erzbischof
selbst, sondern auch seine Genossen (aliorum XII, sociorumque eius).
Das tut auch das Murenser Kalendar des 11./12. Jh., während dasjenige
des 12. Jh. (Cod. 20) nur schreibt : « S. Bonefatii archiepiscopi. » Ebenso

nur den großen Heiligen selbst kannte das Disentiser Kalendar des

12. Jh. Da Pfäfers und Disentis dem sog. Pirminskreise angehörten,
dürfte auch der Bonifatiuskult vielleicht erst durch die Einsiedler Äbte
eingeführt worden sein.

Der hl. Medardus (8. Juni) war Bischof von Noyon und lebte in der
Hälfte des 6. Jh. Sein Leib wurde in das von König Chlotar I. (f 561)

gegründete und deshalb später St. Médard genannte Kloster übertragen

3. Diese Abtei verband sich Anfang des 9. Jh. mit der Reichenau, die
ihrerseits wiederum mit Pfäfers verbrüdert war 4. Die Fabaria verwahrte
ca. 900 in der Evort-Basiüka auch Reliquien des hl. Medard, ja diesem

Heiligen war sogar der Unke Seitenaltar gewidmet (in sinistro altari sunt
reliquiae sancti Medardi episcopi) 5. Daher wurde die Kirche im nahen Vilters

dem heiligen Bischof von Noyon geweiht. Wann sie errichtet wurde,
läßt sich nur schwer bestimmen. Sicher war dort gemäß dem Reichsurbar

von ca. 850 schon eine Siedlung « Filtris ». Die gleiche Quelle erwähnt 4

Kirchen in Mels. Darunter versteht man zuerst St. Peter in Mels selbst, dann
die Tochterkirche St. Medardus in Vilters 6. Somit dürfte das Medardus-

Heiligtum in Vilters noch älter sein als die Evort-Kirche in Pfäfers.
Das Medardus-Patrozinium darf mit andern Patrozinien wie St. Evort,

St. Anianus usw. als « fränkische Infiltration » betrachtet werden 7. Wir

1 Munding 65, 163-164. Tüchle 95.
2 Tüchle 95.
3 Lexikon für Theologie und Kirche 7 (1935) 40.
4 MGH Libri Confraternitatum ed. Piper 1884, S. 155.
5 Perret, Nr. 55.
8 Bündner Urkundenbuch I, S. 383, 387. Dazu Rothenhäusler, S. 363-365.
7 Müller I., Die Patrozinien des Fürstentums Liechtenstein. Jahrbuch des hist.

Vereins für das F. Liechtenstein 59 (1959) 312-320.

101



finden den Heiligen in den Kalendarien des Frankenreiches im 9. Jh.
vielfach so in Amiens, Fleury, Corbie, Reichenau, St. Gallen usw. 1.

Selbstverständlich ist der Kult daher in Pfäfers älter als die Einsiedler
Reform. Die Einsiedler Kalendarien des 10.-12. Jh. kennen ja den

Heiligen nicht, auch das Kalendar von Muri des 11./12. Jh. berichtet von
ihm nichts (Cod. Mur. 19). Erst Mur. 20 im 12. Jh. meldet « Medardi
confessoris ».

Zum 8. Juni steht im Pfäferser Kalendar noch die Bemerkung : « In
Sepaune dedicatio S. Saluatoris. » Schon in einem Zinsrodel der Abtei
Pfäfers aus dem 12. Jh. heißt es : « De Sapauns duas pelles caprarum
et duas hyrcorum. »2 Wiederum in einer Urkunde von 1241 urkundet
Abt Hugo von Pfäfers, daß sein Vorgänger Abt Konrad (1206-1213)

quoddam pratum iuxta Sapaus situm gekauft habe3. Ebenso ist 1394

von einem « St. Margrethenguot ze Sampans by der Kappel » die Rede 4.

Sampans heißt heute St. Margarethenberg und befindet sich in der
Gemeinde Pfäfers. Nach unserem Kalendar-Eintrag im 12. Jh. muß hier
eine Salvator-Kapelle gestanden haben. Schon bei der Weihe der
Abteikirche um 880 besaß Pfäfers zwei Reliquien domni salvatoris 5. Dann
hatte die Abtei an der Tamina auch bei Chur schon im 9. Jh. eine Salva-
tor-Kirche 6. Es ist also eine Salvatorkapelle bei Pfäfers selbst durchaus
verständlich. Nun bringen die Annales Fabarienses von P. Gerold Schwiter

von 1696 die Nachricht : « Rudpertus abbas noster aedificat ecclesiam

ad honorem S. Margarithe in monte Sanpans, ne labinae nivis bona
monasterii deuastent. » 7 Ein Abt Ruodpert existierte in Pfäfers in der
2. Hälfte des 11. Jh. Ob er tatsächlich zu seiner Zeit eine Kirche zu Ehren
der hl. Margaretha errichtete, ist fraglich 8. Aber an der Nachricht kann
etwas Richtiges zugrunde liegen. 1394 wird ja eine « Sant Margarethen
Kappel » in der Umgebung von « Sampans » überliefert 9. Wir besitzen
auch ein altes Pfäferser Missale aus dem 12. Jh., in das im 14./15. Jh.
Teile eines Margarethen-Officiums, Meßformular, Sequenz und Passio

1 Munding, S. 66, 163.
2 Gmür M., Urbare und Rodel des Klosters Pfäfers 1910, S. 11.
3 Perret I, Nr. 377.
4 Wegelin K., Regesten der Abtei Pfäfers 1850, Nr. 321 zum 24. Mai 1394.
5 Perret I, Nr. 45, S. 52.
8 Näheres Poeschel VII, S. 256.
' Wegelin, Regesten Nr. 53.
8 Perret F. in der Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 44 (1950) 277. Über

Schwiters UnZuverlässigkeit, S 285-287.
9 Wegelin, Regesten Nr. 321.

102



eingeschrieben wurden. Selbst der Tag der Kirchweihe am Sonntag nach
Mariae Geburt sowie die Ablässe für Kirchweihe und Margarethenfest
wurden darin festgehalten1. Später ließ das Kloster 1703 die heutige
Margarethenkapelle bauen. Noch jetzt heißt die ganze Siedlung St. Mar-

garethenberg 2. Die ganze Entwicklung dürfte so erklärt werden, daß
noch Mitte des 12. Jh. eine alte Salvatorkapelle bestund, welche dann
in der folgenden Zeit (1160/1394) anläßlich eines Umbaues oder Neubaues

ihr bisheriges Patronat verlor und als Ex-Voto-Kirche der hl. Margaretha

geweiht wurde. Auch in Ilanz wurde die schon 765 belegte
Marienkirche im 13. Jh. als capella beatae Mariae virginis et beatae

Margarete bezeichnet, bei der Neuweihe 1385 nur noch als Margarethenkapelle

3. Umgekehrt wurde die alte Einsiedler Salvatorkapelle im
13. oder 14. Jh. zur Marienkapelle4.

Das Pfäferser Kalendar nennt zum 12. Juni : Basilides, Cyrinus, Nabor
und Nazarius, römische Märtyrer, belegt durch verschiedene alte
Sakramentarien, auch durch das Churer Gelasianum 5. St. Gallen feierte die

Heiligen im 9. Jh. liturgisch. Reliquien von Nabor und Nazarius kamen
765 nach Lorsch, wo ihr Kult besonders verbreitet wurde 6. Im
Frühmittelalter war der Name Nazarius auch im Kloster Nonantula sehr
heimisch 7. Im Reichsurbar des 9. Jh. begegnet uns die Kirche von Riein
bei Ilanz als königliche Eigenkirche, deren Patronat des hl. Nazarius
freilich erst 1487 urkundlich überliefert ist. Kein Zweifel, daß ein so

seltenes Patrozinium kaum erst später aufgekommen ist 8. Ob damit
jedoch ein liturgischer Kult in Pfäfers gegeben ist, kann nicht sicher

gesagt werden (siehe Kap. 5).

Eindeutig auf Mailand weist das Fest der hl. Protasius und Gervasius

(19. Juni) hin. Der hl. Ambrosius selbst fand ihre Reliquien und weihte
die nach ihm genannte Basilika im Jahre 386. Zu Ehren der Heiligen
dichtete er auch einen Hymnus9. Die beiden Heiligen erscheinen bereits

1 Vorliegender Cod. VI. des Pfäferser Fonds im Stiftsarchiv St. Gallen. Texte bei
Bruckner A., Scriptoria medii aevi Helvetica 1 (1935) 82-83.

2 Rothenhäusler, S. 232.
3 Poeschel, IV, 54-55.
4 Henggeler R im Geschichtsfreund 97 (1944) 104-110.
5 Munding 67.
8 Tüchle 126-127. Zum monasterium S. Nazarii Lorsch siehe MGH Libri

confraternitatum ed. Piper 1884, S. 154.
7 Libri confraternitatum S. 481 (Register).
8 Farner 46, Poeschel, IV, 90, dazu Bündner Monatsblatt 1951, S. 108 ff.
9 Festschrift Dold 1952, S. 232.

103



in den frühmittelalterlichen Sakramentarien 1. Durch seine Beziehungen
zum Süden erlangte Pfäfers jedenfalls die Reliquien, die es sowohl um
880 in der Abteikirche wie um 900 in der Leutkirche von beiden Heiligen
besaß. Um 900 verehrte auch Reichenau Überbleibsel der beiden
mailändischen Märtyrer 2.

Beim hl. Alban (21. Juni) handelt es sich nicht um den englischen

Märtyrer Alban von Verulam, dessen Fest am 22. Juni gefeiert wurde,
sondern um den Mainzer Heiligen, der wohl noch der spätrömischen Zeit
angehörte. Sein Kult war um 800 in der Reichenau und in St. Gallen
bereits heimisch. Die beiden Pfäferser Reliquienverzeichnisse von ca.

880 und ca. 900 nennen Überbleibsel des hl. Albin, der vielleicht mit
Alban identisch ist. Höhepunkte des Mainzer Albanskultes stellen die

Gründungen von St. Alban in Namur 1047 und in Basel 1083 dar3. So

kamen Reliquien auch nach Süddeutschland, so 1091 nach Hirsau, 1133

nach Zwiefalten usw. *. Einsiedeln kennt in seinen Kalendarien des

10-12. Jh. (Cod. Eins. 83, 113, 114, 319) und Muri in seinen Kalendarien
des 11.-12. Jh. (Mur. 19 und 20) einzig den Mainzer Heiligen, begreiflich
da ja das Bistum Konstanz zum Mainzer Metropolitanverbande gehörte.
Auch der Churer Sprengel zählte seit dem 9. Jh. definitiv zum Mainzer

Metropolitanverbande. Deshalb erwähnt das Kalendar von Pfäfers nur
den Mainzer Heiligen, ebenso das Churer Kalendar 5. Bis nach Disentis

gelangte der Kult auch dieses Alban im 12. Jh. nicht.
Der Kürze halber sei bei St. Johann Baptist (24. Juni) und den hl.

Petrus und Paulus auf schon früher gemachte Ausführungen über deren

Kult in Rätien verwiesen 6. Vom Täufer besaß Pfäfers um 880 einen Altar
und vielfache Reliquien, von den Apostelfürsten Überbleibsel in der

Abteikirche um 880 und in der Leutkirche um 900. Ihnen war auch die

karolingische Pfarrkirche von Mels geweiht7.
Vermutlich kam die Verehrung des hl. Ulrich (4. Juli), des 973

verstorbenen und 993 kanonisierten Bischofs von Augsburg schon im 11. Jh.
nach Pfäfers. St. Gallen und Einsiedeln verehrten den Heiligen sofort

1 Munding 70.
2 Tüchle 111.
3 Büttner H. in Zeitschrift für Schweiz. Geschichte 29 (1949) 1-16. Munding 70,

163-164.
4 Tüchle 90.
8 Necrologium Curiense ed. Juvalt 1867. S. 60.
6 Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956) 46-4 7 (über Müstair).
7 Rothenhäusler, S. 91.

104



und hervorragend, da er mit ihnen nähere Beziehungen hatte 1. Einsiedeln

notierte ihn in einem Nachtrag zum Kalendar des 10. Jh. und feierte
ihn im 11. und im 12. Jh. (Eins. 114, 113, 83). Auch Muri hielt ihn hoch

(Mur. 19 und 20) im 11./12. wie im 12. Jh. Seine Reliquien waren von den

Klöstern gesucht : Muri und Allerheiligen 1064, Sindelfingen 1083, wohl
auf Hirsauer Einfluß, usw. 2. In diese Reihe fügt sich Pfäfers ausgezeichnet

ein. In einer Notiz um 1100 über die Reliquien in dessen goldenen
Altar sind auch solche « sancti Odalrici episcopi » erwähnt.

Bemerkenswert ist das Fest des hl. Goar (6. Juli). Er stammte aus

Aquitanien und gründete auf seiner Missionswanderung nach dem Rheingebiet

mit Erlaubnis des bischöfl. Triers um 500 cine Cella, die 765 von

König Pippin der Abtei Prüm als Benefizium übergeben wurde. St. Gallen

besaß im 10. Jh. zwei Lebensbeschreibungen des Heiligen 3. Von
Einsiedeln kam der Kult kaum nach Pfäfers, denn nur einzigCod. Eins. 113 aus

dem 12. Jh. nennt « Goaris confessoris ». Merkwürdig stark betonte Muri
den Kult. Propst Reginbold (ca. 1032-1055), der allerdings von Einsiedeln
kam, ließ die bisherige Kirche in Muri niederlegen und dafür eine « in
honore sancti Goaris confessoris » erbauen und einweihen und zwar als

Kirche für das Volk 4. Dementsprechend melden uns Cod. Murensis 10

(11./12. Jh.) und 20 (12. Jh.) zum 6. Juü : «Goaris confessoris». Im
Gegensatz zu Disentis übernahm also Pfäfers diesen Goarskult, der
wiederum nach Trier-Gorze hinweist. Daß der Heilige als Märtyrer bezeichnet

wird, dürfte nur eine Verschreibung sein.

Die Verehrung des hl. Kylian (8. Juli), der doch wohl Iroschotte war
und im 7. Jh. lebte, trat 752 bei seiner Translation in Würzburg ins
helle Licht, wobei die fränkische Königsfamilie mithandelnd auftrat. Auch
Karl der Gr. hatte bedeutendes Interesse am Heiligen, an dessen Fest er
788 in Würzburg teilnahm. Noch Ende des 8. Jh. entstand die erste
Passio, in der zweiten Hälfte des 9. Jh. die zweite 5. Reichenau besaß

sicher 948 eine Kapelle des hl. Kyüan 6. Von dem Inselkloster kamen
wohl Reliquien um die Jahrtausendwende nach Einsiedeln 7. Tatsächlich

1 Munding 75. Ringholz O., Geschichte von Einsiedeln 1 (1904) 36. Über die
Litaneien von Einsiedeln und St. Gallen 11./12. Jh. Bündner Monatsblatt 1953,
S. 179, wo auch der Kult in Disentis herangezogen ist.

2 Tüchle 140. Über Sindelfingen K. Schmid, Kloster Hirsau und seine Stifter
1959, S. 114-120.

3 Lexikon für Theologie und Kirche 4 (I960) 1032. Tüchle 18, 111. Munding 76.
4 Acta Murensia ed. M. Kiem 1883, S. 22 Quellen zur Schweiz. Gesch. III).
5 Dienemann Joachim, Der Kult des hl. Kilian im 8. und 9. Jh. 1955, S. 265-272.
6 I.e. 57-58.
7 1. c. 63.

8 105



berichten alle Einsiedler Kalendare von St. Kylian und seinen Gefährten,
Eins. 319 aus dem 10. Jh. dazu noch genau in der gleichen Form : « Kyliani
et sociorum eius. » Danach ist es möglich, daß der Kult von Reichenau

oder Einsiedeln nach Pfäfers kam. Immerhin ist er damals weit
verbreitet, so in Muri (Cod. 20 und 19) und in Disentis (12. Jh.). Gleichzeitig
fanden die Reliquien den Weg in manche Klöster. Von Reichenau und
Einsiedeln war schon die Rede. Wir fügen noch hinzu : Hirsau 1091,

von dort nach Zwiefalten 1109, Weingarten 1124, Weißenau 1185 usw. V

Das Fest der hl. Margaretha (15. Juli) bezieht sich auf die hl. Jungfrau
von Antiochien, die in der diokletianischen Verfolgung gemartert wurde.
Besonders in der griechischen Kiche hochverehrt, finden wir deren Kult
seit den karolingischen Zeiten auch im Abendland z. Die Kalendare von
Amiens und Hornbach kennen die Heilige im 9. Jh. Noch mehr diejenigen

der folgenden Zeiten 3. Alte Pfarrkirchen mit diesem Patrozinium
gibt es kaum, aber z. B. die S. Margarethkirche im tirolischen Schlitz wird
812 datiert 4. St. Gallen besaß im 10. Jh. eine Vita 8. Reliquien werden
908 in Bologna, 1091 in Hirsau, 1109 in Zwiefalten usw. genannt 6. Cod.

Eins. 319 aus dem 10. Jh. erwähnt ihr Fest, ebenso die folgenden
liturgischen Quellen dieser Abtei im 11./12. Jh. (Cod. 83, 113, 114). Das
Gleiche bestätigen die Murenser Kalendare des 11./12. Jh. (Cod. 19 und
20). Im 12. Jh. wird die Heilige erst recht volkstümlich unb bleibt in
dieser bevorzugten Stellung bis zum Ende des Mittelalters, zumal in
ihrer Funktion als Nothelferin '•. Die Margarethen-Patrozinien von
Rätien gehören in die Zeit des Hochmittelalters (Ilanz, Chur usw.) 8. Vom
Patroziniumswechsel, der sich auf St. Margarethenberg bei Pfäfers

zugetragen hat, war schon zum Salvator-Titel am 8. Juni die Rede. Auch
dieses Patrozinium datiert daher frühestens 2. Hafte des 12. Jh., spätestens

Ende des 14. Jh. Es ist sogar auffallend, wie man im Verlaufe des

14./15. Jh., sagen wir approximative um 1400, frühere liturgische Codices

1 TÜCHLE 117.
2 Als erster hat Hrabanus Maurus im 9. Jh. die Heilige ins Martyrologium

aufgenommen. Martyrologium Romanum 1940, S. 297 zum 20. Juli.
3 Munding, S. 79.
4 Fink, S. 127, 139-140. Nach Wolf-Lentze, Erläuterungen zum hist. Atlas der

österr. Alpenländer, 6. Teil : Niederösterreich 1955, S. 11, 222 hat der Salzburger

Bischof 865 in Spitz eine Margarethenkirche geweiht.
5 Munding E., Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben 1918, S. 8, 114.
8 Tüchle 123.
7 Gruber, Sitten 129-130. Hecker 85-87. Lehner S. 40. Allgemein Schreiber G

Die Vierzehn Nothelfer 1959, S. 13, 33, 40, 127.
8 Farner 142-144. Poeschel, IV, 54-55. VII, 283.

106



in Pfäfers für den Margaretha-Kult adaptierte. Schon früher haben wir
Cod. Fab. VI., ein Missale aus dem 12. Jh., erwähnt, in welches man mit
gotischer Schrift Officium, Messe, Sequenz und Passio der Heiligen
einfügte (fol. 70 recto bis 104 recto). Cod. Fab. VIII. aus dem 10. Jh. zeigt
zwar ein sanktgallisches Kalendar (fol. 2 recto bis 6 verso), aber der Codex

befand sich sicher in spätmittelalterlicher Zeit in Pfäfers (vgl. fol. 155

verso : Oratio de sancto Evortio, episcopo et confessore). Auch in diesen

Codex schrieb man in der Zeit des 14./15. Jh. fol. 105 recto und 151 verso
das entsprechende De sancta Margaretha ein. Nicht zuletzt datiert aus
dem 14. Jh. Cod. Fab. XIV., der die berühmte Legende Aurea des Jakob
von Voragine enthält. Darin ist S. 146-147 auch die Erzählung über die

hl. Margaretha zu lesen und zwar als Originalbestand der Handschrift.
So erweist sich gerade die spätgotische Zeit als ausgesprochene Epoche
des Margaretha-Kultes im Sarganser Gebiet L

Der Kult der hl. Magdalena (22. Juli) nahm rasch zu, als das Kloster
Vézelay um 1050 ihre Reliquien zu besitzen glaubte. Von diesem

Mittelpunkte aus breitete sich die Verehrung auch in unseren Gegenden aus,
besaß doch Schaffhausen 1064, Zwiefalten 1109/1133 usw. Reliquien2.
Einsiedeln weist wenigstens in zwei seiner Kalendarien die Heilige auf,
in Eins. 114 (IL/12. Jh.) und Eins. 83 (12. Jh.). Auch die beiden Murenser

Kalendarien des 11./12. Jh. (Mur. 19 und 20) nennen ihren Namen.
St. Gallen feierte die Heilige wenigstens im 11. Jh. 3. Disentis ehrte die
hl. Magdalena im 12. Jh. mit 12 Lektionen und rief sie auch in der Aller-
heiligenlitanei an. Nach allem kam das Officium erst nach der Auffindung
der Reliquien in Vézelay (Mitte des 11. Jh.) in unsere rätischen Klöster.
Einsiedler Einfluß scheidet hier aus. Von Pfäfers selbst beeinflußt ist
wohl die 1331 im Klostereingang gelegene Magdalenenkapelle 4.

Um 930 wurde eine hl. Christina (24. Juli) in Reichenau verehrt.
Reliquien gelangten 1091 nach Hirsau, 1164 nach Schönau, 1172 nach
Weißenau usw. 5. Die Einsiedler Kalendarien des 10.-12. Jh. und diejenigen
von Muri im 11./12.Jh. kennen bereits ihren Namen. Möglich ist in

1 Die Folgerungen, welche sich aus diesem kultgeschichtlichen Material für die
Datierung der christlichen Teile des sog. rätoromanischen Margaretha-Liedes
ergeben, werden in Zusammenarbeit mit einem philologischen Mitarbeiter in einer
gesonderten Studie publiziert.

2 Tüchle 121.
3 Munding 80-81, 163, 167.
4 Rothenhäusler 235.
s Tüchle 98-99. Munding 81, 163, 165. Lexikon für Theologie und Kirche 2 (1958)

1128.

107



Pfäfers sowohl der Einfluß von Reichenau wie noch mehr derjenige von
Einsiedeln. Nach Disentis kam der Kult jedoch nicht.

Schon 452 wurde in Chaldecon dem Märtyrer Christoforus (25. Juli)
eine Kirche erbaut. Über die byzantinischen Gebiete von Süditalien und
Ravenna, seit dem 7. Jh. auch über Spanien breitete sich der Kult aus 1.

Die alten Sakramentarien erwähnen den Heiligen noch nicht, wohl aber
die Kalendarien des 9. und noch mehr des 10-11. Jh. 2. Cluny, das eine

Kirche dem Heiligen weihte, und Reichenau verbreiteten den Kult im
11./12. Jh. in die süddeutschen Gebiete (Reliquien in Schaffhausen 1064,

Hirsau 1091 usw.) 3. Einsiedeln verehrte ihn im 10.-12. Jh., Muri im
11./12. Jh., wie deren Kalendarien bezeugen. Der Kult wird also über
Reichenau und Einsiedeln nach Pfäfers gekommen sein. Damals feierte

man den Heiligen zwar nicht als Christusträger, wohl aber als Patron

gegen Dämonen. Pest und Naturkatastrophen 4. Darum war auch das

ehemalige Hospital der Abtei Pfäfers dem Schutze des hl. Christophorus
anheimgestellt. Das Hospital selbst ist schon unter Abt Gerold (ca. 1110-

1125) belegt 5.

Die 415 stattgefundene Inventio Stephani (2. August) notierten nur
wenige Kalendarien des 8./9. Jh. Sie wurde erst eigentlich im 10./11. Jh.
allgemein begangen. Die Sakramentarien des 11. erwähnen sie (Nachtrag
zum Paduanum, dann Rossianum von Niederaltaich und Comes von
Regensburg) 6. In St. Gallen beging man das Fest im 11. Jh. liturgisch,
in Einsiedeln im 11./12. Jh. Cod. 319 aus dem 10. Jh. weist das Fest

nur als Nachtrag auf. Auch Muri kannte die Inventio im 11./12. Jh.
Diese Zeit dürfte auch für Pfäfers wie übrigens ebenso für Disentis
Geltung haben. Man feierte das Fest umso lieber, als ja der hl. Stephanus
selbst in Rätien seit jeher hoch in Ehren stand.

Der Kult des hl. Oswald (5. August), des Königs von Northumbrien
im 7. Jh., fand durch insulare Mönche im germanischen Kontinent
Eingang. Das Oswaldsfest war im 12. Jh. in dem sanktgallischen Gebiete

allgemein 7. Zur gleichen Zeit lassen sich manche Reliquien nachweisen,

so für Weingarten (1.121, 1124), Einsiedeln (1122), Petershausen (1129)

1 Lexikon für Theologie und Kirche 2 (1958) 1167.
2 Munding 81.
3 Tüchle 99.
4 Fink H., Die Kirchenpatrozinien Tirols 1928, S. 178-181.
5 Rothenhäusler 236. Bündner Urkundenbuch I, Nr. 280

hospitalis.
8 Munding 85, 163.
7 Perret I, Nr. 259 zu 1212.

S. 209 : magister

108



usw.1. Die Einsiedler Kalendare des 10.-12. Jh. erwähnen das Fest,
nicht aber Cod. Murensis 19 aus dem 11./12. Jh., sondern erst Cod.

Murensis 20 aus dem 12. Jh. Süddeutscher Einfluß, vielleicht über Einsiedeln,
dürfte in Pfäfers zur Einführung des Kultes geführt haben. Bis Disentis

gelangte jedoch das Fest nicht. Erst Ende des 15. Jh. brachte es der

Pfäferser Kult zu einem Patrozinium, indem damals die alte Cassians-

kirche in Sargans auch den englischen König zum Schutzpatron
aufnahm, wohl auf Zuger Einfluß hin 2.

Die hl. Afra (7. August) war die Patronin von Augsburg. Ihren Kult
förderte der hl. Ulrich von Augsburg, der auch deren Kirche wieder
aufbaute. Er schenkte dem Kloster Einsiedeln Reliquien der Heiligen 3. Wohl
deshalb führte Einsiedeln ihr Fest ein, wie die Kalendarien des 10.-12 Jh.
belegen. Disentis verehrte die hl. Afra mit einem Vollfest von 12

Lektionen und gedachte ihrer in der Allerheiligenlitanei des 12. Jh. Vermutlich

haben die Einsiedler Abte den Afra-Kult nach Disentis gebracht.
Das Gleiche kann man auch für Pfäfers vermuten. Übrigens war die

Verehrung damals schon sehr verbreitet, wird doch die Heilige in den

Kalendarien des 8./9. Jh. und noch mehr in denjenigen des 10./11. Jh.
vielfach genannt 4. Überbleibsel der hl. Afra sind in Schaffhausen 1064,

Hirsau 1091 usw. nachzuweisen 5. Ob die im 12. Jh. in Chur nachweisbare

Afrakapelle irgendwie zu Pfäfers Beziehung hat, ist nicht zu
belegen 6.

Der hl. Cyriacus (8. August) war ein römischer Märtyrer, dem schon

im 7. Jh. eine Kirche errichtet wurde 7. Von der Tiberstadt gelangte sein

Kult nach dem Norden. Schon 861 war ihm die Kirche von Wiesensteig
geweiht. 874 gelangten Reliquien nach Neuhausen bei Worms. Begreiflich,

daß daher Pfäfers um 880 Überbleibsel in seiner Abteikirche rekon-
dierte. Einsiedeln besaß solche ebenso um die Jahrtausendwende. Nachdem

Leo IX. im Jahre 1049 bei der Weihe des Klosters Altdorf im Elsaß
ansehnliche Cyriacusreliquien geschenkt hatte, wanderten solche in die
süddeutschen Reformklöster, nach Schaffhausen 1064, nach Petershau-

1 Tüchle 128-129. Munding 86. Festschrift Kloster Weingarten 1956, S. 335 sowie
Register s. v. Oswald. St. Oswald in Zug ist spät. Hecker 123.

2 Perrer F., 1100 Jahre Pfarrei Sargans 1950, S. 38-39.
3 Stückelberg E. A., Geschichte der Reliquien in der Schweiz 1 (1902) 12, Nr. 65.
4 Munding 87.
8 Tüchle 88.
6 Poeschel, VII, 202. Farner 60, 168.
7 Lexikon für Theologie und Kirche 3 (1959) 118.

109



sen 1093, nach Zwiefalten 1109 usw. L Hier fügt sich die zweite Reliquie
des Heiligen in Pfäfers gut ein. Sie wird um 1100 erwähnt : « sancti
Cyriaci martyris. »

Auch ohne Reliquien wäre wohl das Fest in der Fabaria gefeiert worden.

Es figuriert schon in den frühmittelalterlichen Sakramentarien und
seit dem 9. Jh. auch in den verschiedenen Kalendarien 2. Einsiedeln
feierte es im 10.-12. Jh., ebenso Muri im 11./12. Jh. Auch Disentis ehrte
den Heiligen und seine Genossen im 12. Jh. liturgisch.

Der Kult des hl. Laurentius (10. August) ist selbstredend alt und auch
in Rätien stark verbreitet, was hier nicht ausgeführt werden muß 3.

Beachtenswert ist, daß die Kirche von Flums im Reichsurbar als ecclesia

plebeia genannt wird und früher dem hl. Laurentius geweiht war 4.

Vom römischen Märtyrer Hyppolythus (13. August) besaßen schon

Klöster in karolingischer Zeit Reliquien (Soissons, Tegernsee). So war es

begreiflich, daß Einsiedeln um 1000 und Pfäfers um 1025 solche besaß 5.

Auch Assumptio ist ein altes Fest, jedoch mögen Vigil und Octav erst
ins 11. oder 12. Jh. zu datieren sein. Die Vigil begegnet uns zwar bereits
im Sakramentar von Gellone (Rebais) im 8. Jh. und im Churer Gelasianum

von ca. 800, doch führte erst Papst Leo IV. 847 deren Feier ein 6. St. Gallen

beging sie nicht früher als im 10. Jh., Einsiedeln im 11./12. Jh. Dem

gleichen Papste Leo IV. verdankt auch die Oktav ihre Verbreitung
(847). Einsiedeln feierte sie im 11./12. Jh.7.

Auch der Apostel Bartholomaeus (24. August) hatte ein altes Fest 8.

Die oben genannte und in karolingischer Zeit belegte Kirche von Flums
nannte neben Laurentius unsern Apostel als Schutzpatron. In Rätien
waren die alten Kirchen von Pfyn und Grabs dem hl. Bartholomaeus
geweiht9.

Bei der großen Bedeutung des hl. Augustin (27. August) ist es nicht zu
verwundern, daß dessen Kult bald allgemein wurde. Mailand verehrte den

Bischof von Hippo seit der Übertragung seiner Gebeine nach Pavia in

1 Tüchle 101.
2 Munding 87.
3 Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956) 50-51 (Müstair). Jahrbuch

des Hist. Vereins für das F. Liechtenstein 59 (1959) 308-310.
4 Rothenhäusler 27, 29.
5 Tüchle 114.
8 Munding 91.
7 Munding 93.
8 Munding 94.
• Kläui Paul, Von der Ausbreitung des Christentums zwischen Untersee und oberem

Zürichsee im 7. Jh. 1954, S. 19.

110



der 1. Hälfte des 8. Jh.1. In Süddeutschland datiert sein Kult aus dem

9./10. Jh. 2. Die Einsiedler Quellen des 10.-12. Jh. erwähnen den Kirchenlehrer

stets, ebenso die Murenser des 11./12. Jh. Möglich ist, daß die
Einsiedler Äbte das Fest in Pfäfers wie auch in Disentis eingeführt haben.

Der Verena-Kult (1. Sept.) zeigte sich schon deutlich im 9. Jh., wie

uns Martyrologien, Kalendare und Patrozinien belegen, wurde jedoch erst
im 10.-11. Jh. weit verbreitet3. Um 925 kam selbst eine adelige Frau
aus Rätien über Reichenau zum Grabe der Heiligen nach Zurzach 4.

Beachtenswert ist ferner, daß St. Verena auch in der Inschrift von Müstair
von 1087 angerufen wird und zwar neben der hl. Eulalia als einzige weibliche

Heilige5. Reliquien finden sich im 11. Jh. in Reichenau, 1064 in
Schaffhausen usw. 6. Einsiedeln nennt die Heilige in allen seinen Kalendarien

des 10.-12. Jh., ebenfalls Muri im 11./12. Jh. Man fragt sich, ob

nicht die Einsiedler Äbte in Pfäfers und in Disentis, wo die Heilige im
12. Jh. mit einem Vollfest gefeiert und in der Litanei genannt wurde, den

Verena-Kult eingeführt haben.

Der Bekenner-Bischof Evortius (7. Sept.) von Orléans lebte im 4. Jh.
und erhielt wohl im 9. Jh. seine legendarische Biographie 7. Die Pfäferser
Mönche hinterlegten bereits 870/880 in ihrer Abteikirche Reliquien dieses

Heiligen. Bald darauf, jedenfalls vor 905, weihten sie dem fränkischen
Bischof sogar ihre Leutkirche (basüica sancti Evortii confessoris atque
pontificis) 8. Die Verehrung des Heiligen drang vielleicht unter den

Einsiedler Äbten in Pfäfers in das Kloster « im finstern Walde ». Das
älteste Kalendar Eins. 316 aus dem 10. Jh. kennt den Heiligen noch

nicht, wohl aber die folgenden aus dem 11./12. Jh. (Cod. Eins. 114 aus
dem 11./12. Jh., Eins. 113 und 83 aus dem 12. Jh.). Muri, das ja von
Einsiedeln abhängig war, weist in seinem Kalendar Cod. Mur. 19 aus
dem 11./12. Jh. zunächst noch keinen Evortius auf, wohl aber im Cod.

Mur. 20 aus dem 12. Jh. Wir hätten hier also eine Rückwirkung von
Pfäfers auf Einsiedeln festgestellt. Das darf deshalb ins Auge gefaßt

1 Festschrift Dold 1952, S. 224.
2 Tüchle 93. Munding 97.
3 Reinle A., Die hl. Verena von Zurzach 1948, S. 15-70.
4 Reinle, S. 70.
5 Näheres Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 50 (1956) 55-56.
8 Tüchle 142-143, wo aufmerksam gemacht wird, daß Hirsau keine besaß.
7 Martyrologium Hieronymianum ed. H. Delehaye 1931, S. 493 Acta Sanctorum

Novembris II. 2) und Martyrologium Romanum 1940, S. 384-385 (Propylaeum
ad Acta Sanctorum Decembris).

8 Über dieses Patrozinium der « fränkischen Infiltration » siehe Jahrbuch des
Historischen Vereins für das F. Liechtenstein 59 (1959) 316-317.

111



werden, weil der Kult des Bischofs von Orléans eigentlich auf dessen

Heimatland und dessen Grenzgebiete beschränkt bleibt. Wir finden
beispielsweise St. Evort nur in den Litaneien der Abtei Münstereifel (Diözese

Köln) im 10. Jh. und der Abtei S. Germain-des-Prés im 11. Jh. 1.

Der Kult der Zürcher Heiligen Felix und Regula (11. Sept.) drang wohl
sehr früh in das rätische Gebiet ein. Die Churer Regulakirche dürfte
schon in frühmittelalterlicher Zeit existiert haben 2. Wohl deshalb wurde
noch in der Churer Messe des 11. Jh. beim Libera nos als letzter Spezial-

patron Felix erwähnt. Da im Gebet nur männliche Namen vorkommen,
also Regula nicht erwartet werden kann, kann es sich hier doch wohl nur
um den Zürcher Heiligen handeln 3. Zur frühen Verehrung der Zürcher
Heiligen in der rätischen Kapitale stimmt es auch, daß Pfäfers bereits

um 870/880 Reliquien von ihnen besaß. Es ist somit möglich, daß der
Kult in Pfäfers schon vor den Einsiedler Äbten vorhanden war. Die
Verehrung verbreitete sich ja sehr, nachdem sich das ca. 853 gegründete
Fraumünster dafür einsetzte. Wir finden Felix und Regula bereits in den
Kalendarien des 9. Jh. in Reichenau und St. Gallen. Das letztere Kloster
ehrte die beiden Heiligen liturgisch von ca. 900 an4. Die Einsiedler
Äbte in Pfäfers konnten den Kult der Zürcher Heiligen nur begrüßen
und fördern, denn ihr Kloster selbst besaß seit 934/937 Reliquien der
Heiligen 6. Auch alle Kalendare des 10.-12. Jh. und auch diejenigen von
Muri im 11./12. Jh. erwähnen das Fest.

Der hl. Lampertus (17. Sept.) war Bischof von Tongern-Maaßtricht,
der auch mit dem Kloster Stabio Beziehungen hatte. Umgebracht wurde

er wohl am 17. September 705. Seine Überbleibsel kamen bald darauf
nach Lüttich. Schon vor dem Jahrtausend erreichte sein Kult den

Höhepunkt 6. Von den fränkischen Landen kam seine Verehrung früh nach

Rätien, denn Pfäfers besaß schon ca. 880 von seinen Reliquien. Ob der

liturgische Kult auch so alt ist, dürfte freilich fraglich sein. Auch hier
möchte man wiederum an den Einfluß Einsiedeins denken. Die Cod.

Eins. 356 und 319 nennen einzig den Bischof selbst, genau wie unser
Pfäferser Kalendar. Erst die späteren Kalendare von Einsiedeln er-

1 Analecta Bollandiana 59 (1941) 295 und 62 (1944) 151.
2 Poeschel, VII, 248, 252. Dazu indes Egloff E. im Diaspora-Kalender 1948,

S. 53-56.
3 Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 22 (1928) 196.
4 Munding 105, 165. Tüchle 107.
8 Stückelberg E. A., Geschichte der Reliquien in der Schweiz 1 (1902) 11, 13

Nr. 58, 69.
8 Zender 27-60.

112



wähnen auch die Genossen, worunter vor allem sein Nachfolger, der
hl. Hubert (f 727), zu verstehen ist, der ja in St. Gallen noch gesondert
genannt wurde 1. Der Murenser Codex 19 aus dem 11./12. Jh. notiert nur :

« Lamperti episcopi », während Cod. 20 aus dem 12. Jh. schreibt : « Lamperti

sociorumque eius. » Gerade die Reformklöster wünschten seine

Reliquien mit Vorliebe, so Einsiedeln ca. 1000, Schaffhausen 1064,

Hirsau 1091, Zwiefalten 1109 usw. 2. Mag er auch zuerst mehr von den
Bischöfen und Grundherren als ein mit den Karolingern verbundener
Adels-Bischof betrachtet worden sein, so verkörperte er doch später
indirekt die Reform 3.

Am 22. September fiel das Fest des hl. Mauricius und Genossen ein.

Reliquien waren schon im 6./7. Jh. bis Tours und Köln gelangt und wurden

in den folgenden Zeiten noch mehr verbreitet 4. Pfäfers besaß um
880 solche in der Abteikirche und um 900 in der Leutkirche. Vielleicht
hängt damit zusammen, daß Cod. Fab. X. aus dem 9. Jh. die Passio
S. Mauritii aufweist 5. Auch sonst in Rätien ist der Kult bezeugt, so

nennt das Reichsurbar aus der Mitte des 9. Jh. die ecclesia S. Mauritii im
Lugnez 6. Einen Altar bestimmte dem Heiligen von Agaunum der Sankt-
Galler Klosterplan von ca. 8307. Dazu kommt, daß Mauricius unter
Otto I. Schutzherr des ganzen deutschen Reiches wurde. Bischof Hartbert

von Chur wohnte 960 in Regensburg dem Empfange der Mauritius-
Reliquien am ottonischen Hofe bei 8.

In besonderer Weise pflegte Einsiedeln diesen Kult. Bischof Ulrich
von Augsburg, ein intimer Freund der Abtei St. Maurice, schenkte dem

Kloster einen Arm des hl. Mauritius. Daher wurde der Heilige 947 neben

der Muttergottes zum Patron der Kirche von Einsiedeln erhoben. So

begreift man auch, daß schon die ältesten Kalendare des 10. Jh. das Fest
des Heiligen und seiner Genossen hervorhoben. Noch im 12. Jh. befand
sich Mauritius in der Einsiedler Profeßformel 9. Man ist daher versucht,
wenn nicht schon die Einführung, so doch sicher die Erhöhung des Mau-

1 Munding 108, 130, 163, 165.
2 Tüchle 118.
3 Zum Problem Zender 33.
1 Gruber, Sitten 140 f. Tüchle 124-125.
5 Bruckner A., Scriptoria medii aevi Helvetica 1 (1935) 83-84.
8 Poeschel, IV, S. 150-151.
7 Reinhardt H., Der St. Galler Klosterplan 1952, S. 10.
8 Bündner Urkundenbuch I, 98, Nr. 118. Dazu Hecker 105 f.
9 Stückelberg, 1. c. I. Nr. 59, 62, 69. Ringholz O., Geschichte von Einsiedeln

1 (1904) 35-36, 83. Ebel B., Das älteste alemannische Hymnar 1930, S. 10-20.
Tüchle 11, 15-16, 124-125.

113



ritiuskultes in Pfäfers dem Einsiedler Einfluß zuzuschreiben. In Disentis
kann man ja auch die hohe Stufe des Mauritiusfestes (Vigil und 12

Lektionen) nur durch die Einsiedler Äbte erklären. Daß an sich Reliquienbesitz

nicht notwendig auch liturgischen Kult bedeutet, lehrt das Fest
eines anderen Heiligen von Agaunum, des hl. Sigismund (+ 523).
Reliquien von ihm waren wohl von St. Maurice nach Einsiedeln gekommen
und zwar unter Abt Embrich (1026-51).1 Pfäfers seinerseits erhielt
vielleicht vom letzteren Kloster wiederum solche, weist doch das

Reliquienverzeichnis von ca. 1024/30 Überbleibsel von St. Mauritius und
St. Sigismund auf. Trotzdem fehlt in unserem Pfäferser Kalendar des

12. Jh. der burgundische Königsheilige.
Das Fest des hl. Hieronymus (30. Sept.) verdient umso mehr Beachtung,

als sonst der heilige Exeget wenig populär war, bevor Ende des

13. Jh. seine Gebeine nach S. Maria Maggiore übertragen wurden 2. Sein

Name figurierte in wenigen Sakramentarien, so z. B. in Rebais und Trier
im 8. Jh. 3. Wohl aber finden wir den hl. Hieronymus im Messekanon
mehrmals angegeben 4. Dann folgen einige Kalendarien und Martyrologien

des 9. Jh. 5. Die Einsiedler Kalendarien des 10.-12. Jh. erwähnen
ihn alle, Cod. 319 aus dem 10. Jh. sogar in der gleichen Form wie das

Pfäferser Kalendar : « Jeronimi presbyteri », ebenso Cod. 113 und 83 aus
dem 12. Jh. Die Murenser Kalendare des 11./12. Jh. melden sein Fest

ebenso, desgleichen dasjenige von Disentis im 12. Jh., das ausdrücklich
12 Lektionen angibt. Selbst die Disentiser Allerheiligenlitanei vergaß den
Übersetzer der Heiligen Schrift nicht. Vielleicht hat auch hier Einsiedeins

liturgische Tätigkeit bei Pfäfers wie Disentis mitgeholfen.
Das Fest des hl. Remigius (1. Okt.), des Bischofs von Reims, ist wohl

alt. Seine Kultgeschichte erhellte M. Zender, der auf ein großes Material
gestützt konstatierte : « Eine wirklich allgemeine spontane Verehrung des

Heiligen gab es nach dem Jahre 1000 nicht mehr. » Nach diesem
Zeitansatz sind jeweils besondere Gründe vorhanden, die eine neue Welle der

Verehrung rechtfertigen, so z. B. die Erhebung der Reliquien in Reims
durch Leo IX. um die Mitte des 11. Jh. 6. In Rätien darf die Remigius-

1 Ringholz, 1. c. 57. Ebel, 1. c. 18-19.
2 Gruber, Sitten 133-134. Hecker 92. Tüchle 113.
3 Munding 114.
4 Canon Missae Romanae ed. L. Eizenhöfer 1954, S. 29. Mohlberg K., Das

fränkische Sacramentarium Gelasianum in alemannischer Überlieferung 1939,
S. 238-239.

5 Munding 114.
6 Zender 182-188.

114



kirche von Fellers als Beleg angeführt werden. Schon Bischof Tello
765 nennt den Ort und den dortigen presbyter Lopus. Pfäfers besaß überdies

nach dem Reichsurbar von ca. 850 in Fellers Besitzungen 1. Daher
hatte vielleicht die Abtei um 900 Reliquien von St. Remigius in seiner

Leutkirche niedergelegt. St. Gallen verehrte den Heiligen im 9. Jh.2.
So wäre also ein liturgischer Kult auch in der Fabaria vor der
Jahrtausendwende möglich. Merkwürdig ist, daß die Einsiedler Kalendarien des

10. Jh. auch nur den hl. Remigius allein feierten, genau wie unser Pfäferser

Kalendar des 12. Jh. Cod. 356 meldet : « Remedii », Cod. 319 :

« Remigii episcopi. » Sonst werden in Einsiedeln wie in Muri, Engelberg
usw. im 11./12. Jh. Remigius und Germanus gefeiert. Einsiedler Einfluß
oder alte Vorlage

Der 679 ermordete Bischof Leodegar von Autun (2. Okt.) wurde im

ganzen Frankenreiche verehrt, nachdem sein Leib 681 nach St. Maxentius,

wo er früher Abt war, übertragen worden war. Die beiden ca. 720/730

von Pirmin organisierten elsässischen Klöster Murbach und Masmünster
hatten ihn zum Patron. Die Lützelau schützte er 741 als Nebenpatron,
das Kloster Luzern 750 oder spätestens 840 als Hauptpatron. Unter
seiner Obhut stand 778 das Chorherrenstift Werd (Kt. Solothurn) 3. Um
880 und 900 besaß Pfäfers selbst Reliquien. Um 1100 werden wiederum
solche in altari aureo genannt : sancti Leudegarii episcopi et martyris.
Liturgisch-kalendarische Quellen des 8./9. Jh. nennen ihn bereits. St. Gallen

scheint das Fest um 900 eingeführt zu haben 4. Einsiedeln verehrte
ihn im 10.-12. Jh., ebenso Muri im 11./12. Jh. Angesichts der Reliquien
wäre ein Leodegarfest vor der Jahrtausendwende in Pfäfers möglich,
jedoch nicht sicher. Zur Vorsicht mahnt, daß sonst in Rätien alte Spuren
fehlen. Der Leodegarstitel in Waltensburg kann alt sein, muß es aber

nicht 5.

In den Kalendarien des 9. Jh. begegnen uns die Pariser Heiligen
Dionisius, Rusticus und Eleutherius häufig 6. Der hl. Dionisius galt ja als

Patron der Karolinger 7. Dessen Kultzentrum war das Kloster S. Denis,

1 Poeschel, IV, 32-33.
2 Munding 144, 164.
3 Hecker 113-116, Tüchle 119.
4 Munding 115, 165.
5 Poeschel, IV, 321-322. Dazu Müller I. in Schweiz. Zeitschrift für Geschichte

7 (1957) 435-436.
8 Munding 118, 164.
7 Büttner H. im Hist. Jahrbuch 71 (1952) 90. Fink H., Die Kirchenpatrozinien

Tirols 1928, S. 105.

115



das 775 im Veltlin und in der Lombardei ansehnliche Besitzungen hatte 1.

Pfäfers selbst besaß um 880 Reliquien, ebenfalls Einsiedeln um die
Jahrtausendwende. Sein Fest am 2. Oktober ist in allen Einsiedler Kalendarien

zu finden. Aber wir treffen es auch sonst in Muri, in Disentis usw.
Der hl. Gallus (16. Okt.) genoß als Gründer einer Mönchszelle und als

christlicher Missionar große Verehrung. Schon in karolingischer Zeit gab
es Galluskirchen, z. B. 772 in Willmandingen (Württemberg). Damals
schon waren auch die Gallus-Reliquien sehr gesucht2. Solche besaß Pfäfers

um 880, später um 1025. Ein alter Kult in Pfäfers wäre auch deshalb

verständlich, weil im 9. Jh. die Sanktgaller die Pfäferser Mönche und
die Pfäferser die St. Galler Mönche in ihr Liber Confraternitatum
eintrugen 3.

Der hl. Januarius (19. Okt.) wird schon im Sakramentar von Neapel

von ca. 700 genannt, dann häufig in den Kalendarien des 10./11. Jh.
Reichenau, das 838 Reliquien erhielt, erbaute ihm 985 einen Altar.
St. Gallen ehrte ihn im 10. Jh. liturgisch 4. Die Einsiedler Kalendarien
des 10.-12. Jh. nennen ihn stets mit seinen Genossen zusammen. Disentis
hatte im 11. Jh. besondere Beziehungen zu St. Severin in Neapel,
weshalb es wohl auch das Fest mit 12 Lektionen feierte5.

Das Martyrium einiger Jungfrauen in Köln (21. Okt.) ist durch die

sog. Clematius-Inschrift (4./5. Jh.) gesichert. Die Verehrung und Legende

begann sich besonders seit dem 10. Jh. zu entfalten. 1064 finden wir im
Kloster Allerheiligen zu Schaffhausen Reliquien : « de sociis XI milia
virginum ». Massenhaft versandte man solche Reliquien erst, nachdem
1106 in Köln in der Nähe der Ursulakirche ein Gräberfeld entdeckt und
mit den Kölner Martyrinnen identifiziert wurde6. Man möchte fast

glauben, auch die Reliquien, die Pfäfers um 1100 besaß : « sanetarum

virginum de Colonia », seien erst nach diesem « Funde » ins Kloster an
der Tamina gekommen. Auch Einsiedeln nennt die Heiligen erst mit
etwas späterer Hand im Cod. 83 des 12. Jh. Im gleichen Saeculum erhielt
auch Engelberg solche Überbleibsel7.

MGH Diplomata Karol. I. 135 Nr. 94. Tüchle 102.
St. Gallus-Gedenkbuch 1952, S. 41 f. 52 f. Munding 121.

MGH Liber Confraternitatum ed. Piper 1884, S. 34, 364.

Munding 123. Tüchle 115.
Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 76-79, 258-260. Studien und Mitteilungen
OSB 65 (1953/54) 290.
Levison W., Das Werden der Ursula-Legende. Bonner Jahrbücher 1927, S. 1 ff.
und bes. 107-139. Tüchle 20, 141. Zender 196-202.
Stückelberg I, Nr. 140, 172.

116



Die Vigil der Apostel Simon und Judas Taddacus (27. Okt.) wird
vorzüglich durch die gelasianischen Sakramentarien belegt, auch durch das

Churer Gelasianum von ca. 800. Die Kalendarien weisen indes am meisten
auf die Zeit des 11./12. Jh. hin. Das Kloster St. Gallen feierte diese Vigil
sicher im 11. Jh. l. Sie kommt auch im Einsiedler Kalendar des 10. Jh.
vor. Man könnte daher in Pfäfers wie in Disentis an die Einwirkung von
Einsiedeln denken.

Dies darf auch für die Vigil von Allerheiligen (31. Okt.) vermutet
werden. Wohl kannte die Galluszelle sie bereits im 9. Jh. und Einsiedeln
im 10. Jh. (Kalendar). Aber in den Kalendarien ist das Fest erst
allgemein im 10./11. Jh. eingetragen (Augsburg, Freising, Kempten, Köln,
Regensburg, Tegernsee, Verden usw.). Diesem Gewicht steht nur der
Comes Albini und das Kalendar von Amiens aus der karolingischen Zeit
gegenüber 2.

Das Allerheiligenfest (1. Nov.) entstand aus der Festivitas s. Mariae
ad Martyres, also aus der Weihe des heidnischen Pantheons (609-610).
In der 1. Hälfte des 9. Jh. fand das Fest auch im Frankenreiche Eingang.
St. Gallen beging es im 9. Jh. liturgisch, Einsiedeln führte es bereits im
Kalendar des 10. Jh. an3. Mailand kennt das Fest erst im 11. Jh. *.

Pfäfers betrachtete es unter Abt Gerold um 1110/25 sicher schon als alt.
Das Allerseelengedächtnis (2 Nov.) bedarf einer Erklärung. Eingeführt

hat es ja erst Abt Odilo (f 1049) für die Klöster seiner Kongregation.
Durch den Einfluß des burgundischen Klosters verbreitete sich der

Armenseelentag rasch aus. In dem sanktgallisch beeinflußten Codex

Bernensis B 60 aus der 2. Hälfte des 11 Jh. ist der Gedenktag bereits
erwähnt : « Commemoratio defunctorum ». Dann folgt für unsere
Gegenden der Beleg von Pfäfers : « Commemoratio animarum ». Etwa ein

halbes Jahrhundert später meldet das dritte St. Galler Totenbuch des

12./13. Jh. : « Commemoratio omnium fidelium defunctorum » 5. In einem
römischen Ordo zu 1311 heißt es : « Anniversarium omnium animarum »6.

Schon aus den verschiedenartigen Formulierungen ersieht man die Neuheit

dieses Gedächtnisses. Der Pfäferser Eintrag ist umso wertvoller, als

die Kalendarien von Einsiedeln aus dem 10.-12. Jh. hier versagen7.

1 Munding 126, 164, 167. 2 Munding 127, 164. 3 Munding 128.
4 Heiming O. in der Festschrift Dold 1952, S. 231.
5 Munding 129.
8 Lexikon für Theologie und Kirche 1 (1957) 349. Munding 129.
7 In Cod. Eins. 319 aus dem 10. Jh. ist der Nachtrag Commemoratio fidelium

defunctorum erst aus dem 16. Jh. Vgl. dort Schrift zum 6. Dez.

117



Auch die liturgischen Quellen von Muri und Disentis im 11./12. Jh.
schweigen.

Obwohl der hl. Leonhard (6. Nov.) im 6. Jh. in Aquitanien gelebt
hatte, wurde er erst durch die Vita des 11. Jh. bekannt. Weder die
Einsiedler Kalendarien des 10.-12. Jh. noch die Murenser des 11./12. Jh.
kennen ihn. So wurde sein Kult erst um 1100 verbreitet. 1093 erwarb der

Abt von Allerheiligen das Kloster des hl. Leonhard bei Limoges 1. Der
Heilige erscheint neben Maria und Nikolaus in der Gründungsurkunde
der Abtei Engelberg (1122)2. Mitte des 12. Jh. erbaute das Kloster St. Gallen

eine Kirche zu Ehren des hl. Aegidius und Leonhard 3. Vorher finden
wir in dem Steinachkloster keinen Anhaltspunkt für den liturgischen
Kult. In der 2. Hälfte des 12. Jh. errichtete man in Trimmis bei Chui
eine Leonhardskirche4. Im 12. Jh. feierte Disentis diesen Patron der

Pilger und Gefangenen mit 12 Lektionen. All diese Belege lassen schließen,

daß die Erwähnung des Heiligen in unserem Pfäferser Kalendar
nicht auf einen alten Kult zurückgeht, sondern auf einen, der höchstens
ein halbes Jahrhundert währte. Das ist auch der terminus post quem
für die Kapelle St. Leonhard bei Ragaz, die nach der Tradition 1312

erbaut sein soll und an der noch romanische Elemente gefunden werden 5.

Das Martinusfest (11. Nov.) war in dem seit 536 fränkischen Rätien
selbstverständlich. Man erinnere sich nur an die alten Martinskirchen
in Zillis und Kazis, die sicher noch vor der Pfäferser Klostergründung
anzusetzen sind. Ins 8. Jh. gehen die Martinskirchen in Ilanz, Truns und
Disentis zurück, vielleicht auch diejenige von Chur. Pfäfers selbst besaß

sowohl in der Abteikirche um 880 und in der Leutkirche um 900

Reliquien des Frankenheiligen. Solche werden wiederum um 1025 in der
Stiftskirche erwähnt. Daß aber die Fabaria St. Martin nicht so hoch hielt,
wie die Disertina, erhellt daraus, daß sowohl die Oktav, die sich seit
dem 10. Jh. von Cluny aus verbreitete, als auch die Translatio Martini
(4. Juli), die im 8./9. Jh. nicht selten war, fehlt 6.

Schüler und Nachfolger Martins war der 443 verstorbene Bischof
Brictius von Tours (13. Nov.). Sein Fest nimmt in den Kalendarien und

1 Tüchle 119.
2 Hunkeler L, Die hl. Patrone von Engelberg 1941, S. 8, 22.
3 Munding 131.
4 Poeschel, VII, 393.
5 Rothenhäusler, S. 290.
8 Studien und Mitteilungen OSB 65 (1953/54) 285-286, 291-293 über den Martinskult

in Rätien.

118



liturgischen Quellen vom 9. bis 11. Jh. stetig zu. Pfäfers besaß um 900

von seinen Reliquien. St. Gallen feierte ihn seit dem 10. Jh. liturgisch 1.

In den Einsiedler Kalendarien begegnet er uns vom 10. bis 12. Jh.
Muri, das 1064 Reliquien des Heiligen hatte, nennt ihn in seinen beiden

Kalendarien des 11./12. Jh. 2. Man wird daher die Einführung des Bric-
tius-Festes auf das 10./11. Jh. ansetzen dürfen.

Die Verehrung des hl. Othmar (16. Nov.) ist wohl dem Einfluß von
St. Gallen und vielleicht ebenso, wenn nicht noch mehr, dessen Volkstümlichkeit

im ostschweizerischen und süddeutschen Räume zuzuschreiben.
Diese nahm besonders zu, nachdem 867 Reliquien nach Kempten und
nach der Reichenau übertragen wurden 3. Im 9. Jh. verehrte ihn St. Gallen

auch bereits liturgisch. Die Kalendarien Einsiedeins vom 10. Jh. an
melden ihn stets. Im 10./11. Jh. finden wir den Heiligen nicht nur in
manchen Kalendarien, sondern sein Lob wird auch durch die Hymnen
Notkers und das Antiphonar Hartkers weiter getragen 4. Man wird daher
das Fest in Pfäfers etwa auf dieselbe Epoche datieren dürfen.

Das Andenken des hl. Kolumban (24. Nov.) als das eines großen
Missionärs hielt schon St. Gallen hoch. Reliquien finden wir bereits 844 in

Wangen (Thurgau) 5. Pfäfers hatte solche ca. 880 und ca. 900 sowie ca.

1025. Einsiedeln konnte sich deren um das Jahr 1000 rühmen. Das Gallus-
Patrozinium läßt sich ebenfalls früh nachweisen. Ein Altar zu seinen

Ehren war im sanktgallischen Klosterplane vorgesehen 6. St. Galler Einfluß

verrät die 765 nachzuweisende Kolumbanskirche zu Sagens. Die
Kirche des Heiligen in Spiez, im 8. Jh. belegt, ist auf Einwirkung Luxeuils
zurückzuführen7. Die eigentliche liturgische Verehrung entwickelte sich

langsam vom 9.-11. Jh. Die Steinachabtei selbst feierte ihn liturgisch
seit etwa 900 8. In Einsiedeln findet er sich in den Kalendarien des

11.-12. Jh. Vor dem 10. Jh. kann daher das Kolumbansfest in Pfäfers

kaum eingeführt worden sein.

Das Pfäferser Kalendar zeigte sich insofern « modern », als es den 976

verstorbenen Konstanzer Bischof Konrad (26. Nov.) aufnahm, der ja
erst 1089 in das dortige Münster übertragen und 1123 kanonisiert wurde.

1 Munding 133, 165.
2 Tüchle 96.
3 Tüchle 129. Munding 111, 134.
4 Munding 134, 164.
8 Marbach F., Sankt Kolumban in Wangen 1944, S. 19, 40, 63.
8 Reinhardt H., Der St. Galler Klosterplan 1952, S. 9.
7 Näheres Müller L, Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 43, 67.
8 Munding 136, 164-165. Gougaud L., Les Saints irlandais 1936, S. 51-62.

119



Seitdem kamen von seinen Reliquien überallhin Teile : Weingarten 1124,
Petershausen 1129, Salem 1174 usw.1. Seinen Tod notierte sich Cod.

Eins. 319 (10. Jh.) in einem späteren Nachtrag : « Chuonradus episcopus
obiit ». Sein Fest meldet in Einsiedeln erst wieder Cod. Eins. 83 im 12. Jh.
und dazu nur in einem Nachtrag 2. Beide Murenser Codices kennen jedoch
sein Gedenken.

Der hl. Lucius (3. Dez.) erfuhr in karolingischer Zeit eine hohe

Verehrung. Von der Bischofsstadt gelangte der Kult schon bald ins nahe

Pfäfers, das um 880 nicht nur in der Abteikirche, sondern auch um 900

in der Leutkirche Reliquien besaß. Nach der Art, wie der Luciuskult im
9. Jh. verbreitet wurde, möchte man schließen, daß Pfäfers den Heiligen,
von dem es Überbleibsel hatte, auch liturgisch vereinte 3.

Der Kult des Bischofs Nikolaus von Myra (6. Dez.) fand bekanntlich
im Abendland erst durch den Einfluß der byzantinischen Prinzessin

Theophano, der Gemahlin Ottos IL, Eingang. Die Übertragung der

Reliquien nach Bari im Jahre 1087 bekräftige dies. Nicht vergebens wird
1088 in Rom die Stationskirche St. Nikolaus im Kerker gegründet. Hierher

gehören auch die Reliquien in Hirsau (1091), St. Blasien (1092) usw. 4.

Im 11. Jh. verehrte ihn auch St. Gallen liturgisch. Einsiedeln folgte
ihm im 11./12. Jh. (Cod. 114) 5. Gegen Ende des 11. Jh. wird der Kult
auch in der Fabaria heimisch geworden sein. Unter Abt Gerold um
1110/25 ist das Nikolausfcst ein Datum für die Raritäten. Dem folgenden

Jahrhundert gehört vielleicht die Nikolauskapelle in Ragaz an 6.

Beachtung verdient der Eintrag der Conceptio s. Marie (8. Dez.).
Eingeführt hat das Fest der hl. Ildefons von Toledo im 6. Jh. in der spanischen

Kirche. Das Verdienst, es in der englischen Kirche verbreitet zu
haben, kommt dem hl. Anselm von Canterbury (f 1109) zu. Daher figuriert

das Fest im 11. Jh. in angelsächsischen Kaiendaren 7. Wir finden es

aber weder in Einsiedeln (10.-12. Jh.) noch in Muri im 11./12. Jh. noch
auch in Disentis im 12. Jh. Einzig ein Nachtrag zum Cod. Murensis 20

1 Tüchle 117.
2 Ringholz O.. Geschichte von Einsiedeln 1 (1904) 36-37.
3 Näheres in der Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 48 (1954) 96 f., bes.

103, HO f.
4 Näheres Deinhardt W. im Hist. Jahrbuch 56 (1936) 199-200. Fink 148 f. Tüchle

127-128. Cruber E. in Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 33 (1939) 287 f.
Gruber, Sitten 110 f. Hecker 76 f. Für Rätien siehe Poeschel, V, S. 344. (Müstair).

i Munding 139, 167.
6 Rothenhäusler, S. 302.
7 Munding 140.

120



des 12. Jh. weist dieses Fest auf1. Woher diese Ausnahmestellung von
Pfäfers kommt, ist noch nicht ermittelt. Nicht zuletzt wird mitgewirkt
haben, daß die Klosterkirche der Muttergottes geweiht war.

Bei der hl. Eulalia (10. Dez.) handelt es sich um die von Prudentius,
Venantius Fortunatus, Gregor von Tours vielgefcierte spanische Märtyrin

von Merida, die auf dem großen Mosaikbilde in S. Apollinare nuovo
in Ravenna erscheint. Im 10./11. Jh. breitete sich der Eulalia-Kult
immer weiter aus, von Corbie bis St. Gallen, von Augsburg bis Stabio.
Die Einsiedler Kalendare des 10-12. Jh. erwähnen sie, jedoch nicht
diejenigen von Muri. Im Jahre 1087 wird sie in der Weihe-Inschrift von
Müstair genannt und zwar vor Verena. Vielleicht geht diese Inschrift auf
eine ältere aus der karolingischen Zeit zurück. Reliquien kamen z. B.
1109 nach Zwiefalten, wohl über Hirsau (1091) 2. Der Kult wird spätestens

im 11. Jh. nach Pfäfers gekommen sein.

Nur wenige gelasianische Sakramentarien, darunter auch das Churer

Exemplar, bieten den Namen des hl. Damasus (11. Dez.), des durch seine

Martyrerinschriften bekannten Papstes (366-384). St. Gallen verehrte
ihn im 9. Jh. liturgisch. Im gleichen Saeculum belegen ihn z. B. die
Kalendarien von Fleury, Lorsch, Mainz und Senlis. Noch allgemeiner wird
sein Kult im 10./ll.Jh. 3. Auch die Einsiedler Quellen des 10.-12. Jh.
kennen ihn, ebenso die Murenser des 11./12. Jh. Ob sein Fest durch die
Einsiedler Äbte nach Pfäfers und Disentis kam

Das Grab der hl. Odilia (13. Dez.), die ca. 720 Äbtissin im elsässischen

Hohenburg war, stellte schon im 9. Jh. ein beliebtes Wallfahrtsziel dar
und ihr Name fand seit dem Ende des 10. Jh. in vielen Kalendarien

Eingang 4. Der Kult breitete sich besonders aus, nachdem Leo IX. 1050

einen Altar auf dem Odilienberge geweiht hatte. Reliquien besaß
Schaffhausen 1064, Gorze 1077, Hirsau 1091 usw. 5. St. Gallen feierte die Heilige

liturgisch im 11. Jh.6. In Muri begegnen wir der hl. Odilia erst im
12. Jh. (Mur. 20). Wir werden daher wohl annehmen dürfen, daß der

Odilienkult etwa 1050-1150 nach Pfäfers kam und zwar wohl über die

süddeutschen Reformklöster. Einsiedeln spielte hier sehr wahrscheinlich

1 Auch bei den St. Galler Kalendarien handelt es sich stets nur um Nachträge.
Munding E., Die Kalendarien von St. Gallen. Texte 1948, S. 88.

2 Die Kultnachrichten über St. Eulalia siehe in Zeitschrift für Schweiz.
Kirchengeschichte 50 (1956) 54-55.

3 Munding 141, 164. Tüchle 101.
4 Munding 142.
6 Tüchle 148. Fink H., Die Kirchenpatrozinien Tirols 1928, S. 226.
8 Munding 142, 167.

9 121



keine Rolle, da dessen Kalendarien, ausgenommen das von St. Paul
in Kärnten vom 11. Jh., den Namen nicht aufweisen.

4. Die Feste des Kalendariums in Cod. Fab. VII.

Noch im 12. Jh., jedoch einige Jahre oder eher einige Jahrzehnte
später als das frühere und kürzere Kalendar, ist das vorliegende in Fab.

VII. anzusetzen. Es stellt keineswegs einfach die Fortsetzung des ersteren
dar, vermehrt um einige neue Feste, sondern will als eine neue selbständige

Arbeit gewertet werden. Das beweisen schon die mannigfachen
formellen Unterschiede, auf die wir hier nicht eingehen können. Der
neue Redaktor läßt souverän bisherige Feste weg. Schon die Januar-Liste
zeigt dies. Erhard, Paulus der Eremit und Timotheus erscheinen nicht
mehr. Dafür ist Remedius (15. Jan.) neu, jedoch wohl nur scheinbar, ist
doch der Heilige wohl identisch mit dem Reimser Bischof, der am 1. Okt.
gefeiert wird und daher an diesem Tage schon im ersten Kalendar und
nochmals im zweiten vorliegenden gefeiert wurde 1. Neu ist das Fest des

hl. Antonius (17. Jan.). Wir finden diesen charismatischen Führer der

ägyptischen Mönche schon in allen Kalendarien des 10.-12. Jh. von
Einsiedeln. Ebenso erwähnen ihn die beiden Murenser Kalendarien des

11./12. Jh. Selbst Disentis feierte den großen Mönchsvater. Neu und

zugleich als Fest höherer Ordnung hervorgehoben ist das Andenken des

hl. Meinrad (21. Jan.), dessen Kult sich nach der Translatio von Reichenau

nach Einsiedeln im Jahre 1039 zu entwickeln begann 2. Auch Disentis
feierte den Heiligen im 12. Jh. Man denkt unwillkürlich an eine vielleicht
späte Einwirkung der Einsiedler Reform.

Am 6. Februar fällt das Fest des hl. Amand auf, von dem die Pfäferser
Klosterkirche um 800 und die Leutkirche um 900 Reliquien besaß. Eine
ecclesia S. Amadi ist im 9. Jh. im Gebiete von Maienfeld belegt 3. Neu
erscheint am 15. Februar das Fest der beiden Heiligen Faustinus und
Jovita, die in Brescia ihr Martyrium erlitten haben sollen. Jedenfalls
erwähnt schon der hl. Gregor d. Gr. (t 604) die Reliquien des hl. Faustinus

1 Vgl. Munding 26, 114.
2 Ringholz O., Die Ausbreitung der Verehrung des hl. Meinrad 1900, S. 6, 39.

(Separatum aus dem Schweiz. Archiv für Volkskunde, Bd. 4, Jahrg. 1900).
Munding 29, 164.

3 Bündner Urkundenbuch I, S. 172, 384, 397. Siehe darüber auch Patrozinien von
Liechtenstein S. 318.

122



in einer Kirche zu Brescia 1. Die Passio um 800 ist nicht zuverlässig 2.

Den Kult der beiden Heiligen verbreitete nicht zuletzt das Monasterium
Leonis in Brescia, das sich mit der Reichenau zu Beginn des 9. Jh.
verbrüderte 3. Die Kalendarien von Einsiedeln des 10.-12. Jh. erwähnen

stets die beiden Heiligen, jedoch nicht die Murenser Quellen des 11./12. Jh.
Das Kalendar zeigt eine Vorliebe für die Märtyrin Euphemia, die nicht

nur am 15. Februar, sondern auch am 13. April und 16. September
erscheint. Am 15. Februar läßt sich weder im Martyrologium Hieronymianum

noch im Martyrologium Romanum noch auch in herangezogenen
Kalendarien (St. Gallen, Einsiedeln usw.) eine Heilige dieses Namens
entdecken. Wohl aber betrifft das Fest am 13. April und am 16. September
die Heilige von Chalcedon 4. Die Einsiedler Kalendarien des 10.-12. Jh.
und diejenigen von Muri im 11./12. Jh. weisen aber einzig am 16. September

eine Euphemia auf.

Am 9. April überrascht uns die ägyptische Büßerin Maria. Wir finden
ihr Fest wohl in Cod. Eins. 319 aus dem 10. Jh. am 1. April, aber alle

sonstigen Kalendare von Einsiedeln und von Muri im 11./12. Jh. kennen
die Heilige nicht. Doch finden wir sie seit dem 11. Jh. in manchen andern
Kalendarien (Augsburg, Eichstätt, Tegernsee, Trier usw.) 5. Das
Zisterzienserkloster Salem hinterlegte 1179 Reliquien von ihr6. Neu ist ferner
das Fest der Heiligen Senesius und Theophantus (20. April), das freilich
schon in den Cod. Eins. 319 des 10. Jh. und 113 des 12. Jh. figuriert.
Nur den Märtyrer Senesius weisen die Cod. Eins. 114 und 113 aus dem

11./12. Jh. bzw. 12. Jh. auf. Das Gleiche gilt von den Murenser Quellen.

Reliquien des hl. Senesius (Genesius) kamen Anfang des 9. Jh. von
Jerusalem über Treviso nach Schienen und Reichenau. Nicht nur Einsiedeln
besaß um die Jahrtausendwende solche, sondern auch andere Reformklöster

des 11./12. Jh. (Hirsau, Zwiefalten, Petershausen usw.) 7.

Am 6. Mai feierte man den hl. Johannes Evangelista. Das Fest kennen
schon die gregorianischen und gelasianischen Sakramentarien 8. Es fehlt
jedoch in den Einsiedler Kalendarien des 10.-11. Jh. und in Cod. Mur. 19.

Gregorii Magni Dialogi ed. U. Moricca 1924, S. 312 im Lib. IV. cap. 54.

Lexikon für Theologie und Kirche 4 (1960) 43.
MGH Libri Confraternitatum ed. Piper 1884, S. 154. 175-176, 288. Daß der Kult
eher von Süden kam, belegt das Fehlen von Reliquien im süddeutschen Raum.
Martyrologium Hieronymianum 1931, S. 187, 510-511. Vgl. Munding 50, 107.

Munding, S. 50.

Tüchle, S. 123.

Tüchle, S. 109-110. Munding, S. 51.

Munding, S. 5".

123



Einzig Cod. Mur. 20 und das Disentiser Kalendar des 12. Jh. bringen
dieses Fest, das also auch in Pfäfers erst jüngeren Datums sein wird.
Während Cod. Fab. VI. nur das Michaelsfest vom 29. September bietet,
finden wir hier auch dasjenige vom 8. Mai, dem Erinnerungstag an die

Erscheinung des Erzengels am Monte Gargano in der ersten Hälfte des

6. Jh.1. Die Tatsache beider Feste ist bemerkenswert, denn den 8. Mai
entdecken wir weder in den Kalendarien von St. Gallen und Einsiedeln
noch auch von Disentis. Jedoch verzeichnet das Fest Cod. Mur. 20 aus
dem 12. Jh. Beim hl. Valens (21. Mai) handelt es sich um jenen Märtyrer,
dessen Leib um 830 von Venedig nach Reichenau übertragen und der
mit dem Evangelisten Marcus identifiziert wurde. Von Reichenau aus
verbreiteten sich die Reliquien dermaßen, daß wir im 11./12. Jh. in
vielen Reformklöstern des 11 ./12. Jh. solche finden 2. Auch das Fest fehlt
nicht. Die Einsiedler Kalendare des 10. Jh. (Cod. 356 und 319) erwähnen

es, ebenso Cod. Mur. 20 aus dem 12. Jh. Vermutlich war in Pfäfers
Reichenauer Einfluß beteiligt.

Der Juni beginnt mit dem Märtyrer Nicomedes, eigentlich einem
Kirchweihfeste, während das gewöhnliche Fest, das unser Kalendar auch

bietet, am 15. September einfiel 3. Diese zweifache Berücksichtigung des

Heiligen weisen Cod. Eins. 319 aus dem 10. Jh. und das Einsiedler Missale
in Kärnten aus dem 11. Jh. auf, dann die Kalendarien von Muri (Cod. 20)
und Disentis, beide aus dem 12. Jh. Sonst zeigen die Einsiedler wie Murenser

Quellen nur das Fest vom 15. September an. Zum 21. Juni meldet
unser Kalendar einen confessor Paulinus. Am gleichen Tage notierte das

Fest auch Cod. Mur. 20. Es handelt sich wohl um Bischof Paulinus von
Nola (5. Jh.), dessen Fest in Kalendarien im 10. und 11. Jh. erscheint

(Köln, Kempten, Eichstätt, Salzburg usw.), jedoch am 22. Juni 4. In den

Einsiedler Quellen des 10.-12. Jh., in Cod. Mur. 19 aus dem 11./12. Jh.
und in Disentis im 12. Jh. fehlt der Heilige. Am 22. Juni schrieb das

Pfäferser Kalendar den englischen Alban von Verulam unter dem Namen
Albinus martyr ein. Sicher übernahm der Verfasser dieses Fest nicht
den Einsiedler Kalendarien, da sie es ja nicht enthielten. Deshalb fehlt
es auch in Muri und Disentis. Aber es findet sich doch mehrfach in Kalendarien

z. B. des 11. Jh. (Augsburg, Eichstätt, Regensburg usw.) 5. Ent-

1 Kellner H., Heortclogie 1911, S. 2^4-246.
2 Tüchle 122. Munding 60.
3 Munding, S. 64, 106.
4 Munding 71. Reliquien im 11/12. Jh. siehe Tüchle 130.
5 Munding 70.

124



scheidend war vermutlich auch, daß Pfäfers vom hl. Albinus Reliquien
sowohl in der Klosterkirche (ca. 880) wie in der Leutkirche (ca. 900) besaß.

Cod. Fab. VI. weist nur ein Fest des hl. Leo (f 461) auf, dasjenige vom
11. April, während Cod. Fab. VII. zwei Gedenktage meldet, den vom
11. April und den vom 28. Juni, an welchem die Translation unter Papst
Sergius (687-701) gefeiert wurde1. Im allgemeinen beging Einsiedeln,
Muri und Disentis nur den 28. Juni. Aber zwei Einsiedler Quellen (Kärntner

Missale des 11. Jh. und Cod. Eins. 113 aus dem 12. Jh.) weisen doch
beide Feste auf. Cod. Mur. 19 aus dem 11./12. Jh. kennt nur dasjenige

vom 11. April.
Am 23. Juli erscheint neu der Märtyrer-Bischof Apollinaris von

Ravenna, der schon in den gregorianischen Sakramentarien erwähnt wird 2.

Hier holte der Pfäferser Kalendarist einfach nach, was schon in allen
Kalendarien des 10.-12. Jh. in Einsiedeln, Muri und Disentis stand. Am
31. Juli figuriert Bischof Germanus von Auxerre (5. Jh.), was wir weder

in Einsiedeln noch in Muri oder Disentis finden. Pfäfers besaß um 900

Reliquien. Der Heilige stand in manchen Kalendarien des 10. und 11. Jh.
(Regensburg, Eichstätt, Köln, Trier usw.) 3.

Auffällig, daß unser Kalendar am 1. August Vincula S. Petri hinzufügen

mußte, da ja das Fest in den Sakramentarien und allgemein in den

Kalendarien erscheint. Das Gleiche gilt von den Sieben Makkabäischen
Brüdern, die am selben Tage gefeiert wurden. Pfäfers stand also vorher
in beiden Fällen hinter Einsiedeln, Muri und Disentis. Am 9. August folgt
das Fest des hl. Romanus, der vom hl. Laurentius bekehrt wurde. Die
Einsiedler und Murenser Quellen weisen es ebenfalls auf, ähnlich wie
viele andere Kalendarien dieser Zeit 4. Nur Disentis stund jetzt hinter
Pfäfers zurück. Am 14. August figuriert der hl. Eusebius, Bekennerpriester

in Rom, dessen schon die gregorianischen und gelasianischen
Sakramentare gedenken 5. Hier holte Pfäfers wiederum nach, was Einsiedeln,
Muri und Disentis schon feierten.

Am 18. August meldet das Kalendar das Fest des hl. Agapit, über
dessen Grabe sich in Rom schon im 4. Jh. eine Basiüka wölbte. Mitte des

9. Jh. fand eine Translation nach Praeneste (Palestrina, südwestlich von
Rom) statt, um seine Gebeine vor den Sarazenen zu schützen. Ende des

1 Munding 50, 73.
2 Munding 81.
3 Munding 83-84. Über Reliquien in den Reformklöstern, Tüchle HO.
4 Munding 88
8 Munding 91

125



gleichen Saeculums erhielt Kremsmünster (Österreich) Reliquien l. Im
11. Jh. identifizierte man im burgundischen Besançon aufgefundene
Kopfreliquien willkürlich mit dem hl. Agapit 2. Von diesem westlichen
Zentrum her gelangten dann Überbleibsel ins Bistum Straßburg (1035)
und weiter in die Klöster Muri (1064), Hirsau (1091) usw. 3. Auf diesem

Wege fanden Teile auch den Weg nach Pfäfers, das um 1100 in seinem

Reliquienverzeichnis notierte : « Sancti Agapiti martyris. » Das war wohl
auch der Anlaß, die liturgische Verehrung in der Fabaria einzuführen.
Es war nicht zu früh, denn alle Kalendarien von Einsiedeln des 10.-12. Jh.
und von Muri des 11./12. Jh. und selbst das Kalendar von Disentis des

12. Jh. kennen diesen Heiligen 4.

Unser Kalendar verzeichnet am 28. August den hl. Hermes, der ja
schon in allen Kalendarien von Einsiedeln, Muri und Disentis figuriert.
Das Gleiche ist zu sagen vom hl. Pelagius. Reliquien finden wir im
11./12. Jh. in Einsiedeln, Muri, Rheinau5. Konstanz verehrte ihn im
9. oder spätestens im 10. Jh. als Patron8. Pfäfers lag nicht im Bistum
Konstanz, aber die Nähe des Ortes brachte doch Berührungen, freilich
nicht immer angenehme, stand doch das Kloster 905-909 unter dem
Konstanzer Bischof. Nun nahm das frühere Kalendar in Cod. Fab. VI.
den hl. Pelagius nicht auf, sondern den erst 1123 kanonisierten Bischof
Konrad. Umgekehrt gab das spätere Kalendar in Cod. Fab. VII. dem
hl. Konrad kein Gastrecht mehr, jedoch dem älteren Patron des Bistums,
dem hl. Pelagius.

Bemerkenswert ist das Fest des hl. Bischofs Paulinus von Trier, der
dort dem hl. Maximin folgte und mit dem hl. Athanasius gegen den

Arianismus kämpfte. Sein Fest findet sich in den Kalendarien des 10.

und 11. Jh. oft (Freising, Kempten, Eichstätt usw.)7. Wir treffen es auch
in den beiden Murenser Kalendarien des 11./12. Jh. an, jedoch nicht in
den Einsiedler Quellen des 10./12. Jh. Wir hätten hier demnach einen

Beleg, daß auch ohne die Brücke der Einsiedler Reformäbte Heilige des

Reformkreises Trier-Gorze den Weg nach Pfäfers fanden. Es ist nicht
uninteressant, daß nicht nur Einsiedeln, sondern auch St. Gallen und
Disentis den Heiligen nicht aufweisen 8.

1 Lexikon für Theologie und Kirche 1 (1957) 183. Ausführliches siehe P. Altmann
Kellner in den Studien und Mitteilungen OSB 48 (1930) 404-432.

2 Kellner, 1. c. 418 f. 422.
3 Tüchle 88.
4 Die Erwähnung in den Sakramentarien siehe Munding 92.
8 Tüchle 130-131. Hecker 100. • Munding 96.
7 Munding 98. » Munding 163, 165, 167.

126



Am 2. September meldet unser Pfäferser Dokument den syrischen

Märtyrer Antoninus, was auffällt, da Einsiedeln, Muri und Disentis von
ihm schweigen. Aber wir begegnen doch seinem Namen in manchen

Kalendarien, so im 10. Jh. in Regensburg und Köln, im 11. Jh. in St. Gallen,

Augsburg, Lorsch usw.1. Ebenso suchen wir den hl. Zeno (2. Sept.)
in unserem Kreise von St. Gallen, Einsiedeln, Muri und Disentis
vergebens, wenigstens an diesem Tage. Es handelt sich um einen
kleinasiatischen Heiligen, der schon im sog. Martyrologium des hl. Hieronymus

steht2. Ganz anders bekannt war der hl. Magnus (6. Sept.), der

Heilige von Füßen, den St. Gallen besonders verehrte 3. Aber alle Kalendarien

von Einsiedeln weisen ihn auch auf. Ferner kennt ihn Cod. Mur. 19

des 11./12. Jh., Cod. Mur. 20 des 12. Jh. nennt ihn Magnoald. Auch Disentis

verehrte den hl. Magnus. Somit schloß sich Pfäfers nur dem
allgemeinen Brauche an.

Das Gleiche gilt von der Reihe der folgenden Feste : Adrian (8. Sept.),
Cornelius und Cyprianus (14. Sept.), Nicomedes (15. Sept.), Lucia,
Euphemia und Geminianus (16. Sept.). Sie alle begegnen uns in St. Gallen

und Einsiedeln, in Muri und Disentis. Nicomedes wurde schon am 1. Juni
als Kirchweihefest begangen, hier folgt der eigentliche Todestag. In
ähnlicher Weise stand die hl. Euphemia schon am 13. April in unserem

Kalendar, an welchem Tage man das gelasianische Fest beging, während

man heute am 16. September das gregorianische feierte4. Beachtenswert
ist am 22. September das Fest des hl. Emmeran (t 652), des Bischofs

von Regensburg. Es figuriert in allen Kalendarien von Einsiedeln,

ausgenommen in Cod. 114 aus dem 11./12. Jh., ferner auch in vielen sankt-

gallisch orientierten Kalendarien 5. In Muri begegnet uns der Heilige
erst im 12. Jh. (Cod. Mur. 20) und in Disentis überhaupt nicht.

Am 1. Oktober meldet uns das Kalendar den hl. Bischof Germanus

von Auxerre (f 448), dessen Todestag unsere Quelle bereits am 31. Juli
angemerkt hatte. Heute wird sein Depositio in Erinnerung gerufen6.
Die Einsiedler Codices melden diesen Tag erst im 12. Jh. (Cod. 113 und
83). In Muri und Disentis fehlt das Fest. Ebenfalls aus dem Frankenreiche,

1 .Munding, S. 100-101, 167, dazu dessen Kalendarien von St. Gallen, Texte 1948,
S. 72. Vgl. Martyrologium Romanum ed. Brüssel 1940, S. 276.

2 Martyrologium Hieronymianum ed. H. Delehaye 1931, S. 483-484.
3 Munding 102-103, 107, 165.
4 Munding 107, 163. Cod. Murensis 19 aus dem 11./12. Jh. weist am 16. Sept. nur

« Eufemiae virginis » auf.
6 Munding HO, 163, 165, dazu dessen Texte S. 75.
• Munding 114, 164, 167.

127



nämlich aus Aquitanien stammte die hl. Fides (6. Okt.). Deren Kult kam
in unsern Gegenden erst auf, nachdem Abt Ulrich III. von St. Gallen

um 1085 Reliquien erhalten konnte und ihr eine Kapelle gewidmet
hatte1. So verbreitete sich seit dem Ende des 11. Jh. ihre Verehrung
auch in den Klöstern und Pfarreien der Diözese Konstanz 2. Wir finden
ihr Fest in Muri in beiden Kalendarien notiert. Selbst Disentis beging
ihr Gedenken. In Einsiedeln weist jedoch nur ein Nachtrag zu Cod. 83

ihren Namen auf. Der Kult kam also über St. Gallen nach Pfäfers, nicht
über Einsiedeln.

Nach dem Rheinland und insofern in die Richtung Trier-Gonze weist
das Gereonsfest (10. Okt.). St. Gereon und seine Genossen wurden zu der
thebäischen Legion gerechnet und standen besonders in Köln, ihrer
Martyriumsstelle, hoch in Ehren3. In Einsiedeln belegen das Fest
Cod. 319 des 10. Jh., das Kärntner Missale 11. Jh., Cod. 114 des IL/12. Jh.
113 und 83 des 12. Jh. Von Einsiedeln ging es wohl auch auf Muri über,
wo es wenigstens Cod. Mur. 19 des 11./12. Jh. belegt. In Disentis fehlt
es. Pfäfers nahm das Fest umso mehr auf, als es um 1124/30 Reliquien
besaß.

Am 22. September fällt der Martyr Severinus ein. Wer damit gemeint
ist, kann nur schwer entschieden werden, da in den Kalendarien die
verschiedenen Severus und Severinus vielfach verwechselt werden 4. Der
Cod. Eins. 319 aus dem 10. Jh. weist einen « Seueri martyris » auf, das

Einsiedler Missale des 11. Jh. von Kärnten «Seueri episcopi». Cod.

Murensis 20 aus dem 12. Jh. notiert zum 22. « Seueri martyris » und zum
23. « Seuerini episcopi ».

Am 29. September ist das Fest des hl. Narcissus, Bischofs von Gerona,

eingetragen. Wir finden den Heiligen in Einsiedeln, Muri und Disentis
nicht. Jedoch entdecken wir seinen Namen in einigen Kalendarien des

11. Jh. (St. Gallen, Augsburg, Regensburg, Eichstätt, Lorsch, Tegernsee,

Verden, Freising) 5. Bekannter als der spanische Bischof ist der frühere
Mönch von Einsiedeln und spätere Bischof von Regensburg, der hl. Wolf-

gang (f 994), dessen Fest statt am 31. Oktober, der Vigil von Allerheiligen,

hier am 30. Oktober notiert ist. Die Elevation des Heiligen erfolgte
erst 1052. Natürlich feierte ihn Einsiedeln wenigstens nach der Erhebung

1 Munding 59, 117.
2 Tüchle 107-108.
3 Zender 21, 195, 197. Munding 118-119.
4 Munding 125-126.
8 Munding 127.

128



(Cod. 114, 113 und 83 sowie Nachträge in Cod. 319 und im Kärntner
Missale). Von Einsiedeln übernahm Muri das Fest, wie wenigstens Cod.

Mur. 20 für das 12. Jh. belegt. Aber es sind sonst nur wenige Kalendarien
wie Eichstätt, Freising und Regensburg, welche den Heiligen nennen 1.

Disentis hatte das Fest nicht, im Gegensatz zu Pfäfers, das nun zusammen

mit St. Emmeran zwei Regensburger Bischöfe im Kalendar aufwies.
Den Oktober beschließt der Märtyrer Quintinus, der Apostel Amiens,
dessen zahlreiche hochmittelalterliche Kalendarien gedenken2. Alle
Kalendarien von Einsiedeln und Muri gehören hierher. Wir vermissen ihn

jedoch in Disentis.
Am 1. November lesen wir im Kalendar mit wenig späterer Schrift

des 12./13. Jh. den Namen des Märtyrers Caesarius, des altchristlichen
Märtyrer-Diakons von Terracina, den schon die Sakramentarien
aufweisen 3. Merkwürdigerweise kennen ihn Einsiedeln und Disentis nicht,
jedoch die beiden Murenser Kalendarien. Der gleiche Fall begegnet uns
bei Eustachius und Genossen (2. Nov.), den man sonst in manchen andern
Kalendarien findet (Köln, Regensburg, Trier usw.) 4.

In unserem Kalendar ist der hl. Pirmin (3. Nov.) in einem ursprünglichen

Eintrag festgehalten, also nicht wie im ersten Kalendar nur im
17. Jh. hinzugefügt. Daß man trotz des Fehlens in dieser ersten Quelle
den Heiligen feierte, belegt die Verordnung von Abt Gerold um 1110/25,
in welcher das Pirminsfest zwischen Allerheiligen und Martin aufgeführt
und zu den größeren Feierlichkeiten des Jahres ähnlich wie Benedikt,
Peter und Paul, Laurentius usw. gezählt wird. Die Kalendarien von
Reichenau und Hornbach, wo der Heilige selbst weilte, erwähnen den

Heiligen schon im 9. Jh. Weit verbreitet wurde das Fest im 10./11. Jh.
(Freising, Köln im 10. Jh., Augsburg, Eichstätt und Lorsch im 11. Jh.) 5.

Auch alle Einsiedler Kalendarien kennen den Heiligen. Doch kam das

Fest wohl schon vor der Einsiedler Reform nach Pfäfers, vermutlich
unter dem aus Reichenau stammenden Abte Alawicus (973-997) als

dankbare Erinnerung, daß einst zwar nicht St. Pirmin selbst, wohl aber

die Reichenau den monastischen Anstoß zur Gründung der Fabaria
gegeben hatte6. Die Qualifikation des Festes offenbart der genannte
Erlaß des Abtes Gerold. Dem steht unser Kalendar nicht entgegen,

1 Munding 128. 2 Munding 127.
3 Munding 128. 4 Munding 128-129.
5 Munding 129, Festschrift Dold 1952, S. 242.
6 Dazu jetzt Büttner H. in der Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte 53 (1959)

4 Anm. 6. Perret F., Aus der Frühzeit der Abtei Pfäfers 1958, S. 5-6, 9.

129



obwohl es das Fest nicht auszeichnet, denn es tut dies auch sonst, so beim
Feste des hl. Benedikt, beim Apostel Thomas, beim hl. Laurentius usw.

Am 7. November steht das Fest des hl. Florentius, eines Straßburger
Bischofs des 7. Jh., dessen Leib 810 nach dem Kloster Niederhaslach

übertragen wurde. Einsiedeln besaß in der Zeit von 987/1039 Überbleibsel
der beiden Heiligen « Arbogasti, Florentii ». Arbogast war der Vorgänger
von Florentius auf dem Straßburger Bischofsstuhl1. Daher weisen auch
alle Einsiedler Kalendarien des 10.-12. Jh. das Fest des hl. Florentius auf,
nicht aber Muri und Disentis. Von Einsiedeln kam daher wohl die für
Pfäfers ca. 1100 belegte Reliquie, « sancti Florencü episcopi ». Dies umso
mehr, als es im konstanzischen Gebiete sonst keine Reliquien gab,

ausgenommen 1172/85 in Weißenau, die aber von den in Bonn verehrten
Thebäern Florentius und Cassius stammen 2.

In keiner Weise bemerkenswert ist die Aufnahme der beiden alt-
christlichen Märtyrer Theodor (9. Nov.) und Mennas (11. Nov.), die schon

in den gregorianischen und gelasianischen Sakramentarien erwähnt sind
und in vielen Kalendarien, auch in allen von Einsiedeln, Muri und Disentis,

erscheinen. Auffällig ist indes der hl. Eugen (15. Nov.), ein Märtyrer
der Pariser Gegend in vorkarolingischer Zeit. Reüquien kamen 914/918
in das belgische Brogne und auch von Paris durch Erzbischof Raymund
von Toledo (t 1152) nach Spanien3. 1161 wurden Reliquien in Petershausen

niedergelegt 4. Weder Disentis noch Einsiedeln noch Muri nennen
den Märtyrer in ihren liturgischen Kalendarien. Ob in Pfäfers irgendwie
Beziehungen zu Petershausen oder Paris oder zu dem Reformzentrum
Brogne vorliegen, kann nicht entschieden werden. Interesse
beansprucht auch der hl. Fintan, der Rekluse des 9. Jh., der außerhalb des

Klosters Rheinau nur in ganz wenige Kalendarien eindringen konnte, so

etwa in Kempten 10/11. Jh., Cod. Mur. 20 im 12. Jh. (« Vindani conf. »)

sowie in St. Gallen 10./11. Jh. und dessen Passionar 12./13. Jh. 5. Umso
erfreulicher ist es, daß Pfäfers den Heiligen von Rheinau aufnahm. Dies kam
aber wohl daher, daß die in einzelnen Teile umstrittene Biographie von
ca. 900St. Fintan nach Rom reisen und sich auch in Pfäfers aufhalten ließ6.

1 Lexikon für Theologie und Kirche 4 (1960) 171. Martyrologium Romanum 1940, S. 503.
1 Tüchle 108.
3 Martyrologium Romanum 1940, S. 523.
4 Tüchle 104.
5 Munding 134, 146, 165 und dessen Texte S. 85. Ferner Munding E., Das

Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben 1918, S. 13, 27, 144.
8 Henggeler R., Profeßbuch von Pfäfers, Rheinau, Fischingen 1931, S. 259-261

mit Inhaltsangabe.

130



Am 17. November meldet unser Kalendar : Aniani, Augustini, Florini.
In dieser Reihenfolge zählen auch die Einsiedler Kalendarien des

10.-12. Jh. die drei Heiligen auf. Cod. Mur. 19 des 11./12. Jh. stellt Augustinus

an die Spitze, läßt Anianus folgen und endet mit Florin 1. Die rätische
Disertina setzt ebenfalls Augustin an die Spitze, läßt ihm aber Florin
folgen und endet mit Anian. Pfäfers hatte seinen Grund, warum es den

hl. Anianus, den Bischof von Orléans im 5. Jh. bevorzugte, besaß es ja
um 900 Reliquien des Heiligen und hielt sein Patrozinium in der
Pfarrkirche Vättis, die freilich erst 1050 genannt wird, hoch. Der Anianus-
Kult im Sarganserland gehört wohl zur sog. « fränkischen Infiltration »

in der frühmittelalterlichen Zeit 2. Zu dieser gehörte auch St. Evort, der

Vorgänger des hl. Anianus in Orléans. Dort galt auch der hl. Augustin,
der Bischof von Capua (t 250) viel, da seinem Gebete die Rettung der
Stadt zugeschrieben wurde 3. All das mag hinweisen, daß einst irgendwie
Beziehungen zwischen Pfäfers und Orléans vorhanden gewesen sein

mögen. Der dritte in der Heiligenreihe des 17. November war der hl. Florin,

der Remüser Heilige des 7. Jh. Der Kult war wohl nicht allzuspät
über Chur nach Pfäfers gekommen, man denke an die Florinuskapelle
in Chur im 8. Jh. und an die Förderung des Kultes durch Bischof Hartbert

im 10. Jh. Pfäfers besaß ja auch 1024/1030 Reliquien des Heiligen,
der überhaupt im 11. Jh. eine Kultblüte erlebte4.

Am 20. November überrascht der Eintrag : Longini episcopi et martyris,

qui Christum lancea perforauit. Ganz ähnlich lautet der Text in Cod.

Mur. 20 des 12. Jh. zum 21. November, doch ist dort der Zusatz et

martyris weggelassen. Cod. Sang. 342 von ca. 1031/34 bietet nur zum
2. September : Longini militis6. Einsiedeln und Disentis kennen den

hl. Longinus nicht. Doch ist er schon im sog. Martyrologium Hieronymianum

mehrfach eingetragen 6. Daß er aber Bischof geworden war, ist
vermutlich erst eine sehr späte Legendenbildung7. Nicht interessant ist
die Erwähnung der hl. Félicitas (22. Nov.), die ja schon in den gregoria-

1 Cod. Mur. 20 aus dem 12. Jh. nennt nur : « S. Aniani confessoris » allein.
2 Näheres Patrozinien Liechtensteins 1. c 317-319.
3 Munding 123, 165.
4 Näheres Müller L, Die Florinusvita des 12. Jh. Jahresbericht der Historischantiquar.

Gesellschaft von Graubünden 88 (1958) 1-58, bes. 41 i. 52 f.
5 Munding, S. 99 und Texte S. 71.
8 Martyrologium Hieronymianum ed. H. Delehaye 1931, S. 145-146, 568, 614

zum 15. März, 23. Okt. und 21. bzw. 22. Nov. Dazu Martyrologium Romanum
1940, S. 97-98 zum 15. März.

7 Vgl. Artikel Longinus im Lexikon für Theologie und Kirche 6 (1934) 637-638,
wo die Bischofswürde nicht einmal genannt wird.

131



nischen und gelasianischen Sakramentarien und dann vielfach in den

Kalendarien, auch in denen von Einsiedeln, Muri und Disentis,
genannt wird.

Beachtenswerter ist die hl. Emerita (4. Dez.), die aber noch nicht als

martyr, sondern nur als virgo bezeichnet wird. Unser Zeugnis gehört
zusammen mit demjenigen des Churer Kaiendars und der Disentiser

Allerheiligenlitanei zu den ältesten Belegen für die Existenz der Heiligen.
Begreiflich, daß Klöster außerhalb des Churer Sprengeis wie etwa
Einsiedeln und Muri ihrer nicht gedenken. Man wird indes von diesen drei

Zeugnissen des 12. Jh. wohl auch indirekt für das 11. Jh. schließen dürfen1.
Die Oktav des hl. Andreas (7. Dez.) besagt in sich nicht allzuviel, da sie

ja schon im 11./12. Jh. vorhanden war (Cod. Eins. 114, 113 und 83 sowie
Mur. 19). Mehr Aufsehen macht der Eintrag des 8. Dezember, der zwei
verschiedene Heilige unter einen Hut stellt : Eucharii et Zenonis. Der
hl. Zeno, im 4. Jh. Bischof von Verona, wurde schon früh in Pfäfers
verehrt. Die Kirche St. Zeno in Ladir ist wohl schon als Dotationsgut Ende
des 8. oder Anfang des 9. Jh. der Abtei übertragen worden. Pfäfers
besaß jedenfalls um 880 Reliquien in seiner Klosterkirche 2. Einsiedeln
nahm den hl. Zeno am 8. Dezember mit dem hl. Eucharius zusammen.
Cod. Eins. 114 des 11./12. Jh. und 83 des 12. Jh. melden: «Eucharii
et Zenonis episcoporum ». Cod. Eins. 113 aus dem 12. Jh. spricht nur von
« Eucharii et Zenonis ». Von den Murenser Codices nennt Cod. 19 nur
« Eucharii episcopi », während Cod. 20 von « Romarici, Eucharii
episcoporum » spricht. Eucharius galt schon im Frühmittelalter als der erste
Bischof von Trier 3. Sein Kult ist irgendwie als Nachwirkung der Einsiedler

Reform in Pfäfers anzusehen. Seit der Erhebung im Jahre 1049 wurden

auch seine Gebeine verbreitet. So wurden in der Murenser Johanneskapelle

1097/1110 Eucharius-Reliquien niedergelegt4. Aus dieser Zeit
um 1100 sind in Pfäfers Überbleibsel des Heiligen von Trier überliefert.

Am Schlüsse unserer Durchsicht treffen wir am 17. Dezember den
hl. Ignatius von Antiochien, der uns in zahlreichen Kalendarien des

1 Scheiwiller O., Die hl. Emerita. Bündner Monatsblatt 1942, S. 289-304, bes.

298-299, 301. Dazu Staubli R. im Jahresbericht der hist.-antiquar. Ges. von
Graubünden 74 (1944) 73-74.

2 Darüber Bündner Monatsblatt 1953, S. 180-182 und Büttner H. in der Zeitschrift
für Schweiz. Kirchengeschichte 53 (1959) 8-9.

3 W. Levison, Aus rheinischer und fränkischer Frühzeit 1948, S. 16 ff. Neuerdings
Koch M., Sankt Fridolin 1959, S. 84-86, 155. Ewig E., Kaiserliche und apostolische

Traditionen im mittelalterlichen Trier in : Aus der Schatzkammer des antiken

Triers 1959, S. 121, 125-130, Lexikon fürTheologie und Kirche 3 (1959) 1165-66.
4 Tüchle 31, 103-104.

132



9.-11. Jh. begegnet1. Muri und Disentis weisen ihn jedoch nicht auf.

Hingegen wissen die Einsiedler Codices des 10. Jh. (Cod. 356 und 319)

sowie Cod. 113 des 12. Jh. « Jgnatii episcopi » zu melden.

Ein Kalendar wird schließlich nicht nur durch das charakterisiert,
was es hinzufügt, sondern auch, was es ausläßt. Von den Apostelfesten
hat es einzig Timotheus (24. Jan.) übergangen. Bezeichnend dürfte sein,

daß drei Vigilien fehlen (Matthäus, Philipp u. Jakob, Assumptio). Im
übrigen kann man, abgesehen von dem Armenseelentag (2. Nov.), den wir
vermissen, nur neun Feste nahmhaft machen, die im ersten Kalendar,
nicht aber hier erscheinen (Erhard am 8. Jan., Paulus der Eremit am
10. Jan., Waldburga am 25. Febr. und 1. Mai, Gertrud von Nivelles am
17. März, Victor, Märtyrer, am 8. Mai, Gangolf am 13. Mai, Desiderius

am 22. Mai, Petronella am 31. Mai, Basilidis usw. am 12. Juni). Ein
bestimmtes System läßt sich daraus kaum herauslesen, es müßte denn sein,
daß gerade die germanischen Heiligen wie Erhard, Gertrud, Gangolf
hervorstechen. Allgemein gesprochen, kann man wohl aus den neuen
Festen eher etwas schließen als aus den übergangenen.

5. Gesamt-Charakteristik

Es lassen sich bestimmte Schichten in den beiden Kalendarien, besonders

im ersten, hervorheben. Zunächst ein altchristlich-frühmittelalterlicher

Grundstock, der identisch ist mit den Festen, die sich in den alten
Sakramentarien befinden. Es handelt sich um die ehrwürdigen Feste

Christi (Weihnachten usw.), der Muttergottes (Nativitas usw.) und der

Apostel (Petrus usw.). Hier deckt sich die Substanz in unseren Kalendarien

ziemlich genau mit dem Hauptkörper des Einsiedler Kalendariums
(10.-12. Jh.) und noch mehr des Disentiser Festkreises2. Von dieser

ersten Schicht zeichnet sich wiederum eine eigene ab wie z. B. Bartholomäus,

Georg, Laurentius, Martin, Pancratius und Victor, die besonders

durch Patrozinien des frühmittelalterlichen Rätiens gestützt sind. Man

kann sie daher die frühmittelalterlich-rätische Schicht nennen, nicht als ob

es sich um rätische Heiligen handeln würde, sondern um römisch-kirchliche

Heilige, die besonders in der alten Raetia Curiensis verehrt wurden.
Zur « fränkischen Infiltration » des 8./9. Jh. dürfte dann Anian, Evort
und Medard sowie vielleicht Augustin von Capua zu zählen sein.

1 Munding 142.
2 Über Einsiedeln siehe Henggelers Arbeit in der Zeitschrift für Schweiz.

Kirchengeschichte 48 (1954) 37-45, über Disentis siehe Studien und Mitteilungen des
Benediktinerordens 65 (1953/54) 290-297.

133



Wie in Disentis, so brachte auch die Einsiedler Reform um die
Jahrtausendwende in Pfäfers einen bedeutenden liturgischen Auftrieb. Wir
denken hier an die Vigilien (Simon und Juda, Allerheiligen), an die

Oktaven (Stephan, Johannes, Unschuldige Kinder), an verschiedene

Heiligenfeste (Afra, Christophorus, Meinrad, Mauritius, Verena, usw.).
Eine besondese Schicht dieser Einsiedler Gruppe geht auf die Reform

von Trier- Gorze zurück, die über Einsiedeln auf Pfäfers wirkte : Gereon

von Köln, Goar von Trier, Eucharius von Trier, Lampert von Maastricht,
Apostel Mathias von Trier, Paulinus von Trier. Die Feste des hl. Goar

und des hl. Paulinus kamen indes ohne direkte Vermittlung Einsiedeins
nach Disentis.

Es wäre jedoch nicht richtig, nur die Anleihen an Einsiedeln bzw.
Trier-Gorze zu nennen, nicht aber auch die Abweichungen. Wir suchen

in Pfäfers vergebens nach dem Feste des hl. Valerius (29. Jan.), der als

früher Bischof von Trier galt und dessen Kult besonders seit dem 10. Jh.
das Kloster St. Matthias in Trier förderte 1. Cod. Eins. 319 weist ihn als

wenig späten Nachtrag auf, als gleichzeitigen Eintrag die übrigen Quellen
des 11./12. Jh. Auch Disentis nahm ihn in sein Kalendar des 12. Jh. auf.

Wir vermissen weiter in Pfäfers das Fest des hl. Sigismund (1. Mai), das

Einsiedeln besonders feierte, nachdem Reliquien unter Abt Embrich
(1026-51) ins Kloster gekommen waren 2. Wir finden das Fest in Cod.

Eins. 114 zum 11./12. Jh. und in den Cod. Eins. 83 und 113 aus dem

12. Jh. Pfäfers besaß um 880 Reliquien des hl. Maximin (29. Mai),
feierte aber den Heiligen trotzdem nicht. Dieser hochverdiente Bischof

von Trier (f 349) stand in Einsiedeln wenigstens im Kalendar des 10. Jh.
Weiter fehlt in Pfäfers das Fest des hl. Symeon (1. Juni), der 1035 zu
Trier als Rekluse starb. Infolge der Reform von Trier-Gorze wurde der

Heilige auch in Einsiedeln im 11./12. Jh. verehrt. Im Kalendar im Cod.

Eins. 319 aus dem 10. Jh. figuriert der hl. Symeon selbstverständlich

nur in einem Nachtrag. Vielleicht darf in unserem Zusammenhange auch
das Fest des hl. Arnulf (18. Juli) erwähnt werden. Er war Bischof der

Stadt Metz im 7. Jh. Das gleiche Amt bekleidete später auch Benno

(f 940), der Begründer des eigentlichen Klosters in Einsiedeln. Der Hei-

1 Levison W., Aus rheinischer und fränkischer Frühzeit 1948, S. 16 f. Ewig E.
Kaiserliche und apostolische Tradition im mittelalterlichen Trier, erschienen in :

Aus der Schatzkammer des antiken Trier 1959, S. 124-125. Koch M., Sankt
Fridolin 1959, S. 85-86, 91, 155.

2 Ringholz O., Geschichte von Einsiedeln 1 (1904) 57. Ebel B., Das älteste
alemannische Hymnar mit Noten 1930, S. 18-19.

134



lige ist im Kalendar des Cod. 319 zum 10. Jh., im Kalendar des Missales

von St. Paul in Kärnten zum 11. Jh. und in Cod. 113 zum 12. Jh. belegt.
Vom hl. Adelfus (29. Aug.), einem Trierer Bischof des 3. Jh., besaß das

Kloster des hl. Meinrad um die Jahrtausendwende Reliquien. Er ist
auch im Kalendar von St. Paul in Kärnten im 11. Jh. und in Cod. 113

im 12. Jh. zu finden. Der frühere Trierer Bischof Maternus (14. Sept.)

figuriert ähnlich wie Bischof Valerius in einem Nachtrag zu Cod. Eins. 319

(10. Jh.) i.
Das Kloster an der Tamina übernahm auch nicht das Fest der hll. Victor

und Ursus (30. Sept.), die zu der Thebäierlegion gehörten und die
Einsiedeln im 11./12. Jh. verehrte. Und doch wäre dies eine Konsequenz
des Mauritiusfestes gewesen. Zudem besaß Pfäfers um 1100 Reliquien
« sancti F/rsi martyris ». Einsiedeln kannte auch den hl. Justus von Auxerre
(16. Okt.), von dem es Reliquien sein eigen nannte, die zu Beginn des

12. Jh. nach der Abtei Alpirsbach kamen, aber dann nach drei
Jahrzehnten im Jahre 1143 wieder durch Bischof Hermann I. von Konstanz
zurückgegeben wurden 2. Wir finden das Fest in Einsiedeln in allen

liturgischen Handschriften des 11. und des 12. Jh. eingeschrieben.
Pfäfers übernahm es nicht.

Aus all dem ergibt sich, daß sich der Einsiedler Einfluß um die
Jahrtausendwende nicht auf der ganzen Linie durchsetzen konnte und wohl
auch nicht wollte. Das Gleiche gilt auch von Disentis, das all die genannten

Feste auch nicht feierte, einzig Valerius ausgenommen. Die beiden
rätischen Klöster standen in keinem Filialverhältnis zur schwyzerischen
Abtei. Ganz anders Muri, dessen Kalendar des 12. Jh. alle genannten
Heiligen, ausgenommen Meinrad, in sein Sanctorale aufnahm, wie Cod.

Mur. 20 zeigt. Der Einfluß Einsiedeins bei der Gründung von Muri wurde
durch Propst Reginbold (1032-55) und Propst bzw. Abt Burkard (1055-73)

ausgeübt. Hier ging es um das monastisch-geistige Fundament einer

Neugründung, in Pfäfers und Disentis nur um eine freie und persönliche
Einwirkung auf schon bestehende und ehrwürdig gewachsene Klöster.
Der Einfluß von Trier-Gorze auf Einsiedeln und von diesem auf Muri war
bedeutend stärker als derjenige von Einsiedeln auf Pfäfers und Disentis.

Es ist hier am Platze, uns zu fragen, ob nicht Trier-Gorze vielleicht
über Reichenau auf Pfäfers einwirkte, nachdem ja der Reichenauer Mönch
Alawicus (973-997) Abt von Pfäfers war. Hier kommen die Feste des

1 Siehe die Literatur in der vorletzten Anmerkung.
* Perret I, S. 116 Anm. 5.

135



hl. Marcus, des hl. Valens und des hl. Pirmin in Betracht. Die Reform
Trier-Gorze könnte schließlich auf dem Umwege über Einsiedeln und
über Hirsau auf das Tamina-Kloster Einfluß bekommen haben. In Hirsau
regierte Abt Friedrich von Einsiedeln (1065-71). Wie wir aber schon im
einleitenden Kapitel gesehen haben, ist es keineswegs sicher, daß der
Pfäferser Abt Gerold (1110-1116) aus Hirsau stammt. Besondere
kalendarische Beziehungen zu Hirsau lassen sich auch nicht aufzeigen. Eine

Verehrung des hl. Aurelius, des Patrons von Hirsau, findet sich nicht1.
Man kann nur wahrnehmen, daß Hirsau wie andere Reformklöster des

11./12. Jh. von den in Pfäfers verehrten Heiligen Reliquien besaß.

Wir müssen uns begnügen mit der Feststellung, daß manche Feste

einfach später als die Einsiedler Reform anzusetzen sind. Damit haben

wir eine jüngste Kultschicht vor uns, die man etwa der Zeit von ungefähr

1050-1150 zuweisen kann. Hierher gehören z.B. Konrad, Leonhard,

Magdalena, Margaretha, Nikolaus, Odilia, Oswald, Ursula und
Genossinnen.

Will man das Pfäferser Kalendar ganz verstehen, so muß man immer
wieder den altbenediktinischen Föderalismus der Reichsabteien im Auge
behalten. Nach der Regel des hl. Benedikt sollte jedes Kloster selbständig
und unabhängig sein. Gerade kleine und mittelgroße Abteien suchten

mit aller Energie ihre Eigenständigkeit zu behaupten, um ja nicht von
einer großen Abtei abhängig zu werden. Diese Geisteshaltung zeigt
sich auch im Kalendar eines jeden alten Klosters. Das mögen uns einige
Einzelfälle noch deutlicher machen. Das Fest des hl. Maurus (15. Jan.)
kam von den englischen Klöstern her nach Corbie (10. Jh.) und Lorsch
(11. Jh.) und auch zu uns2. In Einsiedeln hat diesen Schüler des

hl. Benedikt eine frühe Hand wohl noch im 10./11. Jh. im Cod. 319

eingetragen. Dann folgt Cod. 114 im IL/12. Jh. und Cod. 83 im 12. Jh. Muri
feierte den Heiligen ebenfalls (Cod. 20), desgleichen Disentis im 12. Jh.
Aber Pfäfers folgte diesen Beispielen nicht, unerklärlich aus welchen
Gründen. Nicht Einsiedeln, wohl aber Disentis und Muri (Cod. 20) und
selbstverständlich St. Gallen feierten am 9. Juni den Gründer von Jona
und Patron von Schottland, den hl. Columba (6. Jh.) 3. Pfäfers nennt
ihn nirgends in seinen zwei Kalendarien.

1 Aurelius von Mailand, um 830 nach Hirsau übertragen. Über ihn außer Munding,
S. 106 zum 14.Sept. neuerdings Schmid K., Kloster Hirsau und seineStifter 1959,
S. 14 f. 127-128.

2 Munding 26. Dazu Henggelers Arbeit über die Einsiedler Kalendare S. 55.
3 Munding 66, 164. Gougaud L., Les Saints irlandais hors d'Irlande 1936, S. 63-70.

136



Die « erhabene Einsamkeit » der Abtei Pfäfers beleuchtet auch die

Tatsache, daß es nicht einmal Placidus und Sigisbert, die Klosterheiligen
des Nachbarklosters, zu denen damals schon gewallfahrtet wurde, in das

Kalendar aufnahm. Anders Einsiedeln, in dessen Quellen des 11./12. Jh.
die rätischen Doppelheiligen figurieren (Cod. 114 und 83). Offenbar hatten

die Einsiedler Reformäbte um das Jahr 1000 nicht nur Kulte nach
Disentis gebracht, sondern auch Disentiser Kulte nach Einsiedeln
übertragen. Auch Rheinau verehrte die Heiligen im 11./12. Jh. Muri besaß

wenigstens Reliquien, was man von Pfäfers nicht sagen kann 1.

Aber auch Disentis selbst wahrte sich seine Freiheit in liturgischen
Belangen ebenso wie Pfäfers. Im Gegensatz zum letzteren Kloster suchen

wir im Disentiser Kalendar des 12. Jh. vergebens nach dem hl. Alban,
dem Patron der Mainzer Metropolitanstadt. Auch den Benediktiner
Adalbert von Prag finden wir nicht. Desgleichen vermissen wir den

hl. Fridolin von Säckingen. Selbst den hl. Konrad von Konstanz feierte

man nicht. Obwohl Pfäfers und Disentis der gleichen Diözese, der gleichen
rätoromanischen Landschaft angehörten und obwohl beide Klöster die

Einsiedler Reform erlebt hatten differierten ihre Kalendare doch
weitgehend. Die beiden Klöster gehörten dem Kreise der selbständigen alten
Reichsabteien an, nicht den neuen Verbänden der Cluniazenser und
Zisterzienser, die von ihrer Zentralstelle aus die liturgischen Kalendare

streng ordneten und einheitlich ausrichteten.
Gerade weil das Kalendar von Pfäfers so ursprünglich und eigenwillig

ist, wie sich das für eine alte und freie Reichsabtei geziemt, deshalb

ergaben sich oft Beziehungen zwischen den Festheiligen und deren

Reliquien. Es sei etwa an Prisca (18. Jan.), Desiderius (22. Mai), Ulrich
(4. Juli) oder Cyriacus (8. Aug.) erinnert. Aber das Kloster besaß oft
Reliquien, ohne damit ein Fest zu verbinden. Um 880 hatte die Fabaria
Überbleibsel des hl. Maximin von Trier (29. Mai), gedachte jedoch seiner

liturgisch nicht. Um 1025 erfahren wir von Reliquien des hl. Sigismund
1. Mai), dessen Namen wir j edoch in unsern Kalendarien nicht entdecken.

Der gleiche Fall bei St. Ursus (30. Sept.), von welchem das
Reliquienverzeichnis von ca. 1100 berichtet.

Wie im Einleitungskapitel hingewiesen wurde, besaß Pfäfers verschiedene

alte Heiligenviten. Gewiß entsprechen diesen Biographien oft auch
die Feste, aber keineswegs immer, wie Sigismund (1. Mai) und Aper
(15. Sept.) darlegen mögen.

1 Müller L, Die Anfänge von Disentis 1931, S. 112-113.

io 137



Beziehungen zwischen Kalendarien und Patrozinien der Landschaft
sind uns besonders bei St. Evort (7. Sept.) und St. Anian (17. Nov.) klar
geworden. Sogar Kirchweihen werden angegeben (8. Juni). Aber wir
können z. B. den hl. Cassian (5. Aug.), den Patron der alten Pfarrkirche
von Sargans, nicht im Kalendar finden. Vielleicht deshalb, weil die

Kirche, die nach dem Pfäferser Urbar (im Reichsurbar) des 9. Jh. dem

Kloster gehörte, seit Ende des 11. Jh. an die Abtei Mehrerau bei Bregenz
kam 1.

Letzte Frage. Waren die Kalendare nur Versuche, nur Aufstellungen,
die aber in der Tat nicht durchgeführt worden sind Daß man innerhalb
weniger Jahre oder Jahrzehnte zwei so verschiedene Kalendare
aufstellte, das ist doch auffällig, zeigt auch hier wiederum, wie frei und
souverän man damals in liturgischen Belangen schalten konnte. Wie
weit die Kalendarien in die Tat umgesetzt wurden, kann mangels
umfassender Studien vorläufig nicht entschieden werden. Aber wahrscheinlich

legen die Korrekturen und Nachträge nahe, daß es sich nicht nur
um theoretische Vorlagen, sondern praktisch benutzte Orientierungen
handelt. Sicher offenbaren die beiden Dokumente das liturgische Wollen
der Benediktinerabtei an der Tamina. Schon dies besagt allerhand. Die

Geschichtsforschung muß ja nicht nur Ereignisse und Erfolge, sondern
auch Ideen und Ziele zu erfassen suchen.

1 Perret F., 1100 Jahre Pfarrei Sargans 1950, S. 49-50. Rothenhäusler 320.

138


	Das liturgische Kalendar von Pfäfers im 12. Jahrhundert

