
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 55 (1961)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Notker der Stammler, Taten Kaiser Karls des Großen. Hrsg. von Hans F.
Haefele (Monumenta Germaniae Historica. Scriptores rerum Germanicarum.
Nova Series, Tomus XII : Notkeri Balbuli Gesta Karoli Magni imperatoris).
Wiedmannsche Verlagsbuchhandlung. Berlin 1959, lvi und 127 S.

Immer wieder beschwor das Mittelalter das Bild Karls d. Gr. als des

Begründers des mittelalterlichen Kaisertums und wandelte es den Bedürfnissen

der Zeit entsprechend. Ein früher Versuch, dem nach antikem Vorbild

gezeichneten zeitgenössischen Monumentalbild Einhards vom Helden
und Staatsmann Karl das des rex et sacerdos, wie schon Alkuin das
Herrscherideal sah, an die Seite zu stellen, sind die Gesta Karoli Magni, die in
Karl den Hüter der kirchlichen Ordnung, den Schutzherrn der Kirche, den

kriegerischen König sehen, der mit seinen Franken ein neues Universalreich
geschaffen hat. Da die Handschriften keinen Verfasser nennen, anderseits
aber aus dem Werk hervorging, daß er ein Mönch von St. Gallen war, gingen
die Gesta lange unter der Bezeichnung Monachus Sangallensis, obwohl
M. Goldast schon 1606 in Notker d. Stammler den Verfasser vermutet hatte.
G. H. Pertz sprach sich in seiner Ausgabe der Gesta 1829 scharf dagegen
aus und ihm folgte auch noch E. Dümmler 1862. Unabhängig voneinander
konnten dann K. Zeumer 1886 und E. Graf Zeppelin 1890 die Auffassung
Goldasts bestätigen. Nachdem man lange Zeit Notker nur als Dichter der
Sequenzen angesehen hatte, brachte die Wiederentdeckung seiner
Prosaschriften eine Reihe von Argumenten, für die Verfasserschaft Notkers für
die Gesta. Der Herausgeber dieser längst dringlichen Edition stellt die
Hauptkennzeichen in der Einleitung zusammen und erhärtet so die These

von Notkers Autorschaft zur Gewißheit.
Die Anregung zu dem Werk geht offenbar auf den Besuch Karls III.

im Dezember 883 in St. Gallen zurück, und zwar auf den Kaiser selbst,
der Notker aufforderte, seine Erzählungen über den großen Ahnherrn des

Kaisers schriftlich festzuhalten. Wie H. aus äußeren und inneren Gründen
deutlich macht, dürften die Gesta vermutlich 886/87 abgefaßt worden sein.
Wahrscheinlich sind sie nicht nur unvollständig auf uns gekommen,
sondern angesichts des Versagens Karls d. Dicken überhaupt unvollendet
geblieben. So fehlt die Vorrede zum 1. Buch, der Schluß des 2. Buches und das

gesamte 3. Buch, während wir die Disposition aus verschiedenen Hinweisen

68



Notkers zu erkennen vermögen. H. legt in der Einleitung dar, wie das erste
Buch in den kirchlichen Bereich, das zweite in die kriegerische Sphäre und
das dritte in den privaten Lebenskreis führen sollte, wobei Notker nicht
nur diese Hauptthemen berücksichtigte, sondern auch eine Gliederung an

geographischen Gesichtspunkten vornahm. Angesichts der regen
geographischen Interessen im Galluskloster ist dies nicht verwunderlich. Alles aber
dient dem Ziel, dem Urenkel des großen Karl das leuchtende Vorbild des

Kaisers vor Augen zu stellen, wobei wir mehr über die von Notker selbst
erlebte Zeit der späten Karolinger erfahren als über die Zeit Karls d. Gr.
Während aber Einhard in einfachen Worten im Grunde lediglich die großen
Taten Karls schildert, geht Notker in vielfach gekünstelter und dadurch
viel schwerfälligerer Sprache auf sagenhafte Einzelheiten, ja Kleinigkeiten
und nahezu Nichtigkeiten ein, jedoch nicht, um sich darin zu verlieren,
sondern um darin die Größe des Herrschers darzustellen.

Da die Gesta den Herrscher, für den sie bestimmt waren, wohl kaum
mehr erreichten und, wie gesagt, wjihrschemlich auch unvollendet blieben,
übten sie keine unmittelbare Wirkung aus. Sie werden erst im 12. Jh. wieder
entdeckt und erlangen auch da im Vergleich zur Historia Caroli Magni des

Pseudo-Turpinus und der Aachener Legende keinen großen Einfluß. Vielfach

findet man sie in den Handschriften mit der Karls-Vita Einhards und
den Annales regni Francorum (Annales qui dicuntur Einhardi) verbunden.

Der Herausgeber bietet eine umfassende Zusammenstellung und
Klassifizierung der einzelnen Handschriften, der Ausgaben und Übersetzungen.
Seiner überaus sorgfältigen, mit reichen Sachanmerkungen ausgestatteten
Neuausgabe legt er zum Unterschied von Ph. Jaffé und G. Meyer v. Konau
die Hs. XIII 858 der Niedersächsischen Landesbibliothek in Hannover
zugrunde und ergänzt den fehlenden Schluß dieser Handschrift aus Cod. 610

(hist. prof. 990) der Österreichischen Nationalbibliothek und des Cod. Bod-
ley 837 (Laud. misc. 569) der Universitätsbibliothek Oxford, deren Varianten

er neben einer Reihe anderer Handschriften im Apparat berücksichtigt.
Er bringt die Begründung dafür nicht nur in der Einleitung zur vorliegenden

Ausgabe, sondern legte sie auch noch eingehender in seinen « Studien
zu Notkers Gesta Karoli » im Deutschen Archiv 15 (1959) 358-393 (mit einer
Tafel) dar. Ein Verzeichnis der Quellen und der Literatur sowie ein Namen-,
Wort- und Sach-Register vervollständigen die Edition, deren Wert für die
Erforschung und Deutung des Bildes Karls d. Gr. wie für Kenntnis der
klösterlichen Geschichtsschreibung St. Gallens und des Frühmittelalters
kaum überschätzt werden kann. H. Schmidinger

Sven et Suzanne Stelling-Michaud, Les juristes suisses à Bologne (1255-
1330). Notices biographiques et Regestes des actes bolonais. Libr. Droz,
Genève 1960, 331 p.

Avec ce volume, M. Stelling-Michaud nous donne le principal résultat des
recherches que, aidé de son épouse, il a entreprises aux archives de Bologne.
Ce sont, ainsi qu'il l'explique, les pièces justificatives de l'étude qu'il a
publiée en 1955 sur les relations de l'université de Bologne avec la Suisse.

69



Dans une première partie, la plus étendue, il donne les noms de 225
étudiants « originaires des régions formant actuellement la Suisse ou qui, bien
qu'étrangers, y exercèrent des fonctions ecclésiastiques ou civiles ou y
détinrent des bénéfices » (p. 7) qui étaient venus étudier le droit à Bologne
dans la deuxième moitié du XIIIe siècle et le premier tiers du XIVe. Il est

parvenu à en identifier plus de la moitié. La tâche était d'autant plus diffi
eile que, ainsi qu'il l'explique, avec exemples à l'appui, les noms propres,
surtout ceux de désinance germanique sont complètement déformés dans les

actes bolonais. « La graphie romanisante et la notation phonétique ont
conduit parfois à de telle mutilations qu'il a fallu de longues réflexions et
recherches pour retrouver la forme originale de certains noms » (p. 9).

M. Stelling-Michaud donne ensuite le regeste de 280 documents d'archives
bolonaises des années 1256 à 1300 ayant servi de base à son travail ; les

publier en entier eût été beaucoup trop long ; mais, à titre d'exemples, il en

reproduit néanmoins 24 in extenso qui sont de nature à nous renseigner sur la
vie des étudiants de cette époque : ce sont des achats ou ventes de manuscrits,
des emprunts, des opérations financières, des testaments, etc.

Vient ensuite la liste des étudiants suisses figurant dans les « Acta nationjs
germanicae » de 1289 à 1300, et enfin celle des étudiants suisses à Bologne
de 1301 à 1330.

Le grand nombre sont des ecclésiastiques, assez souvent des chanoines et
des curés, qui devaient à la possession d'un bénéfice la possibilité
d'entreprendre des études. Ils proviennent avant tout de la Suisse alémanique, des

villes tout d'abord, mais plus encore « des châteaux et des demeures seigneu
riales de la haute et de la petite noblesse, de la chevalerie et de la ministé
rialité » (p. 278). Par contre, au XIVe siècle, « le pourcentage de ceux qui
sont issus d'anciennes familles de dynastes semble en décroissance ». Au
surplus, le nombre des étudiants a notablement diminué : beaucoup vont
maintenant faire leur droit à Avignon.

Les pages de beaucoup les plus nombreuses du travail de M. Stelling-
Michaud sont celles qu'il consacre à l'existence ultérieure des étudiants
qu'il a rencontrés à Bologne : les postes qu'ils ont occupés, les bénéfices
ecclésiastiques qui leur ont été attribués et surtout l'activité juridique
qu'ils ont exercée. Il en est auxquels il ne consacre pas poins de trois ou
même cinq grandes pages. Il résume les données fournies à leur sujet par des

monographies, par les cartulaires, les registres et regestes pontificaux ou
régionaux, les nécrologes, ou encore celles que l'on peut puiser dans des

répertoires ou des dictionnaires. On imagine sans peine les recherches que
suppose la somme de renseignements ainsi recueillis. Tous sans doute ne
sont pas de même valeur : l'auteur n'avait pas à contrôler leur exactitude,
mais à indiquer, (au moyen d'une liste imposante de sigles) leur provenance.
L'historien qui aura besoin de se documenter sur l'un de ces personnages
trouvera dans le livre de M. Stelling .Michaud tout d'abord les précisions,
celles-là de première main, que l'auteur fournit sur leur présence à Bologne,
mais il lui saura gré d'avoir - sans y être obligé, car il pouvait se borner à

la période estudiantine de leur vie - pris la peine d'accumuler les données

jalonant la suite de leur existence. L. Waeber

70



Amédée de Lausanne, Huit Homélies mariâtes. Introduction et notes du
chanoine G. Bavaud, texte latin établi par Dom Jean Deshusses, O. S. B. ;

traduction par Dom Antoine Dumas, O. S. B. Sources chrétiennes N° 72

(N° 5 des Textes monastiques d'Occident). Editions du Cerf, Paris 1960,
in-8° écu, 242 pages. 15 NF.

Sources chrétiennes est une collection qui a été lancée, il y a une vingtaine
d'années, sous la direction des Pères Jésuites, du P. de Lubac en particulier,
auquel sont associés aujourd'hui les Pères Daniélou et Mondésert. Le but
était de mettre à la disposition du public cultivé, dans un format commode
et à un prix abordable, des textes anciens : traités dogmatiques, homélies
ou commentaires de la sainte Ecriture, lettres, textes liturgiques, documents
présentant un intérêt historique, les uns peu connus ou même inédits(ainsi
les huit homélies baptismales de saint Jean Chrysostome récemment
découvertes) ou d'accès difficile, d'autres d'un emploi constant et dès lors indis
pensables pour un théologien, un liturgiste ou un historien ; les uns assez

courts, d'autres par contre plus étendus, que l'on a répartis entre plusieurs
volumes (trois pour les sermons de saint Léon, trois pour les conférences de
Cassien, quatre pour l'Histoire ecclésiastique d'Eusèbe).

On s'était tenu tout d'abord aux seuls auteurs grecs, omettant parfois, par
souci d'économie, le texte original, principe qui semble abandonné aujourd'hui

; (quelques volumes ont paru sous double forme : traduction française
avec ou sans le grec) ; puis on a accueilli des ouvrages latins, et même enfin
quelques écrits parachrétiens. La collection comprend déjà plus de 70 volumes
dont une douzaine sont actuellement épuisés, tandis que l'un ou l'autre ont
paru en 2e édition.

Le texte original est emprunté aux meilleures collections, notamment au
Corpus de Berlin et à celui de Vienne : mais les auteurs se permettent au
besoin d'y apporter, preuves à l'appui, quelques légères modifications.

Les collaborateurs appartiennent soit au clergé régulier : jésuites,
dominicains, bénédictins, assomptionnistes, soit au clergé séculier ; les directeurs
se sont également adressés à des laïques, professeurs s'étant spécialisés dans
les études patristiques. Souvent la besogne a été répartie entre plusieurs
collaborateurs : l'un se chargeant du texte, et l'autre de la traduction.

Chaque volume s'ouvre par une copieuse introduction (parfois aussi
longue que le texte qu'il s'agit de commenter). On y présente l'auteur, sa
doctrine ; on précise la date de l'œuvre, on énumère les manuscrits qui l'ont
conservée, les éditions qui ont déjà paru.

Depuis quelques années, les Sources chrétiennes ont accepté, sous le titre
« Textes monastiques d'Occident », des ouvrages du moyen âge. Elle se sont
assuré la collobaration de Dom Déchanet, qui en a déjà publié plusieurs
dans la « Bibliothèque de spiritualité médiévale » ainsi que la participation
de Dom Jean Ledere et de l'équipe qui s'est spécialisée dans l'étude des

œuvres mystiques du moyen âge latin et dont on retrouve l'intervention
à plusieurs endroits dans le volume que nous avons maintenant à présenter.

Il s'agit de huit homélies mariales dues à un cistercien, un élève de saint
Bernard, Amédée qui, après avoir été abbé de Hautecombe, fut, de 1144

jusqu'à sa mort en 1159, évêque de Lausanne. Elles constituent un traité

71



des gloires de Marie, se rapportant à sept événements de la vie de la Vierge,
rattachés eux-mêmes aux sept dons du Saint-Esprit.

Ces homélies étaient lues, le samedi, à Matines, par les chanoines de
Lausanne. Elles sont conservées dans deux manuscrits : l'un, remontant à la
deuxième moitié du XIIIe siècle, provenant du monastère d'Hauterive,
mais qui se trouve actuellement à la bibliothèque cantonale et universitaire
de Fribourg ; l'autre, datant du XVe siècle, indépendant du premier et
conservé aujourd'hui à la bibliothèque capitulaire d'Aoste.

Dom Jean Deshusses, moine à Hautecombe, a établi le texte; son confrère,
Dom Antoine Dumas, l'a traduit et M. le chanoine Georges Bavaud, professeur

de théologie au Grand Séminaire de Fribourg, a écrit l'introduction.
Il y étudie spécialement la doctrine mariale de saint Amédée, soulignant
que si l'on ne trouve pas chez lui la croyance à l'Immaculée Conception, on
y rencontre par contre, et avec insistance, celle de l'Assomption (Pie XII,
dans la bulle Munificentissimus Deus, le cite) et, sans le mot de mediatrix,
celle de la méditation universelle de Marie.

Ces homélies ont été prononcées - on ne précise pas en quelle langue.
L'évêque s'adresse plus d'une fois à ses auditeurs, rappelant ce qu'il a dit la
veille ou constatant qu'il s'est écoulé plusieurs jours depuis son dernier
sermon ; elles ont été ensuite rédigées en latin, et c'est au lecteur que, à

la fin de la 4e homélie, par exemple, saint Amédée fait part de ses reflexions.
Il en est de touchantes, un peu réalistes à nos yeux, sur la joie de Marie
au moment de la naissance de Jésus. Notre évêque insiste sur les raisons
qu'avait Notre-Seigneur, au moment de son Ascension, de ne pas encore
prendre sa mère avec lui. Il décrit avec enthousiasme l'Assomption de la
Vierge, son entrée triomphale dans le ciel. Il a parfois des digressions et
entre à l'occasion dans des considérations qui ne devaient guère frapper
ses auditeurs, qui en tous cas nous laisseraient froids aujourd'hui. Il ne
s'inspire en somme qu'assez peu de saint Bernard, et a, moins que lui, le don
de la poésie. Il abuse parfois de la rhétorique, mais en d'autres circonstances,

il ne résiste pas aux élans que lui dicte sa piété, et, de son cœur,
jaillit alors un vibrant appel, une tendre prière à Marie. Les abondantes
considérations et les fines suggestions qu'il multiplie dans ses discours
montrent au surplus combien vive était sa dévotion à la Mère de Dieu et
sans doute aussi celle de ses auditeurs. Il faut remercier Sources chrétiennes
d'avoir accueilli dans la collection ces émouvants témoignages et féliciter
les auteurs de les avoir si bien présentés. L. Waeber

Bulletin de l'Institut historique belge de Rome, fase. XXXII. Bruxelles-
Rome 1960, 281 p.

Dans Le seplimonlium et la Succusa chez Festus et Varron. Un problème
d'histoire ct de topographie romaines, p. 25-73), J. Poucet montre que le

septimontium (lire saeptimonlium) fut d'abord la fête de huit petits sommets
habités de la Rome préétrusque, avant de devenir la grande fête de Rome
elle-même. Ce terme, mal interprété, contribua à vulgariser le thème poétique
et artificiel de la ville aux sept collines, dont Varron porte la responsabilité.

72



On remarquera dans cet article la discussion philologique sur les mots
composés en septem et sur l'orthographe des manuscrits de Varron, des données
fort intéressantes de topographie romaine, la critique serrée des théories
reçues au début de ce siècle sur la formation de la ville. - Dans Musiciens
flamands et wallons à la cour dc Léon X (p. 75-112), Anne-Marie Bragard
signale sept clercs musiciens des chapelles vaticane et privée, qui, souvent
comblés de prébendes par Léon X, manifestèrent le succès persistant des

musiciens cambraisiens et liégeois à la cour pontificale depuis le XVe siècle.
Elle fournit la bibliographie (manuscrits et éditions) de trois d'entre eux. -
En publiant les documents de La vente aux enchères des effets. de Don Juan
d'Autriche (p. 113-169), L. van der Essen fournit d'émouvants détails sur
la mort de Don Juan, atteint au chevet de ses soldats par l'épidémie de

typhoïde qui les décimait. L. Ceyssens, en imprimant la Correspondance
de Jacques Boonen ei de Henri Calénus avec l'abbé de Saint-Cyran avant la
naissance du ¦jansénisme (p. 171-210), d'après le Vaticanus latinus 7226,

permet de mieux connaître les premiers jansénistes dans une période
antérieure à leur prise de position : il s'agit du célèbre archevêque de Malines
et d'un prêtre qui fut tout dévoué à Saint-Cyran comme à Jansénius.

M.-H. Vicaire OP.

Deutsche Bilderbibel aus dem späten Mittelalter. Hrsg. von Josef Herrn.
Beckmann und Ingeborg Schroth. Konstanz, Jan Thorbecke Verlag 1960.

Halbperg. in Schuber DM 68.50.

Was uns hier geschenkt wird, ist die vollständige Edition der Handschrift
334 der Universitätsbibliothek Freiburg i. Br. und der zu ihr gehörigen Teile
in den Manuskripten 719-720 der Pierpont Morgan Library in New York.
Der Band umfaßt, um dies nachzutragen, 120 S. mit insgesamt 210 Miniaturen,

von denen 177 auf Freiburg, 33 auf New York entfallen. Davon sind
45 S. faksimiliert, 61 S. im Zweifarbendruck wiedergegeben. Die Einführung
wird dem Leser in einer Textbeilage mit 4 Kunstdrucktafeln geboten.

Bibliotheksdirektor Beckmann, der über die Handschrift berichtet, gesteht.
daß die Edition vorerst der Forschung dienen soll, können doch viele
Probleme, die diese Bilderbibel auch dem Kundigen stellt, einstweilen nicht gelöst
werden. Nicht einmal die Herkunft der Handschrift kann mit Sicherheit
geklärt werden. Auch liegt die Bedeutung dieser Bilderschrift nicht etwa in ihrer
künstlerischen Qualität, sondern darin, daß sie ein einzigartiges Spiegelbild
des religiösen Empfindens im späten Mittelalter darstellt. Wer weiß, wie

dürftig die Überlieferung entsprechender Quellen nun einmal ist und wie sehr
wir in vielen Fragen noch im Ungewissen stecken, wird sich über diesen
wertvollen Beitrag zur Geschichte der Volksbildung und der Volksfrömmigkeit
aufrichtig freuen.

Beckmann zeichnet in knappen Strichen die Entwicklung der
Bibeldarstellungen. Bild und Text verwachsen zur Einheit. Beides sollte dem des

Lesens Unkundigen zur Unterweisung dienen. Der Text tritt jedoch hinter
das Bild zurück, öfters wurde er, was nach dem Befund der Schrift eindeutig
feststeht, nachträglich hinzugefügt. Sicher haben auf die Gestaltung solcher
Handschriften auch die Strömungen der deutschen Mystik tief eingewirkt.

73



Für die Entstehung der sogen. Volkshandschriften waren, nach den Ergebnissen

der bisherigen Forschung, das Gebiet des Oberrheins und das Elsaß
bestimmend. Die Zusammenhänge der einzelnen Werkstätten sind jedoch
umso schwerer aufzuhellen, als ohne Zweifel Verbindungen auch zwischen
wandernden Schreibern und Malern bestanden.

Die vorliegende Edition bietet im Gegensatz zu den bisher bekannten
Handschriften eine zusammenhängende Folge von Darstellungen zum neuen
Testament. Doch sind neben den vier Evangelien noch andere beliebte Texte
verwendet. Auch liegen gewisse Bezüge zum geistlichen Schauspiel vor.

Manche dieser Gedanken vertieft Schroth in der kunstgeschichtlichen
Würdigung der Bilder, deren Eigenart sie erörtert. Sie gelangt auf Grund der
stilistischen Analyse zum Schluß, daß ziemlich sicher zwei Zeichner tätig
waren und daß wenigstens Meister B mit der Freiburger Werkstatt in
Beziehung gestanden hatte. In Übereinstimmung mit Beckmann vertritt sie die
Auffassung, daß Stil und Sprache auf Straßburg oder Umgebung hinweisen
und die Handschrift zwischen 1410 und 1420 entstanden sein dürfte. Zur
Erhärtung ihrer Untersuchung bringt Sehr, vergleichendes Bildmaterial aus
entsprechenden Handschriften verschiedener Bibliotheken bei, u. a. auch der
Nikolaus von Lyra-Handschriften der Universitätsbibliothek Basel.

Der Bildkommentar ist bewußt knapp gehalten. Man kann das angesichts
der Gestehungskosten durchaus begreifen, zumal eine ausreichende Erklärung

des oft ungewöhnlichen Bildinhaltes wohl zu weitläufigen Exkursen
hätte führen müssen. So begnügt sich der Kommentar mit kurzen Hinweisen
auf die entsprechenden Schriftstellen, seltener auf analoge Darstellungen in
verwandten Handschriften. Wo die Darstellungsweise selten oder ungewöhnlich

ist, wird das eigens vermerkt. Der Leser gewinnt so, gerade angesichts
der Kürze des Kommentars, leicht eine rasche Übersicht. Leider ist die

Transkription der Texte nicht frei von Versehen oder Flüchtigkeiten, vom
bewußten Verzicht auf diakritische Zeichen abgesehen. Wir möchten aus
sachlichen Gründen einige Irrtümer nennen : fol. 6r lies Andreas fischet,
nicht fischer., liv : tufelscher mensche, nicht tufelschen, 13r : wert, nicht
wirt, 14v. : min sun, nicht son, 16v : hunden etc., nicht hunden zu, 18r : der
himel, nicht des himel, 18v : hilf got, nicht hilfiget, 19r : nach in gottes rieh
folgt ein Wort (inen das nicht wiedergegeben ist. 21v : versteinen, nicht
versteinenen, 24v : hier fehlt Text des Spruchbandes im 2. Bild (joch ist
sus), 28v : iesum, nicht iesu, 29r : keller, wohl kaum kellerin. 37v : zersieht,
nicht zerfleht, 38r : hier ist im Kommentar ein Block für Verweis unausge-
füllt, 41 v : 1. Bild : wie got sicher (nicht sich) erstanden ist, 2. Bild : es wer
ein lugene, nicht lugent, 45v : getöiffet, i ist ausgefallen.

Wir gestehen allerdings, daß trotz dieser Mängel weder die Freude am
naiven Realismus noch das Interesse an manchen ganz eigenartigen Bildern
(man vgl. etwa Tafeln fol. 26r, 27v, 39r u. a. m.) beeinträchtigt werden kann,
sofern man sich mit Muße in die Darstellungen vertieft. Deswegen sei den
Herausgebern wie dem Verlag für diese seltene Gabe herzlich gedankt.

Oskar Vasella

74



Theodora von der Mühll : Vorspiel zur Zeitenwende. Das Basler Konzil
1431-1448. Verlag Georg D.W.Callwey, München 1959. 232 S., 6 Tafeln, 8 Abb.

Das Buch befaßt sich nicht allein mit dem Verlauf und den Problemen des
Basler Konzils, sondern gibt einen vielgestaltigen Einblick in die wichtigeren
Ereignisse der damaligen europäischen Geschichte überhaupt, soweit sie

irgendwie mit dem Konzil in Zusammenhang stehen. Eingehend werden das
Verhältnis Kaiser Sigmunds und seines Nachfolgers Friedrich III. zum
Konzil und zu Papst Eugen IV. sowie die politischen Wirren in Italien
geschildert, die den Papst zeitweilig in arge Bedrängnis brachten und dadurch
seine Haltung zum Konzil entscheidend beeinflußten. Da sich die Synode
außer der Ausrottung der Ketzerei und der kirchlichen Reform auch die
Herstellung des Friedens unter den Fürsten und Völkern zum Ziele setzte
und sich überdies mit der Einigung zwischen Ost- und Westkirche wie auch
mit dem Kampf gegen die Türken befaßte, hat von der M. mehrmals
Gelegenheit, auf verschiedene Ereignisse in Frankreich, Deutschland, der
Eidgenossenschaft, Österreich, Böhmen, Polen und Ungarn näher einzutreten,
wobei öfters interessante und ziemlich weitläufige Rückblicke geboten
werden, so z. B. über den hundertjährigen Krieg und Jeanne d'Arc (S. 53-59),
den Witteisbacher Familienstreit (S. 42-44) usw. Aufgezeigt werden auch
die verfassungsrechtliche, soziale und wirtschaftliche Entwicklung Basels
vor dem Konzil sowie die wirtschaftlichen, kulturellen und politischen
Auswirkungen des Konzils auf ihre Vaterstadt. Das 2. Kapitel, das der
Vorgeschichte des Herzogs Amadeus VIII. von Savoyen, des nachmals vom Konzil
zum Gegenpapst gewählten Felix V., gewidmet ist, benützt sie zu Ausführungen

über den Reliquienkult, einzelne Auswüchse des Volksglaubens, den
Hexenwahn und die Inquisition. Selbst die Theodulssage wird hier zur
Illustration eingeflochten. Anschaulich werden die Charaktere der verschiedenen
Persönlichkeiten auf dem Hintergrund des Konzils gezeichnet, so etwa
Kardinal Louis d'Aleman, Kardinal Cesarini, Nikolaus von Cues, Enea Silvio
Piccolomini u. a. - Das gut illustrierte Buch vermittelt dem Leser eine reiche
Fülle von historischem Wissen über jene Epoche ; doch verunklären gerade
die mannigfachen Hinweise, die oft zu eigentlichen Exkursen innerhalb des
Textes ausgebaut sind, bisweilen die großen Zusammenhänge. Eine bessere

Gliederung durch Untertitel und eine kräftigere Akzentuierung des Wesentlichen

hätte die Übersichtlichkeit, Klarheit und Geschlossenheit der
Darstellung erheblich fördern können. Angesichts der Vielfalt der Namen wäre
auch ein alphabetisches Register wünschenswert gewesen. Im Epilog hätten
wir entsprechend dem Titel « Vorspiel zur Zeitenwende » eine grundsätzliche
Würdigung des Basler Konzils und einen Ausblick auf die folgende Zeit
erwartet. Im Großen und Ganzen hat sich die Verfasserin einer erfreulichen
Objektivität bemüht, obwohl das Thema an sich zu manchem konfessionell
gefärbten Urteil Gelegenheit geboten hätte. Dennoch können wir nicht allen
ihren Ansichten beipflichten. So behauptet sie zu Unrecht, Cyprian (ca. 200-
258), dervon Augustinus viel gepriesene Bischof von Karthago, hätte in seiner
Schrift De unitate ecclesiae noch keine Papstgewalt, sondern nur bischöfliche
Gemeinschaft gekannt (S. 10). Selbst protestantische Autoren, wie Schenkel
in der Realenzyklopädie für prot. Theologie VII S. 566, geben zu, daß Cyprian

75



den « Primat des römischen Bischofssitzes über alle übrigen unumwunden
anerkannt » hat. Auch die Ansicht, die Hexenprozesse hätten vom Wallis aus
ihren grausamen Siegeszug durch das Abendland angetreten (S. 98), ist wohl
unrichtig. Trotz einiger Mängel darf das Buch dem Laien, für den es geschrieben

ist, durchaus empfohlen werden ; auch der Fachhistoriker wird aus der
Lektüre Gewinn ziehen und manche Anregungen schöpfen können. Den Rang
einer wissenschaftlichen Gesamtdarstellung des Basler Konzils, die immer noch
aussteht, kann es aber schon deshalb nicht beanspruchen, weil die Verfasserin
auf jeglichen kritischen Apparat verzichtet und sich auf die Angabe der
wichtigeren Quellen und Literatur im Anhang beschränkt hat. Johannes Gisler

Peter Bietenholz : Der italienische Humanismus und die Blütezeit des

Buchdrucks in Basel. Die Basler Drucke italienischer Autoren von 1530 bis
zum Ende des 16. Jahrhunderts. Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft,
Band 73, 171 S. Verlag Helbing und Lichtenhahn, Basel 1959. Fr. 13.50.

Guido Kisch hat in einem kurzen Referat auf dem Internationalen 1 fuma-
nistenkongreß von 1956 mit allem Nachdruck und mit Recht auf die Basler
Forschungen zur Geschichte des Humanismus hingewiesen und auf die Schule
des Basler Ordinarius Werner Kaegi, « dessen feiner Intuition und verständnisvoller

Leitung eine ganze Reihe wertvoller Arbeiten zur Geschichte des

Humanismus ihre Entstehung verdankt. »

In diese Reihe gehört auch die vorliegende Dissertation, welche zu einer
ähnlichen Studie aus dem Jahre 1953, der Untersuchung Friedrich Luchsingers

über den « Basler Buchdruck als Vermittler italienischen Geistes 1470-
1529 », die Fortsetzung bildet und auf der dort erarbeiteten Grundlage
aufbaut. Drei Kreise sind es, von denen damals die baslerisch-italienischen
Beziehungen getragen wurden : einmal der Humanistenkreis um Erasmus mit
Bonifacius Amerbach, Heinrich Pantaléon, Johannes Froben und seinen
Nachkommen und dem Drucker Johannes Oporinus, denen die vielen
Ausgaben alter und neuer Klassiker und die auffallend zahlreichen Werke mit
geschichtlichen Themen zu verdanken sind, dann die italienischen
Glaubensflüchtlinge, allen voran Celio Secondo Curione und der Drucker Pietro
Perna, deren Drucke eher religiöse und philosophische Tendenzen vertreten,
und schließlich die Professoren der neuen protestantischen Universität, wie
besonders Theodor Zwinger, die dank ihren eigenen Italienreisen rege
Beziehungen zur Universität Padua und zum Hofe von Ferrara unterhielten
und vornehmlich naturwissenschaftliche Werke publizierten. Die Basler Buch
Produktion bestätigt die « humanistische Tradition » über die Reformation
hinaus (worauf Werner Kaegi 1952 in einem Vortrag schon hingewiesen hat),
bleibt doch die klassische Tendenz, die sich auf die Grundsätze und Ideale
des großen Erasmus beruft, bis ans Ende des 16. Jahrhunderts durchaus
vorherrschend. Am beständigsten ist dabei der Strom historischer Texte und
auffallend die ansehnliche Anzahl von Werken italienischer Ärzte, während die
Poetica eher zurücktreten. Erst nach 1580 geht die italienische Rezeption
stark zurück, da der Humanismus zumal in den Naturwissenschaften von
allzu revolutionären Ideen abgelöst wird und deren völlig neue Grundkonzeption

in starken Gegensatz zum baslerischen Konfessionalismus gerät.

70



Nach diesen einleitenden und grundlegenden Ausführungen wendet sich
Bietenholz den einzelnen Sachgebieten zu. Unter den religiösen und
theologischen Drucken dominieren die Schriften der italienischen Refugianten
Curione, Vergerlo, Ochino u. a., deren starker Einfluß auf ihre Nachwelt
unverkennbar ist ; daneben figurieren auch katholische Autoren (Vergilio,
Lorenzo Giustiniani), die als Vertreter erasmianischen Geistes am ehesten
den konfessionellen Zwiespalt vergessen lassen konnten. Bedenkt man etwa
Ochinos These, daß es für die Erlösung des Menschen belanglos sei, wieviel
Freiheit er annehme oder verwerfe oder ob er sich gar nicht darum bekümmere,

so wenig wie die eine oder andere Auf assung des Abendmahls
entscheidend sein könne, so zeugt die Tatsache, daß solche Schriften, die andernorts

verboten waren, und diejenigen der katholischen Autoren im nachrefor-
matorischen Basel gedruckt werden konnten, von der damals dort herrschenden

anerkennenswerten Toleranz.
Die beiden nächsten kleinen Kapitel betreffen die Dichtung - neben

vorwiegend lateinischen Ausgaben der großen Meister Pontano, Poliziano und
Petrarca finden sich vor allem bukolische Werke - und die Gebiete der
Sprachschulung und der Erziehung.

Die Ausgaben der humanistischen « Väter », von denen der vierte Abschnitt
handelt, reihen sich dank dem Willen der Editoren zu unparteiischer
Vollständigkeit, beachtlichen Ansätzen zu sorgfältiger Textkritik und der
offenbaren Bemühung um eine fehlerfreie und schöne Darstellung würdig an die
großen Kirchenvätereditionen aus der Zeit des Erasmus an. Die Gesamtausgabe

Petrarcas, die im Verlag Henric Petri 1554 und 1581 in zwei Auflagen
erschien, ist bis zum heutigen Tag die einzige geblieben ; dieselbe Offizin
widmete 1551 dem Papst diejenige Sammelausgabe der Werke Enea Silvio
Piccolominis, die seither als die vollständigste und maßgebliche gelten kann.
Daneben begegnen wir wiederum Pontano und Poliziano, aber auch Valla
und Bembo und einigen weiteren Vertretern der Renaissance, so Alberti
(« De pictura »), Poggio und Machiavelli, um dessen « Principe », 1560 dank
der mutigen Initiative des Refugianten und Druckers Pietro Perna ediert,
auch in Basel eine heftige Diskussion entbrannte.

Äußerst zahlreich sind die historischen Werke, die in Basel publiziert wurden,

sie ziehen sich wie ein roter Faden durch die Geschichte des Basler
Buchdrucks und zeugen von regem und vielfältigen Interesse. « Von Geburt
aus seien alle Menschen unter sich gleich und den Tieren ähnlich, erst die
geistige Reife befähige zu vollem Menschentum, zum Triumph über die
Natur Geistige Reife aber vermittle die aurora, das selbständige Sehen der
Dinge, wobei es gelte, aus der Erfahrung der Particularia das Wissen um die
Universalia zu gewinnen. Es sei ein langer und schwerer Weg, und das
Menschenleben sei kurz ; doch könne hier die geschichtliche Meditation zu Hilfe
kommen und weiterführen als das eigene Erlebnis » (p. 87). Dies sind die
Prinzipien, die der Drucker Perna in einer Widmung an August von Sachsen

(allerdings nach einem Muster des Basler Professors Nicolaus Stupanus) darlegt

und nach denen er und seine Druckerkollegen ihre historischen Editionen
herstellten. Flavio Biondo, Paolo Giovio, Guicciardini und diverse andere
Autoren, insbesondere über Venedig und Neapel, figurieren auf dem Druck -

77



katalog, daneben Werke zur Geschichte Englands, Frankreichs, Ungarns,
der Niederlande, zu deren Historiographie ja die italienischen Humanisten
Entscheidendes beigetragen haben, Publikationen über die Entdeckungen
und Türkengefahr, die in denen u. a. griechische Flüchtlinge an ältere Basler
Traditionen (Enea Silvio anknüpfen konnten ; schließlich untersucht
Bietenholz die Basler Editionen von Dantes « Monarchia », welches Werk
Johannes Herold z. B. mit weiteren Texten zum Thema des Verhältnisses
von Kaiser und Kurie (u.a. wiederum von Enea Silvio) vereinigte.

Das sechste Kapitel beschreibt die philosophischen Drucke. « Um die
Wiedergabe des florentinischen Erbes, des Piatonismus im Sinne der florentinischen

Akademie, hat sich im 16. Jahrhundert Basel mit den Ausgaben
Piatos und Plotins, Ficinos und Picos ein einmaliges Verdienst erworben.
Es entstanden Werke, die zum Teil heute noch allgemein benützt werden »

(p. 115). Umso genauer geht der Autor auf die Voraussetzungen ein, welche
diese Rezeption bedingt haben. Neben diesen Vertretern der « pia philosophia

» und der « pax philosophica » kommen auch die Aristoteliker Barbaro
und Pomponazzi zu Wort - des Griechen Werke selber erlebten in Basel
damals vier lateinische und eine griechische Ausgabe. Die Voraussetzungen
zu diesen Editionen waren der Hang, auch in philosophischen Spekulationen
den Mensch, die « dignitas hominis », zu suchen, und der Wille, sich
widersprechenden Systemen gegenüber einen Mittelweg zu finden, zu diesem Zweck
die verschiedenen Denker genau kennenzulernen und nebeneinander stehen
zu lassen (cf. Sadolets « De laudibus philosophiae » 1535/42).

Das letzte Kapitel schließlich handelt von den Werken der Naturphilosophie
und der Naturwissenschaften. Auch in den Basler Drucken ist der Zwiespalt

zwischen dem noch kaum bestrittenen überlieferten System (Aristoteles,

Euklid, Galen) und seit dem Cinquecento immer deutlicher sich
manifestierenden Neuerungswillen (Paracelsus, Vesal, Petrus Ramus) offensichtlich.
Sehr aktiv zeigen sich Simon Grynäus, Cardone und insbesondere Guglielmo
Gratarolo.

Die eingehenden Untersuchungen von Peter Bietenholz belegen klar das

große Verdienst, das dem Basler Buchdruck zukommt, die gesamte Ent
wicklung des italienischen Geisteslebens vom 14. ins 16. Jahrhundert fixiert
zu haben, wozu es in manchen Fällen der Kühnheit der Drucker und der
Toleranz der Zensoren bedurfte, und eine Reihe von Gesamtausgaben antiker
Autoren, der Kirchenväter und der « Väter » des Humanismus geliefert zu
haben, die ihre Bedeutung z. T. bis auf den heutigen Tag bewahrt haben. Des
Autors eigenes Verdienst ist es, dieses vielfältige Material gründlich gesichtet
und kommentiert und auch für den nichteingeweihten Leser zugänglich
gemacht zu haben. Joh. Karl Lindau

Aargauer Urkunden XIV: Urkunden und Briefe des Stadtarchivs Mellingen

bis zum Jahre 1550. Bearb. von Heinrich Rohr. Aarau, H. R. Sauerländer

& Co, 1960, 255 S. br. Fr. 26.—, geb. Fr. 31.—.
Die Historische Gesellschaft des Kt. Aargau setzte es sich seit Jahren zur

Aufgabe, die Bestände der Stadt- und Klosterarchive gesondert zu veröffentlichen.

Nach einem durch die Teuerung und andere Umstände bedingten

78



längeren Unterbruch (vgl. die Besprechung von Bd. 13 in dieser Zeitschr. 49.

1955, 253-55) konnte nun der vorliegende Band gedruckt werden. Die für die
Rechtsgeschichte wichtigsten Stücke finden sich, was auch für frühere Bände
gilt, bereits in der Sammlung der schweizerischen Rechtsquellen und sind
bloß in knappem Regest vermerkt. Auch wurden hier Missiven einbezogen,
u. E. mit Recht, da manche Schreiben Urkunden entsprechend ergänzen,
andere wieder das geschichtliche Bild beleben. Mehr als ein Viertel der Stücke
stammt aus dem Tegerfelder Formelbuch des Stadtarchivs Sursee. Dieses
enthält über 150 Abschriften von Mellinger Urkunden, die, wie Rohr gegenüber
Th. v. Liebenau berichtigt, wahrscheinlich aus der Feder des Stadtschreibers
von Sursee, Hans Bachmann, stammen. Leider scheint ihre Überlieferung
nicht besonders gut zu sein ; denn R. gibt sie zumeist in einem, oft mit Frage
zeichen durchsetzten Regest wieder ; die Originale sind verloren.

Wer sich auch nur einigermaßen mit den Urkunden vertraut macht,
erkennt sehr bald, daß hier ein Material vorliegt, dessen Bedeutung keineswegs
nur die Ortsgeschichte berührt. Gewiß begegnen uns wie immer zahlreiche
Käufe und Verkäufe, auch Eheverträge (s. u. a. Nr. 204, 209 f., 229, 241).
aber darüber hinaus gibt es doch sehr viele Stücke von allgemeinem Interesse.

Ich erinnere etwa an die Einrichtung einer ßadestube (1382, Nr. 20,

vgl. auch 57, 247), an die Badefahrten (S. 27), an Loskäufe von Leibeigenschaft

(Nr. 108), an Totschläge und Urfehden (Nr. 46, 144, 154, 179),
Verbrennung einer Jüdin wegen Fälschung, wohl von Münzen (Nr. 32, vgl. auch
Nr. 61 f.) u. a. m. Als eine Perle möchten wir das Einladungsschreiben des
Rates von München an Mellingen vom 8. November 1485 zur Teilnahme am
Münchner Freischießen bezeichnen (Nr. 168). Vor allem aber denken wir
an den Ertrag für die Kirchengeschichte. Er ist recht ansehnlich, vom 14. Jh.
weg bis zu jenen kritischen Jahren, da sich die Stadt vorerst, wenn auch nicht
ohne bedeutende Widerstände, zum neuen Glauben bekannte und dann auf
Grund des 2. Landfriedens rekatholisiert wurde.

Gleich die erste, im Wortlaut gedruckte Urkunde vom 26. März 1313

(Nr. 4) ist bemerkenswert, betrifft sie doch die Schenkung eines Hauses auf
Ableben hin, das als ewige Herberge und Spital armer Leute bestimmt wird.
In der Stiftungsurkunde einer Frühmesse des Joh. Segesser wird unter dessen

Verwandten auch des Bischofs Johannes von Brixen gedacht (Nr. 31, 1. Juli
1403). Interessante Aspekte weisen ein Streit um die Jahrzeitstiftungen in der
Pfarrkirche zu Mellingen und der entsprechende Schiedsspruch auf (Nr. 12 f.).
Schon hier zeigt sich die typische, sehr weitgehende Abhängigkeit des

Leutpriesters vom Rat. Übrigens tauchte 1430 ein ähnlicher Streit auf, da nach

Meinung des Rates der Leutpriester Nutzungen der Kirche beansprucht
hatte, ohne hierüber Rechnung abgelegt zu haben. Der entsprechende
Schiedsspruch legte u. a. fest, daß der Leutpriester nach seinem Tode alle
Bücher der Kirche zu Mellingen überlassen müsse, « usgenomen sin decretal »,

das er gemäß früherer Verfügung vergaben sollte (Nr. 55). Und 14 Jahre
später wird bei der Stiftung einer Mittelmesse ausdrücklich bestimmt, daß
der Benefiziat die Bücher wie der Leutpriester gebrauchen dürfe. Doch hat
dieser den Vorrang (S. 47). In diesem Zusammenhang mag erwähnt werden,
daß öfters Schulmeister bezeugt sind, so Werner Salomon, Schulmeister zu

79



Bremgarten und Ulrich Wirt aus Stockach bereits am 17. Dezember 1382 ;

dieser muß sich verpflichten, kein fremdes Gericht anzurufen (Nr. 19 ; vgl.
Nr. 413). Die Wahlurkunde des Leutpriesters von Göslikon, Kaspar Röfflin
von 1475, ist insofern interessant, als die Artikel seiner Verpflichtungen im
Gegensatz zum übrigen Text deutsch verfaßt wurden. Der Leutpriester wird
u. a. angehalten, das Salve während der Fastenzeit täglich, sonst an allen
Samstagen und an den Vigilien der Muttergottesfeste zu singen. Er muß
während der Fastenzeit jeden Montag, Mittwoch und Freitag « mit der latinij
umb die Kirchen » gehen. (Vgl. zu kirchlichen Bräuchen auch Nr. 353.) Der
Kleriker und Notar, der die Urkunde ausfertigen läßt, ist zugleich « causarum
matrimonialium in et circa oppidum Baden generalis commissarius juratus »

(S. 69 f.).
Hervorheben möchten wir den sogen. Butterbrief, den Nuntius Gentilis

de Spoleto am 11. Juni 1479, als er in politischer Mission in der Eidgenossenschaft

weilte, Mellingen verlieh. Demnach zählte die Pfarrei damals 150
Pfarrangehörige (ein genauerer Abdruck wäre hier erwünscht gewesen). Der
Pleban verkündete diese Dispens am Sonntag Quinquagesima 1480, also
unmittelbar vor der nächsten Fastenzeit, die Konstanzer Kurie bestätigte
sie jedoch erst am 28. Juli 1484 (Nr. 147, 166 ; hier irriger Verweis auf Nr. 64

st. 147).
Für die Geschichte des Klerus finden sich überhaupt aufschlußreiche

Nachrichten. Die Pfarrei Mellingen scheint recht begehrt gewesen zu sein. Dies
belegt eine Reihe von Empfehlungsbriefen des Abtes von Muri und des Rates
von Bremgarten (Nr. 357 f.), des Rates von Zug, des Nuntius Filonardi auf
Bitte des Abtes von Wettingen, des Hans Arnold v. Segesser, des
Stadtschreibers von Sursee, Hans Bachmann, und Thüring Frickers (Nr. 361-65),
insgesamt lernen wir 6 Kandidaten kennen. Natürlich fehlt es auch an Briefen

einzelner Geistlicher nicht, die allein schon als Zeugnisse persönlicher
Gesinnung wertvoll sind. Reizend sind z. B. die Briefe des Leutpriesters von
Schottland Johannes Gingi (Nr. 424, 426, vgl. auch 429). Da ist etwa die
Rede von 300 Vögeln, die ihm zur Kirchweihe verehrt werden (S. 168). Wie
stimmungsvoll bringt er seine Treue und Liebe zu seiner Vaterstadt Mellingen

zum Ausdruck (S. 167). Merkwürdig ist der Bittbrief vom 31. Januar
1495 der aus der böhmischen Stadt Elbogen Vertriebenen (Nr. 215).

Ein eigenes Schicksal erlebte Kaplan Ludwig Rosch (vgl. Nr. 386, 393,
420). Entschieden setzt sich sein Pate Ludwig Tschudi für ihn ein In seinem
Schreiben vom 16. August 1528 unterstreicht er, daß Rosch vor einigen Jahren

von Mellingen vertrieben wurde, einzig weil er einem Mädchen die Ehe
versprochen hatte mit folgenden Worten : « Wenn mynn herrenn die Eid-
gnossenn, des glichenn ein bischoff zu Costenntz gemainem priesterenn
nachliessijnnd, eewijber zenenn unnd zehann, so wett er kein andrij nenn,
denn ebenn sij, die wyl unnd aber das nitt geschäch, wette er nitt witter
verbundenn syn der ee halb. Und ist also noch hutt by tag des selbigen synns,
hatt ir ouch noch nitt witter verheissen » (S. 173). Das ist nun ein ganz
seltenes unmittelbares Zeugnis für die Wirkungen, welche die Eingabe Zwinglis
an den Bischof von Konstanz und an die Tagsatzung in den Reihen des
Klerus hervorgerufen hatte.

80



Natürlich fällt manches auch für die Reformationsgeschichte ab, was nur
kurz dargetan sei. Da hören wir von wilden Gerüchten, welche die spannungsreiche

Stimmung bei den beiden Glaubensparteien erahnen lassen (Nr. 405 :

Verwahrung Zürichs gegen das Gerede eines beabsichtigten Überfalls Badens
und Bremgartens, 452 : ähnliche Verwahrung, als ob Zürich den Schwiegersohn

des alt Schultheissen von Bremgarten Hans Honegger gefangen nehmen
und hinrichten lassen wollte). Wir finden die Anzeigen betreffend die Hin-
und Rückreise der Zürcher bei Anlaß der Berner Disputation, wobei Mellingen

ermahnt wird, für die Rückreisenden alles Notwendige zur Verpflegung
vorzukehren (Nr. 433 f.). Nicht zu übersehen sind auch die Forderungen auf
Restitution von Stiftungen nach Abschaffung der Messe, was Zürich um
jeden Preis zu verhindern suchte (Nr. 447, 453).

Die schwierige Lage Mellingens geht nicht nur aus einem Schutzbrief
Berns vom 25. März 1529 hervor (Nr. 445, dazu 448), sondern auch aus dem
Schreiben Zürichs vom 3. April 1529, wonach jene, die die Bilder zerstört
hatten, sich hatten flüchten müssen. Zürich verlangte energisch Aufschluß
(vgl. Nr. 446, dazu 450.) Unerfreulich waren für die Stadt die Auswirkungen
der Proviantsperre ; denn sie lief Gefahr, daß ohne ihre Schuld der Schmuggel
etwa von Korn und Salz nach den V Orten doch gelang oder daß unzuverlässige

Landsknechte durchreiten konnten (Nr. 449, 454-57, 474 f., 478).
Wir erfahren, daß im August 1530 gegen 150 Täufer in das Freiamt zogen,
worüber Zürich nicht wenig beunruhigt war. Am 17. April 1531 warf Zürich
Mellingen vor, gegen die Täufer allzu nachsichtig zu sein (Nr. 468, 471). Die
veränderte Lage nach der Niederlage bei Kappel wird uns deutlich gemacht.
So mahnten Altdorfer, unter ihnen der Kirchherr Adrian Wirt, den Rat, für
genügende Verpflegung der Besatzung mit Mus und Brot besorgt zu sein.
Die V Orte bestellten gleich einen neuen Pfarrherrn und forderten am 14. März
1532 die Mellinger in einem energischen Mandat auf, zum alten Glauben
zurückzukehren. Wer sich nicht willig zeigte, sollte die Stadt verlassen.

Noch auf vieles andere könnte aufmerksam gemacht werden, so auf
einzelne bekannte Persönlichkeiten, wie Hans Edlibach, 1424 Vogt zu Baden
(Nr. 47), auf den Leutpriester Johannes Schönbrunner von Zug, « meister
der geschrift » (Nr. 210), auf Amann Werner Steiner von Zug, den Vater des

Chronisten, an Gilg und Ludwig Tschudi und besonders auch auf den
einstigen Studenten von Paris und nachmaligen Zürcher Stadtarzt Peter Holz-
rüti, von welchem ein überaus anziehend geschriebener Brief vorliegt, der
uns mit seinen wechselvollen Schicksalen vertraut macht (Nr. 318, 371).
Holzrüti war in Konstanz tätig, vielleicht an der bischöflichen Kurie. Wie
fein erinnert er doch die Mellinger an seine Verdienste um die Vaterstadt.
« Land mich genyesen, das ich menchen Mellinger hab sin kind der schuol
nach gfüert und uch etlich zuo priester gefürderet. Und wann ir zuo mir gan
Costentz kamend, sind ir mit got wilkommen gsijn. » Immer wieder stößt
man auf farbige Bilder. Wir haben kein trockenes Urkundenbuch vor uns.

Die Edition darf wohl als zuverlässig bezeichnet werden. An Versehen fiel
uns wenig auf. S. 18 soll es heißen : Item quod candele st. que, S. 173 Z. 5

von unten : witter st. witte. Die Anlage des Registers befriedigt insofern
nicht, als es an Verweisen fehlt. Wer sich z. B. vergewissern will, wer Joh. Gin-

6 81



gi ist, findet diesen Namen einzig unter Mellingen : Bürger. Für Muntenyß
fehlt ein Verweis, dafür stehen die Formen Mont Cenis und Cenis, Mont
(mit falscher Ziffer 339) im Register. Gemessen an der Gesamtleistung sind
es Kleinigkeiten, die das Verdienst der Bearbeiters kaum schmälern.

Oskar Vasella

Fritz Blanke: Aus der Welt der Reformation. Zwingli Verlag, Zürich 1960.
112 S.

Das schmale, schön gedruckte Bändchen ist die Gabe des Zwingli Verlages
an den ausgezeichneten Professor der Kirchengeschichte der Universität
Zürich anläßlich seines 60. Geburtstages. Daß diese Ehrung durchaus
verdient ist, offenbart das beigegebene Verzeichnis der gesamten Veröffentlichungen

Blankes, das mit Recht auch Artikel in der Tagespresse berücksichtigt.
Glücklicherweise wird es mehr und mehr üblich, an Stelle rasch entstandener,

inhaltlich oft etwas disparater Festschriften verstreute Aufsätze des
Jubilaren selbst zu vereinen und so das Bild der Forschung des Geehrten in
einprägsamer Weise neu erstehen zu lassen. Tatsächlich sind die hier vorgelegten

5 Aufsätze Blankes, von denen zwei in den « Zwingliana » erschienen sind,
nicht allein in ihrer Themastellung charakteristisch, sondern zum Teil
geradezu programmatisch für die Auffassungen Bs. Das gilt namentlich von
den beiden Aufsätzen, die sich mit dem Täufertum befassen. B. lenkte, wie
man weiß, eine Reihe von Schülern auf die Geschichte des Täufertums und
nahm selbst wiederholt in besonnener Kritik eine Überprüfung des
überlieferten Geschichtsbildes von der Täuferbewegung vor. Eine leitende Idee,
die B. stets vertrat, war die Anschauung von einer staatsfreien Kirche, von
einer Volkskirche ; repräsentiert ist sie im Täufertum, das überhaupt als
Vorläufer der gesamten späteren freien Kirchen gelten darf, frei im Sinn der
Freiheit von jeder Intervention des Staates. Nur ist damit die Frage nicht
gelöst, ob die Täufer anfänglich nicht doch von kämpferischerem Geist erfüllt
waren, als wie es später tatsächlich der Fall war. Wir möchten das vor allem
im Hinblick auf den Aufsatz : Täufertum und Reformation (72-84) betonen.
Zwar stimmen wir B. durchaus zu, wenn er hier für die Charakteristik der
Anfänge der Täuferbewegung seine zweite Idee heraushebt, daß nämlich die
Täufer ein Sofortprogramm durchzusetzen versuchten, d. h. sogleich alle
Folgerungen aus der theologischen Lehre Zwinglis zu ziehen gewillt waren.
Sie waren wirklich die Unbedingten. Ihre Forderung bezog sich ohne Zweifel
vor allem auf die Unterdrückung der Messe. Das wird schon aus der Darstellung

Köhlers in seiner Zwingli-Biographie deutlich. Auch versteht es B.
trefflich, den Charakter der Bewegung, soweit es sich um die Motive ihrer
Entstehung handelt, in ausgewogenen, gleichsam sentenzenhaften Sätzen
zu zeichnen. Allein dies ist nun unser Vorbehalt : Läßt sich religiöses Denken
so scharf von politischen und sozialwirtschaftlichen Anschauungen trennen,
wie B. es irgendwie doch voraussetzt Und darf man so unbedingt betonen :

« Als der Bauernkrieg in Deutschland ausbrach, hatte in der Schweiz das
Täufertum noch kaum richtig eingesetzt. Deshalb ist eine Beziehung
zwischen den beiden Vorgängen ausgeschlossen» (82). Wir glauben nicht, daß
die Dinge gar so einfach liegen, auch wenn es sicher irrig ist, die Täufer als die

82



Urheber des großen deutschen Bauernkrieges von 1525 zu bezeichnen.
Vielleicht ist es uns einmal vergönnt, auf diese Fragen näher einzugehen.

Mit wirklicher Spannung liest man den gut dokumentierten Aufsatz über
das Reich der Wiedertäufer in Münster 1534/35 (48-71). Zwar schimmert auch
hier eine gewisse Liebe zu den Täufern durch, aber doch nie in einer Weise,
daß das Streben nach historischer Treue und Wahrheit irgendwie beeinträchtigt

würde. Vielmehr zeigt sich erneut Bs. große Fähigkeit zur Differenzierung
der Eigenart der Münsterschen Unruhen. Bemerkenswert ist die Tatsache,
daß zu Beginn des Aufstandes der städtische Rat « zum Zweck allgemeiner
Beruhigung Glaubensfreiheit für jedermann » verkündete (50).

Der Aufsatz : Reformation und Alkoholismus beleuchtet die Stellungnahme
Luthers und anderer Theologen zum Problem der namentlich in Deutschland
und auch in der Schweiz weit verbreiteten Trunksucht. Er vermittelt insofern
wertvolle Anregungen, als dieselben Probleme sich auch für die Katholiken
stellen. Der Kampf gegen die Trunksucht spielte ja in der katholischen
Reform eine bedeutende Rolle. Daß aus der Frontstellung der Reformatoren
gegen das katholische Fasten und die Aszese die Überzeugung vom sittlichen
Wert der Enthaltsamkeit erheblich geschwächt wurde, wird in dieser
Darstellung indirekt deutlich gemacht. B. bezeichnet den bloßen Ruf der
Reformatoren nach Mäßigung für die Bekämpfung des Lasters der Trunksucht
offen für unzureichend (98).

Wir möchten schließlich hervorheben, daß B. ungemein klar und gut
schreibt und dieser Vorzug sich mit einem anderen verbindet, der sein
persönliches Wesen auszeichnet. Ich meine eine tiefe christliche Liebe, die sich
auch in einer ausgesprochenen Liebe zu historischer Wahrheit spiegelt und
ihn stets zur Versöhnlichkeit, aber auch zum Ausgleich oder doch zur Milderung

historischer Gegensätze bestimmt. Wer sich davon überzeugen will,
lese noch die beiden ersten Aufsätze : Zwinglis Urteile über sich selbst und
Calvins Urteile über Zwingli. Dem Dank an den Forscher Blanke, wie ihn
der Zwingli Verlag in diesem trefflichen Bändchen zum Ausdruck brachte,
schließen wir uns freudig an. Oskar Vasella

Eduard Strübin : Grundfragen des Volkslebens bei Jeremias Gotthelf.
Sonderdruck aus dem Schweizerischen Archiv für Volkskunde 55 (1959) 121-
214. G. Krebs AG, Basel.

Daß Gotthelfs Werke eine F'undgrube des Volksglaubens und des bäuerlichen

Brauchtums sind, hat ihnen zunächst mehr Leser zugeführt als die
epische Genialität, die doch schon Gotthelfs erster Kritiker, Gottfried Keller,
dem altern Kollegen nachrühmte - so viel er sonst an dessen wildwüchsigem
Künstlertum auszusetzen fand. Als ehrlich-grobianischer Volksschriftsteller
oder als biederer Heimatdichter reaktionärer Tendenzen, nicht als Gestalter
von homerischer Kraft ist Gotthelf über die Schwelle unseres Jahrhunderts
getreten. Nachdem nun sein dichterischer Rang sich im Feuer der Umbruchszeit

erwahrt hat, Gotthelfs Menschenschau uns packt, wo immer man ihn
aufschlägt, nachdem die Literatur über ihn das neugesehene Werk schon zu

83



überdecken droht und keine Fakultät mehr ihren Beitrag schuldet, muß man
sich wundern, daß die naheliegende Betrachtung über Grundfragen des Volkslebens

bei Jeremias Gotthelf so lange auf sich warten ließ.
Es handelt sich um ein Büchlein von 95 Seiten, geschrieben in altmodisch

sachdienlicher Sprache, den Fachausdrucken gegenüber zurückhaltend, aber
mit dem Mut zum Urteil. Die Untersuchung ist ein eindrückliches Beispiel
dafür, was sich beim Andrang tausender von Belegstellen mit gedanklicher
Zucht auf knappem Raum erreichen läßt.

Im Brennpunkt stehen die Begriffe Gemeinschaft » und « Brauch ». Wer
darauf nie gestoßen ist, hat Gotthelf nicht gelesen. Indessen, man kann ein
Buch wie « Geld und Geist » zu kennen glauben und doch verlegen sein zu

sagen, wie nun eigentlich das allgegenwärtige Brauchtum diese Menschen
formt. Wie Bräuche entstehen und vor allem wie sie wirken, auf Meistersleute,
ledige Burschen, Taunei und Mägde, an den Festen und im Alltag, zumal
dort, wo der Einzelne gegen die Sitte als eine Schutzmauer der Gemeinschaft
prallt : dies einmal im Zusammenhang zu überblicken macht den Gewinn der
beiden Mittelpartien der anzuzeigenden Arbeit aus. Man stößt dabei häufig
auf Köstlichkeiten, etwa bei der Synopse der Gotthelfschen Gastereien, der
Leichenmähler, weil da sozusagen alle Kreatur mittafelt und dem Dichter
wundervoll Gelegenheit gibt, Charaktere zu beleuchten : den gierigen Fresser,
den stillen Genießer, den stumpfsinnigen « Wiederkäuer ». An solchen
festlichen Mahlzeiten plaudern die Weiber gern « von heimlichen Dingen, von den
Pflanzungen, Schweinen und Milch » und natürlich von ihren « Kindbettinen

» ; die Männer halten es ganz anders : « vom Rindfleisch kamen sie
auf die Kühe und vom Kalbfleisch auf die Kälber ».

Zu Beginn und am Schluß seiner Untersuchung greift Strübin zwei Fragen
auf, die nicht so humorvoll zu beantworten sind. Ist Gotthelf für die Volkskunde

ein verläßlicher Zeuge Und ist seine Vision des bäuerlichen
Gemeinschaftslebens so, daß sie den nachdenklichen Leser von heute bewegen mag,
dem Dichter zu folgen bis zu dem Bekenntnis : < Es gibt eine Tiefe im menschlichen

Gemute, welche tiefer ist, als der Eimer reicht, mit welchem die
Philosophie ihre Weisheit schöpft » Man denkt an Käthi, die Großmutter mit
dem kindlichen Vertrauen in den lieben Gott, in deren Herzen aber auch
jede Art von Aberglauben Platz hat und der Gotthelf « mehr als
vierzigjährigen Heldenmut » zugesteht : wie da das Höchste mit dem Alltäglichen
und dem Kindischen sich mischt - ist das gut gotthelfisch gesehen oder leuchtet

hier die Weisheit des Lebens selber auf
Woher stammt Gotthelfs Menschenkenntnis Er war nahezu vierzigjährig,

als er zu schreiben anfing. Er selber hat den « Dammbruch », dem das erstaunliche

Oeuvre folgte, verschieden erklärt. Als er am Neujahrstag 1831 nach
Lützelflüh ritt, trug er nicht einmal den Gedanken ans Publizieren mit sich,
dafür den starken Glauben an den Geist der neuen Zeit : « Die Fluten ergießen
sich, von Gott gekräftigt, durch die Lande mit unwiderstehlicher Gewalt. »

Der Eiferer gegen die Aristokratie stößt aber im Dorf auf Dämme, die er nie
übersteigen wird. Diesen Bauern gilt die alte Sitte mehr, als was sie nach dem
Willen des neuen Pfarrers für die Armen und für die Schule tun sollen :

verhungern lassen sie ja keinen, der neumodische Schuleifer ist ihnen eitles

84



Geschwätz und schließlich sind sie die Herren im Dorf. Fünf Jahre später
beginnt der unglückliche Prediger, seine Reformideen in Bücher und Kalender

hineinzuschreiben, aber immer werden ihm die Ideen zu Epen ; und großartig

am Erzähler ist, daß er wohl das Ziel, doch seinen Weg nicht kennt.
Das Leben soll ihn unbarmherzig bilden, nur stillestehen will er nicht.

Was er am Ende findet, in den spätem Romanen mit verstehender Liebe
schildert, ist das Berner Bauerntum, und was an diesem Volk erbärmlich ist
und wo seine Würde liegt, weiß er besser als die « neuen Staatsherren », die
in ihren Festreden > du edles Volk, du herrlich Volk, du, du, du » rufen, um
es desto besser « regelmäßig und gesetzlich ausbeuten zu können » und « an
die Stelle der christlichen Religion die Staatsmoral zu plazieren ». Dieses
Volk fühlt in seinem eigenen Kreise aristokratisch bis ins Mark, es ist ungeistig,

ungelehrig, bigott und eingebildet, aber es hat einen Fundus : die Tradition.

Die Sitte gibt dem Menschen Halt. Das Festklammern an religiöse,
ethische, selbst materielle Werte erzeugt Treue und Verantwortung und bindet

die Vergangenheit an die Zukunft. Das begreifen sie in den Zirkeln bodenloser

Neuerer nicht, wo > jeder Tropf meint, bei ihm solle die Geschichte erst
anfangen, er sei der erste Mensch, der erste wahre Kulturstöffel ». Die
Überlieferung hat Gotthelf zwar nicht leichthin gelobt ; er sah sinnentleerte
Formeln und witterte viel verkappt Heidnisches im ländlichen Brauchtum und
er nahm auch dies schließlich in Kauf, um nicht mit dem Unkraut die lebendige

religiöse Substanz zu gefährden.
Also Volkskundler wider Wülen Am Sammeln und Ordnen, wie es

wissenschaftliches Tun verlangt, lag ihm überhaupt nichts. Gotthelf kennt
- nach einem schönen Wort Gottfrieds Bohnenblusts - keinen objektiven
Geist, er kennt nur den lebendigen Gott. Für ihn und gegen ihn wird im
Menschenherzen gestritten ; in der Seele seiner Bauern hat Gotthelf den
lebendigen Gott gesucht und ihn durch Aberglauben und alle Verstocktheit
hindurch erkannt. Als heilige und harte Tradition trat ihm hier der christliche
Glaube entgegen. Es ist lehrreich, in Strübins feinsinniger Studie zu verfolgen,

wie Gotthelfs Werk, sorgsam durchdacht, eine einzigartige Quelle für
die Kenntnis des bäuerlichen Menschen als eines überlieferungsgebundenen
Gemeinschaftswesens ist. Ed. Studer

85


	Rezensionen = Comptes rendus

