
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 54 (1960)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Die Urkunden der Deutschen Karolinger. 4. Band : Die Urkunden Zwenti-
bolds und Ludwigs des Kindes. Bearb. v. Theodor Schieffer (Monumenta
Germaniae Historica. Diplomata regum Germaniae ex stirpe Karolinorum.
Tomus IV : Zwentiboldi et Ludovici Infantis Diplomata. Weidmannsche
Verlagsbuchhandlung, Berlin 1960, 4°, xiv-322 S.

Zwentibold und Ludwig d. Kind sind jene beiden Karolinger, mit denen
das fränkische Königsgeschlecht zu Beginn des 10. Jh. im Mittel- und
Ostreich ausstirbt. Zwentibold, der seinen unter den Karolingern sonst
ungewöhnlichen Namen seinem Taufpaten Swatopluk (Zwentibold) von Mähren
verdankt, war 870/71 als außerehelicher Sohn König Arnulfs von einer
unbekannten Mutter geboren worden. Sein Vater erwirkte ihm 889 die
Anerkennung des Hechtes auf die Thronfolge, falls er selbst ohne legitimen
Nachkommen bliebe. Als ihm 89Ii sein ehelicher Sohn Ludwig geboren wurde,
entschädigte er Zwentibold 895, indem er ihn durch eine letzte fränkische
Reichsteilung zum Unterkönig in Lothringen erhob. Lothringen hatte sich
887 nicht an der Königserhebung Arnulfs beteiligt und war erst im Jahr
darauf von diesem zur Huldigung gezwungen worden. Während Arnulf auf
der einen Seite der Sonderstellung dieses ehemaligen Teilreiches Rechnung
tragen wollte, ging es ihm gleichzeitig darum, die hier besonders zahlreichen
hohen Adelsfamilien fester an die königliche Gewalt zu binden. Zwentibold
war dieser Aufgabe nicht gewachsen. Fr versuchte in die Thronkämpfe des
Westreiehes einzugreifen und geriet in Konflikt mit Karl d. Einfältigen, der
auf die Stammheimat seiner Dynastie Anspruch erhob. Erreichte Zwentibold

hier vor einer bewaffneten Auseinandersetzung einen Friedensschluß,
so konnte er eines Aufstandes der Großen seines Landes, die seinen
Stiefbruder Ludwig herbeiriefen, nicht mehr Herr werden und fand in diesem

Kampfe am 13. August 900 in der Maasgegend den Tod.
Damit war auch dieser Versuch, aus dem « Reiche Lothars » ein

dauerhaftes, eigenes politisches Gebilde zu formen, gescheitert. Die Großen
Lothringens huldigten in Diedenhofen Ludwig d. Kinde, der kurz vorher, zwei
Monate nach dem Tode seines Vaters Arnulf, zu Forchheim zum König des
ostfränkischen Reiches erhoben worden war. Freilich behielt Lothringen
auch nach dieser Rückkehr zum Ostreich noch immer eine gewisse
Sonderstellung, die auch in den Urkunden Ludwigs zum Ausdruck kommt. Die
überaus zahlreichen Interventionen geistlicher und weltlicher Großer, vor
allem bayrischer und schwäbischer Bischöfe und Angehöriger der führenden

326



Adelsgruppen zeigen, wie sehr die eigentliche Reglerungsgewalt nicht in
den Händen des königlichen Knaben, sondern dieser Großen lag. Deren
Gegensätze vermochten auch keine einheitliche Abwehr der Ungarn
zustandezubringen, die seit 900 immer wieder das Land bedrohten und 907 bei
Preßburg das bayrische Aufgebot vernichteten. Auch ein vom jungen König
selbst geführtes Heer wurde 910 bei Augsburg geschlagen. Im Jahr darauf,
am 24. September, starb Ludwig d. Kind und wurde neben seinem Vater
in St. Emmeram zu Regensburg beigesetzt.

Manche von diesen Ereignissen spiegeln sich in den Urkunden dieser
beiden Söhne Arnulfs. In der nun vorliegenden mustergültigen Edition sind
diese für die Forschung zugänglich gemacht. Während wir von Zwentibold
nur 28 Erkunden, darunter 1 im Original besitzen, gehen unter den Namen
Ludwigs d. Kindes 85 Diplome, von denen 7 Fälschungen sind (1)1). 79-85)
und eine stark überarbeitet ist (D. 68 für Kloster Andlau). 69 Urkunden
Ludwigs sind im vollständigen Text erhalten und darunter befinden sich
nicht weniger als 33 Originale, davon eines (D. 40 für Xieder.iltaich) sogar
in zwei Exemplaren und eines (1). 76 für St. Maximin in Trier) ohne
Vollziehungsstrich und ohne Siegel, was eine Seltenheit in der Überlieferung
darstellt. Unter den Empfängern führt bei den Urkunden Zwentibolds, die
überwiegend Schenkungen und Bestätigungen, dagegen keine Immunitätsprivilegien

enthalten, Trier mit 6 Diplomen (DD. 4, 13, 18, 20, 21. 27). Für
das Gebiet der heutigen Schweiz ist keine Urkunde Zwentibolds bestimmt.
Lediglich ein möglicherweise verunechtetes Diplom von 896, das im Depar-
tementalarchiv zu Kolmar aufbewahrt wird, geht die alte Diözese Basel an :

Zwentibold bestätigt darin dem Kloster Münster im Gregoriental auf Grund
der Privilegien seiner Vorgänger den Besitz im Elsaß-, Breis- und Sornegau,
sowie das Recht der freien Abt- und Propstwahl. Anders bei Ludwig d. Kinde.
Hier bildet die bei weitem stattlichste Empfängergruppe das Kloster St. Gallen.

Es würde zwar eigentlich von Eichstätt übertroffen, aber von den 9 für
diese Bischofskirche bestimmten Diplomen (DD. 1. 21. 22, 43, 52, 56, 58.
74, 75) sind nur zwei im vollständigen Text erhalten (Dl). 1,58). Die
8 St. Galler Erkunden sind sämtlich im Original im Stiftsarchiv von St. Gallen

erhalten (DD. 8, 14, 20, 29, 33, 37, 38, 65). Es handelt sich dabei um
Bestätigungen der von den Vorgängern des Königs verliehenen Privilegien,
Erneuerung der Immunität und des Königschutzes, des Rechtes der freien
Abtwahl, um Schenkungen von Königsgut, Gütertausch und Schlichtung
von Streitigkeiten zwischen dem Bistum Konstanz und dem Kloster St. Gallen,

schließlich um die Schenkung der Abtei Pfäfers an Bischof Salomo III.
v. Konstanz als Abt von St. Gallen (D. 38). Zwei Urkunden (DD. 29, 37)
stellen lediglich eine nahezu gleichlautende Neuausstellung von drei Jahre
vorher verliehenen Diplomen (DD. 8, 14) dar. Zu den St. Galler
Originalurkunden gehört wahrscheinlich auch das in einer Durchzeichnung aus dem
Anfang des 19. Jh. in der Burgerbibliothek zu Bern erhaltene Diplom, mit
dem Ludwig seinen Hörigen Johann durch Schatzwurf freiläßt (D. 45). Die
sicher aus einem geistlichen Archiv, am ehesten St. Gallen, stammende
Urkunde befand sich im 16. Jh. im Besitze von Aegidius Tschudi, der den
Empfänger Johann als Stammvater seines Geschlechtes und dessen Frei-

327



lassung als Adelserhebung verstanden wissen wollte. Das Original ist aber
seit 1826 verschollen ; es gelangte damals aus Tschudischem Familienbesitz
durch Kauf an den Antiquar Emi in Zürich und von diesem bald darauf
nach England.

Es liegt nahe, daß bei Ludwig d. Kinde süddeutsche Empfänger
überwiegen. Für Lothringen sind nur 14 Diplome bestimmt, für den Norden
des Reiches nur 4, nämlich für Halberstadt (D. 15), Corvey (D. 6) und Kai
serswerth (D. 35, 73). Zeitgeschichtlich bemerkenswert ist z. B., daß im
Diplom vom 19. Januar 901 für das Kloster St. Florian von den Bedrängnissen

durch die Heiden und von der Errichtung der Ennsburg gegen diese

gesprochen wird.
Sch. bietet in der Einleitung zu seiner nach den methodischen Grund

Sätzen der Monumenta Germaniae Historica eingerichteten Edition beider
Urkundengruppen einen kurzen historischen Überblick, jeweils auch eine
Liste der Deperdita, eine profunde Zusammenfassung der Kanzleigeschichte
und Kanzleiverhältnisse, eine bis ins Einzelne gehende, aber doch
übersichtliche kurze Darstellung der äußeren und inneren Merkmale, der
Formeln und Dictamina, schließlich bei beiden noch einige Bemerkungen über
die Siegel. Bezüglich der lothringischen Kanzlei kann Sch. auf seine eigene
Spezialstudie verweisen : « Die lothringische Kanzlei um 900 » in : Deutsches
Archiv 14 (1958) 16-148 ; auch selbständig : Köln-Graz 1958, und bezüglich
der Kanzlei Ludwigs auf die letzte Studie von P. Kehr « Die Kanzlei Ludwigs

d. Kindes » 1940, deren Ergebnisse, von einigen Korrekturen abgesehen,
durch die Arbeit an der Edition durchwegs bestätigt wurden. Den Editionstexten

der Urkunden ist je eine Übersicht der Urkunden nach Empfängern
und Überlieferung sowie eine Tafel zur Vergleichung der Nummern in
Mühlbachers Regesten des Kaiserreiches unter den Karolingern (1. u. 2. Aufl.)
angeschlossen. Von besonderem Wert ist das wohl kaum einen Wunsch
offen lassende ausführliche Literaturverzeichnis, das auch die drei
vorausgehenden Bände der Urkunden der Deutschen Karolinger einbezieht und
über die Erschließung der vier Bände hinausgeht (S. 239-290), schließlich
noch das Namen-Register (S. 291-309) und das Wort- und Sach-Register
(S. 310-332).

Sch. berichtet in der Vorrede über die Schwierigkeiten, die für das
Zustandekommen dieser Edition zu überwinden waren, und schildert auch
kurz die geradezu dramatischen Schicksale der Bearbeitung der Karolingerurkunden,

angefangen vom Arbeitsbeginn E. Mühlbachers 1892 bis zur
Vernichtung des Hauptteils der gesammelten Unterlagen durch ein Schadenfeuer

nach dem Ende des zweiten Weltkrieges im J. 1945. Um so erfreulicher

ist es, daß mit diesem Bande die von P. Kehr 1932 begonnene Edition
der Urkunden der Deutschen Karolinger (1932-1940) abgeschlossen ist.
Dadurch ist der Anschluß an die Urkunden der Deutschen Könige und Kaiser
erreicht, deren Reihe mit den von Th. Sickel bearbeiteten Urkunden Konrads

L, Heinrichs I. und Ottos I. beginnt (1879-1884), und nun bis
einschließlich Heinrich IV. geschlossen vorliegt. Da die französischen Historiker

die Ausgabe der westfränkischen Königs- und Kaiserurkunden
übernommen haben, die provençalischen Königsurkunden von 825-928 von

328



R. Poupardin (1920), die italienischen Königsurkunden von 888-962 von
L. Schiaparelli (1903-1924) herausgegeben wurden und die Urkunden Ludwigs

II. im Auftrag des Istituto Storico Italiano von W. Hagemann
vorbereitet werden, verbleiben für die Zeit von den Karolingern bis zu den
Saliern lediglich noch die besonders für die Schweiz wichtigen Diplome der
burgundischen Rudoliinger. Da auch diese Edition in den bewä.hrten Händen

Th. Schieffers liegt, ist zu hoffen, daß sie in absehbarer Zeit erscheinen
wird, um so mehr als die Materialsammlung dafür von ihm im wesentlichen
abgeschlossen ist. H. Schmidinger.

Clément VI : Lettres se rapportant à la France, publiées ou analysées
d'après les registres du Vatican, par E. Déprez et Mgr G. Mollat. T. II,
fase. 5. E. de Boccard, Paris 1959. In-F, 301 p. - Lettres closes, patentes
et curiales intéressant les pays autres que la France. T. I, fase. 1. Ibidem, 1960.
270 p.

Mgr G. Mollat avait repris avec J. Glénisson en 1958 l'édition des lettres
de Clément VI se rapportant à la France qui avait été interrompue par le
décès de E. Déprez. Il la poursuit maintenant seul. L'entreprise arrive à

bonne fin avec le fascicule 5 du tome II (et non III comme porte la page
de titre). Il ne manque plus que les tables. Ce fascicule contient les lettres
de la huitième à la onzième année du pontificat. L'objet « lettres se rapportant

à la France » est entendu avec beaucoup de souplesse, puisque les

lettres concernant le royaume de Sicile, par exemple, y ont leur place. Ces

dernières années de Clément VI sont plus chargées d'affaires que jamais.
A côté des lettres proprement ecclésiastiques et des lettres d'affaires, les
lettres de haute politique chrétienne tiennent une place considérable. U

s'agit des longues tractations destinées à « réformer » la paix entre la France
et l'Angleterre, au début de la guerre de Cent ans ; de celles qui sont
destinées à réconcilier entre eux Jeanne de Naples et son mari Louis de Tarente,
à faire la paix entre la Sicile et la Hongrie. Le couronnement du couple
sicilien occupe une large place. Par contre, on ne devine la présence ou les

séquelles de la peste noire que par certaines exonérations de taxes ou par
les lettres relatives aux flagellants.

Ayant terminé la série des lettres relatives à la France, Mgr Mollat inaugure

maintenant la série des lettres closes, patentes et curiales intéressant les

autres pays. Comme il a fait dans la partie de l'autre série qu'il a publiée, il
se sert d'abord des registres d'Avignon. Les registres dits du Vatican sont
en effet la copie de ceux d'Avignon et n'existent pas toujours. La quasi
totalité des actes sont donnés sous forme de registres. M.-H. Vicaire OP.

Benoît XIII (1394-1422). Lettres, t. II (1395-1422). Analecta Vaticano-
Belgica. Documents relatifs au Grand schisme, V. Textes et analyses, par
Marie-Jeanne Tits Dieuaide. Institut historique belge de Rome, Bruxelles-
Rome 1960. In 8°, xlv-320 p., 3 tables.

Les lettres et les suppliques de Benoît XII1, relatives aux anciens
diocèses de Cambrai, Liège, Thérouanne et Tournai, ont été dépouillées par
une équipe de l'Institut historique belge de Rome. Mue P. Briegleb doit

329



éditer l'ensemble des suppliques. Mme J. Paye-Bourgeois, les lettres de la
première année du pontificat (810 lettres ; 2373 suppliques). MIIc M.-J. Tits
Dieuaide édite celles des autres années (620 lettres ; 1103 suppliques), soit
les lettres de la 2e à la 4e année (été 1398), puis de la 9e (1403) à la 1 5e année
(1409-10), les années ultérieures du Pape, réfugié à Perpignan, puis à Pcni-
scola, n'ayant donné lieu pratiquement à aucune activité épistolaire vis-
à-vis des quatre diocèses. Certes, il faut se garder de tirer des conclusions
hâtives dc la situation des documents ainsi publiés, puisqu'elle dépend en
partie des hasards de leur conservation ; il est toutefois manifeste qu'elle
correspond à ce qu'on pouvait attendre. Le succès initial de Benoît X1I1
dans les diocèses du nord de la France s'amenuisèrent dès la seconde année,

pour reprendre peu à peu dans la suite. Entre 1398 et 1403, les relations
cessèrent, de par la soustraction d'obédience. Elle disparurent définitivement

après la déclaration de neutralité de la France, le concile de Pise et
l'élection d'Alexandre V (1409). Des quatre diocèses, Liège ne reçoit à peu
près rien, ce qui n'est pas surprenant, Liège ayant fermement opté pour
le pape de Rome. Bruxelles. Anvers et Mons apparaissent peu dans les
lettres. 11 n'y est pas question de Malines. Le diocèse dc Tournai, au
contraire, présente un bon nombre de collations paroissiales ; Benoît XIII y
compte donc un peu partout des partisans, l'eu de documents sur Gand,
bastion de l'Urbanisme en Flandre. Les documents sont édités sous forme
d'analyses. On remarquera le long délai qui s'est parfois écoulé entre les
dates de rédaction et d'expédition, qui nous sont données toutes deux pour
un bon nombre d'actes. M.-H. Vicaire OP.

Victor Saxer : Le culte de Marie-Madeleine en Occident des origines à
la fin du Moyen âge. Cahiers d'Archéologie et d'Histoire publiés sous la
direction de René Louis, libr. Clavreuil, Paris 1959, pp. i-l, 1-462, en deux
volumes. 3300 fr.

M. l'abbé Saxer, actuellement curé de La Crau (Var), a présenté en 1953,
comme thèse de doctorat, devant la Faculté catholique de l'université de

Strasbourg, le travail qu'il publie aujourd'hui, dépouillé de certains chapitres
parus dans diverses revues.

On incline actuellement à dissocier Marie de Magdala, Marie de Béthanie,
sœur de Lazare et de Marthe, et la pécheresse - anonyme - de l'onction
chez Simon le pharisien. L'Eglise d'Orient, remarque M. Henri Marrou, dans
la belle et suggestive préface qu'il a écrite pour le livre de M. Saxer, « n'a
jamais accepté l'identité des trois Maries », tandis que, « en Occident, cette
exégèse, définitivement élaborée chez Grégoire le Grand, ne sera pratiquement

jamais mise en question avant le XVIe siècle ».

C'est donc le culte de ces trois saintes femmes, regardées comme n'étant
qu'une seule et même personne, que M. Saxer a étudié depuis ses origines
jusqu'à la fin du moyen âge. Il avait l'intention, tout d'abord, de se bornpr
à l'histoire littéraire de la légende de Marie-Madeleine ; puis, élargissant son
enquête, il a examiné surtout le culte dont la sainte a été l'objet en Occident.

C'est cette partie de son travail qu'il nous livre pour l'instant, réservant

pour plus tard la formation de la légende de Marie-Madeleine.

330



Le culte de notre sainte « est typiquement médiéval. L'antiquité ne le
connaît pas » (p. 9), du moins en Occident. En Orient, ses traces les plus
anciennes semblent être du IVe siècle ; au VIe, on montre à Ephèse le
tombeau de Marie de Béthanie ; puis, à la fin du IXe, ses restes sont
transférées à Constantinople. En Occident, les premiers indices d'un culte
n'apparaissent qu'au XIe siècle, pour se développer ensuite prodigieusement au XIIe.

La fête - il s'agit toujours de Marie de Béthanie - est fixée au 19 janvier,
par suite d'une erreur qui a fait identifier les deux sœurs Marie et Marthe
avec le martyr persan Marius et son épouse Marthe ; puis, au VIIIe siècle,

surgit une autre date : celle du 22 juillet, éphésienne sans doute par son
origine. Bède, qui l'a trouvée dans la tradition grecque, l'a introduite, le

premier, dans son martyrologe et elle ne tarda pas à se généraliser.
Le centre du culte, en Occident, est alors Le Vézelay, qui prétendait

posséder les reliques de la sainte. L'Eglise était dédiée à la Vierge, mais
on lui associe, dès le XIe siècle, sainte Madeleine, qui finit par être la seule

patronne de la basilique. C'est l'abbé Geoffroi, le promoteur de la réforme
du monastère, qui semble avoir « lancé » le pèlerinage. Sous l'influence de

Vézelay, d'autres sanctuaires magdaléniens surgissent en Occident, en France
surtout, et c'est au XIe siècle également que l'on commence à donner le

nom de Madeleine au baptême.
Puis l'éclat de Vézelay diminue ; le centre du culte se déplace. C'est, au

début du XIIe siècle, Aix-en-Provence, puis, dès la seconde moitié du
XIIIe, Saint-Maximin qui, à la suite d'une « invention » remontant à
l'année 1279, déclare être en possession des restes de la sainte, qui était
venue, affirmait-on, apporter l'évangile en Provence et avait été enterrée
à Aix, où les moines de Vézelay l'auraient dérobée. « Le culte magdalénien
n'est pas en Provence un culte indigène. Il s'y est implanté par suite des
revendications aixoises contre les prétentions vézeliennes, Revendications
qui, il est vrai, ne porteront tous leurs fruits que deux siècles plus tard,
au profit du sanctuaire de Saint-Maximin » (p. 356).

Puis, après que la dévotion à sainte Marie-Madeleine eut, dès la fin du
XIIIe et durant le XIVe siècle, rayonné à partir des sanctuaires
provençaux, un recul se produit dès la deuxième moitié du XIVe. Tandis que,
en Allemagne, la création de l'Ordre des Pénitentes de sainte Marie-Madeleine,

destiné au relèvement moral des prostituées, provoque un
renouvellement du culte de la sainte, et que les Ordres érémitiques conservent
une particulière vénération pour celle que l'on croyait communément avoir
été la première ermite, ailleurs, en France surtout, la décadence s'accentue.
Dès 1520 environ, le culte retombe définitivement dans la banalité et la
froideur : la décadence est irrémédiable et universelle.

M. l'abbé Saxer a dépouillé les œuvres historiques : chroniques et
annalistes, puis les sources liturgiques : les martyrologes, les calendriers, les sacra-
mentaires, les bréviaires. Avec quelle minutie il a poursuivi ses recherches,
on le comprendra quand on saura que la bibliographie n'occupe pas moins
de 36 pages. Neuf cartes, placées à la fin du premier volume, permettent de
se rendre compte du développement du culte de sainte Marie-Madeleine au
cours des différentes périodes étudiées par l'auteur, soit de 1100 jusqu'au

331



XVe et XVIe siècle. Les deux dernières énumèrent plus en détail les
sanctuaires élevés en France en l'honneur de la sainte, ainsi que les endroits
où des livres liturgiques en font mention. Pour la France, il sera difficile
d'être plus complet ; on pourra par contre ajouter quelques noms à ceux
que l'auteur énumère pour le reste de l'Occident, soit l'Allemagne, la Suisse,
le nord de l'Espagne et de l'Italie et le sud de l'Angleterre.

La Suisse passe pour être l'un des pays où la Patrozinienforschung a été

particulièrement poussée. Or notre auteur n'a utilisé à ce sujet que l'étude
de M. Beck, Die Patrozinien der ältesten Landkirchen im Archidiakonat
Zürichgau (qui contient d'aüleurs des affirmations inexactes) et celle que
M. Gruber a consacrée aux saints patrons du diocèse de Sion. En compulsant

les résultats des nombreux autres travaux parus chez nous sur ce
problème, on peut ajouter plusieurs noms à ceux que M. Saxer a indiqués dans
son texte ou fait figurer sur ses cartes, soit les églises de Stürvis (Grisons,
église déjà mentionnée au XIe siècle), de Mex (1228, cant, de Vaud), Château-
d'Œx (1317), Saint-Martin-le-Chêne (1320), Le Locle (1351), Saint-Biaise
(1360), Bremgarten (XIVe siècle, Argovie), Alpnach (à partir de 1432) ; les

chapelles d'Avenches (XIe ou XIIe siècle), Vevey (1177), hôpital de Saint-
Gall (XIIIe siècle), Ems (id.), Einsiedeln (id.), léproserie de Linsenbühl près
de Saint-Gall (id.), Pfäfers (1364), Estavannens (1423), Neyruz (vers 1432),
Poliez-Pittet (1434), Capolago (1447), léproserie de Bourguillon près
Fribourg (1453), Schwarzenburg (1463), Torricella (1469), Zuberwangen (XVe s.,
cant, de Saint-Gall), Wileroltigen (1493), l'hôpital de Stabio (id.), Fiesso
(1507, Tessin), Dusch (1508, Grisons) ; et cette liste pourrait être triplée
tout au moins si l'on y faisait figurer les autels latéraux dédiés à sainte
Marie-Madeleine dans une église paroissiale ou conventuelle, les sanctuaires
du milieu ou de la fin du XVIe siècle, ceux dont la date d'érection n'est que
trop approximativement ou pas du tout connue et surtout les églises, chapelles
ou autels dont sainte Madeleine n'est que l'une des patronnes et non la
principale.

Un répertoire tel que celui que M. Saxer a dressé est toujours susceptible

d'être complété, du moins pour les régions qui sont moins connues
de l'auteur ; mais nous tenons, en terminant, à souligner l'excellente méthode
utilisée par M. Saxer, l'esprit critique - mais non pas hypercritique, et
toujours respectueux - avec lequel il a conduit son enquête, la minutie qu'il
a apportée à dépouiller les textes liturgiques, la sagacité avec laquelle il
a su dégager les grandes lignes de son travail et en faire ressortir les
conclusions. On se réjouit à la pensée qu'il va nous donner encore un autre
travail, consacré celui-là à la formation de la légende de celle dont il nous
a si bien exposé le culte. L. Waeber.

André Blaser : Les officiers de l'évêque et des couvents du diocèse de
Lausanne. Thèse de droit, Lausanne 1960. Paru aussi dans Bibliothèque historique

vaudoise, t. XXVI.
Titre au premier abord très prometteur que celui sous lequel M. Blaser

présente son étude. Aucun lecteur de la présente Revue ne se fera toutefois
d'illusion sur la portée possible d'une telle étude, lorsqu'on se souvient

332



qu'elle a eu pour limites le cadre restreint d'une thèse d'histoire du droit.
Nous nous bornerons à rappeler à tout lecteur non familiarisé avec l'histoire
ecclésiastique vaudoise au moyen âge que le diocèse de Lausanne comprenait

plus de 78 couvents, dont quelques-uns d'ailleurs, simples prieurés
ruraux, n'avaient pas une grande importance. On peut voir d'emblée pourquoi

M. Blaser, malgré le titre choisi, s'est sagement imposé des limites. Il a
orienté ses investigations sur l'activité des officiers inférieurs de l'évêque à

Lausanne. Ceux-ci présidaient pour la plupart un tribunal de première
instance dont le fonctionnement a retenu l'attention de l'auteur. Puis il a étendu
ses recherches sur quatre couvents seulement, car compulser la documentation

publiée ou inédite qui existe sur tous les couvents du diocèse aurait
dépassé de beaucoup les possibilités en l'occurrence. Tour à tour, M. Blaser

expose le rôle des officiers des monastères de Lutry, Montheron, Saint-Sulpice

et Romainmôtier. Chacun sait que ces institutions ont joui d'une grande
considération au moyen âge et qu'elles ont bénéficié de nombreuses donations

de terres. Il a fallu recourir à la collaboration d'officiers laïques pour
l'administration de ces terres, dans le domaine judiciaire en particulier.

Le travail de M. Blaser se fonde sur de nombreuses sources d'archives,
inédites pour la plupart, ce qui donne un grand intérêt à cette étude. Si le résultat

manque peut-être d'un certain effort de synthèse, si le lecteur a parfois
l'impression de prendre connaissance de textes simplement juxtaposés au
lieu d'être reliés par des considérations plus générales, il n'en demeure pas
moins que l'auteur nous apporte quantité de renseignements très intéressants.
Il faut en particulier souligner les résultats de son effort en ce qui concerne le

couvent de Lutry, si mal connu jusqu'à ce jour. Nous pensons qu'il s'agit là
du meilleur chapitre de l'ouvrage.

Quelle que soit la valeur de l'effort de M. Blaser, il faut bien dire, cependant,

que le résultat n'épuise pas le sujet proposé, sujet par ailleurs si vaste,
nous l'avons déjà souligné. D'autres travaux, nous l'espérons, viendront peu
à peu compléter ce premier défrichement et permettre d'obtenir une vue
d'ensemble plus complète sur un aspect particulièrement captivant de la vie
ecclésiastique vaudoise au moyen âge. O. Dessemontet.

Pietro Pirri SJ : L'Interdetto di Venezia del 1606 e i Gesuiti. Sillogi di Documenti

con Introduzione. Bibliotheca Instituti Historici SJ, voi. XIV.
Institutum Histor. Soc. Jesu, Roma 1959. xv-409 p.

Es gibt in der Geschichte der europäischen Staaten wohl nur wenige, so
eindrucksvolle Beispiele von Auseinandersetzungen zwischen Kirche und
Staat, wie jener Konflikt, der zu Beginn des 17. Jahrhunderts Venedig und
den Papst aufs tiefste entzweite. Venedig trat damals im Stile eines
omnipotenten Staates der Kirche entgegen, ließ einen Eingriff nach dem andern
in die kirchliche Jurisdiktion folgen, bis schließlich die Krise jenem
Höhepunkt entgegentrieb, der durch das Interdikt Papst Paul V. gekennzeichnet
ist. Venedig hatte schon 1603 u. a. in zwei Gesetzen die Errichtung von
Kirchen und Klöstern sowie den Kauf oder die Schenkung von liegenden
Gütern zugunsten der Kirche ohne Zustimmung des Staates verboten und

333



dabei die schärfsten Sanktionen angedroht. Es blieb nicht bei diesen Angriffen
auf die Freiheit der Kirche. Alle Verhandlungen blieben ergebnislos, sodaß

Papst Paul V. am 17. April 1606 über den Senat den Kirchenbann und über
das gesamte Territorium Venedigs das Interdikt verhängte. Würde dieses
aber vom venezianischen Welt- und Ordensklerus befolgt Pirris Anliegen
ist es just, die Haltung der Jesuiten auf Grund der zeitgenössischen Quellen
gegenüber der römischen Kurie wie gegenüber Venedig aufzuzeigen. Allein
darüber hinaus kann er in überzeugender Weise dartun, daß die Vorwürfe
älterer Historiker unberechtigt sind, wonach die Jesuiten aus anderen Gründen

mit Venedig in Konflikt geraten wären. In der Tat dürfte niemand
mehr annehmen wollen, bei allen möglichen Begleitumständen, die in solcher
Lage unvermeidlich erscheinen, daß z. B. Spionage mittels der Beichte oder
der Abzug großer Gelder nach Rom, die entscheidenden Motive gewesen
wären. Man weiß ja, daß der Staat in der Wahl der Mittel nicht wählerisch
ist, wenn es gilt, die Kirche als mißliebigen Gegner zu treffen.

Die Jesuiten gerieten infolge des Interdikts in eine überaus schwierige
Lage. Auf die Beobachtung des Interdikts setzte Venedig die Todesstrafe,
wohl in kluger Berechnung, daß damit die Geistlichkeit gemäß kirchlichen
Normen bei derartiger Gefahr von der Befolgung des Interdikts befreit wäre,
stand doch Paolo Sarpi als Staatstheologe im Hintergrund. Der Papst mußte,
um solchen Gefahren begegnen zu können, ein Ausnahmerecht verkünden.
Die Verbreitung der Bulle verhinderte übrigens Venedig durch eine
ungewöhnlich scharfe Kontrolle des Grenzverkehrs. Die Jesuiten bewiesen indessen
eine entschlossene und mutige Haltung. Sie hielten dem Papst nach anfänglichen

Überlegungen rückhaltlos die Treue. Dabei stand für sie ungewöhnlich
viel auf dem Spiel. Sie hatten in Padua die Zweitälteste Niederlassung
Italiens, und schon 1578 war die venezianische Provinz errichtet worden, zu
der 16 Häuser gehörten, wovon 6 auf venezianischem Territorium lagen.
Diese zählten jedoch beinahe die Hälfte aller Mitglieder der Provinz, nämlich
200 auf weniger als 450 Mitglieder. Eine Ausweisung zog für sie ungemein
große Schwierigkeiten nach sich. Wo sollten die Ausgewiesenen untergebracht,

wie ihr Unterhalt gesichert werden Trotzdem gab es kein Zögern.
Überall, nicht nur in Venedig und Verona, entschloß man sich zu
unbedingtem Gehorsam gegenüber dem Papst. P. Castorio, der Obere des Hauses
in Venedig, dessen Berichte besonders bedeutsam sind, hatte übrigens bereits
Erfahrungen gesammelt. Er wußte, was Verfolgung durch den Staat bedeutete,

hatte er doch in Frankreich manches erleiden müssen. Er dachte und
urteilte real.

Die entscheidenden Ereignisse spielten sich in kurzer Zeit ab. Am 5. Mai
forderte der Doge die Anerkennung aller venezianischen Gesetze und Erlasse.
Die Jesuiten sollten den Gottesdienst nach wie vor halten, wofür ihnen alle
Gunst des Staates versprochen wurde. Ansonst würden sie verbannt ; dann
aber waren sie verpflichtet, ihre Abreise zu melden ; jede Mitnahme von
Vermögensgegenständen aus Kirche oder Ordenshaus war ihnen verboten.
Über die Ablehnung seiner Vorschläge war der Doge nicht wenig überrascht.
Die Abreise erfolgte unter dramatischen Umständen, die ein Bericht P. Casti>-

rios vom 13. Mai 1606 eindrucksvoll schildert. Mit den Jesuiten teilten die

334



Kapuziner und Theatiner dasselbe Schicksal. Am 14. Juni erfolgte der
Beschluß, daß der Rat von Venedig einmütig und der Senat zu 5/e der Stimmen
von mindestens 180 Anwesenden einer allfälligen Rückkehr der Jesuiten
zustimmen müßten. Das war kaum so rasch zu erwarten, wie immer sich die
Verhältnisse in der Folge entwickeln mochten. Am 19. August 1606 wurde
jeglicher Briefverkehr mit den Jesuiten untersagt und die Untertanen
jeglichen Standes aufgefordert, sämtliche Kinder und verwandte Zöglinge aus
den Studienhäusern der Jesuiten zurückzuberufen.

Die Folgen des Konflikts sollten sich allerdings auch für Venedig auf die
Dauer als untragbar erweisen. Viele flohen heimlich, um an nichtinterdi-
zierten Orten die Sakramente zu empfangen. Unruhe und Verwirrung
bemächtigten sich weiter Kreise, sodaß die Regierung der Lage kaum mehr
Herr zu werden vermochte. Ein Vermittlungsversuch P. Possevinos in Rom
blieb ohne Erfolg, zumal er nicht die Billigung des Generals fand. Erst die
Intervention des Königs von Frankreich, Heinrich IV., der das Verhalten
Venedigs als ungerecht und unmenschlich empfand, im Verein mit seinem
Beichtvater, P. Pierre Coton, führte schließlich zu einem Vergleich Venedigs
mit Rom. Die Jesuiten blieben freilich verbannt, bis 1657 ihre Rückkehr
dank den Bemühungen Papst Alexander VII. erwirkt werden konnte. Die
erlittenen Wunden vernarbten noch auf Jahre hinaus nicht.

P. P. weiß das alles in einer nicht sehr umfangreichen, aber sehr gehaltvollen

Einleitung zu schildern. Eine Fülle interessanten Materials bergen
indessen die in der Hauptsache italienisch geschriebenen Korrespondenzen
und Akten aus dem Ordensarchiv in Rom. Es sind gegen 200 Nummern,
darunter sehr umfangreiche Stücke. Der Raum zwingt uns zu knappen
Hinweisen. Da sind die Berichte der Vorsteher der verschiedenen Häuser über
ihre Vertreibung, die uns in alle Einzelheiten der Vorgänge Einblick gewähren.

Besonders wertvoll ist die ausführliche Relation P. Castonos mit
ungewöhnlich lebendigen Schilderungen persönlicher Begegnungen (92-122). Es

folgen u. a. die zwischen dem General und dem königlichen Beichtvater
P. Cotton gewechselten lateinischen Briefe (236 ff.). Als aufschlußreich dürfen

auch die Verzeichnisse der Mitglieder der verschiedenen Ordenshäuser
vor und nach dem Interdikt bezeichnet werden (260-273). Ganz eigenartig
berührt inmitten der Briefe der Jesuiten selbst das Schreiben einer Nonne,
das die seelischen Bedrängnisse der Ordeasfrauen im venezianischen Gebiet
widerspiegelt (285-290). Schließlich seien noch die Briefe hervorgehoben, die
der als Parteigänger Venedigs reuig gewordene Franziskaner Marc Antonio
Capello mit P. Possevino und dem General wechselte (vgl. 313 ff.).

Daß in dieser Quellensammlung, die sehr viele Originale oder dann
Abschriften aus den Briefregistern bietet, auch manches Neue über
hervorragende Persönlichkeiten des Ordens zu finden ist, mag mit einem Hinweis
auf den hl. Robert Bellarmin dargetan sein. Die Edition ist durchaus
sachgerecht durchgeführt, mögen auch einzelne Druckversehen begegnen, und
sie stellt eine verdienstvolle Ergänzung zu den bereits bestehenden
Quellenveröffentlichungen über die venezianische Politik in jenen Jahren dar.
Selbstverständlich erleichtert ein gutes Orts- und Namenregister die Benützung
des Bandes. O. Vasella.

335



Lettres de Pecci (1843-1846) (Analecta Vaticano-Belgica, 2e série, sect. C. :

Nonciature de Bruxelles, 3), éditées par A. Simon. Bruxelles-Rome 1959.
ln-8°, 280 p.

Le deuxième titulaire de la nonciature de Bruxelles au XIXe siècle, le
nonce Joachim Pecci, devait devenir un jour le pape Léon XIII. Le fait
multiplie encore l'intérêt de sa correspondance diplomatique qu'édite
A. Simon. On sait que Leopold Ier, fondateur de la monarchie belge, avait
des intentions très précises lorsqu'il demandait à Rome l'ouverture d'une
nonciature. Persuadé que l'avenir de la Belgique était lié au maintien de la
collaboration étroite des catholiques et des libéraux, qui avait puissamment
contribué entre 1828 et 1830 à conquérir l'indépendance, il entendait
poursuivre et enraciner cet « unionisme » fécond. L'attitude indépendante et
même intransigeante des évêques lui paraissait un danger pour cette
collaboration. 11 comptait donc sur le nonce pour apprivoiser les évêques ct les
rendre sensibles à la bonne volonté du roi. Le nonce Fornari, dur parfois
envers les évêques, avait correspondu aux désirs du souverain. Pecci, beaucoup

plus jeune, moins expérimenté, donra l'impression de la réserve, de la
timidité même. Il déçut, et le roi ne tarda pas à demander son changement.

Dans une longue introduction, l'éditeur de cette correspondance analyse,
affaire par affaire, l'attitude réelle de Pecci. 11 aboutit à cette conclusion que
la déception du roi ne fut pas due en réalité à l'inexpérience du diplomate,
mais au fait que celui-ci ne travailla pas vraiment dans la ligne que le roi
souhaitait. Sans doute, le tempérament du futur Léon XIII le portait à
« attendre un peu » ; mais afin d'y voir clair, de s'informer, de réfléchir, non
par timidité. Par contre, une fois au fait, Pecci savait prendre sa décision,
s'engager seul et agir avec ténacité indépendamment des opinions du roi.
Ainsi dans l'affaire des jurys d'examen. Engagé, par ses instructions mêmes,
à se rapprocher des évêques, il discerne dans leurs alarmes autre chose que
de l'intransigeance et prend résolument parti pour eux, au point de mettre
en difficulté le ministère unioniste cher au cœur du roi, et à en provoquer la
chute. Il ne se lie pas d'ailleurs aux évêques à tel point qu'il ne les contredise
en autres circonstances. Agissant de la sorte, une quinzaine d'années seulement

après l'indépendance, il détermine pour de longues années parfois
certaines positions scolaires et religieuses du pays. D'autre part, il acquiert
une expérience des cours européennes que ses positions successives, après
comme avant sa nonciature, ne lui permettent pas également d'obtenir, en
particulier dans le domaine des relations du spirituel et du temporel. Il se
souviendra peut-être de cela trente ans plus tard, lorsqu'il accédera à la papauté.

Les lettres de Pecci sont données en forme de résumés analytiques, qui
reprennent tous les noms propres et les termes caractéristiques de l'original. En
annexe, le texte de onze lettres in extenso. Un bon index. M.-H. Vicaire OP.

Gregor Beuret : Die katholisch-soziale Bewegung in der Schweiz, 1848-1919.

- Verlag P. G. Keller, Winterthour 1959. xvi-238 p. bibl.
Cette thèse dont l'ambition est d'apporter une suite à l'ouvrage de

L. Schihin, consacré aux débuts du catholicisme social en Suisse (1798-1848),
a été élaborée sous la direction du professeur Richard Büchner, à qui l'his-

336



toire des idées et de la politique sociale dans notre pays doivent beaucoup.
Elle réunit en un ouvrage des données jusqu'ici dispersées dans les études
de Farner, Hüppy, Kull, Loosli, Ragaz et Rimli, pour ne citer que les
thèses. A ce titre, elle constitue une précieuse mise au point et une synthèse
provisoire dont l'urgence se faisait sentir depuis longtemps.

L'auteur définit d'abord le mouvement du catholicisme social suisse comme
l'expression de toutes les démarches, caritatives ou réformatrices,
individuelles ou collectives, pour trouver à la question sociale une solution
conforme aux enseignements doctrinaux de l'Eglise (p. 2). En s'appuyant sur
les distinctions déjà classiques de Briefs et de Messner, il distingue trois
lignes de force qui se relaient dans la période considérée : un courant social-
conservateur qui influence le troisième quart du XIXe siècle ; une perspective

catholique-démocratique qui prend la relève, à partir des années 80,

pour échouer au tournant du siècle ; enfin une influence chrétienne-sociale
dominante au XXe siècle. La parution de « Rerum Novarum » lui paraît
marquer - avec raison - un tournant dans cette évolution souvent heurtée.

Avant 1891, c'est la période d'édification du catholicisme social avec
l'apparition successive d'organisations de plus en plus spécialisées : du Pius-
verein (1857) aux associations d'employés en passant par les Gesellenvereine
et surtout les Männer- und Arbeitervereine, chères à Beck et Feigenwinter.
Parallèlement les idées sociales catholiques pénètrent au Parlement fédéral
grâce à Decurtins. Cette transformation institutionnelle s'explique par une
évolution des idées qui, devant l'ampleur croissante des problèmes posés

par la civilisation industrielle, conduit la pensée sociale catholique à mesurer
la faiblesse d'une démarche purement caritative et à lui préférer des réformes
modifiant les structures sociales par le self help, la corporation ou la
législation sociale. Sur ce dernier point, l'Union de Fribourg fait œuvre pionnière

en rassemblant des données qui serviront aussi bien à Léon XIII
qu'au nouveau droit social catholique.

Si l'encyclique « Rerum Novarum » clarifie les positions doctrinales dès

que k Rome a parlé », il faudra en Suisse une vingtaine d'années pour que
les associations, jusqu'à un certain point concurrentes, du catholicisme social
trouvent des points de ralliement. Le premier, auquel M. Beuret accorde
une attention toute spéciale, est trouvé avec l'apaisement de la rivalité entre
le Piusverein et le Verband Männer- und Arbeitervereine, lorsqu'est fondée en
1905 l'Association populaire catholique suisse. Le second et le plus important
pour l'avenir est constitué par le succès rapide des syndicats chrétiens-
sociaux, lancés par l'abbé Jung en 1891 et associés en cartel fédéral dès 1903.
Au fur et à mesure que leur collaboration à l'Arbeiterbund s'avère plus
difficile en raison du glissement de cette organisation neutre et pluraliste
vers le syndicalisme socialiste, les travailleurs catholiques suisses peuvent
se regrouper sur une base nouvelle. Au lendemain de la crise de 1918, les

syndicats chrétiens-sociaux, le parti conservateur définitivement fondé en
1912 et l'association populaire catholique suisse forment un front commun
dans la lutte pour la réalisation de la doctrine sociale de l'Eglise. Ainsi
s'achève la période des tâtonnements, période féconde malgré les tensions
personnelles, les luttes parfois confuses entre les associations.

22 337



Un des principaux mérites de M. Beuret est d'avoir, grâce à une analyse
fouillée des programmes et des activités, souligné avec une netteté
particulière l'évolution qui fait passer les associations catholiques du type
pluraliste et de l'idéal surtout caritatif à des organisations plus nettement
professionnelles, soucieuses à la fois de défendre des intérêts et d'obtenir des
réformes. Ainsi, en Suisse, comme ailleurs, le mouvement de la « démocratie

chrétienne » est sorti de conditions complexes. On peut se demander
toutefois si l'auteur ne sousestime pas quelque peu l'influence personnelle
de chefs de file tels que Fiorentini, Scherer-Boccard, Decurtins, Beck ou
Feigenwinter. En tout cas, son exposé ne nous montre pas toujours le rôle
de pionniers qu'ils ont joué au moment où les associations n'existaient pas
ou connaissaient des moments particulièrement difficiles. Cette réserve n'enlève

rien à la valeur d'un ouvrage qui se lit avec agrément et qui trouvera
- espérons-le vivement - de nombreux lecteurs en l'année jubilaire de
« Rerum Novarum ». Roland Ruffieux.

HINWEISE

Umbrae Codicum Occidentalium II. Notitiae Regionum Urbis Romae et

Urbis Constantinopolitanae — Glossarium Latino/Theotiscum - Codex Vindo-
bonensis 162. Einleitung von F. Unterkirchner. 1960. North-Holland Publishing

Company. Amsterdam. - Der hier im Faksimile wiedergegebene Kodex
geringen Umfanges zerfällt in die beiden im Titel genannten, nach Herkunft,
Schrift, Material und Inhalt verschiedenen Teile mit 10, bzw. 40 Blättern.
Sein erster feststellbarer Eigentümer, ein Graf Wilhelm von Zimmern,
schenkte ihn 1575 dem Erzherzog Ferdinand von Tirol für die Ambraser
Sammlungen. 1665 kam er in die kaiserliche Hofbibliothek in Wien. Die
Anzeige seines Faksimiles in dieser Zeitschrift rechtfertigt sich durch seinen
Inhalt, während die Einleitung dazu den Nachdruck auf kodikologische
Dinge legt. - Die Beschreibung der römischen Regionen zählt diese zunächst
auf und gibt ihre wichtigsten Gebäude, Anlagen und Merkwürdigkeiten an.
Ein Anhang vermerkt die Zahl der Bibliotheken und Obelisken und die
Namen der wichtigsten Brücken, Hügel, Basiliken usw. Ein zweiter Anhang
faßt die Beschreibung im Hauptteil kurz zusammen. Wie für diese
Stadtbeschreibung von Rom ist die Handschrift auch für die von Konstantinopel
die älteste Überlieferung. Man setzt die Notitia in das vierte Jahrzehnt des
neunten Jahrhunderts, und zwar nach Fulda. - Der zweite Teil des Kodex
bietet ein lateinisch/althochdeutsches Wörterbuch mit drei Anhängen. Jenes
wurde lange irrigerweise auf Hraban von Fulda zurückgeführt, während es
in Wirklichkeit in Bayern entstanden ist. Außer im Vindob. 162 findet es
sich noch im Vindob. 482 und im Monac. germ. 5153a, alle drei im neunten
Jahrhundert entstanden. Seine unmittelbare Vorlage soll das sogenannte
Keronische Wörterbuch von St. Gallen sein. Es beginnt : « Inchoant
Congregationes Verborum : pikinnant samanunga uuorto. » Heute wird es mit den
beiden letzten Worten oder einfach mit « Samanunga » bezeichnet. - Von

338



den Anhängen sind die « Voces variae animantium » aus dem vorliegenden
Kodex noch nicht gedruckt. Sie weisen etliche Unterschiede von dem Texte
der MGh. AA. IX. S. 548 auf. H. Foerster.

Es ist auffallend, daß in den Papsturkunden der Anfang des Brauches,
den Schreiber zu nennen, mit der eigentlichen Ausbildung der römischen
Kuriale gegen Ende des 8. Jh. zusammenfällt und daß dieser Brauch mit
dem Ende der Verwendung dieser Schrift in der Papstkanzlei im J. 1123

endgültig aufhört. Seit der Mitte des 11. Jh., dem Pontifikat Clemens' IL,
wird aber in der päpstlichen Kanzlei neben der Kuriale auch die Minuskel
verwendet und gleichzeitig erscheint auch die Scriptumzeile nicht mehr so

regelmäßig wie vorher in den Privilegien. Es ist vielmehr so, daß fast immer
die von römischen Skriniaren in Kurialschrift mundierten Privilegien die
Skriptumzeile enthalten, die anderen, nicht in der römischen Kuriale
ausgefertigten Privilegien sie dagegen vermissen lassen. Mit der Frage, wie dies
zu erklären sei, befaßt sich Paul Rabikauskas, Zur fehlenden und
unvollständigen Skriptumzeile in den Papstprivilegien des 10. und 11. Jahrhunderts,
in : Saggi storici intorno al papato (Miscellanea Historiae Pontificiae voi. XXI),
Roma, Pontificia Università Gregoriana, 1959, S. 91-116, dessen Buch über
« Die römische Kuriale in der päpstlichen Kanzlei » in dieser Zeitschr. (54, 1960,
S. 75-77) besprochen wurde. Er weist auf die Möglichkeit hin, daß die
Nennung des Schreibers, wie sie in den weltlichen Kanzleien üblich war, von
der Absicht bestimmt wurde, den päpstlichen Rechtsentscheidungen auch
im irdischen Bereich größere Geltung zu verschaffen. Die Skriptumzelle wird
dann im 11. Jh. ein ausschließliches Merkmal der von den römischen
Skriniaren geschriebenen Privilegien. Nach R. erklärt sich dies daraus, daß wir
bis ins 11. Jh. hinein noch von keiner Kanzlei im üblichen Sinne sprechen
können. Die städtischen Notare und Skriniare scheinen einerseits Urkunden
im Auftrag des Papstes und der kurialen Beamten hergestellt, anderseits
aber manchmal auch selbst auf Veranlassung eines Bittstellers konzipiert
und zur Bestätigung vorgelegt zu haben. Die darin liegende persönliche
Verantwortung dürfte nach R. einer der Gründe sein, warum in den Papst-
pnvüegien nicht nur ein hoher Hofbeamter, zum Zeichen der Rekognition,
das große Datum unter Anführung seines Namens hinzufügte, sondern auch
der Schreiber der Urkunde sich in einer eigenen Formel zu nennen hatte.
Bei dem späteren bürokratischen Verfahren einer ausgebildeten Kanzlei,
wie sie seit der Mitte des 11. Jh. sich formt, trägt der leitende Beamte die
Verantwortung und fällt die Begründung der Skriptumzeile weg. Das
auffallend häufige Vorkommen der unvollständigen Skriptumzeile in den
Privilegien des ausgehenden 10. und des 11. Jh. erklärt R. damit, daß man
streng daran festhält, in der Skriptumzcile den Schreiber zu nennen, der
die Urkunde wirklich geschrieben hatte. Wo immer ein Nachtrag des Schrei-
bernamens oder der ganzen Skriptumzeile festzustellen ist, stammt er vom
Schreiber der Urkunde. War der Nachtrag unterblieben, so ließ man lieber
die Urkunde mit einer unfertigen Skriptumzeile hinausgehen, als daß sie
ein anderer im Namen des wirklichen Schreibers oder im eigenen Namen
vervollständigt hätte. H. Schmidinger.

339



Eine Frucht der Arbeit an der Erfassung der Originale von Papsturkunden
für die Zeit von 1198 bis 1417 in der Schweiz (vgl. den Bericht

darüber in dieser Zeitschr. 52, 1958, S. 271-272) ist der Aufsatz von Anton
Largiadèr, Die Papsturkunden des Zisterzienserinnenklosters Magdenau, in :

Mitteilungen d. Instituts für österr. Geschichtsforschung 68 (1960, Festgabe
L. Santi)aller), S. 140-155. Der Verfasser geht kurz auf die in seine
Untersuchungsperiode fallenden 11 Papsturkunden für das im J. 1244 gegründete
Kloster Magdenau ein und hebt die Bedeutung originaler Überlieferung für
die Kenntnis des Verkehrs zwischen Kurie und Empfängern hervor, auch
wenn es sich wie bei den hier in Frage stehenden Stücken um allgemeine,
sonst ebenfalls in großer Zahl überlieferte Verfügungen handelt. Im Anhang
druckt er die 11 Urkunden, von denen bisher nur zwei Stücke im
Urkundenbuch der Abtei St. Gallen von H. Wartmann veröffentlicht waren.

H. Schmidinger.

Der aufschlußreiche Aufsatz unter dem etwas umständlichen Titel : Die
Bedeutung des Abtes Johann Jodok Singisen für die Wissenschaft im Kloster
Muri und seine akademisch gebildeten Mönche 1596-1644, den wir P. Adelhelm

Rast verdanken (48 S. SA aus « Unsere Heimat ». Jahrbuch d. Histor.
Gesellsch. des Freiamts 34, 1960) ist ein beachtenswerter Beitrag zur
Geschichte der Abtei, erweckt aber allgemeineres Interesse angesichts der
weitverzweigten Beziehungen Muris unter der Leitung der bedeutenden
Persönlichkeit Singisens. Man wird vor allem die biographischen Notizen, die R.
über viele Konventualen und spätere Äbte beizusteuern vermag, zu schätzen
wissen ; denn sie beruhen auf Forschungen, die der Vorbereitung des sehr
erwünschten Profeßbuches dienen. Es überrascht nicht, daß unter den
Hochschulen Dillingen, wo über 20 Konventualen studierten und 1614 gleichzeitig

4 die Magisterwürde erwarben, eine hervorstechende Rolle spielte. Nur
vereinzelt zogen Murenser noch anders wohin, wie etwa der bedeutende,
nachmalige Abt Dominikus Tschudi nach Ingolstadt. Gegenüber der kaum
gegründeten Benediktinerhochschule in Salzburg blieb Abt Singisen
zurückhaltend. Etliche Konventualen lassen sich in Luzern und Rorschach
nachweisen. O. Vasella.

Alois Steiner: Großwangen. 450 Jahre Umritt 1510-1960 (Großwangen,
Verlag des Pfarrhauses, 79 S.) ist eine ausgezeichnet illustrierte Festschrift
zum Jubiläum des schönen Brauches, der heute nur mehr im Kt. Luzern
geübt wird. Zwar fehlt bedauerlicherweise archivalisches Material, sodaß mit
Recht, z. T. in Anlehnung an die Kunstdenkmäler Luzerns von Ad. Reinle,
eine knappe Darstellung der zahlreichen alten und neuen Heiligtümer der
Pfarrei miteinbezogen wurde. Großwangen wurde 1480 von Papst Sixtus IV.
dem Stift Beromunster inkorporiert und das Stiftskapitel entschied 1510,
daß der Leutpriester von Großwangen beim Kreuzgang beritten sein sulle
und die Kirchgenossen ihn zu Pferde begleiten könnten. So wurde der alte
Kreuzgang am Auffahrtsfest in eine Umrittprozession umgewandelt, die im
ältesten Jahrzeitbuch von 1566 erwähnt wird. Den Verlauf des heutigen
Umritts veranschaulicht eine gute Karte. Der Schrift ist ein Verzeichnis der

340



Leutpriester, eine eingehende Bibliographie sowie ein Verzeichnis der
Genossen der Zwinggemeinde Wangen 1802-180'i und der sogen. 14 äußeren
Höfe beigegeben, Beiträge, die verschiedenen Verfassern zu verdanken sind.
(Die Angabe S. 22, daß der Leutpriester Georg Dörflinger von Beromunster
1522 wegen der Wiedertäuferei die Predigt über das heilige Altarssakrament
eingeführt hätte, müßte wohl noch genau überprüft werden.) O. Vasella.

Daß auf dem Boden der Ortsgeschichte die Liebe zu heimatlicher Tradition
immer wieder auflebt, beweist in schöner Weise die aus Anlaß des 700jähri-
gen Jubiläums Bremgartens (1959) erfolgte Gründung der « Urcmgarter
Neujahrsblätter », die, ansprechend gewandet, den Leser durch einen trefflichen
Gehalt erfreuen. Herausgegeben von der Schodoler Gesellschaft, finanziell
in rühmenswertem Zusammenwirken der Einwohner-Ortsbürger- und kath.
Kirchgemeinde sowie mehrerer Firmen betreut, widmen sie sich nicht nur
der Geschichte im engeren Sinn. Vielmehr öffnen sie dem Leser den Blick
auch für die kunsthistorischen Schätze und für mannigfache Beziehungen des
Städtchens in der Vergangenheit. So gelten eine Reihe von Aufsätzen den
Ausgrabungen in der Muttergottes-Kapelle (R. Bosch) und deren Fresken
(P. F'elder, G. Kalt) sowie der St. Anna-Kapelle (R. Bosch, Eugen Bürgisser).
Daß die Wandlungen des Stadtbildes, Literatur, Musik und Volkskunde
nicht unbeachtet bleiben, zeigt vor allem der Jahrgang 1960. E. Bürgisser
entnimmt 4 Formularen von 1632 des Schultheißen Joh. Bucher «Barocke
Hochzeitsbräuche » und Heinr. Butz entwirft ein anschauliches Bild von den
französischen Flüchtlingen der Revolutionszeit, die im Kloster St. Klara
Zuflucht fanden. Unter ihnen befanden sich Persönlichkeiten von europäischem

Rang. Deren Erlebnisse hält B. in übersetzten Auszügen aus den
Memoiren der Madame de Genlis fest. Eigenwert beansprucht auch der
biographische Abriß, den uns Alfons Zehnder über den Apotheker Jakob Boll
(1828-1880) schenkt, der ein hervorragender Forscher u. a. in Texas war und
bedeutende naturhistorische Sammlungen hinterließ. O. Vasella.

Wege eines Bergpfarrers. A. Zenzünen, 1959, Buchdruckerei Mengis, Visp. -
Das 19. Jahrhundert brachte auch im Walliser Klerus Auseinandersetzungen.

Konnten die einen die sogen, gute, alte Zeit nicht vergessen, als das
Oberwallis den Kanton beherrschte und die Religion geblüht hatte, so gab
es andere, die mit dem Fluß der Zeit schwammen und bleibende Werke
schufen. Da in jener Wende auch weltanschauliche und kirchenorganisatorische

Fragen die Gemüter bewegten, konnten geistliche Herren, die dem
Fortschritt huldigten oder ihm nicht wehrten, in den Geruch kommen, liberal
zu sein. Den großen Exponenten der Modernen, H. Domherrn Josef Anton
Berchtold (1780-1859), behandelt eine Biographie, welche in Vorbereitung
ist, sehr einläßlich, während H. H. Peter Joseph Kämpfen 1827-1873 in
H. H. Prof. Franz Jost selig einen Lebens- und Werkdarsteller gefunden hat.
H. H. Anselm Zenzünen, Pfarrer in Lax/Goms, ist den Wegen des H. H. Pfarrers

Klemens Bortis nachgegangen (16. Oktober 1815 bis 19. März 1884).
Die Lebensetappen werden verständnisvoll beschrieben : Von Fieschertal
ins Kollegium von Brig, nach Wien, ins Rektorathaus Ulrichen, ans Kollegium

341



von Sitten, wo Klemens Bortis als Professor wirkte. Wegen der damaligen

Situation bekam er aber schon nach vier Jahren den Verleider und
bezog die Pfarrei Randa und dann die Pfarrei Grengiols, wo er 30 Jahre
seeleneifrig und schriftstellerisch tätig sein Amt versah. Er schrieb Zeitungsartikel,

Abhandlungen, etwa auch Streitschriften - so für die Beibehaltung
der Feiertage als solche, statt daß sie auf den Sonntag verlegt wurden, usw.
Bekannt blieb Pfarrer Bortis noch lange, weil er ein patriotisches Theaterstück
verfaßt hatte : Thomas in der Bünden. Dieses dem Helden der Freiheitsschlacht

von Ulrichen (1419) gewidmete Drama wurde sehr geschätzt. -
Leider war Klemens Bortis ein tragisches Ende beschieden, indem er auf
einem Heimwege stürzte und sich so schwer verletzte, daß er nur noch zum
Sterben ins Pfrundhaus getragen werden konnte.

Die 47 Seiten sind mit großer Sachkenntnis, Liebe und mit Einfühlungsvermögen

geschrieben, so daß man ein anschauliches Bild der Person und
seiner Zeit bekommt. Der Leser dieser « Wege eines Bergpfarrers » wird den
schönen Beitrag zur Kenntnis unserer Heimat schätzen und gleich uns
weiterempfehlen. J. Bielander.

NEKROLOG

t ANTON GULDIMANN (1903-1960)

Kreislaufstörungen plagten Anton Guldimann seit Jahren und zwangen
ihn, sein Lehramt an der Volksschule vorzeitig aufzugeben. Es war ihm noch
eine kurze Spanne freier Muße vergönnt ; am 7. Juni 1960 hat ein
Herzschlag sein Leben mit 57 Jahren abgeschlossen.

Seine Leidenschaften waren Archäologie und Kunstgeschichte.
Angefangen hatte er zwar ohne Neigung zum Spezialistentum, denn während
seiner Studienjahre in Basel, Paris und im Uechtland war er dem Historismus

ms Garn geraten und er kam damals zu der Überzeugung, ein des
Namens würdiger Historiker dürfe nicht fragen, was er dereinst mit seinen
Kenntnissen anfangen könne, sondern müsse sich auf alles werfen, das die
Vergangenheit in ihrer respektablen Breite möchte deuten helfen. Er hörte
vorab bei Albert Büchi, Eduard Hoffmann-Krayer, Günther Müller, Heribert
Reiners und Gustav Schnürer, verehrte Marius Besson, Ferdinand Lot und
Heinrich Wölfflin und lernte bei geistlichen Kommilitonen Latein, bis er
seinen Gregor von Tours im Originaltext lesen konnte. Aus dem Studium
der historischen Hilfsdisziplinen brachte er als Steckenpferd die Numismatik
heim, und das große paläographische Tafelwerk seines Freiburger Lehrers
Franz Steffens kannte er fast auswendig. Doch schließlich ergab er sich dem
intimen Reiz der heimischen Kunstgeschichte und wurde der Anwalt aller
gefährdeten Kirchen, Kapellen, Wegkreuze, Madonnen und Fresken im
Kanton, eine Aufgabe, die er (bevor man ihn in die Solothurner Kommissio-

342


	Rezensionen = Comptes rendus

