
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 54 (1960)

Artikel: Zeitgeschichtliches aus der Amerbachkorrespondenz

Autor: Vasella, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


OSKAR VASELLA

ZEITGESCHICHTLICHES

AUS DER AMERBACHKORRESPONDENZ1

Seit Traugott Schieß gab es in der Schweiz und weit darüber hinaus

wohl keinen so ausgezeichneten Editor wie es der inzwischen
verstorbene Gymnasiallehrer Alfred Hartmann in Basel war. Auch er kam

übrigens von der klassischen Philologie her. Umso größer ist die Freude

darüber, daß das Manuskript des 6. Bandes, wie es hieß, sozusagen

druckfertig vorliegen soll. Diese großartige Leistung eines überaus

kenntnisreichen und doch bescheidenen Gelehrten steht hinter der
bewundernswerten Bearbeitung der Briefsammlung des Erasmus kaum

zurück, die uns P. S. und dessen Gattin H. M. Allen schenkten. Wir
verstehen es, daß Hartmann im Vorwort des 4. Bandes der gelehrten
Bearbeiterin besonders gedenkt, da sie die an Mühen reiche Edition
zum glücklichen Abschluß brachte.

Der Amerbachsche Briefwechsel, in 22 Bänden der Universitätsbibliothek

Basel geborgen, umfaßt gegen 6000 Nummern. Angesichts eines

solchen Bestandes bedurfte es zur Übernahme der Edition einer
ungewöhnlichen Entschlußkraft, aber auch eines unbeugsamen Willens zu

entsagungsvoller Arbeit. Daß Hartmann, bei einer jahrelang knapp
bemessenen Freizeit, die Edition so weit zu fördern vermochte, ohne daß

ihre Qualität jemals eine Einbuße erlitt, ist sein höchst persönliches
Verdienst und ein Glücksfall für viele. Nicht ohne Ergriffenheit durchgeht
man noch einmal die Einleitung zum ersten Band, in der er schlicht
seine Aufgabe umreißt und die bedeutenden Schwierigkeiten nicht ver-

1 Die Amerbachkorrespondenz. Im Auftrag der Universitätsbibliothek Basel bearb.
u. hrg. von Alfred Hartmann. Bd. 1 (1481-1513), 2(1514-1524), 3(1525-1530).
4 (1531-1536), 5 (1537-1543). Basel, Univ.-Bibl., 1942-1958. brosch. alle Bände
Fr. 215.—.

311



schweigt, die es bei der Datierung und Entzifferung der oft schwer
lesbaren Texte zu überwinden galt. Wer sich darüber ein Bild machen will,
sehe sich lediglich einige der Schriftproben an, wie jene des Briefkonzepts
des Dominikaners Santés Pagnino (II, 505 zu No. 977) oder jene eines

Gutachtens von Bonifaz Amerbach an den Rat von 1541 (V, S. 485).

Man ist für diese Proben dankbar ; denn sie zeigen uns die Akribie
Hartmanns bei der Gestaltung der Texte; der weniger Erfahrene findet
darin manche Belehrung.

Nicht wenige Briefe waren bereits ediert. Wir erinnern etwa an die
Briefe des Juristen Ulrich Zasius und an den schon genannten
Briefwechsel des Erasmus. Die erneute Aufnahme auch solcher Texte recht-

iertigte sich aus mehr als einem Grunde. Vielfach blieben Briefkonzepte
unberücksichtigt. Das gilt gerade für Bonifaz Amerbach. Auch erlaubte
erst der Überblick über das gesamte Briefmaterial in vielen Fällen eine

bessere Datierung und entsprechende Einordnung der Schreiben. So

konnte erst Hartmann manche Zusammenhänge aufhellen. Wo Anspielungen

dunkel bleiben oder nähere Zusammenhänge nicht geklärt werden

können, hütet sich Hartmann vor oberflächlichen Vermutungen.
Dazu ist er zu selbstkritisch und zu bescheiden. Wer die Sachlage näher

überprüft, wird daher der Stellungnahme Hartmanns gegenüber seinen

Kritikern im Vorwort zum 5. Band durchaus zustimmen. Je mehr das

Material wuchs, desto mehr war er freilich bei der Wiedergabe der Texte
auf größere Einschränkungen bedacht. Langatmige Adressen läßt er

weg und ersetzt den Überschwang wortreicher Briefschreiber durch
Stichworte oder knappe Sätze. Wo es ihm bei bekannten, gut edierten
Briefen angebracht erschien, nahm Hartmann mit Recht Zuflucht zu

Regesten. Nie leidet jedoch die Substanz der Briefe irgendwelchen Schaden.

Die Einschränkungen sind in den letzten drei Bänden besonders

gut erkennbar. Immer gibt Hartmann alle nur möglichen Erklärungen
bibliographischer Art oder er hebt sprachliche Eigentümlichkeiten hervor

odei er stellt aus einer profunden Kenntnis des antiken Schrifttums
halbwegs entstellte Zitate richtig. Besonders dankbar ist man dem Editor
für alle, recht zahlreichen Hinweise auf handschriftliche Quellen (vgl.
etwa ein reizvolles Beispiel V, 192, vgl. auch zu Witzel V, 263 n. 1).

Gehalt und Charakter der Briefe entsprechen den Kreisen, denen sie

entstammen, aber auch den Zeitverhältnissen. Für die Würdigung des

Gesamtwerkes ist es nicht unwesentlich, daß es sich von andern

Briefsammlungen in vielem unterscheidet. Es sind ja in erster Linie nicht so

sehr Theologen, führende Prädikanten, die hier zu Worte kommen,

312



auch nicht Politiker, sondern Humanisten, Gelehrte, die mit der ihnen

eigenen Differenzierungsgabe die Probleme der Zeit erörtern. Indessen

ist damit keineswegs alles gesagt. Der besondere Reiz dieser Texte liegt,
vielleicht noch mehr wie wir meinen, darin, daß keine andere
Briefsammlung derselben Zeit einen ähnlichen Reichtum an so anschaulich

geschriebenen Briefen auch einfacherer Kreise, besonders von Frauen,
aufweist.

Wer ein überaus anziehendes Bild einer Familienkorrespondenz kennen

lernen will, lese einmal im ersten Band die vielen, zwischen Eltern
und Kindern gewechselten Briefe, des Vaters Johann, dessen Beziehungen,

vielfach geschäftlicher Natur, hier durchaus dominieren, und der

Mutter, nicht zuletzt auch jene der Schwester Margaretha von einem

rührend-schlichten Ton, sei es an die Mutter oder an die Brüder. Wie

sorgt sich doch der Vater um seine beiden in Paris studierenden Söhne

Bruno und Basilius, wie eindringlich hält er sie immer wieder zum
Studium an, ermuntert er sie, in ihren Briefen Cicero nachzueifern! Wir lesen

von den Kümmernissen um die Lehrer, deren einen, Magister Mathias

Lorey (aus Lörrach, wie Hartmann erläutert) Basilius vorerst über alle
Sterne lobte, um in der Folge dessen Leitung nur mehr als ein schmerzhaftes

Joch zu empfinden. Da taucht die unsterbliche Figur des

fröhlichen Studenten auf, der des sauer verdienten Geldes seines Vaters nicht
achtend gerne mehr als ein Glas trinkt, sodaß Vater Amerbach, an seine

eigene Zurückhaltung im Essen und Trinken erinnernd, in Aufnahme
eines Sprichwortes die Söhne ernstlich mahnte : « Sitis ergo caute et
comedite et bibite, ut vivatis, non vivite, ut edatis et bibatis » (I, 230-

232). Nur schade, daß die Nachricht über eine Parteiung in der Pariser
Studentenschaft nicht näher erklärt werden kann, wenn Vater Amerbach
hierüber berichtet, einige trügen rote, andere grüne Farben, und wenn
er seine Söhne zu unbedingter Zurückhaltung auffordert : « Moneo, nc

sitis de aliqua, sed neutrales, et ne adhçreatis isti nec illi » (I, 122).

Mit Mahnungen steht die Mutter hinter dem Vater nicht zurück. Nur
ist ihr Tadel etwas gedämpfter, weil Mutterliebe den Ton milder stimmt.
Schreibt ihre Tochter aus Schlettstadt, ist sie ganz Mädchen. Ihre Sorgen

entstammen dem Alltag und drehen sich besonders um Kleider und
Wäsche. Immer klingt ein Ton echter Kindes- und Mutterliebe auf. So

ersteht hier vor den Augen des Lesers ein ungemein lebendiges Bild
studentischen Lebens, dem auch pädagogische Seiten nicht fehlen (1,173).
Kein Zweifel, diese Briefe gehören zum Reizvollsten des Bandes, mag
auch dem Leser ihr Inhalt gelegentlich nicht weltbewegend erscheinen.

313



Schon hier begegnen uns hervorragende kirchliche Persönlichkeiten in

großer Zahl, so Ludwig Ber, der längst eine Monographie verdiente und
der noch in den Dreißigerjähren Bonifaz Amerbach die Treue hielt, so

der bekannte Gelehrte und Pfarrer Joh. Uir. Surgant, dann die interessante

Erscheinung des nachmaligen Zürcher Leutpriesters und Chorherrn
Erhard Battmann, der sich durch rühmenswerte Stiftungen in Freiburg
i. Br. zur Förderung der Studien hervortat (I, 35, dazu IV, Reg.),
Barnabas Bürki, der spätere Abt von Engelberg, und sein Freund Wolfgang

von Matt (Pratensis). Kaum zu zählen ist die Reihe der Ordensgeistlichen,

denen wir in ihrem Tun und Denken begegnen.
Nicht nur in Briefen, auch in kleineren Hinweisen und kritischen

Bemerkungen findet der Leser wertvolle Anregungen für allgemeinere
Probleme. Wie umsichtig ist die Berichtigung gegenüber Rud. Wackernagel

inbezug auf die Diözesanstatuten des Bischofs Christoph v. Utenheim

und der Satire auf die Konkubinarier in Form einer Sequenz (nach
Hartmann fehlerhaft gedr. in der Vierteljahrsschr. f. Kultur u. Literatur
d. Renaissance 2, 267 ; vgl. I, 198 n. 1). Wieviel besagt die Tatsache,
daß der nicht näher bekannte Altarist Jodokus Uzbach aus
Aschaffenburg seinen Sohn ohne jede Scheu Vater Amerbach für eine Stelle
im Druckgewerbe oder sonstwo empfiehlt (I, 187) Ein interessantes

Gegenstück dazu bildet die Anfrage von Bürgermeister und Rat der

Stadt Mülhausen vom 14. Januar 1539 (V, 185, vgl. 189). Sie beleuchtet
nämlich die Schwierigkeiten der Prädikanten in ihren Eheverhältnissen.
Die Prädikanten hatten vor ihrem Übertritt zum neuen Glauben, wie
sie erklärten, in heimlicher Ehe gelebt und Kinder gezeugt, doch die

Namen der Mütter Freunden genannt. Nach ihrem Übertritt zum neuen
Glauben hatten sie ihre Ehe durch den öffentlichen Kirchgang bezeugt.
Darnach hatten sie aufs neue Kinder. Waren nun alle Kinder gleichermaßen

legitim und erbberechtigt Offenbar waren es nicht nur Gegner,
der Prädikanten, die diese schmähten und die die « vorreformatorischen »

im Konkubinat gezeugten Kinder als illegitim betrachteten. Der Rat
war in Verlegenheit. Nur schade, daß das nachweisbar erstattete
Gutachten von Bonifaz nicht erhalten ist

Natürlich fehlt es auch an Namen nicht, die rätselhaft bleiben, wie

etwa der vielgenannte und doch unbekannte Magister Kaspar Pfister

von Zürich. Andere Zeugnisse offenbaren dagegen überraschende

Beziehungen. Georg Hoffischer, Notar und Prokurator der bischöflichen
Kurie in Basel, der am 3. April 1526 die Bestallungsurkunde für den

Münsterprediger Augustinus Marius ausfertigte, als Gläubiger des Klo-

314



sters St. Alban erscheint (Aktensammlung II, 290-93, IV, 272), Zeuge
beim ersten Testament des Erasmus vom 13. Juni 1527 war (III, 96

n. 3), stand in näheren Beziehungen auch zu Uir. Zasius (III, 299).

Ihm stellte Bonifaz nach seinem Tode in einem Brief an Domherr Caspar

v. Capaul in Chur das schöne Zeugnis aus : « vir bonus et suae artis
peritus » (III, 333). Nun stammte Hoffischer nach Quellen des bischöflichen

Archivs in Chur aus Memmingen. Er war verheirateter Kleriker
und 1519-1521 als kaiserlicher und päpstlicher Notar an der Kurie in
Chur tätig.

Im zweiten Band wechseln die Szenen. Zwar fehlt es nicht an vereinzelten

Briefen der Geschwister, aber im Vordergrund steht jetzt doch

Bonifaz, im Zeichen seiner Lehr- und Wanderjahre. Was diese Zeit
besonders heraushebt, ist der Anbruch der religiösen Krise, der Streit
für und wider Luther. Man weiß, daß Th. Burckhardt-Biedermann die

eigenartige Haltung von Bonifaz Amerbach zur Glaubensfrage durch

Auswertung und Wiedergabe vieler Teile seiner Briefe eingehend
charakterisiert hat. Allein der Gehalt der hier unverkürzt veröffentlichten
Briefe reicht darüber weit hinaus. Wir gewinnen einen umfassenden

Einblick in die weiten Beziehungen des angehenden Juristen und dabei
tauchen überraschende Nachrichten auf, die für die Erkenntnis der

Verbreitung der Ideen und Schriften Luthers selbst im lokalen Bereich
bedeutsam sind. Vor allem spiegelt sich die religiös-kirchliche Gedankenwelt
humanistischer Kreise in der Stellungnahme zu Luther in vielen Texten
wider. Groß war die Zahl jener, die in ihrer kritischen Stimmung gegenüber

den kirchlichen Verhältnissen das Auftreten Luthers anfänglich
freudig begrüßten, sich aber in der Folge von ihm abwandten. Wechselten

schon bei Bonifaz Sympathie und Abneigung, so rangen noch manche
andere Persönlichkeiten um ihre innere Entscheidung. Die ursprüngliche
Begeisterung für Luther erfaßte führende kirchliche Kreise. Schon im
April 1519 wußte der Domschulmeister in Chur, Jakob Salzmann, der
den Brüdern Bruno und Bonifaz sehr nahestand, zu berichten, daß alle
auf dem bischöflichen Hof das Auftreten Luthers bejubelten (II, 54).
Er selbst vollzog ohne Zögern den Bruch mit dem alten Glauben und
wollte bezeichnenderweise schon 1509 den Amanuensis des Zisterziensers

Konrad Leontorius davon abhalten, Mönch zu werden (I, 389 f.).
Wie sehr nun aber unter den Domherren von Konstanz die Meinungen

aufeinanderprallten, geht neuerdings aus den Domkapitelsprotokollen
hervor (veröffentlicht von M. Krebs, 6. Lieferung 1958, s. diese Zeitschr.
1959, 323). Das interessanteste Beispiel inneren Zwiespaltes bietet uns

315



Johannes v. Botzheim. Er ist bekannt als guter Freund des Erasmus,
der seiner nach dem Tode noch rühmend gedenkt (IV, 346). Botzheim

war noch 1524 so sehr der neugläubigen Gesinnung verdächtigt worden,
daß er nach Rom vorgeladen wurde. In seiner Not wandte er sich an

Bonifaz um Rat und Hilfe. Dieser schrieb an Jak. Sadolet, den Sekretär
des Papstes (Konzept, II, 496-98). Bonifaz setzte sich warm für seinen

Freund ein und wies die Vorwürfe entschieden zurück. Er verrät freilich
deutlich den Juristen, wenn er der ungerechten Zitation mit dem Begehren

begegnet, eine Untersuchung durchführen zu lassen, sei es vom
Bischof von Konstanz oder einem andern Bischof Deutschlands. Rom
ersuchte Bischof Hugo tatsächlich um Aufklärung. Das bezeugt der
Sekretär Sadolets, Joh. Fr. Binus, der uns über die vorsichtige Haltung
der römischen Kurie trefflich unterrichtet (II, 521 f.). Botzheim dankte
Amerbach für seine Intervention in Rom. Was er indessen über die

Motive des Konflikts seinem Freund nach Basel meldet, ist bisher
unbeachtet geblieben, ja für die Würdigung der Persönlichkeit und der

Lebensführung Bischof Hugos unseres Wissens nie ausgewertet worden.
Um ihrer Bedeutung willen sei die wichtigste Äußerung Botzheims

angeführt : « Episcopus non sine magno odio totius civitatis nostrae
habet commertium cum quadam primae familiae apud nos muliere,
marito aegrotante et annosissimo ; quae res causa est intestini odii
inter cives et episcopum » (II, 523). Botzheim hatte den Bischof wegen
dieser Beziehungen einmal unter vier Augen gewarnt. Allein der Bischof
nahm das so übel auf, daß er den Domherrn vom früheren vertrauten
Verkehr ausschloß und, was recht schlimm war, das Gespräch seiner

Geliebten verriet. Diese ließ den Domherrn ihren ganzen Haß fühlen
und stieß auch gegen den Bischof schlimmste Drohungen aus, falls er
Botzheim jemals wieder bei sich empfange. Sie ließ von ihrer Hetze
nicht mehr ab. Bischof Hugo aber, in einem Dilemma befangen, nahm
die Gelegenheit wahr, gegen Botzheim vorzugehen. Da er den wahren

Grund seiner Erbitterung gegen Botzheim überhaupt nicht verraten
durfte, nahm er dessen lutherische Gesinnung zum Vorwand der Anklage.
Er warf ihm vor, unter seinen Hausgenossen Anhänger Luthers zu haben,

zu denen er Botzheim selbst zählte, weil dieser sie nicht einfach plötzlich
entlassen wollte.

Was an den Vorwürfen gegen Botzheim wahr ist, bezeugt das

Rechtfertigungsschreiben, das das Domkapitel am 15. Februar 1525 nach Rom

sandte und das der Bischof begreiflicherweise nicht unterzeichnete

(Krebs, Domkapitelsprotokolle Nr. 8327). Offen gesteht Botzheim, daß

316



er mit lutherisch Gesinnten verkehrte, auch ab und zu lutherische Predigten

hörte und Schriften Luthers las, dies jedoch mehr aus Wissensbegier,
ohne die geäußerten Meinungen irgendwie zu billigen. Er meint von
sich selbst : « qui semper ex animo detestatus sum omnem temeritatem ».

Das ist echt humanistischer Geist. Mit Nachdruck unterstreicht er auch,

er sei um kein Haar breit von irgendwelcher Vorschrift der Kirche oder

von den Kirchenvätern abgewichen. Nie habe er im Sinne Luthers
gelehrt oder geschrieben, nie gepredigt noch jemanden zum Ungehorsam

gegen die kirchliche Autorität aufgestachelt. Da die Aussagen Botz-
heims und des Kapitels im wesentlichen übereinstimmen, besteht kein

Grund, an der Wahrheit der Äußerungen über den Bischof selbst zu
zweifeln. Botzheim ging in Rom gerechtfertigt hervor. Die Zitation
wurde nicht aufrechterhalten (III, 9, 128).

Die ganze Lage in Konstanz wird hier schlaglichtartig beleuchtet.
Es bestätigt sich, wie berechtigt die Skepsis gegenüber der sittlichen
Lebensführung der Bischöfe jener Zeit ist (vgl. O. Vasella, Reform und
Reformation in der Schweiz. Münster i. W. 1958, bes. 24 f., 61 f., wo
uns leider der Brief Botzheims entging). Das Verhalten des Bischofs
verschuldete in einem erheblichen Ausmaß die Spannung mit der Bürgerschaft

und mit dem städtischen Rat. Die humanistische Kritik an
kirchlichen Mißständen, verbunden mit dem Postulat einer ernsten Reform,
bewog Botzheim, den Bischof zu warnen und zu tadeln. So wie ihn sein

sittlicher Ernst in den Konflikt mit dem Oberhirten verwickelte, trotz
einer engen Freundschaft, näherte er sich dem Gedanken an eine Reform
den Anhängern Luthers. Den Bruch mit dem Dogma der Kirche
beabsichtigte er deswegen in keiner Weise. Den Gegensatz zwischen Reform
und Reformation erlebte Botzheim in einer höchst persönlichen Weise.

So eröffnen sich hier auch überraschende Perspektiven für die
Beurteilung des Verhältnisses Zwinglis zum Bischof. Hartmann bringt im
Vorwort zu einzelnen Briefen manches Neue über Zwingli, wie etwa
die Einträge über die Büchereinkäufe Frobens und Konrad Brunners
für Zwingli, der am 8. November 1518 persönlich in Basel erschien

(II, 109-111). Wie vielsagend ist der Vermerk zu einer Schrift Luthers,
die Froben den Basler Kartäusern verehrte : « Caute legatur iste liber

propter pape prohibitionem, cum in multis sit damnatus » (II, 132 f.).
Wie bei Botzheim wandeln sich die anfänglichen Sympathien auch

bei Bonifaz in wachsende Skepsis, ja schließlich in tiefe Enttäuschung
über die Entwicklung der so verheißungsvollen Bewegung. Amerbach
sehnte sich nach einem Mittelweg. Das zeigen in beinahe ergreifender

317



Weise einige Briefe an seinen berühmten Lehrer Alciat und den ihm eng
befreundeten Juristen Jean Montaigne (II, 435, 468, 475 ; vgl. auch 463).

Indessen erkennen wir den inneren Zwiespalt von Bonifaz noch besser

im dritten Band, der sich beinahe ausschließlich auf seine Korrespondenz
bezieht. Es ist die Zeit, da die kirchliche Krise in einen erbitterten Kampf
um den Glauben selbst einmündet und sich schließlich das Schicksal
des Katholizismus in der Stadt Basel erfüllt. Am bedeutsamsten sind
wohl die Texte, die uns die Sorgen und die innere Bedrängnis Amer-
bachs über den Verlauf der reformatorischen Bewegung offenbaren.
Vieles ist zwar aus der großartigen Darstellung Rudolf Wackernagels
bekannt. Allein zahlreiche Briefe lassen das Gesamtbild noch schärfer
hervortreten. Es gibt öfters klassische Formulierungen. Wiederholt
sich auch das eine und andere Urteil, was Hartmann durch Verweise
kenntlich macht (vgl. Ill, 18 n. 1), so beweist das, daß es nicht Äußerungen

einer bloß momentanen Stimmung sind, sondern daß sie einer echten

Überzeugung entspringen. Die Reformation geriet bei Bonifaz und bei

vielen seiner Freunde infolge der Bauerminruhen in Mißkredit. Die Klagen

über die Exzesse und die Mißdeutungen des Evangeliums verstummen

kaum jemals. Gleichzeitig löste die Publizistik Karlstadts den

Abendmahlsstreit aus. Nach einer trefflichen Charakteristik der Gegensätze

zwischen Luther und Karlstadt meint Amerbach im Hinblick auf
die Bauernbewegung u. a. : « lus non ex bono et aequo, sed ex viribus
metiuntur nempe ut, qui minus fortis sit, potentiori cedere cogatur »

(III, 18 ; vgl. ferner 21, 25, 50 f., 56). Ihn dünkt, Deutschland verwandle
sich in Afrika (23, 189). Das Überhandnehmen der Täufer weckt in ihm
düstere Stimmungen (50 f., 58).

Aus persönlicher Übeizeugung heraus entwickelt Bonifaz in einem

seiner Briefe an Jean Montaigne Gedanken einer Reform, wie er selbst
sie vom Rat der Stadt erhoffte (53). In der kritischen Haltung der
Humanisten gegenüber damaliger katholischer Frömmigkeitspflege wie
im Postulat einer Reform begegnet er sich mit Ulrich Zasius, der auf
seinen Schüler immer wieder eindringt, dem alten Glauben ja treu zu
bleiben (88, 186, 188, 394). Zasius urteilte am 5. Juli 1525 über die

Legende von Loreto kurz und bündig : « Ego Lauretum Italis relinquo,
virginem in celis veneror » (III, 47) und vom Klerus meinte er : « Clerus,
si unquam ccrruptus fuit, nunc est corruptissimus » (186). Trotzdem
unterzieht er im August 1526 die Gegner des Wunderglaubens einer
beinahe modern anmutenden Kritik : « a miraculis omnipotentie adeo

recedunt, ut scrutentur eciam causas, modos, media, possibilitatem

318



miraculorum » (182). Bonifaz selbst billigt keine der beiden Glaubensparteien.

Die Lutheraner oder vielmehr die Anhänger Karlstadts wollen
alles umstürzen, die Päpstler aber verteidigen ihrerseits alle Mißstände.
Er übt am Klerus keineswegs eine mildere Kritik als Zasius, wenn er
im Frühjahr 1526 an Montaigne schreibt : « Quis ferre potest sacerdotum

pompas, triumphos, nequicias, imposturam, vitam flagiciosissimam ac

tot eorum constitutiones questum potius privatum quam Christi puri-
tatem et reipublicae utilitatem spirantes » Umso bemerkenswerter ist
es, daß er in die Leugnung weder der Präsenz Christi in der Eucharistie
noch des freien Willens irgendwie einwilligen kann (III, 135 f.). Er denkt
sachlich. Das zeigt sich auch darin, daß er kaum einmal sich in persönlichen

Beschimpfungen Oekolampads ergeht, wie etwa Zasius (172, 182,

186 ; 298 : Sathanecolampadio, 299 : Ecolumpii pestem). Er denkt auch

nicht als bloßer Gelehrter, ist auch nicht nur von Sorge um das Schicksal
der Wissenschaft erfüllt. Vielmehr fürchtet er für alles : « Actum est

de litteris, actum de civitate, actum de republica, nisi Christus nos

adiuverit » (189). Was er erhofft, drückt er Ende 1526 gegenüber dem

Mediziner Hieronymus Lopis mit den Worten aus : « Nunc conveniebat

mores in melius vertere ac tales esse, quasi videri volunt, nempe sacerdotes

ac ministros rerum sacrarum, non tam doctrina quam vita plebi
praelucentes », und dann fügt ei vielsagend hinzu : « Non profecto est,

quod magis hanc factionem moverat et plerisque commendat, quam
quod tam nota ecclesiasticorum sunt vicia ; quae, cum plebi nota sint,
ansam etiam optima quaeque subvertendi praebent » (227). Es sind
Gedanken, die er später in ähnlicher Weise wiederholt, woraus nur ein

bedeutungsvoller Satz herausgehoben sei : « Quottusquisque ex plebeis
in eucharistia verum corpus domini non esse persuaderi potuisset, nisi
eam impietatem vita sacerdotum pessima commendasset » (III, 261 ;

vgl. 265).

Natürlich verfolgten Bonifaz und seine Freunde beinahe alle wichtigen
Ereignisse jener Jahre, ob es sich nun um den Konflikt Luthers mit Erasmus,

um Balthasar Hubmaier oder um die Disputationen von Baden

und Bern handelte oder endlich um die katholische Bündnispolitik (426)

und den ersten Kappeler Frieden (449). Der Pole Johannes v. Laski
(über ihn III, 44) machte in seinem Briefe vom 20. Februar 1528 aus
seiner Skepsis gegenüber der Disputationssucht nach dem Berner Glau-

bensgespräch kein Hehl : « Disputationes vestras (si modo vestrae dici

merentur) probarem, si aliquanto magis essent sobriae ; vereor tamen,
ne, quanto frequentius de fide (sic ut nunc ubique fere videmus) dispu-

319



tatur, tanto et rariorem in terris fidem et minorem indies simus habituri »

(303). Während der Rat von Besançon im Frühjahr 1529 jede Verbreitung

lutherischer Lehren strikte verbot (415), wußte Bonifaz Amerbach

am 7. April 1529 an Alciat zu berichten, daß der Rat von Basel den

auswärtigen Besuch der Messe unter Strafe eines Pfrundes untesagte (417

u. Anm. 9, vgl. dazu 472 Z. 47 f.). Die Richtigkeit dieser Mitteilung kann
nicht in Zweifel gezogen werden. Sie ist umso wertvoller, als ein

entsprechendes Mandat nach Hartmann nicht bekannt ist. Das Verbot
Basels entspricht jenem Zürichs vom 20. Januar 1529. Diese absoluten
Verbote jeden Besuchs der Messe, auch außerhalb des Stadtgebietes,
kennzeichnen den Abschluß der Kämpfe um die Messe in den Städten,
nachdem die neugläubige Partei in der Eidgenossenschaft schon lange
die Vormacht erlangt hatte. Von diesen Verboten aus erklärt sich jedoch
auch die verschärfte Offensive Zwinglis gegen die katholischen Orte,
die gegen ihren Willen namentlich zur Freigabe der neugläubigen Predigt
und Schriften in ihrem Territorium gezwungen werden sollten. Virtuell
war damit der Krieg gegeben.

So wurde auch für Bonifaz Amerbach die Lage immer schwieriger.
Er selbst hoffte allerdings, sich persönlich vom Glaubenszwang freihalten
und von der Verpflichtung zum Besuch der Predigt und zum Empfang
des Abendmahls entbinden lassen zu können, was bekannt ist (427 f. :

Eingabe an den Rat, anf. Juni 1529). Hartmann bietet uns indessen als

neues, leider nicht gut erhaltenes Stück das Konzept eines Briefes an

Cantiuncula, vermutlich vom September 1529 (444 f., vgl. auch 451),
in welchem Bonifaz rundweg erklärte : « Quod vero ad victum attinet.
Basilee maneo, quamdiu catholicum esse licet ». Noch weiß er freilich
nicht, wie der Rat seine Eingabe beantworten und ob er die von ihm

gestellten Bedingungen annehmen wird. Er ist aber über die Unter
drückung des alten Kirchenwesens schmerzlich betroffen : über die Auf
hebung der Messe, die Zerstörung der Bilder und Altäre, die Veränderung
der Sakramente und so manches andere, was den Anbruch des neuen
Kirchenwesens kennzeichnete (An Montaigne, Ende Dez. 1529, 472 f.,
dazu an Alciat 503-05 ; hier finden wir die Bemerkungen in Anm. 17-18

nicht ganz sachgerecht).
In Bonifaz Amerbach und seinem Freundeskreis lebte doch weit mehr

von der Substanz des alten Glaubens als vielfach behauptet wird. Wenn
ihre Gesinnung und die anderer Humanisten oft angezweifelt und auf

Spott- und Kritisierlust reduziert wurde, geschah das nur zu sehr in
Abwehr ihrer meist sehr kritischen Haltung gegenüber den kirchlichen

320



Mißständen, die sie schmerzlicher und tiefer als andere empfanden.
Darüber vermittelt die vorliegende Korrespondenz eine reiche und klare
Belehrung. Es ist ja gewiß nicht nur aus Verehrung für Erasmus, wenn
Bonifaz einmal über ihn an Alciat schrieb : « Nihil hoc viro integrius est,
nihil tui studiosius ; nec prorsus Luteranus est, qui perpurgatam vineam
domini ab infelici lolio ac zizaniis vellet. Nam non omnes sacerdotes

sanetos esse nec ea quaerere, quae Christi servatoris sunt, notius est,

quam ut dissimulari possit » (III, 452 : 2. Okt. 1529). Man muß dieses

Urteil zusammenhalten mit der Äußerung des in Freiburg residierenden
Domherrn Ludwig Ber über das Lebensende des Erasmus, um es in
seinem Gewicht ermessen zu können (IV, 419).

In den Jahren 1531-1536, auf die sich der vierte Band bezieht, spielte
sich im Leben von Bonifaz Ungewöhnliches ab. Nicht nur sah er sich

vor wichtige Entscheidungen gestellt, sondern er mußte auch bittere
Schicksalsschläge auf sich nehmen. Erasmus stirbt, tief empfindet er
den Tod seines Töchterchens Ursula. Und nach wie vor bewegen sein

Inneres die kirchlichen Fragen. Über den Klerus findet er, wie früher,
harte Worte, aber schon erweckt in ihm die ferne Erwartung eines

allgemeinen Konzils die Forderung, daß dieses nicht nur die Sekten beseitigen,

sondern auch das Leben der Geistlichkeit zur Reinheit zurückführen
müsse (5. Jan. 1531 : an Montaigne, 6 : « ita sacerdotum luxus et vita
in omne genus flagitiorum collapsa ad sacrosaneti evangelii canonem

exigenda est et revocanda » ; vgl. 22). Auch später ist noch vom Konzil
die Rede, als ihm seine Freunde Lopis und Montaigne über die in Geheimnis

gehüllte Zusammenkunft des Papstes mit dem französischen König
berichten (IV, 246, 249). Doch die Zustände im Klerus besserten sich

kaum, sondern sie wurden eher schlimmer. Zasius kennzeichnete diese

Lage in lapidarer Kürze mit dem klassischen Satz : « Aput nos quanto
plus sacerdotum, tanto minus devocionis » (5. Dez. 1534, IV, 313). Auch
für Bonifaz kam das Konzil zu spät.

Nach Jahren schwerer innerer Kämpfe ringt er sich, wie man weiß,

zum Entschluß durch, in Basel zu bleiben und das Abendmahl zu
besuchen, freilich erst nachdem ihm versichert worden war, daß sein Glaube

an die Präsenz Christi, an welchem er unbedingt festhalten wollte, mit
der Basler Konfession vereinbar sei. Das war wohl ein Kompromiß.
Daher ist die Feststellung Hartmanns besonders wichtig, daß die

Marginalie zum Basler Bekenntnis, die die Abendmahlslehre spiritualistisch
auffaßt, dem Bekenntnis von Anfang an beigefügt war (IV, 261 n. 2).

Wie sehr Bonifaz mit sich rang und wie schwer es ihn ankam, sich

2i 321



vor dem Rat wegen seines Fernbleibens vom Abendmahl überhaupt zu

rechtfertigen, zeigt die Tatsache, daß von seiner schriftlichen
Verantwortung von 1531 nicht weniger als fünf mehr oder weniger verschiedene.

Redaktionen erhalten sind. Hartmann druckt die letzte persönlich.'
Fassung ab (IV, Anhang Nr. 1, 470 ff.). Hier erklärt Bonifaz auch die

Motive seines Verhaltens, u. a., daß die Schriften der Prädikanten, die

er kenne und durchgearbeitet habe, ihn von der Wahrheit ihrer Lehre

keineswegs zu überzeugen vermocht hätten. Für ihn waren die

Einsetzungsworte eindeutig. Er beruft sich auf die kirchliche Tradition
und erinnert daran, daß die Prädikanten selbst 1529 in ihrer Osterpredigt
gesagt hätten, kein Glaubensartikel erkläre, daß, wer das Abendmahl
unterlasse nicht selig werden könne. Er will auch einem allgemeinen
Konzil Folge leisten, wenn es über die Abendmahlslehre eine Entscheidung

fälle (474). Wie eifrig und bekümmert er sich über sein Innerstes

mit seinem Bruder Basilius aussprach, zeigen die zwischen ihnen in

kurzen zeitlichen Abständen gewechselten Briefe (IV, 256-61). Seine

Treue im Glauben an die katholische Abendmahlsauffassung bezeugte
Bonifaz immer wieder. Hierfür bringt Hartmann manche neue Texte

von eigenem Wert, wie etwa das knappe Briefkonzept an Montaigne
(anf. April 1531 ; IV, 37. In seiner Rechtfertigung beruft sich Bonifa/,
auf den schönen, sprichwortähnlichen Satz : « Zwungene lieb hatt nie

vil guts bracht » (IV, 474). Er betont öfters, daß er in Basel bleiben wolle,
falls seinem Gewissen keine Gewalt angetan werde (IV, 35). Von diesem

Gedanken der Liebe aus ist auch seine Kritik am Verhalten der Prädikanten

zu verstehen. Das Glaubensbekenntnis, zu dem er sich schließlich

herbeiläßt, zeigt aber, daß er immer noch irgendwie seine ursprüngliche
Überzeugung retten möchte. Diese Confessio fidei ist wiederum in vier

Fassungen erhalten, von denen Hartmann die von Bonifaz unterzeichnete

Reinschrift wiedergibt, die Burckhardt offenbar nicht bekannt

war (Anh. Nr. 2, 476-79). Sie ist leider nicht datiert, aber die Korrektur
der Datierung gegenüber Burckhardt ist durchaus überzeugend (l\
257 n. 1). Daß nun Bonifaz ob dieser Entscheidung auch manche
Vorwürfe zu hören bekam, verwundert nicht. Der einstige Kartäuser Col-

mann Ryß, nun Pfarrer in Wettingen, bezichtigte ihn des Abfalls,
bezweifelte auch die Aufrichtigkeit der Prädikanten und gab Bonifaz ernstlich

zu bedenken, wie sehr manch ehrlicher Basler ihn um seines Ansehens

willen als Vorbild betrachtet habe (V, 293 f.). Die Nonne Thekla Fuchs,
früher Priorin in Schönensteinbach, war beim Hinschied der Schwester

von Bonifaz, Martha, besonders vom Gedanken schmerzlich berührt,

322



daß sie ohne die katholischen Sakramente habe sterben müssen. Sie

ermahnte Bonifaz, die Irrlehre ja nicht anzunehmen (V, 380 f.).
Wievieles an Lehrreichem auch für die Kirchengeschichte wäre noch

hervorzuheben Wir erinnern an die Primizeinladung, die der Schwager
der Schwester von Bonifaz in Zurzach, Klemens Rechburgcr, an Basilius
und Bonifaz 1533 ergehen ließ (IV, 219). Basilius belehrte einmal den

Pfarrer von Wettingen, Colmann Ryß, der eine päpstliche Dispens zu

erlangen sucht, um außerhalb der Kartause ein Benefizium versehen

zu können, daß die Dispensen mit weit geringeren Kosten vom päpstlichen

Legaten in Deutschland zu erlangen wären (IV, 46, dazu 129).
Das gemahnt an die zumeist übersehene Tatsache, daß auch « politische
Nuntien « auf diese Weise nicht unwichtige kirchliche Dienste leisteten.
Wie instruktiv ist auch der Vorfall des Fastenbruchs, den Bonifaz im

März 1534 begeht. Er setzt seinem Bruder die Umstände auseinander.
Seine Frau empfand nämlich vor den üblichen Fischen einen
unausstehlichen Ekel. Allzu geschwächt, ging die Milch für den kleinen Basilius
zurück. So war Bonifaz gezwungen, durch die Magd in der Metzgen i

Fleisch kaufen zu lassen. Sie wurde gesehen, und sofort ging ein eifriges
Gerede (IV, 258).

Auch an viel Personengeschichtliches könnte noch erinnert werden,
etwa an die Priorin von Schönensteinbach, Thekla Fuchs, einer Schwester

des Schwiegervaters von Bonifaz, die Th. Burckhardt als etwas

schwachsinnig bezeichnet hatte, was Hartmann entschieden ablehnt.
Ihr Brief mit einer edlen Klage über den Tod ihres Bruders ist in seiner

unmittelbaren, herzlichen Art überaus anziehend. Nichts wäre ihr als

Gegengabe für ihre Geschenke : einer Aderlaßbinde, eines « Fazalettli »

und einer kleinen Wiege erwünschter als Gewürze. Sie weiß auch hübsche

Kleider zu schätzen (IV, 401). In knappen Sätzen schildert Amalie
Rechburger in Zurzach den Tod des Kustos von Zurzach, Mag. Joh.
Prugker von Villingen, und dessen wechselvolle Lebensschicksale :

« do er hat wellen sterben, hat er nit wellen, das im niem forsprech,
weder bredikanten noch niemen. er hab sin sachen geseytt. er arbarmt
mich vbel. gott gnad im trülych » (IV, 175). Man findet ein ausgezeichnetes

Beispiel eines Bettelbriefes des einstigen Kanzlers des Bischofs

von Eichstätt, Martin Pentzer aus Memmingen, der zum neuen Glauben
übertrat (V, 101). In unscheinbaren Nachrichten tauchen auch bekanntere
Männer auf, wie Gregor Bünzli, einst Nutznießer eines Stipendiums
der Stiftung eines Bartscherers (IV, 197 f.).

Immer wieder stoßen wir in dieser überreichen Korrespondenz Merk-

323



Würdigkeiten des Alltags : auf Ratschläge für Pflanzung von Zypressen,

auf Rezepte für Fastnachtskuchen (III, 92 f. 115), auf Preise für
Gewürze (III, 209) und Tuch (IV, 219 f. 341), auf Lobsprüche über den
schmackhaften jurassischen Käse, den man gerne zu Geschenkzwecken
verwendet (z.B. III, 234). Bonifaz schildert einmal Montaigne seine

von mannigfachen Gefahren umwitterte Reise über die Alpen, als er
von Lyon her nach Basel kam (III, 24) und Alciat erlebte es, daß seine

Wohnung in Mailand von 25 spanischen Reitern besetzt und verwüstet
wurde (III, 230).

Schon bald nachdem Bonifaz seine Lehrtätigkeit in Basel begonnen
hatte, erörterte er als Rechtsgelehrter von wachsendem Ansehen mit
bedeutenden Gelehrten seines Freundeskreises juristische und andere
wissenschaftliche Probleme. Als Berater und Gutachter trat er ebenso

auf, so in einem weitläufigen Erbschaftsprozeß (s. III, Reg. unter Brunner).

Seit den Dreißiger Jahren aber hatte er höchstes Ansehen erlangt,
auch als Stadtadvokat. Immer wieder tritt er in jener Zeit als Gutachter
hervor, was namentlich im fünften Band in Erscheinung tritt, handelt
es sich nun um Fragen des kirchlichen Eherechts (V, 77 ff.), die ihn in
Beziehungen zum Notar der bischöflichen Kurie in Altkirch, Heinrich
Fortmüller, bringen, oder um Fragen des Nachdrucks der Werke des

Erasmus, der kraft eines päpstlichen Privilegs für sechs Jahre verboten
werden soll, wofür Bonifaz die Dienste Ludwig Bers beanspruchen
möchte (V, 106 f., vgl. auch den interessanten Rechtsstreit betreffend
den Todfall der Komturei Beuggen 202-04).

Die Pest vertreibt Bonifaz im Spät jähr 1538 für beinahe vier Monate
mit seiner ganzen Familie nach Neuenburg. Diesem Umstand verdanken
wir den ausgedehnten, in seiner Art seltenen Briefwechsel seines
Hausdieners Witprecht Schießer. Dessen Briefe sind fast durchwegs deutsch

geschrieben und gewähren in einzigartiger Anschaulichkeit Einblick in
den häuslichen Alltag eines Basler Bürgers (vgl. z. B. V, 179-91).

Natürlich wäre von den spezifischen Anliegen der Gelehrten zu sprechen

: von der Nachfrage nach neu erschienenen Büchern, über deren

Vorzüge und Mängel man sich ausspricht, von medizinischen Fragen,
von beinahe mysteriösen Krankheitsfällen und Geburten (vgl. III,
108-112, 149-56 bzw. IV, 461, V, 159 ff.) und von so vielem anderem

mehr. Zum Gelehitenleben gehörte auch die Sorge für Studenten. Zasius,
der den Studenten Augustin Planta bei sich aufnahm, verfehlte nicht,
vorerst die Bedingungen festzulegen. Er forderte für Pension und Zimmer

30 Gulden, die Heizung ging zu Lasten des Mieters. Er machte den

324



Studenten auch auf die von ihm erwartete Lebensführung aufmerksam :

daß er zur Kirche gehen, des Nachts zu Hause bleiben und auf die

Familie die gebührende Rücksicht nehmen müsse (III, 311 f.). Wir
finden Schilderungen der Verhältnisse an der Universität Padua mit der

Charakteristik einzelner Lehrer (III, 141 f., 169 f.), Nachrichten über
das Ende der Universität Avignon (6. Dez. 1533, IV, 249), hören von
Studienproblemen in Heidelberg und werden auf Kollegnachschriften
aus der Heidelberger Studienzeit aufmerksam gemacht (V, 363 u. Anm. 1).

Da Bonifaz, wie man weiß, in der Reorganisation der Universität Basel

führend war, beschlagen manche Texte auch die Geschichte dieser

Hochschule. Hieronymus Artolf, der in manche Konflikte verwickelt
wurde, galt seinen Gegnern als ein stiernackiger Räter (V, 172). Myconius
und Grynäus widersetzten sich der Forderung, daß der Doktortitel
Voraussetzung für ein Ordinariat sein solle und bezeichneten die

Doktorpromotion kurzweg als papistischen Greuel (V, 173 u. Anm. 1). Belehrend

für die Universitätsgeschichte ist aber besonders das Gutachten von
Bonifaz über die Frequenz der Universität vom 5. März 1543 (V, 504 ff.,
Anh. Nr. 8). Die Frequenz hatte, wie Amerbach ausdrücklich betont,
unter der Abkehr der Altgläubigen gelitten. Viele Benefiziaten, namentlich

Adelige, durften nicht kommen, selbst wenn sie gewollt hätten ;

denn sonst hätten sie ihre Pfründen eingebüßt (V, 506). Tatsächlich
hatten manche Domkapitel schon früh das Verbot des Besuchs
protestantischer Hochschulen festgelegt. An einer anderen Stelle meint Bonifaz,

wohl nicht ganz zufällig : « So dan gott gnad gebe, das man sich

der Relligion halb in gemeiner tütscher nation vereinbart, were der
hohen schul halb der harziechenden dest mer auch zu verhoffen. »

So ersteht in dieser Korrespondenz dank einer erstaunlichen Fülle
des Stoffes ein ungemein farbiges und bewegtes Bild der Zeit. Für das

Verständnis bietet Hartmann stets einen rühmenswerten Kommentar.
Man wird ihm für alles dauernden Dank wissen und kann nur den
lebhaften Wunsch hegen, daß diese Saat des unvergeßlichen Forschers

zu reicher Ernte werde. (Wie wir beiläufig bemerken, läßt das Personenregister

einige Wünsche offen. Den Magister Caspar, auch de Thurego
(I, 213, 240, 243) wird der Benutzer im Register vergeblich suchen,
ebenso Vangiones=Wormser (II, 312), Colmann Ryß in den Stellen IV,
129, 219. Im Text steht Rechburger (IV, 219), im Register Rechberger.
Der Benutzer muß auch wissen, daß der « Theologus meus » des Erasmus

Ludwig Ber ist, um die im Register genannten Stellen identifizieren zu

können).

325


	Zeitgeschichtliches aus der Amerbachkorrespondenz

