Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 54 (1960)

Artikel: Zeitgeschichtliches aus der Amerbachkorrespondenz
Autor: Vasella, Oskar
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128551

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-128551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OSKAR VASELLA

ZEITGESCHICHTLICHES
AUS DER AMERBACHKORRESPONDENZ!

Seit Traugott SchieB gab es in der Schweiz und weit dariiber hinaus
wohl keinen so ausgezeichneten Editor wie es der inzwischen ver-
storbene Gymnasiallehrer Alfred Hartmann in Basel war. Auch er kam
iibrigens von der klassischen Philologie her. Umso gréBer ist die Freude
dariiber, daB das Manuskript des 6. Bandes, wie es hieB, sozusagen
druckfertig vorliegen soll. Diese groBartige Leistung eines iiberaus
kenntnisreichen und doch bescheidenen Gelehrten steht hinter der be-
wundernswerten Bearbeitung der Briefsammlung des Erasmus kaum
zuriick, die uns P.S. und dessen Gattin H. M. Allen schenkten. Wir
verstehen es, daB Hartmann im Vorwort des 4. Bandes der gelehrten
Bearbeiterin besonders gedenkt, da sie die an Miihen reiche Edition
zum gliicklichen Abschlull brachte.

Der Amerbachsche Briefwechsel, in 22 Binden der Universitatsbiblio-
thek Basel geborgen, umfaBt gegen 6000 Nummern. Angesichts eines
solchen Bestandes bedurfte es zur Ubernahme der Edition einer unge-
wohnlichen EntschluBkraft, aber auch eines unbeugsamen Willens zu
entsagungsvoller Arbeit. Da8 Hartmann, bei einer jahrelang knapp
bemessenen Freizeit, die Edition so weit zu férdern vermochte, ohne dal3
ihre Qualitit jemals eine EinbuBe erlitt, ist sein hochst persénliches Ver-
dienst und ein Gliicksfall fiir viele. Nicht ohne Ergriffenheit durchgeht
man noch einmal die Einleitung zum ersten Band, in der er schlicht
seine Aufgabe umreiBt und die bedeutenden Schwierigkeiten nicht ver-

! Die Amerbachkorrespondenz. Im Auftrag der Universitdtsbibliothek Basel bearb.
u. hrg. von Alfred Hartmann. Bd. 1 (1481-1513), 2 (1514-1524), 3 (1525-1530),
4 (1531-1536), 5 (1537-1543). Basel, Univ.-Bibl., 1942-1958. brosch. alle Binde
Fr. 215.—.

311



schweigt, die es bei der Datierung und Entzifferung der oft schwer les-
baren Texte zu iiberwinden galt. Wer sich dariiber ein Bild machen will,
sehe sich lediglich einige der Schriftproben an, wie jene des Briefkonzepts
des Dominikaners Santes Pagnino (II, 505 zu No. 977) oder jene eines
Gutachtens von Bonifaz Amerbach an den Rat von 1541 (V, S. 485).
Man ist far diese Proben dankbar ; denn sie zeigen uns die Akribie
Hartmanns bei der Gestaltung der Texte; der weniger Erfahrene findet
darin manche Belehrung.

Nicht wenige Briefe waren bereits ediert. Wir erinnern etwa an die
Briefe des Juristen Ulrich Zasius und an den schon genannten Brief-
wechsel des Erasmus. Die erneute Aufnahme auch solcher Texte recht-
tertigte sich aus mehr als einem Grunde. Vielfach blieben Briefkonzepte
unberiicksichtigt. Das gilt gerade fiir Bonifaz Amerbach. Auch erlaubte
erst der Uberblick iiber das gesamte Briefmaterial in vielen Fillen eine
bessere Datierung und entsprechende Einordnung der Schreiben. So
konnte erst Hartmann manche Zusammenhidnge aufhellen. Wo Anspie-
lungen dunkel bleiben oder ndhere Zusammenhidnge nicht geklirt wer-
den koénnen, hiitet sich Hartmann vor oberflachlichen Vermutungen.
Dazu ist er zu selbstkritisch und zu bescheiden. Wer die Sachlage nédher
uberpriift, wird daher der Stellungnahme Hartmanns gegeniiber seinen
Kritikern im Vorwort zum 5. Band durchaus zustimmen. Je mehr das
Material wuchs, desto mehr war er freilich bei der Wiedergabe der Texte
auf groBere Einschriankungen bedacht. Langatmige Adressen lift er
weg und ersetzt den Uberschwang wortreicher Briefschreiber durch
Stichworte oder knappe Sitze. Wo es ihm bei bekannten, gut edierten
Briefen angebracht erschien, nahm Hartmann mit Recht Zuflucht zu
Regesten. Nie leidet jedoch die Substanz der Briefe irgendwelchen Scha-
den. Die Einschrinkungen sind in den letzten drei Bidnden besonders
gut erkennbar. Immer gibt Hartmann alle nur méglichen Erklarungen
bibliographischer Art oder er hebt sprachliche Eigentiimlichkeiten her-
vor oder er stellt aus einer profunden Kenntnis des antiken Schrifttums
halbwegs entstellte Zitate richtig. Besonders dankbar ist man dem Editor
fiir alle, recht zahlreichen Hinweise auf handschriftliche Quellen (vgl.
etwa ein reizvolles Beispiel V, 192, vgl. auch zu Witzel V, 263 n. 1).

Gehalt und Charakter der Briefe entsprechen den Kreisen, denen sie
entstammen, aber auch den Zeitverhiltnissen. Fir die Wiirdigung des
Gesamtwerkes ist es nicht unwesentlich, dafB3 es sich von andern Brief-
sammlungen in vielem unterscheidet. Es sind ja in erster Linie nicht so
sehr Theologen, fithrende Pridikanten, die hier zu Worte kommen,

312



auch nicht Politiker, sondern Humanisten, Gelehrte, die mit der ihnen
eigenen Differenzierungsgabe die Probleme der Zeit erdrtern. Indessen
ist damit keineswegs alles gesagt. Der besondere Reiz dieser Texte liegt,
vielleicht noch mehr wie wir meinen, darin, da3 keine andere Brief-
sammlung derselben Zeit einen dhnlichen Reichtum an so anschaulich
geschriebenen Briefen auch einfacherer Kreise, besonders von Frauen,
aufweist.

Wer ein iiberaus anziehendes Bild einer Familienkorrespondenz ken-
nen lernen will, lese einmal im ersten Band die vielen, zwischen Eltern
und Kindern gewechselten Briefe, des Vaters Johann, dessen Beziehun-
gen, vielfach geschiftlicher Natur, hier durchaus dominieren, und der
Mutter, nicht zuletzt auch jene der Schwester Margaretha von einem
rithrend-schlichten Ton, sei es an die Mutter oder an die Briider. Wie
sorgt sich doch der Vater um seine beiden in Paris studierenden Séhne
Bruno und Basilius, wie eindringlich hilt er sie immer wieder zum Stu-
dium an, ermuntert er sie, in ihren Briefen Cicero nachzueifern! Wir lesen
von den Kimmernissen um die Lehrer, deren einen, Magister Mathias
Lorey (aus Lérrach, wie Hartmann erldutert) Basilius vorerst iiber alle
Sterne lobte, um in der Folge dessen Leitung nur mehr als ein schmerz-
haftes Joch zu empfinden. Da taucht die unsterbliche Figur des froh-
lichen Studenten auf, der des sauer verdienten Geldes seines Vaters nicht
achtend gerne mehr als ein Glas trinkt, sodal3 Vater Amerbach, an seine
eigene Zuriickhaltung im Essen und Trinken erinnernd, in Aufnahme
eines Sprichwortes die Sohne ernstlich mahnte : « Sitis ergo caute et
comedite et bibite, ut vivatis, non vivite, ut edatis et bibatis » (I, 230-
232). Nur schade, daB die Nachricht iiber eine Parteiung in der Pariser
Studentenschaft nicht niher erklirt werden kann, wenn Vater Amerbach
hieruber berichtet, einige triigen rote, andere griine Farben, und wenn
er seine S6hne zu unbedingter Zuritickhaltung auffordert : « Moneo, ne
sitis de aliqua, sed neutrales, et ne adhereatis isti nec illi» (I, 122).

Mit Mahnungen steht die Mutter hinter dem Vater nicht zuriick. Nur
ist ihr Tadel etwas geddmpfter, weil Mutterliebe den Ton milder stimmt.
Schreibt ihre Tochter aus Schlettstadt, ist sie ganz Midchen. IThre Sor-
gen entstammen dem Alltag und drehen sich besonders um Kleider und
Wische. Immer klingt ein Ton echter Kindes- und Mutterliebe auf. So
ersteht hier vor den Augen des Lesers ein ungemein lebendiges Bild
studentischen Lebens, dem auch pidagogische Seiten nicht fehlen (I,173).
Kein Zweifel, diese Briefe gehoren zum Reizvollsten des Bandes, mag
auch dem Leser ihr Inhalt gelegentlich nicht weltbewegend erscheinen.

313



Schon hier begegnen uns hervorragende kirchliche Personlichkeiten in
groBer Zahl, so Ludwig Ber, der lingst eine Monographie verdiente und
der noch in den DreiBigerjahren Bonifaz Amerbach die Treue hielt, so
der bekannte Gelehrte und Pfarrer Joh. Ulr. Surgant, dann die interes-
sante Erscheinung des nachmaligen Ziircher Leutpriesters und Chorherrn
Erhard Battmann, der sich durch rithmenswerte Stiftungen in Freiburg
1. Br. zur Férderung der Studien hervortat (I, 35, dazu IV, Reg.),
Barnabas Biirki, der spatere Abt von Engelberg, und sein Freund Wolf-
gang von Matt (Pratensis). Kaum zu zédhlen ist die Reihe der Ordensgeist-
lichen, denen wir in ihrem Tun und Denken begegnen.

Nicht nur in Briefen, auch in kleineren Hinweisen und kritischen Be-
merkungen findet der Leser wertvolle Anregungen fiir allgemeinere
Probleme. Wie umsichtig ist die Berichtigung gegeniiber Rud. Wacker-
nagel inbezug auf die Didzesanstatuten des Bischofs Christoph v. Uten-
heim und der Satire auf die Konkubinarier in Form einer Sequenz (nach
Hartmann fehlerhaft gedr. in der Vierteljahrsschr. f. Kultur u. Literatur
d. Renaissance 2, 267 ; vgl. I, 198 n.1). Wieviel besagt die Tatsache,
daB der nicht ndher bekannte Altarist Jodokus Uzbach aus Aschaf-
fenburg seinen Sohn ohne jede Scheu Vater Amerbach fiir eine Stelle
im Druckgewerbe oder sonstwo empfiehlt (I, 187)! Ein interessantes
Gegenstiick dazu bildet die Anfrage von Biirgermeister und Rat der
Stadt Miilhausen vom 14. Januar 1539 (V, 185, vgl. 189). Sie beleuchtet
namlich die Schwierigkeiten der Pridikanten in ihren Eheverhiltnissen.
Die Pridikanten hatten vor ihrem Ubertritt zum neuen Glauben, wie
sie erkldrten, in heimlicher Ehe gelebt und Kinder gezeugt, doch die
Namen der Miitter Freunden genannt. Nach ihrem Ubertritt zum neuen
Glauben hatten sie ihre Ehe durch den o6ffentlichen Kirchgang bezeugt.
Darnach hatten sie aufs neue Kinder. Waren nun alle Kinder gleicher-
maBen legitim und erbberechtigt ? Offenbar waren es nicht nur Gegner,
der Pridikanten, die diese schmihten und die die « vorreformatorischen »
im Konkubinat gezeugten Kinder als illegitim betrachteten. Der Rat
war in Verlegenheit. Nur schade, daBl das nachweisbar erstattete Gut-
achten von Bonifaz nicht erhalten ist !

Natiirlich fehlt es auch an Namen nicht, die ritselhaft bleiben, wie
etwa der vielgenannte und doch unbekannte Magister Kaspar Pfister
von Zirich. Andere Zeugnisse offenbaren dagegen iiberraschende Be-
ziehungen. Georg Hoffischer, Notar und Prokurator der bischéflichen
Kurie in Basel, der am 3. April 1526 die Bestallungsurkunde fiir den
Miinsterprediger Augustinus Marius ausfertigte, als Glaubiger des Klo-

314



sters St. Alban erscheint (Aktensammlung II, 290-93, IV, 272), Zeuge
beim ersten Testament des Erasmus vom 13. Juni 1527 war (III, 96
n. 3), stand in ndheren Beziehungen auch zu Ulr. Zasius (ITI, 299).
Ihm stellte Bonifaz nach seinem Tode in einem Brief an Domherr Caspar
v. Capaul in Chur das schéne Zeugnis aus: « vir bonus et suae artis
peritus » (III, 333). Nun stammte Hoffischer nach Quellen des bischof-
lichen Archivs in Chur aus Memmingen. Er war verheirateter Kleriker
und 1519-1521 als kaiserlicher und pépstlicher Notar an der Kurie in
Chur titig.

Im zweiten Band wechseln die Szenen. Zwar fehlt es nicht an verein-
zelten Briefen der Geschwister, aber im Vordergrund steht jetzt doch
Bonifaz, im Zeichen seiner Lehr- und Wanderjahre. Was diese Zeit
besonders heraushebt, ist der Anbruch der religiésen Krise, der Streit
fiir und wider Luther. Man weil3, daB3 Th. Burckhardt-Biedermann die
eigenartige Haltung von Bonifaz Amerbach zur Glaubensfrage durch
Auswertung und Wiedergabe vieler Teile seiner Briefe eingehend charak-
terisiert hat. Allein der Gehalt der hier unverkiirzt veroffentlichten
Briefe reicht dariiber weit hinaus. Wir gewinnen einen umfassenden
Einblick in die weiten Beziehungen des angehenden Juristen und dabei
tauchen iiberraschende Nachrichten auf, die fiir die Erkenntnis der Ver-
breitung der Ideen und Schriften Luthers selbst im lokalen Bereich be-
deutsam sind. Vor allem spiegelt sich die religios-kirchliche Gedankenwelt
humanistischer Kreise in der Stellungnahme zu Luther in vielen Texten
wider. GroB war die Zahl jener, die in ihrer kritischen Stimmung gegen-
tiber den kirchlichen Verhiltnissen das Auftreten Luthers anfinglich
freudig begriiBten, sich aber in der Folge von ihm abwandten. Wechsel-
ten schon bei Bonifaz Sympathie und Abneigung, so rangen noch manche
andere Personlichkeiten um ihre innere Entscheidung. Die urspriingliche
Begeisterung fiir Luther erfaBte fithrende kirchliche Kreise. Schon im
April 1519 wuBte der Domschulmeister in Chur, Jakob Salzmann, der
den Briidern Bruno und Bonifaz sehr nahestand, zu berichten, da3 alle
auf dem bischéflichen Hof das Auftreten Luthers bejubelten (1I, 54).
Er selbst vollzog ohne Zégern den Bruch mit dem alten Glauben und
wollte bezeichnenderweise schon 1509 den Amanuensis des Zisterziensers
Konrad Leontorius davon abhalten, Monch zu werden (I, 389 {.).

Wie sehr nun aber unter den Domherren von Konstanz die Meinungen
aufeinanderprallten, geht neuerdings aus den Domkapitelsprotokollen
hervor (verdffentlicht von M. Krebs, 6. Lieferung 1958, s. diese Zeitschr.
1959, 323). Das interessanteste Beispiel inneren Zwiespaltes bietet uns

315



Johannes v. Botzheim. Er ist bekannt als guter Freund des Erasmus,
der seiner nach dem Tode noch rithmend gedenkt (IV, 346). Botzheim
war noch 1524 so sehr der neugliubigen Gesinnung verdichtigt worden,
daBl er nach Rom vorgeladen wurde. In seiner Not wandte er sich an
Bonifaz um Rat und Hilfe. Dieser schrieb an Jak. Sadolet, den Sekretir
des Papstes (Konzept, 11, 496-98). Bonifaz setzte sich warm fiir seinen
Freund ein und wies die Vorwiirfe entschieden zuriick. Er verrdt treilich
deutlich den Juristen, wenn er der ungerechten Zitation mit dem Begeh-
ren begegnet, eine Untersuchung durchfithren zu lassen, sei es vom
Bischof von Konstanz oder einem andern Bischof Deutschlands. Rom
ersuchte Bischof Hugo tatsdchlich um Aufklirung. Das bezeugt der
Sekretar Sadolets, Joh. I'r. Binus, der uns iiber die vorsichtige Haltung
der rémischen Kurie trefflich unterrichtet (II, 521 {.). Botzheim dankte
Amerbach fiir seine Intervention in Rom. Was er indessen iiber die
Motive des Konflikts seinem I'reund nach Basel meldet, ist bisher un-
beachtet geblieben, ja fir die Wiirdigung der Personlichkeit und der
Lebensfithrung Bischof Hugos unseres Wissens nie ausgewertet worden.
Um ihrer Bedeutung willen sei die wichtigste AuBerung Botzheims
angefithrt : « Episcopus non sine magno odio totius civitatis nostrae
habet commertium cum quadam primae familiae apud nos muliere,
marito aegrotante et annosissimo ; quae res causa est intestini odii
inter cives et episcopum » (II, 523). Botzheim hatte den Bischof wegen
dieser Beziehungen einmal unter vier Augen gewarnt. Allein der Bischof
nahm das so iibel auf, daB er den Domherrn vom fritheren vertrauten
Verkehr ausschloB und, was recht schlimm war, das Gesprich seiner
Geliebten verriet. Diese lieB den Domherrn ihren ganzen Hab fithlen
und stieB auch gegen den Bischof schlimmste Drohungen aus, falls er
Botzheim jemals wieder bei sich empfange. Sie lieB von ihrer Hetze
nicht mehr ab. Bischof Hugo aber, in einem Dilemma befangen, nahm
die Gelegenheit wahr, gegen Botzheim vorzugehen. Da er den wahren
Grund seiner Erbitterung gegen Botzheim iiberhaupt nicht verraten
durfte, nahm er dessen lutherische Gesinnung zum Vorwand der Anklage.
Er warf ihm vor, unter seinen Hausgenossen Anhdnger Luthers zu haben,
zu denen er Botzheim selbst zidhlte, weil dieser sie nicht einfach plétzlich
entlassen wollte.

Was an den Vorwiirfen gegen Botzheim wahr ist, bezeugt das Recht-
fertigungsschreiben, das das Domkapitel am 15. Februar 1525 nach Rom
sandte und das der Bischof begreiflicherweise nicht unterzeichnete
(Krebs, Domkapitelsprotokolle Nr. 8327). Offen gesteht Botzheim, dal

316



er mit lutherisch Gesinnten verkehrte, auch ab und zu lutherische Predig-
ten horte und Schriften Luthers las, dies jedoch mehr aus Wissensbegier,
ohne die geidulerten Meinungen irgendwie zu billigen. Er meint von
sich selbst : «qui semper ex animo detestatus sum omnem temeritatem ».
Das ist echt humanistischer Geist. Mit Nachdruck unterstreicht er auch,
er sei um kein Haar breit von irgendwelcher Vorschrift der Kirche oder
von den Kirchenvitern abgewichen. Nie habe er im Sinne Luthers ge-
lehrt oder geschrieben, nie gepredigt noch jemanden zum Ungehorsam
gegen die kirchliche Autoritdt aufgestachelt. Da die Aussagen Botz-
heims und des Kapitels im wesentlichen iibereinstimmen, besteht kein
Grund, an der Wahrheit der AuBerungen uiber den Bischof selbst zu
zweifeln. Botzheim ging in Rom gerechtfertigt hervor. Die Zitation
wurde nicht aufrechterhalten (III, 9, 128).

Die ganze Lage in Konstanz wird hier schlaglichtartig beleuchtet.
Ees bestitigt sich, wie berechtigt die Skepsis gegeniiber der sittlichen
Lebensfithrung der Bischofe jener Zeit ist (vgl. O. Vasella, Reform und
Reformation in der Schweiz. Munster i. W. 1958, bes. 24 f., 61 f., wo
uns leider der Brief Botzheims entging). Das Verhalten des Bischofs ver-
schuldete in einem erheblichen Ausmall die Spannung mit der Birger-
schaft und mit dem stddtischen Rat. Die humanistische Kritik an kirch-
lichen MiBstinden, verbunden mit dem Postulat einer ernsten Reform,
bewog Botzheim, den Bischof zu warnen und zu tadeln. So wie ihn sein
sittlicher Ernst in den Konflikt mit dem Oberhirten verwickelte, trotz
emner engen Freundschaft, niherte er sich dem Gedanken an eine Reform
den Anhingern Luthers. Den Bruch mit dem Dogma der Kirche beab-
sichtigte er deswegen in keiner Weise. Den Gegensatz zwischen Reform
und Reformation erlebte Botzheim in einer hochst personlichen Weise.

So eroffnen sich hier auch iiberraschende Perspektiven fiir die Beur-
teilung des Verhiltnisses Zwinglis zum Bischof. Hartmann bringt im
Vorwort zu einzelnen Briefen manches Neue iiber Zwingli, wie etwa
die Eintrdge iiber die Biichereinkdufe Frobens und Konrad Brunners
fir Zwingli, der am 8. November 1518 personlich in Basel erschien
(IT, 109-111). Wie vielsagend ist der Vermerk zu einer Schrift Luthers,
die Froben den Basler Kartdusern verehrte : « Caute legatur iste liber
propter pape prohibitionem, cum in multis sit damnatus» (II, 132 {.).

Wie bei Botzheim wandeln sich die anfinglichen Sympathien auch
bei Bonifaz in wachsende Skepsis, ja schlieBlich in tiefe Enttiuschung
iiber die Entwicklung der so verheiBungsvollen Bewegung. Amerbach
sehnte sich nach einem Mittelweg. Das zeigen in beinahe ergreifender

317



Weise einige Briefe an seinen berithmten Lehrer Alciat und den ihm eng
befreundeten Juristen Jean Montaigne (II, 435, 468, 475 ; vgl. auch 463).

Indessen erkennen wir den inneren Zwiespalt von Bonifaz noch besser
im dritten Band, der sich beinahe ausschlieBlich auf seine Korrespondenz
bezieht. Es ist die Zeit, da die kirchliche Krise in einen erbitterten Kampf
um den Glauben selbst einmiindet und sich schlieBlich das Schicksal
des Katholizismus in der Stadt Basel erfilllt. Am bedeutsamsten sind
wohl die Texte, die uns die Sorgen und die innere Bedringnis Amer-
bachs iiber den Verlauf der reformatorischen Bewegung offenbaren.
Vieles ist zwar aus der groBartigen Darstellung Rudolf Wackernagels
bekannt. Allein zahlreiche Briefe lassen das Gesamtbild noch schirfer
hervortreten. Es gibt ofters klassische Formulierungen. Wiederholt
sich auch das eine und andere Urteil, was Hartmann durch Verweise
kenntlich macht (vgl. IT1, 18 n. 1), so beweist das, daB es nicht AuBerun-
gen einer bloB momentanen Stimmung sind, sondern daDB sie einer echten
Uberzeugung entspringen. Die Reformation geriet bei Bonifaz und bei
vielen seiner Freunde infolge der Bauernunruhen in MiBkredit. Die Kla-
gen iiber die Exzesse und die Mideutungen des Evangeliums verstum-
men kaum jemals. Gleichzeitig 16ste die Publizistik Karlstadts den
Abendmabhlsstreit aus. Nach einer trefflichen Charakteristik der Gegen-
sitze zwischen Luther und Karlstadt meint Amerbach im Hinblick auf
die Bauernbewegung u. a. : « Ius non ex bono et aequo, sed ex viribus
metiuntur nempe ut, qui minus fortis sit, potentiori cedere cogatur »
(I1I, 18 ; vgl. ferner 21, 25, 50 f., 56). Thn diinkt, Deutschland verwandle
sich in Afrika (23, 189). Das Uberhandnehmen der Tiufer weckt in ihm
diistere Stimmungen (50 f., 58).

Aus persénlicher Ubeizeugung heraus entwickelt Bonifaz in einem
seiner Briefe an Jean Montaigne Gedanken einer Reform, wie er selbst
sie vom Rat der Stadt erhoffte (53). In der kritischen Haltung der
Humanisten gegeniiber damaliger katholischer Frommigkeitspflege wie
im Postulat einer Reform begegnet er sich mit Ulrich Zasius, der auf
seinen Schiler immer wieder eindringt, dem alten Glauben ja treu zu
bleiben (88, 186, 188, 394). Zasius urteilte am 5. Juli 1525 iber die
Legende von Loreto kurz und biindig : « Ego Lauretum Italis relinquo,
virginem 1n celis veneror » (III, 47) und vom Klerus meinte er : « Clerus,
si unquam corruptus fuit, nunc est corruptissimus» (186). Trotzdem
unterzieht er im August 1526 die Gegner des Wunderglaubens einer
beinahe modern anmutenden Kritik : « a miraculis omnipotentie adeo
recedunt, ut scrutentur eciam causas, modos, media, possibilitatem

318



miraculorum » (182). Bonifaz selbst billigt keine der beiden Glaubens-
parteien. Die Lutheraner oder vielmehr die Anhidnger Karlstadts wollen
alles umstiirzen, die Pipstler aber verteidigen ihrerseits alle MiBstinde.
Er iibt am Klerus keineswegs cine mildere Kritik als Zasius, wenn er
im Friithjahr 1526 an Montaigne schreibt : « Quis ferre potest sacerdotum
pompas, triumphos, nequicias, imposturam, vitam flagiciosissimam ac
tot eorum constitutiones questum potius privatum quam Christi puri-
tatem et reipublicae utilitatem spirantes ? » Umso bemerkenswerter ist
es, daB er in die Leugnung weder der Prisenz Christi in der Eucharistie
noch des freien Willens irgendwie einwilligen kann (III, 135 f.). Er denkt
sachlich. Das zeigt sich auch darin, da3 er kaum einmal sich in person-
lichen Beschimpfungen Oekolampads ergeht, wie etwa Zasius (172, 182,
186 ; 298 : Sathanecolampadio, 299 : Ecolumpii pestem). Er denkt auch
nicht als bloBer Gelehrter, ist auch nicht nur von Sorge um das Schicksal
der Wissenschaft erfiillt. Vielmehr fiirchtet er fir alles: « Actum est
de litteris, actum de civitate, actum de republica, nisi Christus nos
adiuverit » (189). Was er erhoftt, driickt er Ende 1526 gegeniiber dem
Mediziner Hieronymus Lopis mit den Worten aus : « Nunc conveniebat
mores in melius vertere ac tales esse, quasi videri volunt, nempe sacer-
dotes ac ministros rerum sacrarum, non tam doctrina quam vita plebi
praelucentes », und dann fiigt ex vielsagend hinzu : « Non profecto est,
quod magis hanc factionem moverat et plerisque commendat, quam
quod tam nota ecclesiasticorum sunt vicia ; quae, cum plebi nota sint,
ansam etiam optima quaeque subvertendi praebent» (227). Es sind
Gedanken, die er spiter in dhnlicher Weise wiederholt, woraus nur ein
bedeutungsvoller Satz herausgehoben sei: « Quottusquisque ex plebeis
in eucharistia verum corpus domini non esse persuaderi potuisset, nisi
eam impietatem vita sacerdotum pessima commendasset ? » (I1I, 261 ;
vgl. 265).

Natiirlich verfolgten Bonifaz und seine Freunde beinahe alle wichtigen
Ereignisse jener Jahre, ob es sich nun um den Konflikt Luthers mit Eras-
mus, um Balthasar Hubmaier oder um die Disputationen von Baden
und Bern handelte oder endlich um die katholische Biindnispolitik (426)
und den ersten Kappeler Frieden (449). Der Pole Johannes v. Laski
(iber ihn III, 44) machte in seinem Briefe vom 20. Februar 1528 aus
seiner Skepsis gegeniber der Disputationssucht nach dem Berner Glau-
bensgesprach kein Hehl : « Disputationes vestras (si modo vestrae dici
merentur) probarem, si aliquanto magis essent sobriae ; vereor tamen,
ne, quanto frequentius de fide (sic ut nunc ubique fere videmus) dispu-

319



tatur, tanto et rariorem in terris fidem et minorem indies simus habituri »
(303). Wihrend der Rat von Besangon im Frithjahr 1529 jede Verbrei-
tung lutherischer Lehren strikte verbot (415), wuBlte Bonifaz Amerbach
am 7. April 1529 an Alciat zu berichten, daBl der Rat von Basel den aus-
wirtigen Besuch der Messe unter Strafe eines Pfrundes untesagte (417
u. Anm. 9, vgl. dazu 472 Z. 47 £.). Die Richtigkeit dieser Mitteilung kann
nicht in Zweifel gezogen werden. Sie ist umso wertvoller, als ein ent-
sprechendes Mandat nach Hartmann nicht bekannt ist. Das Verbot
Basels entspricht jenem Ziirichs vom 20. Januar 1529. Diese absoluten
Verbote jeden Besuchs der Messe, auch auBerhalb des Stadtgebietes,
kennzeichnen den Abschlul der Kimpfe um die Messe in den Stiddten,
nachdem die neugldubige Partei in der Eidgenosscnschaft schon lange
die Vormacht erlangt hatte. Von diesen Verboten aus erklirt sich jedoch
auch die verschirfte Offensive Zwinglis gegen die katholischen Orte,
die gegen ihren Willen namentlich zur Freigabe der neugliubigen Predigt
und Schriften in ihrem Territorium gezwungen werden sollten. Virtuell
war damit der Krieg gegeben.

So wurde auch fiir Bonifaz Amerbach die Lage immer schwieriger.
Er selbst hoffte allerdings, sich personlich vom Glaubenszwang freihalten
und von der Verpflichtung zum Besuch der Predigt und zum Empfang
des Abendmahls entbinden lassen zu kénnen, was bekannt ist (427 f. :
Eingabe an den Rat, anf. Juni 1529). Hartmann bietet uns indessen als
neues, leider nicht gut erhaltenes Stiick das Konzept eines Briefes an
Cantiuncula, vermutlich vom September 1529 (444 f., vgl. auch 451),
in welchem Bonifaz rundweg erklirte : « Quod vero ad victum attinet,
Basilee maneo, quamdiu catholicum esse licet ». Noch weil} er freilich
nicht, wie der Rat seine Eingabe beantworten und ob er die von ihm
gestellten Bedingungen annehmen wird. Er ist aber iber die Unter-
driickung des alten Kirchenwesens schmerzlich betroffen : iiber die Auf-
hebung der Messe, die Zerstérung der Bilder und Altére, die Verdnderung
der Sakramente und so manches andere, was den Anbruch des neuen
Kirchenwesens kennzeichnete (An Montaigne, Ende Dez. 1529, 472 f.,
dazu an Alciat 503-05 ; hier finden wir die Bemerkungen in Anm. 17-18
nicht ganz sachgerecht).

In Bonifaz Amerbach und seinem Freundeskreis lebte doch weit mehr
von der Substanz des alten Glaubens als vielfach behauptet wird. Wenn
ihre Gesinnung und die anderer Humanisten oft angezweifelt und auf
Spott- und Kiritisierlust reduziert wurde, geschah das nur zu sehr in
Abwehr ihrer meist sehr kritischen Haltung gegeniiber den kirchlichen

320



MiBstinden, die sie schmerzlicher und tiefer als andere empfanden.
Dartiber vermittelt die vorliegende Korrespondenz eine reiche und klare
Belehrung. Es ist ja gewiB nicht nur aus Verehrung fiir Erasmus, wenn
Bonifaz einmal iiber ihn an Alciat schrieb : « Nihil hoc viro integrius est,
nihil tui studiosius ; nec prorsus Luteranus est, qui perpurgatam vineam
domini ab infelici lolio ac zizaniis vellet. Nam non omnes sacerdotes
sanctos esse nec ea quaerere, quae Christi servatoris sunt, notius est,
quam ut dissimulari possit » (ITI, 452 : 2. Okt. 1529). Man muB dieses
Urteil zusammenhalten mit der AuBerung des in Freiburg residierenden
Domherrn Ludwig Ber iiber das Lebensende des Erasmus, um es in
seinem Gewicht ermessen zu kénnen (IV, 419).

In den Jahren 1531-1536, auf die sich der vierte Band bezieht, spielte
sich im Leben von Bonifaz Ungewdhnliches ab. Nicht nur sah er sich
vor wichtige Entscheidungen gestellt, sondern er muflite auch bittere
Schicksalsschlige auf sich nehmen. Erasmus stirbt, tief empfindet er
den Tod seines T6chterchens Ursula. Und nach wie vor bewegen sein
Inneres die kirchlichen Fragen. Uber den Klerus findet er, wie friiher,
harte Worte, aber schon erweckt in ihm die ferne Erwartung eines all-
gemeinen Konzils die Forderung, daB3 dieses nicht nur die Sekten beseiti-
gen, sondern auch das Leben der Geistlichkeit zur Reinheit zuriickfithren
miisse (5. Jan. 1531 : an Montaigne, 6 : «ita sacerdotum luxus et vita
in omne genus flagitiorum collapsa ad sacrosancti evangelii canonem
exigenda est et revocanda » ; vgl. 22). Auch spiter ist noch vom Konzil
die Rede, als ihm seine Freunde Lopis und Montaigne iiber die in Geheim-
nis gehillte Zusammenkunft des Papstes mit dem franzésischen Kénig
berichten (IV, 246, 249). Doch die Zustinde im Klerus besserten sich
kaum, sondern sie wurden eher schlimmer. Zasius kennzeichnete diese
Lage in lapidarer Kiirze mit dem klassischen Satz : « Aput nos quanto
plus sacerdotum, tanto minus devocionis » (5. Dez. 1534, IV, 313). Auch
fiir Bonifaz kam das Konzil zu spit.

Nach Jahren schwerer innerer Kdmpfe ringt er sich, wie man weil3,
zum EntschluB durch, in Basel zu bleiben und das Abendmahl zu be-
suchen, freilich erst nachdem ihm versichert worden war, daB sein Glaube
an die Prisenz Christi, an welchem er unbedingt festhalten wollte, mit
der Basler Konfession vereinbar sei. Das war wohl ein KompromiB.
Daher ist die Feststellung Hartmanns besonders wichtig, daB die Mar-
ginalie zum Basler Bekenntnis, die die Abendmabhlslehre spiritualistisch
auffaft, dem Bekenntnis von Anfang an beigefiigt war (IV, 261 n. 2).

Wie sehr Bonifaz mit sich rang und wie schwer es ihn ankam, sich

21 321



vor dem Rat wegen seines Fernbleibens vom Abendmahl iiberhaupt zu
rechtfertigen, zeigt die Tatsache, da von seiner schriftlichen Verant-
wortung von 1531 nicht weniger als fiunf mehr oder weniger verschiedenc
Redaktionen erhalten sind. Hartmann druckt die letzte persénliche
Fassung ab (IV, Anhang Nr. 1, 470 ff.). Hier erkldart Bonifaz auch die
Motive seines Verhaltens, u. a., dal die Schriften der Pradikanten, die
er kenne und durchgearbeitet habe, ihn von der Wahrheit ihrer Lehre
keineswegs zu iiberzeugen vermocht hitten. Fir thn waren die Ein-
setzungsworte eindeutig. Er beruft sich auf die kirchliche Tradition
und erinnert daran, daB die Priadikanten selbst 1529 in ihrer Osterpredigt
gesagt hitten, kein Glaubensartikel erklire, daB3, wer das Abendmahl
unterlasse nicht selig werden konne. Er will auch einem allgemeinern
Konzil Folge leisten, wenn es iiber die Abendmahlslehre eine Entschei-
dung fille (474). Wie eifrig und bekiimmert er sich iiber sein Innerstes
mit seinem Bruder Basilius aussprach, zeigen die zwischen thnen in
kurzen zeitlichen Abstinden gewechselten Briefe (IV, 256-61). Seine
Treue im Glauben an die katholische Abendmahlsauffassung bezeugtc
Bonifaz immer wieder. Hierfiir bringt Hartmann manche neue Texte
von eigenem Wert, wie etwa das knappe Briefkonzept an Montaigne
(anf. April 1531 ; TV, 37. In seiner Rechtfertigung beruft sich Bonifaz
auf den schonen, sprichwortihnlichen Satz: « Zwungene lieb hatt nie
vil guts bracht » (IV, 474). Er betont 6fters, dal er in Basel bleiben wolle,
falls seinem Gewissen keine Gewalt angetan werde (IV, 35). Von diesem
Gedanken der Licbe aus ist auch seine Kritik am Verhalten der Pradikan-
ten zu verstehen. Das Glaubensbekenntnis, zu dem er sich schlieBlich
herbeiliBt, zeigt aber, daB er immer noch irgendwie seine urspriingliche
Uberzeugung retten mochte. Diese Confessio fidei ist wiederum in vier
Fassungen erhalten, von denen Hartmann die von Bonifaz unterzeich:-
nete Reinschrift wiedergibt, die Burckhardt offenbar nicht bekannt
war (Anh. Nr. 2, 476-79). Sie ist leider nicht datiert, aber die Korrektur
der Datierung gegeniiber Burckhardt ist durchaus iiberzeugend (IV,
257 n. 1). DaB nun Bonifaz ob dieser Entscheidung auch manche Voi-
wirfe zu horen bekam, verwundert nicht. Der einstige Kartduser Col-
mann RyB, nun Pfarrer in Wettingen, bezichtigte ihn des Abfalls, bc-
zweifelte auch die Aufrichtigkeit der Pridikanten und gab Bonifaz ernst-
lich zu bedenken, wie sehr manch ehrlicher Basler ihn um seines Ansehens
willen als Vorbild betrachtet habe (V, 293 {.). Die Nonne Thekla Fuchs,
frither Priorin in Schénensteinbach, war beim Hinschied der Schwester
von Bonifaz, Martha, besonders vom Gedanken schmerzlich beriihrt,

322



daB sie ohne die katholischen Sakramente habe sterben miissen. Sie
ermahnte Bonifaz, die Irrlehre ja nicht anzunehmen (V, 380 £.).

Wievieles an Lehrreichem auch fiir die Kirchengeschichte wire noch
hervorzuheben ! Wir erinnern an die Primizeinladung, die der Schwager
der Schwester von Bonifaz in Zurzach, Klemens Rechburger, an Basilius
und Bonifaz 1533 ergehen lie (I'V, 219). Basilius belehrte einmal den
Pfarrer von Wettingen, Colmann RyB, der eine pipstliche Dispens zu
erlangen sucht, um auBlerhalb der Kartause ein Benefizium versehen
zu koénnen, dal} die Dispensen mit weit geringeren Kosten vom pdpst-
lichen Legaten in Deutschland zu erlangen wiren (IV, 46, dazu 129).
Das gemahnt an die zumeist iibersehene Tatsache, dal auch « politische
Nuntien » auf diese Weise nicht unwichtige kirchliche Dienste leisteten.
Wie instruktiv ist auch der Vorfall des Fastenbruchs, den Bonifaz im
Mirz 1534 begeht. Er setzt seinem Bruder die Umstidnde auseinander.
Seine Frau empfand nidmlich vor den iblichen Fischen einen unaus-
stehlichen Ekel. Allzu geschwicht, ging die Milch fiir den kleinen Basilius
zuriick. So war Bonifaz gezwungen, durch die Magd in der Metzgerci
Fleisch kaufen zu lassen. Sie wurde geschen, und sofort ging ein eifriges
Gerede (IV, 258).

Auch an viel Personengeschichtliches kénnte noch erinnert werden,
etwa an die Priorin von Schonensteinbach, Thekla Fuchs, einer Schwe-
ster des Schwiegervaters von Bonifaz, die Th. Burckhardt als etwas
schwachsinnig bezeichnet hatte, was Hartmann entschieden ablehnt.
I'hr Brief mit einer edlen Klage iiber den Tod ihres Bruders ist in seiner
unmittelbaren, herzlichen Art tberaus anziehend. Nichts wire ihr als
Gegengabe fiir ihre Geschenke : einer AderlaBbinde, eines « Fazalettli »
und einer kleinen Wiege erwiinschter als Gewiirze. Sie weill auch hiib-
sche Kleider zu schidtzen (IV, 401). In knappen Sitzen schildert Amalic
Rechburger in Zurzach den Tod des Kustos von Zurzach, Mag. Joh.
Prugker von Villingen, und dessen wechselvolle Lebensschicksale :
«do er hat wellen sterben, hat er nit wellen, das im niem forsprech,
weder bredikanten noch niemen. er hab sin sachen geseytt. er arbarmt
mich vbel. gott gnad im trllych » (IV, 175). Man findet ein ausgezeich-
netes Beispiel eines Bettelbriefes des einstigen Kanzlers des Bischofs
von Eichstdtt, Martin Pentzer aus Memmingen, der zum neuen Glauben
ibertrat (V, 101). In unscheinbaren Nachrichten tauchen auch bekanntere
Minner auf, wie Gregor Biinzli, einst NutznieBer eines Stipendiums
der Stiftung eines Bartscherers (IV, 197 {.).

Immer wieder stoBen wir in dieser {iberreichen Korrespondenz Merk-

323



wiirdigkeiten des Alltags: auf Ratschlige fir Pflanzung von Zypres-
sen, auf Rezepte fiir Fastnachtskuchen (III, 92 f. 115), auf Preise fiir
Gewiirze (ITI, 209) und Tuch (IV, 219 f. 341), auf Lobspriiche iiber den
schmackhaften jurassischen Kise, den man gerne zu Geschenkzwecken
verwendet (z. B. III, 234). Bonifaz schildert einmal Montaigne seine
von mannigfachen Gefahren umwitterte Reise iiber die Alpen, als er
von Lyon her nach Basel kam (III, 24) und Alciat erlebte es, daB seine
Wohnung in Mailand von 25 spanischen Reitern besetzt und verwiistet
wurde (III, 230).

Schon bald nachdem Bonifaz seine Lehrtétigkeit in Basel begonnen
hatte, erérterte er als Rechtsgelehrter von wachsendem Ansehen mit
bedeutenden Gelehrten seines Freundeskreises juristische und andere
wissenschaftliche Probleme. Als Berater und Gutachter trat er ebenso
auf, so in einem weitldufigen Erbschaftsproze (s. III, Reg. unter Brun-
ner). Seit den DreiBiger Jahren aber hatte er hochstes Ansehen erlangt,
auch als Stadtadvokat. Immer wieder tritt er in jener Zeit als Gutachter
hervor, was namentlich im fiinften Band in Erscheinung tritt, handelt
es sich nun um Fragen des kirchlichen Eherechts (V, 77 ff.), die ihn in
Beziehungen zum Notar der bischéflichen Kurie in Altkirch, Heinrich
Fortmiiller, bringen, oder um Fragen des Nachdrucks der Werke des
Erasmus, der kraft eines pédpstlichen Privilegs fiir sechs Jahre verboten
werden soll, woflir Bonifaz die Dienste Ludwig Bers beanspruchen
mochte (V, 106 f., vgl. auch den interessanten Rechtsstreit betreffend
den Todfall der Komturei Beuggen 202-04).

Die Pest vertreibt Bonifaz im Spitjahr 1538 fiir beinahe vier Monate
mit seiner ganzen Familie nach Neuenburg. Diesem Umstand verdanken
wir den ausgedehnten, in seiner Art seltenen Briefwechsel seines Haus-
dieners Witprecht SchieBer. Dessen Briefe sind fast durchwegs deutsch
geschrieben und gewidhren in einzigartiger Anschaulichkeit Einblick in
den hiduslichen Alltag eines Basler Birgers (vgl. z. B. V, 179-91).

Natiirlich wire von den spezifischen Anliegen der Gelehrten zu spre-
chen : von der Nachfrage nach neu erschienenen Biichern, iiber deren
Vorziige und Mingel man sich ausspricht, von medizinischen Fragen,
von beinahe mysteriosen Krankheitsfillen und Geburten (vgl. III,
108-112, 149-56 bzw. 1V, 461, V, 159 ff.) und von so vielem anderem
mehr. Zum Gelehrtenleben gehorte auch die Sorge fiir Studenten. Zasius,
der den Studenten Augustin Planta bei sich aufnahm, verfehlte nicht,
vorerst die Bedingungen festzulegen. Er forderte fiir Pension und Zim-
mer 30 Gulden, die Heizung ging zu Lasten des Mieters. Er machte den

324



Studenten auch auf die von ihm erwartete Lebensfithrung aufmerksam :
daB er zur Kirche gehen, des Nachts zu Hause bleiben und auf die Fa-
milie die gebithrende Riicksicht nehmen miisse (III, 311 f.). Wir fin-
den Schilderungen der Verhiltnisse an der Universitit Padua mit der
Charakteristik einzelner Lehrer (ITI, 141 f., 169 f.), Nachrichten iiber
das Ende der Universitit Avignon (6. Dez. 1533, IV, 249), horen von
Studienproblemen in Heidelberg und werden auf Kollegnachschriften
aus der Heidelberger Studienzeit aufmerksam gemacht (V, 363 u. Anm. 1).
Da Bonifaz, wie man weil}, in der Reorganisation der Universitidt Basel
fiihrend war, beschlagen manche Texte auch die Geschichte dieser
Hochschule. Hieronymus Artolf, der in manche Konflikte verwickelt
wurde, galt seinen Gegnern als ein stiernackiger Riter (V, 172). Myconius
und Gryndus widersetzten sich der Forderung, daB der Doktortitel
Voraussetzung fiir ein Ordinariat sein solle und bezeichneten die Doktor-
promotion kurzweg als papistischen Greuel (V, 173 u. Anm. 1). Belehrend
fiir die Universitatsgeschichte ist aber besonders das Gutachten von
Bonifaz iiber die Frequenz der Universitdat vom 5. Mirz 1543 (V, 504 ff.,
Anh. Nr. 8). Die Frequenz hatte, wie Amerbach ausdriicklich betont,
unter der Abkehr der Altglaubigen gelitten. Viele Benefiziaten, nament-
lich Adelige, durften nicht kommen, selbst wenn sie gewollt hitten ;
denn sonst hdtten sie ihre Pfriinden eingebiiBt (V, 506). Tatsdchlich
hatten manche Domkapitel schon frith das Verbot des Besuchs prote-
stantischer Hochschulen festgelegt. An einer anderen Stelle meint Boni-
faz, wohl nicht ganz zufillig : « So dan gott gnad gebe, das man sich
der Relligion halb in gemeiner tiitscher nation vereinbart, were der
hohen schiil halb der harziechenden dest mer auch zu verhoffen. »

So ersteht in dieser Korrespondenz dank einer erstaunlichen Fiille
des Stoffes ein ungemein farbiges und bewegtes Bild der Zeit. Fiir das
Verstindnis bietet Hartmann stets einen rithmenswerten Kommentar.
Man wird ihm fiir alles dauernden Dank wissen und kann nur den leb-
haften Wunsch hegen, dalB diese Saat des unvergeBlichen Forschers
zu reicher Ernte werde. (Wie wir beildufig bemerken, 148t das Personen-
register einige Wiinsche offen. Den Magister Caspar, auch de Thurego
(I, 213, 240, 243) wird der Beniitzer im Register vergeblich suchen,
ebenso Vangiones=Wormser (II, 312), Colmann RyB8 in den Stellen IV,
129, 219. Im Text steht Rechburger (IV, 219), im Register Rechberger.
Der Beniitzer muf3 auch wissen, daB der « Theologus meus » des Erasmus
Ludwig Ber ist, um die im Register genannten Stellen identifizieren zu
kénnen).

325



	Zeitgeschichtliches aus der Amerbachkorrespondenz

