
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 54 (1960)

Artikel: La découverte des monument chrétiens d'Hippone

Autor: Perler, Othmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128545

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


OTHMAR PERLER

LA DÉCOUVERTE DES MONUMENTS CHRÉTIENS

D'HIPPONE

Sous le titre Monuments chrétiens d'Hippone, ville episcopale de saint

Augustin1, M. l'Amiral Erwan Maree publie une partie des fouilles

qu'il a commencées en 1924, étant officier de marine, stationné à Bòne,

qu'il a reprises avant la guerre de 1939 à 1945 et qu'il continue à diriger
avec une persévérance admirable. Elles l'ont conduit aux découvertes
les plus sensationnelles : le forum, un superbe théâtre, des thermes, des

villas luxueuses, un marché, et tout un quartier (insula) chrétien, etc.

L'ancien Hippo Regius que saint Augustin a illustré par sa présence, son

apostolat, sa science, et que l'on croyait à jamais perdu, ressuscite grâce
à une noble passion, un grand talent d'organisation et l'enviable culture
d'un ancien officier breton, ajoutons, grâce aussi à la compréhension des

autorités de Bòne, d'Alger et de Paris.
Bien que notre article semble dépasser le cadre de cette Revue, son

sujet intéresse néanmoins ses lecteurs en raison de l'influence exercée

sur la chrétienté par la doctrine et les institutions du Docteur d'Hippone,
en raison aussi des nombreux manuscrits, conservés dans nos
bibliothèques, qui portent le nom de saint Augustin. Il ne s'agit d'ailleurs que
de présenter le livre d'un auteur qui m'a honoré d'une correspondance
scientifique et amicale à partir du moment où j'ai fait sa connaissance au
milieu de ces ruines en automne 1954.

L'insula chrétienne se trouve à 200 m. environ du forum, au Nord-
Ouest, à peu de distance de l'ancien rivage de la mer. Elle est délimitée

par des rues dont le tracé irrégulier forme un pentagone. Le vieux quar-

1 Publié par le Ministère de l'Algérie, Sous-Direction des Beaux-Arts. Arts et
Métiers graphiques, rue Séguier 18, Paris 1958.

12 177



QVARTŒR CHRETIEN

W yW-Ä
/"¦ /£P

QVARTIER DES VILLAS3
À

-L

L'insula chrétienne ; à droite, « l'Eglise à cinq nefs » et villas du front de mer
(Extrait du plan général des fouilles d'Hippone, par J. Stawski, ap. Maree, h. t.)

tier remonte sans doute à une très haute antiquité. Il a subi de
nombreuses transformations, ce qui rend la reconstitution fort difficile. Un

plan (ou des plans) fixant les couches successives serait le bienvenu.
Une grande basilique à trois nefs a été implantée dans un ensemble

de constructions antérieures comprenant des villas au Nord-Est et un
établissement industriel (teinturerie de pourpre selon M. Maree ou
établissement de foulons selon M. Marrou) au centre et au Nord-Ouest. La
nef, longue de 37,70 m., large de 18,50 m. est divisée en longueur par
10 piliers. L'abside surélevée, en hémicycle, est large de 8,50 m., profonde
de 7 m. Du côté opposé, un narthex séparait probablement l'église de la
rue. Du collatéral droit on entre dans une salle absidée qui serait, toujours
selon M. Maree, le consignatorium. Elle est en communication avec un
baptistère bien conservé, précédé d'une autre salle.

A gauche de la basilique, M. Maree situe le secretarium : cour ouverte
avec un péristyle, une abside du côté Ouest et diverses petites salles du
côté Est. Le secretarium (son abside) était le lieu où l'évêque recevait les

fidèles et jugeait leurs causes. Les petites salles étaient peut-être destinées

aux archives et à la bibliothèque.
A une date ultérieure, le secretarium reçut en annexe une salle tréflée

avec des colonnes à l'intérieur. M. Maree l'identifie avec la memoria de

178



saint Etienne, qui était le lieu des miracles racontés par l'auteur de la
Cité de Dieu (chap. 8 du livre XXII) et des sermons 317 à 324.

Toujours selon M. Maree, on pourrait placer autour de cette memoria,
à l'Ouest, le monastère des laïques, fondé par saint Augustin dès son
arrivée à Hippone en 391 (sermo 355, 2 ; Possidius, Vita Aug. 5) ; à

l'Est, la maison de l'évêque, transformée en couvent de clercs vers 396

(sermo 355, 2).

La belle villa à l'Est de la basilique, avec sa cour intérieure munie d'un
lavacrum et d'un péristyle, serait la maison de Julianus, contigue à la
basilique selon la lettre 99, léguée à la communauté durant l'épiscopat
de saint Augustin selon le sermon 355, 4.

Entre cette insula et l'ancien rivage s'étendent quelques villas très
riches et les ruines très malmenées d'un édifice en qui M. Maree voit une
basilique à cinq nefs, bien que sa forme soit inusitée. Une salle carrée du
côté de la rue en serait l'abside. Suivent, vers l'Est, un presbyterium, à

un niveau plus bas le quadratum populi divisé en cinq nefs par quatre
rangées de colonnes, finalement un porche et un atrium très mal conservé.
M. Maree propose d'identifier cette basilique avec celle de saint Léonce,

son fondateur (fin du IIIe ou début du IVe siècle).

Ajoutons à cette enumeration déjà abondante les nombreux plans et
dessins, les innombrables photographies des ruines des édifices, des

tombes, des sculptures, des objets, surtout la moisson extrêmement
riche des mosaïques appartenant à diverses époques, toutes décrites,
étudiées, dessinées, complétées avec amour et habileté ; les plus riches
sont reproduites en couleur. M. Maree est lui-même un excellent
dessinateur. Voilà autant d'éléments nouveaux qui permettent de faire revivre
le milieu dans lequel le plus grand Docteur de l'Eglise a vécu.

La publication de M. Maree est un événement dans le domaine de

l'archéologie chrétienne. Nul doute qu'il va donner une nouvelle impulsion
aux études augustiniennes. Son auteur peut être sûr de l'admiration et de

la gratitude des historiens comme des théologiens.
Est-ce dire que la discussion est close Certes, non. M. Maree lui-

même ne cesse d'affirmer le caractère souvent problématique et provisoire

de certaines de ses solutions. Aussi la critique n'a-t-elle pas tardé.
M. Jean Lassus, l'archéologue bien connu de la Syrie, aujourd'hui Directeur

du Service des Antiquités de l'Algérie, juge favorablement l'identification

de l'ensemble de l'insula (Préface du livre de M. Maree). Il
rencontre plus de difficultés à suivre l'auteur dans l'interprétation du
monument appelé « l'Eglise à cinq nefs ».

179



%

•¦-*.

tan

s

%

^ ••**
**•*.

**.«

u
ES

n„
1

*=>

%,

Basilique à trois nefs, Consignatorium, baptistère, une partie de la maison dite de Julianus



M. Henri-Irénée Marrou, de qui nul n'ignore l'autorité, vient de

publier dans le dernier numéro de la Revue des Etudes Augustiniennes
(VI, 1960, pp. 109 à 154) une étude qui se distingue par une rare connaissance

de l'Afrique chrétienne unie à un remarquable don d'observation
et de sens critique. L'examen des tombes et des inscriptions de l'époque
vandale est particulièrement instructif. Tout en arrivant au même résultat

relativement à la date de la construction de la basilique à trois nefs

au IVe siècle et des tombes creusées dans son sol au Ve siècle, M. Marrou
est très sceptique au sujet de son identification avec la cathédrale de

saint Augustin. Qui nous prouve que ce ne fut pas la basilique des Dona-
tistes (pp. 147 s.). Il lui « paraît plus raisonnable de voir dans la
basilique à cinq nefs une maison privée qu'une église » (p. 112, note 13). La
critique serrée dont je me demande si elle tient compte de l'ensemble des

éléments archéologiques et littéraires, se termine cependant par la
constatation consolante et flatteuse pour M. Maree : « Nous sommes maintenant

en mesure de montrer au pèlerin le sol que saint Augustin a foulé
de ses pas, l'abside du haut de laquelle il a prêché, l'emplacement de

l'autel où il a officié, le baptistère où il a baptisé, et cela au moins dans

les dix dernières années de sa vie » (pp. 153 s.) 1. Nous savons en effet

que la constitution de l'empereur Honorius du 30 janvier 412 avait
décrété l'attribution aux catholiques des églises donatistes. L'ordre a dû
être exécuté à Hippone.

J'avais promis pour ma part, il y a cinq ans, de confronter avec les

données des fouilles le? résultats d'une longue analyse des textes concernant

l'église principale et les autres sanctuaires chrétiens d'Hippone-la-
Royale, publiée dans la Revue des Etudes Augustiniennes (I, 1955,

pp. 299 à 343). Je ne me sens pas encore à même de tenir ma promesse.
Un travail vraiment solide exigerait un examen prolongé au milieu des

ruines elles-mêmes. Le moment opportun à ce travail ne s'est pas encore

présenté. Qu'il me soit permis d'apporter en attendant et sous réserve

quelques éléments peut-être utiles au débat.
Les textes anciens, concédons-le, n'apportent pas la clarté désirée.

Cependant, certaines données qu'ils fournissent ne semblent pas avoir
trouvé l'attention qu'elles méritent. C'est d'abord l'identité de la Basilique

Léontienne avec la Basilica Maior, rendue presque certaine par les

indications topographiques mises en tête des sermons 257 et 258 d'une

1 Je doute pour ma part que saint Augustin ait jamais abandonné le baptistère de

son église principale, episcopale pour utiliser celui des Donatistes.

181



part, et de 148 et 260 d'autre part dans les séries pascales Fleury et
Alleluia 1. A supposer que l'identification proposée par M. Maree soit
exacte, il faudrait dire en conséquence que notre basilique à trois nefs
est la Basilica Maior, appelée aussi Ecclesia Leontiana (sermo 240) ou
encore Ecclesia Pacis 2. Le nom de Basilica Leontiana lui a été donné

parce que saint Léonce en fut le fondateur (sermo 262, 2). Les catholiques

y célébraient l'anniversaire de sa sépulture le 4 mai. Mais les Donatistes
en faisaient de même, sans doute dans leur propre basilique (epist. 29).
Ces faits nous placent devant des problèmes complexes.

Quand saint Léonce a-t-il fondé son église P. Monceaux avait fait
de cet évêque un martyr de la persécution de Dioclétien. Il fut contredit
avec raison par le R. P. H. Delehaye. Jamais saint Augustin n'appelle
saint Léonce martyr, jamais il ne l'énunière parmi les martyrs d'Hippone3.
Comme saint Léonce est vénéré également par les Donatistes, il est
légitime de conclure qu'il mourut avant l'origine du schisme, c'est-à-dire
avant 311 4. Or, il est impossible d'attribuer notre basilique à une
époque antérieure à la paix constantinienne. Ses dimensions, son

architecture, le style de ses mosaïques s'y opposent. Soit M. Maree soit
M. Lassus soit M. Marrou sont d'accord sur ce point 5.

Le problème serait dès lors résolu si M. Maree n'avait pas découvert
sous le sol de la basilique un édifice plus ancien dont subsistent de

notables parties des mosaïques. Il pense y reconnaître un sanctuaire

préexistant à la basilique. M. Marrou 6 y voit plutôt une villa avec sa

cour entourée d'un péristyle au centre, la salle d'apparat (le « tablinum »

ou « l'oecus ») au Nord-Ouest, enfin au Nord-Est des pièces obliques par
rapport à l'axe du quadriportique7. Car le style des mosaïques est

contemporain de celui des mosaïques de la villa (panneau D), fait qui
n'a pas échappé à M. Maree. Ces salles ont été transformées plus tard
en consignatorium et catechumeneum auxquels s'ajoute un baptistère.

1 Cf. Dom G. Morin, Miscellanea Agostiniana. I Roma 1930, p. 666 ; Dom C. Lam-
BOT, Revue des Sciences religieuses 30, 1956, pp. 230-240 ; O. Perler, Revue
des Etudes Augustiniennes 2, 1956, pp. 435 s.

2 Cf. Revue des Etudes Augustiniennes 1, 1955, pp. 307-310.
3 Ib., p. 301.
4 Ou du moins avant son extension à Hippone que nous ignorons. Le premier

évêque donatiste connu d'Hippone est Faustinus, à l'époque de l'empereur Julien.
6 M. Lassus date les mosaïques de la nef de la basilique du milieu du IVe siècle.

Il hésite entre 340 et 360
6 A. c, pp. 114-123.
7 M. Marrou a. c, p. 116, fig. 2, attribue l'abside du «consignatorium» à une

époque postérieure. Il faudrait en apporter la preuve archéologique.

182



L'époque de ces transformations n'est pas aisée à établir. Toujours est-il

que ce complexe a continué à servir à des fins ecclésiastiques lorsque
la basilique a été construite.

Une troisième solution résoudrait bien des difficultés. Il est en effet

impossible de prouver le caractère religieux de l'édifice sous la basilique

par les fragments des murs et des mosaïques. Le plan général est celui
d'une maison profane avec sa cour et son péristyle. Il faudrait évidemment

pouvoir compléter les fouilles. Le complexe qui deviendra un jour
le consignatorium avec ses salles voisines me semble avoir fait partie de

la maison contigue dite de « Julianus ». M. Maree admet cette possibilité.
Mais ce complexe en était séparé pour être incorporé à l'édifice mentionné

en premier lieu (celui sous la basilique). Rien n'empêche alors d'y voir le

sanctuaire fondé par saint Léonce. La salle absidée, vu sa date, sa

disposition, son orientation vers le Nord-Est, son abside, se prêtait bien au
culte eucharistique. Nous aurions alors un cas semblable à celui de la
maison de Doura-Europos, où la « chapelle » et le baptistère occupent
des salles entourant une cour intérieure. A Hippone, les dimensions de la
salle absidée sont même supérieures et - cela peut être un pur hasard -
son orientation est identique à celle de la salle eucharistique de Doura.
Dans ce cas, rien, ni la chronologie, ni l'architecture, ni les noms donnés

à la basilique ne s'opposeraient à l'identification proposée par M. Maree.

Au contraire, la continuité des deux sanctuaires, celui fondé par saint
Léonce et la basilique à trois nefs, serait évidente par l'adaptation de

l'ancienne salle absidée et des salles voisines à l'instruction des catéchumènes,

à l'administration du baptême et de la confirmation. Il est
probable que le baptistère a été construit à ce moment. Le manque de place
entre les salles préexistantes et la rue expliquerait son exiguité et sa

pauvreté par rapport aux dimensions de la basilique. En raison de cette
continuité visible, la nouvelle basilique a pu retenir l'ancien nom populaire

« Basilica Leontiana ». Son nom propre était celui de « Basilica Pacis »

donné dans les actes officiels 1. 11 semble rappeler la politique religieuse
de Constantin plutôt que la période d'union entre Catholiques et Donatistes,

inaugurée par l'édit de l'empereur Constant en 347. On devrait
alors proposer l'ère constantinienne prise dans un sens large, comme date
de la construction de la Basilica Pacis. L'architecture et le style des

mosaïques y concordent. L'époque de Constant n'est évidemment pas exclue.

1 Ceux du synode d'Hippone de 393, de la conférence avec le manichéen Félix, enfin
le procès verbal de l'élection du prêtre Héraclius comme successeur de saint
Augustin en 426, cf. Rev. Etud. Aug. 1, 1955, pp. 307-309.

183



Mais notre basilique à trois nefs posent encore d'autres problèmes.
Tout en utilisant certains éléments (pans de mur, mosaïques, le complexe
du consignatorium) de l'édifice antérieur, elle est axée plus vers le Nord-
Est. On a pensé que la raison en fut une citerne de l'établissement industriel

préexistant qui gênait la construction de l'avant-dernier pilier du
collatéral droit. Je doute que telle fut le motif. C'était en effet plus
facile de combler la citerne ou d'y enfoncer la base du pilier que d'entamer

plusieurs salles de la villa dite de Julianus au Nord-Est. Par contre,
du côté opposé, au Sud-Ouest, où M. Maree situe un jardin, le terrain
n'offrait pas les mêmes difficultés. N'est-il pas plus logique de conclure

que l'on voulait utiliser la citerne Elle se trouve, comme l'a bien vu
M. Marrou, directement à l'emplacement de l'autel, en avant de l'abside.

Que l'on se souvienne de la basilique de Saint-Pierre au Vatican ct dc

celle de Saint-Paul sur la Via Ostiensis. La Memoria préexistante a

déterminé dans les deux cas l'emplacement et l'orientation de la
basilique. Il en est de même pour tant d'autres églises commémoratives. En
toute hypothèse nous pouvons difficilement admettre que les Chrétiens

d'Hippone aient pu ériger notre basilique à trois nefs sans être propriétaires

de la villa mitoyenne au Nord-Est que M. Maree identifie avec la
maison de Julianus, léguée à la communauté seulement du vivant de

saint Augustin (Epist. 99). Si cette maison est à chercher parmi les
édifices de notre insida chrétienne, ce serait plutôt du côté de l'abside ou

encore au Sud de la façade (lettre E du plan de M. Maree, fig. 1,

pp. 20 s.) 1.

La citerne contenait 17 tombeaux, 14 dans la section Sud-Ouest,
3 dans celle Nord-Est. Il ne peut donc s'agir ni du groupe des Vingt
Martyrs ni de celui des Huit Martyrs dont saint Augustin mentionne à

plusieurs reprises 2 la Memoria, respectivement la basilique. La plupart
des caveaux semblent d'ailleurs d'une époque plus tardive. Un examen
des objets trouvés 3 permettrait une chronologie plus précise, l'analyse

1 Voici le texte de la lettre 99, 3 : de domo illa quid dicam, nisi benignissimae tuae
curae gratias agam nam eam quam dare possumus, nolunt, quam uolunt autem,
dare non possumus ; neque enim sicut falso audierunt, a decessore meo relicta
est ecclesiae, sed inter antiqua eius praedia possidetur et antiquae alteri ecclesiae
sic cohaeret quemadmodum ista, de qua agitur alteri. Il semble préférable de

comprendre l'expression « ecclesia » dans le sens de « basilique » bien que le sens

plus large de « insula ecclesiae » soit possible. Cf. Rev. Etud. Aug. 1, 1955, p. 319,
n. 157.

2 Cf. Rev. Etud. Aug. a. c, pp. 328 s. et 2, 1956, pp. 435-446.
3 Leur description se trouve à la p. 52, la reproduction à la p. 56.

184



des fragments d'ossement peut-être des conclusions précieuses. Mais qui
nous prouvera que la citerne n'a pas été utilisée dès la construction de

la basilique pour y déposer le cadavre et les restes d'un personnage
vénéré Ici se pose le problème du culte des martyrs et des confesseurs,
éventuellement d'une translation, de l'ensevelissement à l'intérieur des

villes et dans les églises. Ce dernier problème a été soulevé par M. Marrou
(pp. 131-133). M. Maree avait pensé au tombeau de saint Augustin.
Notre argumentation suppose une tombe plus ancienne. Il ne me semble

pas hors de propos d'avancer l'hypothèse d'une déposition de saint
Léonce dans notre citerne. Son anniversaire était certainement célébré

par des agapes dans sa basilique qui est la « Basilique Majeure ». Or les

agapes étaient liées à une « memoria », normalement au tombeau du

martyr. Les caveaux postérieurs pourraient s'expliquer par la coutume
de se faire enterrer « ad sanetos »l. Mais comme les Donatistes
célébraient le même anniversaire de la même manière, sans doute dans leur

propre église, la présence du tombeau de saint Léonce ne trancherait pas
nécessairement le problème de l'identification. Il y aurait cependant une
présomption en faveur des Donatistes parce qu'ils introduisirent les

premiers la coutume d'inhumer dans les églises. Il faudrait alors supposer
qu'ils étaient en possession du cadavre de saint Léonce. L'hypothèse
même d'un vol n'est pas à exclure comme le montre l'exemple des Nova-
tiens de Rome qui avaient volé le corps de saint Silanus (Depositio
Martyrum, 10 juillet). Nous savons d'autre part que les Catholiques eux aussi

enterraient exceptionnellement à l'intérieur des villes et des églises au
IVe siècle déjà. M. Marrou cite plusieurs exemples (p. 133). Et il me semble

plus raisonnable d'admettre qu'à Hippone les Catholiques possédaient
le tombeau de leur évêque Léonce. L'indice en est le culte célébré par
eux dans son église par des agapes. Saint Augustin le compare à celui
rendu à saint Pierre au Vatican, c'est-à-dire attaché à son tombeau

(epist. 29, 10).

Un deuxième texte qui n'a pas été jeté dans le débat, est tiré du
sermon 196, prononcé le jour de Noël, sans doute dans l'église principale
d'Hippone en raison de la solennité. La fête de Noël attira des audi-

J'avais pensé (Rev. Etud. Aug. 1, 1955, pp. 301-304) pouvoir expliquer le culte
de saint Léonce par le souvenir qui se rattachait à la basilique fondée par lui. Je
me référais au canon 17 du sixième Concile de Carthage en 401. M. le professeur
Th. Klauser, de Bonn, ne m'a pas approuvé, peut-être avec raison. Les agapes
avaient lieu à l'endroit des tombeaux. De fait, le Concile cité parle des martyrs,
non des confesseurs.

185



teurs plus nombreux qu'à l'ordinaire : « Multos video propter sollemni-

tatem » (n. 4). L'hypothèse que ce fut dans la basilique récupérée des

Donatistes est à écarter. Bien que nous ne puissions pas fixer la date

exacte du sermon, son style et ses idées appartiennent à la première
période de l'épiscopat de saint Augustin. Vers la fin, le prédicateur supplie
ses auditeurs de ne pas s'adonner aux jouissances païennes le jour des

Calendes du mois de janvier, comme certains l'avaient fait à l'occasion

de la fête de saint Jean-Baptiste pendant que lui, Augustin, fut absent.

« Sortant d'une fête superstitieuse païenne, des Chrétiens vinrent à la

mer et y prirent un bain » (sermo 196, 4 : de sollemnitate superstitiosa

pagana Christiani ad mare veniebant et ibi se baptizabant). La basilique
dans laquelle saint Augustin prêche est donc, selon ce texte, à proximité
de la mer, l'endroit des réjouissances païennes dans la direction opposée,

sans doute à l'intérieur de la Cité, probablement vers son centre. Cette

localisation, près de la mer, est réalisée par notre basilique. L'ancien

rivage est tout proche. Au Sud-Est on a découvert une cale de descente,

indice d'un port. Si nous étions sûrs que ce fut la seule basilique
construite au bord de la mer, notre argument serait décisif. Or, « la basilique
à cinq nefs » mise à part (nous en parlerons encore), les chances d'en

trouver une autre ne me paraissent pas grandes. Les constructions
modernes ont envahi presque tout le terrain près du rivage ancien sans

que l'on ait signalé des ruines. Il se peut aussi que la rivière proche (la

Seybouse), qui s'est déplacée depuis l'époque romaine, ait submergé
d'anciens monuments.

L'examen des annexes de la basilique dépasserait le cadre de cet article.
U occupe pourtant une place importante dans l'argumentation dc

M. Maree. S'il est difficile d'apporter des preuves décisives pour les

identifications isolées (secretarium, Memoria de saint Etienne, monastère,
maison episcopale, etc.), l'ensemble n'en est pas moins impressionnant.

Le complexe du baptistère et des salles environnantes méritent cependant

une attention particulière. C'est un des plus beaux ensembles

destinés à l'initiation chrétienne. M. Maree voit dans la salle absidée le

consignatorium, il me semble avec raison. Dom C. Lambot1 avait proposé
la chapelle des Vingt Martyrs. J'ai émis ci-dessus l'hypothèse qu'elle
pouvait avoir été un sanctuaire primitif, destiné plus tard à réunir les

catéchumènes. La salle annexe plus petite a dû servir aux rites prépara-

1 Les sermons de saint Augustin pour la fête de Pâques, dans Revue des Sciences
religieuses 30, 1956, pp. 230-240. Cf. O. Perler, La «Memoria des Vingt Martyrs

» d'Hippone-la-Royale, dans Revue des Etud. Aug. 2, 1956, pp. 435-446.

186



toires du baptême comme l'exorcisme, le renoncement à Satan, conformément

aux descriptions détaillées d'un saint Ambroise, d'un saint
Cyrille, etc. De là, le néophyte entrait dans le baptistère proprement dit. Je

pense qu'il s'approchait de la cuve baptismale du côté Sud-Est où une
marche est conservée. Il en sortait probablement du côté opposé pour
se rendre de là au consignatorium. Le ministre du baptême a dû se

tenir du côté Nord-Est. Car le néophyte, en face de lui, regardait
habituellement vers le Soleil levant. Le curieux petit bassin rectangulaire
qui flanque extérieurement la cuve baptismale était, selon M. Maree,

probablement affecté au lavement des pieds (p. 108). Comme ce rite
ne se pratiquait pas dans toutes les églises - il n'est en tout cas pas
attesté pour Hippone -, et comme cet endroit serait vraiment insolite
et mal commode, je suppose une autre destination. Le ministre du
baptême a pu y puiser l'eau qu'il versait sur la tête du néophyte. Car,

au IVe siècle, le sacrement était administré à la fois par immersion

partielle et par infusion. Le néophyte adulte descendait dans la bassin,

profond d'un mètre à Hippone, ailleurs souvent beaucoup moins. Le
ministre de son côté versait de l'eau sur la tête.

L'abside de la salle voisine était tout indiquée pour compléter le

baptême par l'administration de la confirmation, réservée généralement
à l'évêque. Nous sommes par conséquent dans le consignatorium, qui
pouvait servir également de catechumeneum.1 II était suffisamment

spacieux pour réunir les nouveaux baptisés avant qu'ils ne rentrassent
en procession solennelle dans la basilique afin d'y assister au sacrifice
à l'intérieur des cancelli. Il sera ainsi facile d'illustrer dorénavant tant
de sermons de saint Augustin.

Le cas de « l'Eglise à cinq nefs » (M. Maree pp. 183 à 212) est plus
délicat. Le caractère ecclésiastique de l'édifice a été mis en doute par
MM. Lassus et Marrou. Cependant, plusieurs tombeaux alignés du côté
du portique Ouest en sont un indice important, d'autant plus que nous
nous trouvons sur le bord de la mer. On aimerait être renseigné sur
leur époque. Ils s'insèrent dans le plan de l'édifice et de ses mosaïques.
Une épitaphe fragmentaire en grec « nous reporte plutôt à l'époque
byzantine » (M. Marrou, p. 112 N° 13). Mais qui nous en donne la
certitude Les fidèles parlant le grec n'ont pas dû être l'exception encore

au IVe siècle comme le montre l'exemple du prédécesseur de saint

1 Saint Augustin suppose une salle où les néophytes prient, car à la fin (n. 10) du
sermon De cantico novo, il s'adresse à eux en disant : in ilio fonte adjuvetis nos
orationibus vestris.

187



Augustin, l'évêque Valére. Il reste le fait d'enterrer sous le portique-
narthex d'une église à l'intérieur de la ville. Si cet usage se répand à

une époque plus tardive, est-il exclu au IVe ou au Ve siècle 1

D'autre part l'architecture de cette église serait tellement étrange

qu'il faudrait supposer des remaniements et des agrandissements
successifs, ce qui en soi n'est pas impossible. Somme toute, on pourrait
l'identifier, non pas à la Basilique Majeure (de Léonce-de la Paix) ni
à la basilique donatiste - il lui manque le baptistère, pour ne mentionner

qu'une raison -, mais à « l'ancienne église » dont parle la lettre 99. Car

elle réalise deux caractéristiques indiquées par cette lettre, l'ancienneté
et la mitoyenneté avec une maison d'habitation.

Il ne me reste qu'à féliciter M. Maree, à le remercier de l'enrichissement

apporté à l'archéologie et à lui souhaiter la confirmation des ses

interprétations par les fouilles en cour.

1 Cet article était déjà sous presse, lorsque j'eus connaissance du travail de
MM. J. Cintas et N. Duval : L'église du prêtre Félix (région de Kélibia), dans
KARTHAGO, ix, 1958, pp. 155-265, sorti en 1960. Il apporte un matériel de

comparaison très riche et précieux. La plus ancienne tombe, celle du prêtre
Félix, se trouve dans l'abside. Elle est datée de la fin du 4e siècle. Les tombes à

l'intérieur de la basilique se multiplient au courant du 5e siècle. La chronologie
de celles de la basilique à 3 nefs à Hippone est ainsi confirmée : de même le
caractère ecclésiastique de « l'église à 5 nefs »

188


	La découverte des monument chrétiens d'Hippone

