
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 54 (1960)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


werde. Und darumb was ir mir wider umb zu früntlicher meynung thün,
wöllent dissem botten vollen gloubens über antwurten und geben, der von
mir luter bericht ist, wie er sölichs in disser uwer mesß anlegen und darumb
kromen soll, den selben ich uch zu eren allen minen herren und gütten
fründen erscheinen will. Und wöllent des gedichtes schriber verziehen, wan
ich als geschwind bessern nit hab vermögen 1. Damitt ich mich thün uwer
wysheit hoch bevelhen in uwerm dienst gantz ergeben. Datum jlentz Einsi-
deln uff dornstag vor der heiligen drivaltigkeit tag anno domini etc. LXXXV.

Albrecht von Bonstetten
dechan zun Einsideln.

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Adolf W. Ziegler: Neue Studien zum ersten Klemensbrief. Manz Verlag
München 1958, 144 S.

Der erste Klemensbrief ist in den letzten Jahren wegen seines Zeugnisses
über den Tod der Apostel Petrus und Paulus in Rom sowie wegen des
römischen Primatanspruches häufig behandelt worden. Zuletzt meldeten sich die
Archaeologen und Philologen (R. van Cauwelaert, L.Sanders usw., von
jenen, die sich mit den Ausgrabungen unter S. Peter befaßten, nicht zu
sprechen), die von ihren Wissensgebieten her den für die Frühgeschichte der
römischen Gemeinde so wichtigen Text beleuchteten. An diese Bemühungen,
das Verständnis des Briefes von den Einflüssen des Hellenismus her zu
vertiefen, knüpft Prof. Ziegler an. Die methodisch sehr sorgfältig geführten
Untersuchungen des Ordinarius für alte Kirchengeschichte, Patrologie und
Archaeologie an der Theologischen Fakultät München verlangen und
verdienen mehr als eine Lektüre in der Diagonale. Um es gleich zu sagen, der
kühne Versuch, zu dem so viel und breit behandelten Text etwas Neues und
Besseres zu bieten, ist gelungen.

Prof. Ziegler schreibt nicht einen Kommentar im herkömmlichen Sinne.
Er greift Einzelfragen heraus, die dem Bereich « Antike und Christentum »

angehören. In meisterhafter Beherrschung der philologischen Analyse und
der historischen Kritik tastet er die Probleme an seinem Texte ab, um zu
neuen Einblicken zu kommen. Das 1. Kapitel « Korinth » geht den Beziehungen

zwischen Geschichte und Kultur der christlichen (Briefe des Paulus)
und heidnischen Stadt einerseits (die römische Kolonie, die mythische Vorzeit,

die Isthmischen Spiele, Korinth und Delphi), dem Schreiben des
römischen Klemens anderseits nach. Es folgt ein Abschnitt über die Sprache der
Agonistik, die im Leben der Antike, vor allem Korinths, aber auch in der
stoisch-kynischen Diatribe und daher auch in I Kiem eine so auffallend

1 Dies dürfte sich auch darin zeigen, daß die Umlautzeichen sehr undeutlich bzw.
flüchtig geschrieben sind.

71



große Rolle spielt. Hier und im folgenden Kapitel bringt der Verfasser seine

berechtigte Kritik an Eggenbergers Deutung (staatspolitische Absichten des

I Kiem) unter. Im 3. Kapitel werden versöhnliche Haltung und Bejahung
der Kaisermacht aus dem Zwecke des Briefes, Frieden zu stiften, und aus der
Bibel erklärt. Die Untersuchung über « Offenbarung » zeigt die einzigartige
Aufgeschlossenheit des Klemens all dem gegenüber, was die Antike für
Offenbarung hielt, sei es das Alte und Neue Testament, sei es die Offenbarung
Gottes im antiken, heidnischen Geschehen. Auffallend ist die Bedeutung des

Prophetentums, im engeren und weiteren Sinne (5. Kap.). Klemens selbst
weiß sich prophetisch begabt. Die Aufrührer von Korinth hingegen hält er
nicht für Charismatiker. Der Streit in Korinth ist nicht eine Auseinandersetzung

zwischen Charisma und Amt. Nicht weniger merkwürdig und für
die meisten Leser überraschend ist die Verwendung der antiken Denkformen
des Orakelwesens (Kap. 6). Im Abschnitt « Frauen », von denen in I Kiem
so oft die Rede ist, kann auf eine wörtliche Entsprechung zwischen Senekas

Bearbeitung der Medea und 1 Kiem. 54, 2 hingewiesen werden. Auch der
Auswanderungsbefehl 1 Kiem. 54, 1-3 ist antiken Vorstellungen entnommen

(Kap. 8). Der Theologe liest mit spannender Erwartung das 9. Kapitel
« Die Autoritäts- und Primatsfrage ». Nach vorsichtigem Unterscheiden und
Abwägen sämtlicher Angaben kommt der Verfasser zum Schluß, daß Roms
Vorgehen « wohl über das, was christliche Bruderliebe und Solidarität
verlangen, hinausweist» (S. 114). Entscheidend ist für ihn die in Kap. 65, 1

sachlich vorhandene « Vollzugsmeldung » der Zeugen d. h. der römischen
Abgesandten, die sich Klemens als Richter denke. Doch liege Klemens römischer
Machtwille und römisches Autoritätsbewußtsein fern. Vor der Autorität
Gottes, die hinter ihm steht, heiße ihn die Demut zurücktreten, verschwinden.

Weder von einer Anspruchnahme noch von einer Begründung eines
Primates könne die Rede sein (Ob sich letztere nicht in der Erwähnung der
Apostelfürsten in Kap. 5 ankündet Vgl. Ignatius Röm. 4, 3). Jedoch die
einzelnen Tatsachen : Handeln aus Pflichtbewußtsein, Sprechen und Handeln

in Stellvertretung göttlicher Autorität, Ausübung eines Richteramtes
(1. Kiem 65, 1), in Zusammenhang mit der Gesamtsituation des römischen
Eingreifens in Korinth gebracht, führen zum « Schluß auf einen von
prophetischer Autorität getragenen, rein religiösen Vorrang Roms, der in die
Geschichte des römischen Primats gehört, als der besten Erklärung » (S. 122).
In einem abschließenden Kapitel wird versucht, in einer auf die Spitze
getriebenen Analyse die Vorgeschichte des Klemensbriefes aufzuhellen. Vor
allem nach Kap. 39, 1 möchte der Verfasser eine Stellungnahme Roms vor
der Abfassung des Briefes in Korinth annehmen, auf welche die Empörer
mit Spott und Hohn geantwortet hätten. Könnte diese « Hypothese » (so

nennt sie der Verfasser selbst) bewiesen werden, so würde sie den eben
erwähnten « Primat » bestärken.

Am Schlüsse des nicht sehr umfangreichen, aber inhaltschweren Buches
weiß man sich bereichert. Der Klemens, der vor uns steht, ist nicht mehr der
fast nur dem AT verpflichtete Judenchrist, wie man ihn bisweilen darstellte,
sondern ein vom antiken Bildungsgut nicht weniger als von der jüdischen
und christlichen Offenbarung zehrender, aufgeschlossener, lebensvoller

72



Schriftsteller, der « wahrscheinlich vom Heidentum gekommen ist ». « Im
Briefe offenbart sich eine eigenartige Harmonie von Antike und Christentum,

vielleicht ist es ein Idealtyp dieser Harmonie. »

Gewiß ist man versucht, an einzelnen Stellen die kritische Sonde anzusetzen,

etwa an der Voraussetzung so vieler Kenntnisse in korinthischer
Geschichte, Mythologie, Kultur von seiten des römischen Klemens ; oder wenn
auch der Eifersuchtsgedanke aus der Agonistik her erklärt wird (S. 30) ;

oder wenn es S. 94 heißt : « Soviel wie sicher ist, daß Kiem. (54, 2) eine
Stelle aus der lateinischen Fassung der Medea-Sage literarisch verwendet hat,
es ist das discedo-exeo des Seneka » (Ciceros Worte in Pro Mil. 93 : « ego
cedam atque abibo », zeigen, daß es sich um eine verbreitete Wendung
handelt, und die wörtliche Übereinstimmung könnte ein Zufall sein, vielleicht
einer gemeinsamen griechischen Quelle entstammen) ; oder wenn im letzten
Kapitel das Perfekt : « Etwas spät haben wir uns, meinen wir, euch
zugewandt » (1, 1) von, der Abfassung des Briefes längere Zeit vorausgegangenen
Schritten gedeutet wird und nicht aus dem Briefstil oder von den unmittelbaren

Vorbereitungen der mit dem Schreiben nach Korinth beorderten
Gesandtschaft ; oder wenn aus der großen Vertrautheit mit der antiken Kultur
auf heidnische Herkunft geschlossen wird (ein Philo, ein Verfasser des
4. Makkabäerbuches und andere Juden der Diaspora waren nicht weniger
vom Hellenismus beeinflußt). - Aber wenn man die jeweils folgenden
Vorbehalte und Einschränkungen des Verfassers liest, so wird man sich gewahr,
daß diesen das Bewußtsein der Grenzen zwischen Gewißheit und verlockender

Hypothese nie verläßt. Bisweilen scheint seine Vorsicht sogar übertrieben.

In menschlichen Handlungen muß uns oft ein Indizienbeweis mit seiner
beschränkten Sicherheit genügen. Auch eine gut begründete Hypothese kann
Licht auf einen Text werfen. Vorsichtiges Abtasten und maßvolles Urteil
verbinden sich bei Prof. Ziegler mit persönlichem Kombinationsvermögen
und scharfsinniger Beobachtungsgabe, vor allem mit einer beneidenswerten
Kenntnis der antiken Sprachen und Literatur. Nicht bloß der Patrologe,
Kirchenhistoriker und Religionsgeschichtler, sondern auch der Exeget wird
mit Nutzen zu diesem Buche greifen. O. Perler.

Dom Patrice Cousin OSB, Précis d'histoire monastique. Collection « La
vie de l'Eglise », Bloud et Gay, 594 pages.

Ce livre, dont l'imprimatur porte la date de 1956, ne nous a été envoyé qu'en
1959. Ce n'est pas, comme le titre pourrait le faire croire, une histoire de
l'ensemble des ordres religieux. L'auteur s'explique dans l'Avant-propos :

« Les moines ne sont pas seulement des religieux, voués à Dieu par les trois
vœux classiques Ils se sont retirés volontairement du monde pour vaquer
principalement à la contemplation divine. En conséquence, le monachisme
n'inclut pas parmi ses membres les religieux des ordres mendiants fondés au
moyen âge : franciscains, dominicains, carmes et augustins. Bien qu'ayant
gardé la vie de communauté et l'obligation (de principe) de l'office choral, leur
activité extérieure, vouée aux tâches apostoliques, les oblige à vivre dans le
monde : ils sont religieux, ils ne sont pas moines » (p. 24). Des ordres qui ont
apparu après le XIIIe siècle, il ne sera donc pas non plus question dans le livre

73



de dom Cousin. Par contre, il nous parle du monachisme à ses débuts, sous sa

triple forme anachorétique, cénobitique et basilienne, en Asie Mineure, en
Palestine, en Syrie, à Constantinople ; puis il passe à l'occident : Italie, Afrique
du Nord, Gaule. Vient ensuite saint Benoît : sa personnalité et sa règle, la
réforme de saint Benoît d'Aniane, la congrégation clunisienne, les cisterciens.
Après la décadence de l'ordre monastique à la fin du moyen âge, l'auteur nous
entretient de son relèvement, des nouvelles congrégations créées dans la famille
bénédictine depuis le XVe siècle jusqu'à nos jours. Enfin trois pages sont
consacrées aux chartreux « qui, tout en ayant peu subi l'influence bénédictine
(à la p. 145, ont dit plutôt le contraire) sont des moines authentiques ».

« Il n'existe point. d'histoire d'ensemble de l'ordre monastique qui soit
autre chose que des considérations littéraires ou édifiantes » écrit, en tête de

la Préface, M. Jarry, le directeur de la nouvelle collection « La vie de l'Eglise »,

dont c'est ici le premier volume. Plus justement, dom Cousin cite les noms de

ses prédécesseurs : dom Henri Leclercq, dom Berbère et surtout dom Philibert

Schmitz, «le maître inconstesté de l'histoire monastique d'Occident»
(p. 26). Humblement, c'est à ce dernier que renvoie notre auteur, qui trop
modestement ne reconnaît à son Précis qu'une valeur de haute vulgarisation.
En réalité, s'il reprend les sujets traités avant lui, il les complète, poursuivant
l'histoire de l'ordre bénédictin jusque dans ses plus petites ramifications et sa

complète expansion géographique. Ce qui fait surtout la valeur de son
livre, ce sont les renseignements bibliographiques dont il fait suivre chacun
de ses chapitres : publications de sources, de textes, ouvrages - les uns encore
en préparation - traitant d'un point particulier. Il ne pouvait naturellement
être question d'accumuler ces notes au bas des pages, qui en eussent été

surchargées ; mais la solution adoptée, peut-être d'ailleurs la seule possible,
entraîne, du point de vue typographique, une sorte de dualisme : les pages
consacrées aux grandes lignes du monachisme bénédictin sont entrecoupées
de celles, en nombre approximativement égal et présentées en caractères plus
fins, qui traitent d'un point de détail ou qui sont consacrées à un personnage,
à un monastère. Il y a, en d'autres termes, comme deux livres dans celui de

Dom Cousin : l'histoire de ce qu'il appelle l'ordre monastique, où sont
caractérisées de main de maître les tendances diverses des fondateurs et des
institutions, comme aussi ce qui les différencie les unes des autres ; et d'autre part
ces renseignements particuliers, tels que ceux que l'on cherche dans un
dictionnaire, mais qui proviennent ici d'une équipe qui travaille de première
main et qui accompagne ces notices de l'indication des études récentes parues
sur le sujet, travaux sur lesquels est portée, brièvement mais fermement, une
appréciation. Le tout se termine par un certain nombre de cartes illustrant,
du moins pour la France, l'extension du monachisme à travers les siècles.

« Peut-être, ami lecteur, écrit dom Cousin, décèleras-tu dans ce manuel
des inexactitudes et des omissions. Ne crains pas d'en avertir l'auteur. »

Répondant à cette invitation, voici deux petites remarques concernant la
Suisse. P. 18, c'est le P. Räber, bénédictin d'Einsiedeln, qui a entrepris la
traduction allemande de l'Histoire de l'Ordre de saint Benoît de dom
Schmitz. P. 215 : Le roi Sigismond, en 515, n'a pas fondé la basilique, mais le
monastère d'Agaune, élevant une nouvelle église, pour remplacer celle qu'avait

74



construite l'évêque Théodore dans la deuxième moitié du IVe siècle. L'auteur
s'exprime par contre exactement sur le même sujet aux pages 121 et 129.

L. Waeber.

Paul Rabikauskas S. J. : Die römische Kuriale in der päpstlichen Kanzlei
(Miscellanea Historiae Pontificiae edita a Facultate Historiae Ecclesiasticae
in Pontificia Universitate Gregoriana, vol. XX), Roma, Pont. Univ.
Gregoriana, 1958, xiv-255 S.

Eine Studie über die Anfänge des Brauches, gleichnamige Päpste durch
eine Ordnungszahl zu unterscheiden (Papstname und Ordnungszahl, in :

Röm. Quartalschr. 51, 1956, 1-15), ließ ob seiner Vertrautheit mit der
Papstdiplomatik von R. auf diesem Gebiet manches erwarten. Das vorliegende

Buch Rs. ist aus seiner Dissertation erwachsen. Mit dem Titel «

Römische Kuriale » entschied er sich für eine Benennung der päpstlichen Kanzleischrift,

die sie von der Curialisca der neapolitanischen und anderen
süditalienischen Kanzleien unterscheidet, dagegen dieselbe Schrift außerhalb der
Papstkanzlei in Rom nicht ausschließt. Für diesen Namen spricht auch der
im Mittelalter bekannte Ausdruck littera romana und die Benennung der
Gesamtheit der päpstlichen Behörden als curia romana, wenn auch diese

Bezeichnung sich erst ungefähr gleichzeitig mit dem Ende der Verwendung
dieser Schrift durchsetzt. Eigentümlich sind dieser Schrift besonders die
starke Tendenz zur Rundung der Buchstaben, die charakteristischen Formen
von a, e, q und t, ferner die Ligatur ri und ti.

R. bemüht sich, die Herkunft dieser Schrift zu erklären, was bei dem
Mangel an Originalmaterial sehr schwierig ist. Er schließt dabei an die
Forschungen K. Brandis P. F. Kehrs und L. Schiaparellis an, gelangt aber über
deren Ergebnisse erheblich hinaus, vor allem durch Heranziehung eines
von B. Bischoff entdeckten Eintrags bzw. Federproben in einer Evangelienhandschrift

der Stiftsbibliothek St. Gallen (Cod. 1394 p,. 92). R. vermag
durch Prüfung dieses Eintrags den Ergebnissen Schiaparellis erhöhte Sicherheit

zu verleihen und das Aussehen der auf die römische Minuskelkursive
zurückgehende Kuriale für das späte 1. und das 8. Jh. weitgehend zu
rekonstruieren. Wie es scheint, setzt die Entwicklung im 7. Jh. mit der Tendenz
zur Rundung und mit der Sonderform des q ein. Dazu treten im Laufe des
8. Jh. unter dem Einfluß der Rundungstendenz unter Steigerung des
kalligraphischen Moments die anderen kurialen Schriftmerkmale, aber der
Ausformungsprozeß erscheint auch im bekannten Fragment eines Briefes Hadrians I.
an die Gesandten Karlsd. Gr. vom Jahre 788 (JE 2462), dem ältesten im Original

erhaltenen Schriftdenkmal aus der päpstlichen Kanzlei, noch nicht
abgeschlossen, sondern erst im Privileg Paschalis'I. von 819 für Ravenna (JE 2551).

Hoffentlich schenkt uns R. auch noch eine Untersuchung des Zusammenhanges

der vorkarolingischen Minuskel in Italien. Mit Recht stellt er den
Einfluß der byzantinischen Kanzleischrift auf den allgemeinen
Schriftcharakter fest und weist er auf die geschichtlichen Tatsachen hin, die für
diesen Einfluß sprechen, so den Verkehr mit dem Kaiserhof, von dem man
immer wieder Schreiben empfing, die griechischen Päpste und nicht zuletzt
die vorherige Verwendung einer Reihe von Päpsten als Apokrisiare am Hofe

75



von Byzanz. Wie auch in den späteren Kapiteln stellt R. Entwicklung und
Wandlung der römischen Kuriale im Zusammenhang mit der Geschichte des

Papsttums und der kurialen Verwaltung und Kanzlei dar. So zeigt er, nachdem

er sich im ersten Kapitel mit dem Namen, Begriff und der Herkunft
der römischen Kuriale befaßt hat, im zweiten die Anfangsentwicklung dieser
Schrift, und zwar in Verbindung mit dem Zeitgeschehen, charakterisiert
durch die Steigerung der politischen Bedeutung des Papsttums, durch dessen

politische Lösung von Byzanz, durch sein Bündnis mit der neuen fränkischen
Großmacht und durch die Errichtung des Patrimoniums beati Petri.

Den Höhepunkt ihrer Entwicklung erreicht die Kurie im 9. Jh. Mit dem
Niedergang der päpstlichen Autorität läßt auch die Regelmäßigkeit und
Sorgfalt in der Schrift nach. Daß sie in der Zeit der größten Erniedrigung
des Papsttums nicht ganz verfällt, ist den Männern der Kanzlei zu danken,
von denen die überlieferten Normen gehütet und weitergegeben werden. In
den letzten Jahren des 10. Jh. versucht man wohl durch eine Verbesserung
der Kalligraphie dem Niedergang der äußeren Schrifttechnik zu steuern,
der Verfall ist jedoch nicht mehr aufzuhalten, denn jetzt gibt die päpstliche
Kanzleischrift eine Reihe von eigenen Bestandteilen auf und ersetzt sie
durch fremde Elemente, vor allem aus der Kapitalmajuskel und aus der
diplomatischen Minuskel. Ja es häufen sich die Fälle, in denen Urkunden
zur Gänze in der Minuskel geschrieben werden, manchmal sogar von Schreibern,

die sonst gewöhnlich die Kuriale schreiben.
Da in der zweiten Hälfte des 11. Jh. die Kuriale kleiner und mehr auf

Raumersparnis bedacht ist, wollte Kehr um 1050 den Beginn einer neuen
Schriftperiode, der « jüngeren » Kuriale ansetzen. R. zeigt, daß von dem
einen oder anderen neuen Element abgesehen um diese Zeit kein wesentlich

neues Moment dazugekommen ist. Nach der unter Clemens II. und
Leo IX. fast völlig unterbrochenen Schrifttradition, zeigt die von den
städtischen Skriniaren weitergetragene Kurialschrift bis zum endgültigen
Aufhören unter Calixtus II. im wesentlichen den gleichen Charakter. R.
ersetzt die von Kehr aufgestellte Periodisierung in eine « ältere », « mittlere »

und « jüngere » Kuriale durch seine Einteilung in die Perioden der «

Anfangsentwicklung », der « Reife » und des « Verfalls ». Das Verdienst Kehrs, den

Kampf zwischen römischer Kuriale und fränkischer Minuskel von den
Kanzleiverhältnissen her zu erklären, bleibt auch heute noch bestehen,
aber seine in der berühmten Abhandlung « Scrinium und Palatium » darüber
hinausgehende Hypothese von zwei getrennten Schreibbüros wird, wie schon
seinerzeit von R. Elze, jetzt auch von R. mit guten Gründen abgelehnt.
Daß die Kuriale allmählich verfällt und uns seit 1123 überhaupt kein päpstliches

Schriftstück mehr in dieser Schrift begegnet, hängt hier noch
deutlicher als vorher mit der Zeitgeschichte und der Entwicklung der päpstlichen

Kanzlei zusammen. Die Nachahmung der kaiserlichen Kanzlei, die
Einsetzung fremder nichtrömischer Schreiber, die Bevorzugung von Klerikern

gegenüber den römischen Stadtschreibern, die überdies während der
nun einsetzenden Reisen der Päpste in Rom zurückblieben, das alles trägt
zu dieser Wandlung bei. Der endgültige Übergang zur Minuskel hängt
schließlich auch mit der neuen Stellung des Papsttums an der Spitze des

76



Abendlandes zusammen, denn jetzt bedurfte es einer Schrift, die allen
verständlich war.

Belegt wird dieser Entwicklungsprozeß in den beiden Schlußkapiteln.
Hier werden auf Grund umfassender Materialkenntnis und genauester
Beobachtung zunächst die Entwicklungsgeschichte eines jeden Buchstabens und
jeder Ligatur dargestellt und durch Nachzeichnung verdeutlicht, dann die
Abkürzungen, Interpunktionen ebenfalls an Hand nachgezeichneter
Beispiele behandelt, nebst Bemerkungen über den Beschreibstoff und über die
äußere Form der Originalurkunden. Anhang I bietet ein alphabetisches
Verzeichnis der Silben- und Wortabkürzungen mit Angabe des Fundortes und
der Dauer ihrer Verwendung, Anhang II ein chronologisches Verzeichnis
aller in römischer Kuriale geschriebenen Originale und jener in anderer
Schrift abgefaßten Originalschriftstücke, die für die Geschichte der Kuriale
aufschlußreich sind und daher eingehender behandelt werden. Bei jeder
Urkunde sind Datum, Empfänger, Aufbewahrungsort, Abbildung und Name
des Schreibers angegeben. Insgesamt untersuchte R. von 186 Originalen
36, also fast ein Fünftel unmittelbar, nicht nur an Hand eines Facsimile.
Ein chronologisches Verzeichnis der Schreiber aller hier erwähnten Urkunden
bringt Anhang III, auf den noch Register aller zitierten Papsturkunden
und aller vorkommenden Namen folgen. Daß kein einziges Facsimile
beigegeben wurde, ist auf jeden Fall bedauerlich. R. betont unter Hinweis auf
die hohen Druckkosten, daß im behandelten Zeitraum sozusagen für jede
Schreiberhand irgendein Facsimile vorhanden sei. Er liefert auch weitgehend
einen Ersatz durch seine Nachzeichnung.

Im Register der Papsturkunden wird J. L. 3714 von 967 April 15
versehentlich unter Johannes XII., im chronologischen Verzeichnis richtig
unter Johannes XIII. angeführt. Auch in der Darstellung wird dieses
Privileg versehentlich zweimal Johannes XII. zugeschrieben (S. 83 und 86,

richtig dagegen Johannes XIII. S. 199 Anm. 1). Diese Urkunde ist nämlich
besonders interessant, weil hier zum ersten Mal die Minuskelschrift in der
Datierung erscheint und weil sie zu einer Zeit, da man sonst für Papsturkunden

noch ausschließlich Papyrus verwendet, auf Pergament geschrieben
ist. Vielleicht hat sich, neben einer Anzahl von manchmal störenden
Druckfehlern, da und dort noch ein anderes Versehen eingeschlichen. Was bedeutet
dies aber angesichts einer solchen Fülle an Material

Das vorliegende Buch ist ein Beispiel, wie einem jungen Forscher schon
mit seiner ersten größeren Arbeit ein großer Wurf gelungen ist. Und es ist
durchaus begründet, daß man ihm die Betreuung der historischen
Hilfswissenschaften an der päpstlichen Universität Gregoriana in Rom
anvertraute. Sein Buch zählt ohne Zweifel zu den bedeutendsten Publikationen
der letzten Zeit auf dem Gebiete der Paläographie und der Papstdiplomatik.
Hoffentlich läßt ihm die Lehrtätigkeit genug Zeit, die jetzt paläographisch
behandelten Papsturkunden auch noch diplomatisch näher zu untersuchen
und sein angekündigtes Vorhaben einer besonderen Behandlung der Tätigkeit

der päpstlichen Kanzleischreiber unter Berücksichtigung der römischen
Privaturkunde auszuführen. R. ist wie derzeit wohl kein anderer dafür
vorbereitet und zuständig. H. Schmidinger.

77



Max Jörg Odenheimer : Der christlich-kirchliche Anteil an der Verdrängung
der mittelalterlichen Rechtsstruktur und an der Entstehung der Vorherrschaft
des staatlich gesetzten Rechts im deutschen und französischen Rechtsgebiet.
Ein Beitrag zur historischen Strukturanalyse der modernen kontinental-
europäischen Rechtsordnung (Basler Studien zur Rechtswissenschaft, Heft
46) Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1957, xii-165 S.

Wenn sich das Christentum an den ganzen Menschen wendet und alle
Bereiche menschlichen Lebens zu durchdringen sucht, dann ist es nur logisch
und selbstverständlich, daß es auch dessen rechtliche Beziehungen nachhaltig

beeinflußt. Zu zeigen, wie christlicher Glaube und Kirche zur Bildung
der modernen Rechtsordnung beigetragen haben, ist das Anliegen der
vorliegenden Untersuchung. Sie geht von dem in den ersten Nachkriegsjahren
wieder besonders brennend gewordenen, schon von Cicero diskutierten Problem

des gesetzlichen Unrechts und des übergesetzlichen Rechts, der
Antinomie zwischen Recht als Idee und Recht als Wirklichkeit aus und verfolgt
die Entwicklung der Vorherrschaft des staatlichen oder obrigkeitlich
gesetzten Rechts im Gegensatz zu den Rechtsordnungen, in denen der staatliche

Gesetzgeber nicht den primären Ursprung der Rechtsnormen bildet
und daher der angedeutete Widerspruch nicht in dem Ausmaß möglich ist
wie bei uns.

Diese auch anderswo anzutreffende Rechtsauffassung des « Traditionalismus
» für die das Recht gut ist, wenn und weil es alt ist, stellt nach O. eine

Hauptursache der Gesetzesfremdheit des germanisch-mittelalterlichen Rechts
dar und bildet das germanische Grundelement gegenüber den antiken und
christlichen Elementen der mittelalterlichen Rechtsanschauung. Für sie ist
Recht das, was von den Vorfahren als Recht angesehen und überliefert
wurde. Das entscheidende Kriterium für die Beurteilung des Tuns oder
Denkens bildet also nicht die Autorität der Vernunft oder der Offenbarung,
sondern allein die Autorität der Überlieferung. Das Recht wird nach dieser
Auffassung nie gemacht, sondern ist für jede Generation immer schon da.
Daher stellt sich auch nicht die Frage, welche Bedingungen eine Norm zu
erfüllen hat, um als Rechtsnorm gelten zu können, sondern geht es für sie

lediglich darum, wie und wo dieses Recht zu finden sei. Es wird entweder
durch die im deutschen Recht ausgebildete Rechtsweisung, das Weistum,
erkannt oder durch die in Frankreich entwickelte enquête par turbe, also

von besonderen Zeugen, ermittelt oder schließlich in privaten Rechtsbüchern
(z. B. Sachsenspiegel, französ. coutumiers) gefunden, denen freilich bereits
fremdes Rechtsdenken beigemischt ist. Die mächtigste Stütze für das
traditionelle Rechtsdenken sieht O. im Feudalismus, der für die « Zersetzung der
Staatsgewalt » verantwortlich gemacht wird. Die feudalen Mächte hatten
ein politisches und finanzielles Interesse daran, durch Herrschaftsverträge
und Standesprivilegien eine Beschränkung ihrer Rechte durch eine zentrale
königliche Gesetzgebung zu verhindern. Der Feudalismus sucht wie der
Traditionalismus die Entwicklung des gesetzten Rechtes zu hemmen. Neben
diese beiden auf die strukturelle Eigenart der mittelalterlichen Rechtsordnung

zurückgehenden Elemente tritt vor der Erfindung der Buchdruckerkunst

noch die technische Schwierigkeit der Gesetzespublikation, die über-

78



wunden werden mußte, um in Deutschland und Frankreich, auf die sich die
Untersuchung räumlich im wesentlichen beschränkt, die Vorherrschaft des

gesetzten Rechtes möglich zu machen.
Im II. Teil des Buches wird gezeigt, wie sich dem Traditionalismus gegenüber

jene für den Aufbau unserer heutigen Rechtsordnung maßgebend
gewordene Auffassung durchsetzt, für die das Recht etwas bewußt Geschaffenes
und vom Träger der öffentlichen Gewalt Gesetztes ist. Während « dem
traditionalistischen Bewußtsein das Recht gleichsam als etwas Naturgegebenes

erscheint », sieht das Christentum im Recht « etwas nachträglich und
künstlich Geschaffenes ». Die traditionalistische Rechtsanschauung wird
durch ein dem christlichen Rechtsdenken immanentes naturrechtliches und
gesetzgeberisches Prinzip zerstört. Die Annahme des Christentums durch
die germanischen Völker mußte daher naturgemäß zu Einbrüchen in das
bestehende Recht führen und den Boden für die obrigkeitliche Setzung
neuen Rechtes vorbereiten, schon allein durch die Unterscheidung der
consuetudines bonae, iustae et rationabiles von dem von ihr bekämpften
Gegenteil, durch die Gottes- und Landfriedensbewegung und durch die
Ketzergesetze.

Die Kirche förderte jedoch nicht nur auf diese Weise die Entwicklung
des gesetzten Rechtes, sondern sie brachte auch selbst ein Rechtssystem
hervor, das dem gesetzten Recht größte Bedeutung einräumt. Spielte das

gesetzte Recht schon in der Kirche des Altertums, vor allem der nachkon-
stantinischen Zeit, eine überragende Rolle, so brachte es die Kirche im
Kampfe gegen den Feudalismus in Form der Eigenkirche, der Simonie und
der Entartung der Sendgerichtsbarkeit erneut zur Geltung. Zurückgreifend
auf die statuta sanctorum patrum und die canonicae traditiones führte sie auf
Grund des päpstlichen Gesetzgebungsprimates in der Zeit der Kirchenreform

das kanonische Recht wissenschaftlich zur Entfaltung. Diesem
kanonischen Recht konnte nach Ansicht Os. nur das römische Recht, dem
kirchlichen Recht des Papstes nur das weltliche Recht des Kaisers gleichwertig
gegenübertreten, was die « Zerstörung der mittelalterlichen Ordnung und
die Grundlegung der Neuzeit nicht nur auf politischem, sondern auch auf
rechtlichem Gebiet zur Folge hatte ». Denn der « Rückgriff auf das alte
Recht mochte ja noch dem Geiste des mittelalterlichen Traditionalismus
entsprungen sein, aber dessen wissenschaftliche Bearbeitung und der Ausbau

der Gesetzgebungsprimate brachte doch auf die Dauer die Zerstörung
der traditionalistischen Rechtsordnung zugunsten einer neuen völlig anders

gearteten Rechtsstruktur, der nicht mehr das alte von den Vorfahren
überkommene, sondern das obrigkeitlich gesetzte Recht den Stempel aufdrücken
sollte ». Dazu trug auch noch das Eindringen der aristotelischen Staatslehre
bei, wie O. bei der Untersuchung der antikurialen Publizistik vom 11. bis
zum 14. Jh. feststellt. Von diesem aristotelischen Ansatz ausgehend
beschränkt Marsilius v. Padua die Gesetzgebungsgewalt, die uns vorher in
den Streitschriften als wesentliches Attribut der Staatsgewalt in der Hand
des Königs begegnet, auf das Volk und macht damit den Herrscher zum
Organ und Instrument des Volkswillens. Die weitere Entwicklung dieser
in der unbeschränkten Volkssouveränität in Erscheinung tretende konsti-

79



tutionelle Funktion des gesetzten Rechtes führt über die Konziliaristen des
15. und die Monarchomachen des 16. Jhs. zur modernen Staatslehre. Die
tiefere Ursache für diese Entwicklung aber liegt nach O. im Kampf der
weltlichen Mächte mit der Kurie als Antwort auf die « herausfordernde Wirkung
des kanonischen Rechts » (p. 67 u. 77). Aus diesem Kampf sei der moderne
Staatsgedanke und « die Gesetzgebungsbefugnis als wesentliches Attribut
der souveränen Staatsgewalt » hervorgegangen. Dabei sei jedoch festzuhalten,

daß die christlich-kirchliche Welt des Mittelalters nicht nur die
Entstehung der strukturellen Vorherrschaft des gesetzten Rechtes entscheidend
gefördert, sondern dieses auch an ein höheres Recht und bestimmte
unverrückbare Grundsätze gebunden hatte. Die Frage nach der Art dieser
Bindung des Gesetzgebers läßt der Vf. freilich offen.

Es ist O. dieser auf einer wahrhaft imponierenden Quellen- und Literaturkenntnis

beruhenden, sorgfältigen Studie auch sonst keineswegs immer
gelungen, zu einem endgültigen Ergebnis zu gelangen, aber er gibt viele wertvolle

Anregungen, die ihn hoffentlich selbst zu weiteren Arbeiten in dieser
Richtung veranlassen. Für eine umfassende Behandlung der Frage müßte
man zeitlich und quellenmäßig doch noch weiter ausgreifen. Wenn es nämlich

bei der Zurückweisung der päpstlichen Ansprüche darum ging, dieses
Vorgehen « in grundsätzlicher Weise theoretisch und juristisch zu rechtfertigen

», dann darf man sich bei der Beurteilung beider Parteien nicht auf die
Publizistik beschränken, sondern man müßte dafür unbedingt auch
Vertreter des kanonischen und des römischen Rechts, die Dekretisten und De-
kretalisten, sowie die Glossatoren und Postglossatoren heranziehen. Wie in
jüngster Zeit H. Fichtenau (Monarchische Propaganda in Urkunden, in :

Archivio paleogr. ital. NS II, 1956/57, 299-316 und Arenga: MIöG Erg.
Bd. 18, 1957) sehr eindrucksvoll gezeigt hat, dürfte man auch nicht darauf
verzichten, die Herrscherurkunden dem Inhalt wie der Formulierung nach
ausgiebiger auszuwerten. Hier wären wohl auch ältere und vielleicht sogar
noch eindringlichere Beispiele für den Widerstand des Feudalismus gegen
das gesetzte Recht zu finden gewesen als die Reaktion des böhmischen Adels
auf die Maiestas Carolina. Gerade von den Urkunden aus wäre es gewiß
möglich, die Idee vom gesetzten Recht des Herrschers über das unter dem
Einfluß des römischen Rechts ausgebildete Kaiserrecht hinaus auf das

Königsrecht zurückzuführen, wenn auch die theokratische Auffassung vom
Herrscheramt nicht übertrieben werden soll. Dann könnte wohl die ganze
Entwicklung weniger als Abwehr der « Herausforderung durch das kanonische

Recht » erscheinen, zumal man bis gegen die Mitte des 13. Jh. im Gegensatz

zu der von O. vertretenen Auffassung (vgl. p. 42 u. 62) noch nicht die
hierokratische Idee einer direkten politischen Gewalt des Papsttums,
sondern einen Dualismus vertritt, der die souveränen Staaten in der höheren,
von der Kirche geleiteten Gemeinschaft der Christianitas vereinte. Was die
Entwicklung der konstitutionellen Funktion des gesetzten Rechtes betrifft,
in der auch die konziliare Theorie eine wichtige Rolle spielt, so kann es

unrichtig aufgefaßt werden, wenn behauptet wird, daß Marsilius v. Padua auf
die « Entstehung » eingewirkt habe. Wir wissen heute nach den Forschungen
von B. Tierney (Foundations of the Conciliar Theory, 1955), daß die konzi-

80



liare Theorie viel älter ist und mit ihren Wurzeln ins 11. Jh. zurückreicht,
daß sie ihre Ausbildung der Verbindung der dekretistischen Ekklesiologie
des 12. Jh. mit der dekretalistischen Verwertung der Korporationslehre des
13. Jh. verdankt.

Was das Äußere der Darbietung betrifft, ist es schade, daß die überreichen,
oft geradezu den Rahmen sprengenden Anmerkungen, aus denen manche
Ausführungen vielleicht besser in den Text hätten übernommen werden
können, erst hinter der Darstellung gebracht werden. Da man bei einer
wissenschaftlichen Publikation dieser Art ohnedies nicht auf einen breiten
Leserkreis Rücksicht nehmen muß, hätte sich die in diesem Falle besonders
bedauerliche Erschwerung der Lektüre leicht vermeiden lassen. Alle diese
kritischen Randbemerkungen zusammen sollen jedoch den Wert dieser den
Durchschnitt weit überragenden Studie nicht herabmindern. Schon, daß
sie gemacht werden können, zeigt die Bedeutung der wissenschaftlichen
Leistung. Wäre hier Vollständigkeit erstrebt worden, hätte die Arbeit wohl
noch nicht erscheinen können. So muß man dafür dankbar sein, daß das
Bessere hier nicht der Feind des Guten war. Das hier Gebotene läßt von O.
noch manch Wertvolles für die Rechtsgeschichte erwarten.

Heinrich Schmidinger.

Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte. Herausgegeben von
M. Käser, W. Kunkel, K. S. Bader, H. Thieme, H. E. Feine, J.Heckel,
H. Nottarp. Kanonistische Abteilung, Bd. 76, 428 S. Verlag Hermann
Böhlaus Nachf., Weimar 1959.

Der Band ist Johannes Heckel, der seit 1938 Mitherausgeber der kanoni-
stischen Abteilung ist, zum 70. Geburtstag gewidmet und bringt eingangs
eine Würdigung des verstorbenen Kirchen-, Staats- und Völkerrechtslehrers
Godehard Josef Ebers aus der Feder von Nikolaus Grass. Ein über 100 sei-

tiger Besprechungsteil liefert zahlreiche wertvolle Hinweise.
Der an der Schweiz. Kirchengeschichte interessierte Leser beachtet vor

allem den Beitrag von Richard Bäumlin über « Die evangelische Kirche und
der Staat in der Schweiz seit dem Kulturkampf ». Dieser Kulturkampf, während
dem verschiedene Kantone Kirchengesetze erließen, die in erster Linie gegen
das kanonische Recht im allgemeinen und die römische Hierarchie im besonderen

gerichtet waren, bot dem Staate auch Anlaß, sein Verhältnis zur
evangelischen Kirche zu bereinigen und das kirchenpolitische System, das sich
schon früher herausbildete, zu konsolidieren. Unter dem Einfluß der
Bundesverfassung von 1874 bildete sich ein kirchenpolitisches System, das « ganz
im Zeichen des Einzelnen und seiner Freiheit » stand. Durch Carl Gareis
und Philipp Zorn erhielt das kirchenpolitische System die ihm adäquate
juristische Formulierung von seiten des deutschen Positivismus. Danach
hat sich das Kirchenrecht in das staatliche Recht einzuordnen und gründet
der öffentliche Status der Kirche ganz allgemein im staatlichen Recht.
Bäumlin stellt nun trotzdem fest, daß dieses kulturkämpferische Recht für
den Status der katholischen Kirche in der Schweiz immer weniger wirklich
konstitutiv ist und « daß in der Schweiz auf längere Sicht gesehen nicht
die katholische, sondern die evangelische Kirche die eigentlich Betroffene

6 81



des Kulturkampfes blieb. In erster Linie gegen den Katholizismus geschmiedet,

setzte sich das staatskirchenrechtliche System des Kulturkampfs auf
die Dauer mehr gegenüber der evangelischen Kirche durch, die sich auf
Jahrzehnte hinaus ihr Wesen vom Staat sagen lassen und eine weithin
selbstverständlich bleibende staatliche Oberherrschaft über ihre Ordnung
hinnehmen mußte ». (Vgl. neuerdings auch Eugen Isele, Zur Revision des

kantonalen Staatskirchenrechts, in : lus et Lex, Festgabe zum 70. Geburtstag

von Max Gutzwiller, Basel 1959, S. 563 ff.).
Martin Heckels Beitrag « Autonomia und Pacis Compositio » zeigt die

Deutung des bedeutsamen Augsburger Religionsfriedens vom Jahre 1555
in der Gegenreformation. Die römischkatholische Sicht des Religionsfriedens

ist in den beiden Werken « Autonomia » (1586) des kaiserlichen Reichs-
hofratssekretärs Andreas Erstenberger und « Pacis Compositio » (1629) der
Jesuitenpatres Forer und Laymann niedergelegt. Heckel erläutert nach diesen

Werken das Reichsrecht als Gegenstand des Religionsfriedens und die
Bedeutung der Interpretation, die für die Entwicklung des Verfassungsrechts

im 16. und 17. Jahrhundert von ganz besonderem Gewicht war, auch
werden die Gegensätze der Verfassungsprinzipien im Frieden und in seiner
Auslegung einander gegenüber gestellt. - In seinen « Grundfragen des
ökumenischen Kirchenrechts » erkennt Hans Li ermann, daß das ökumenische
Kirchenrecht, das nur dienen soll, nicht aber herrschen, viele Züge des

angelsächsischen common law trägt, das nach vielen Seiten hin schmiegsam
ist im Gegensatz zu dem üblichen durch jus canonicum geprägten Kirchenrecht.

Und nun zum Mittelalter Josef Semmler versucht in Studien zur
Geschichte der königlichen monasteria, « Traditio und Königsschutz », die
Klosterübergabe an den König (traditio) von der frühen Karolingerzeit bis
zu Heinrich III. als Gesamterscheinung zu überschauen, wobei die
Entwicklung in Frankreich nach dem Tode Karls des Dicken und in Italien,
worüber die Arbeiten von Lesne (1926) und Grossi (1957) orientieren,
ausgeschieden wird. Semmler stellt fest, daß Klostertraditionen erst mit der
Herrschaft der Karolinger als Hausmeier und später als Könige einsetzen
und daß seit 1045 in Deutschland kein monasterium durch Traditio bzw.
Unterstellung unter den ausschließlichen königlichen Schutz in die
Königsherrschaft mehr übergeht. - Ebenfalls der Rechtsgeschichte der Klöster
gilt die Untersuchung zu den Privilegia libertatis der Klöster, die Wilhelm
Schwarz unter dem Titel « Jurisdicio et Condicio » veröffentlicht.

Aus der Zeit Hugos des Großen (1049-1109) haben sich zwei Fassungen
der Bräuche Clunys erhalten, wobei man nach dem Namen des jeweiligen
Bearbeiters von dem Text des Bernhard und des Udalrich von Cluny spricht.
Diese Consuetudines liefern allen Sparten der Geschichtsschreibung bedeutsame

Auskünfte. Kassius Hallinger nimmt unter der Überschrift « Klunys
Bräuche zur Zeit Hugos des Großen (1049 bis 1109) » Stellung zu den
handschriftlichen Grundlagen und dem gegenseitigen Verhältnis der Redaktionen,
wobei er auf die Diskrepanz zwischen den Handschriften und dem aus der
Maurinerzeit stammenden Editionstext aufmerksam macht und die Priorität

Bernhards nachweist.

82



Bleibt noch hinzuweisen auf die Miszelle von Volkert Pfaff « Zur
Diskussion um den Ordo Censius II », in der die Frage nach dem Alter und der
Herkunft des Kaiserkrönungsordo Censius II erneut aufgeworfen wird.

Louis Carlen.

Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern. XLIV. Bd. 2. H.
Mit Festgabe Herrn. Rennefahrt. - Bern 1958. lxv-701 S. mit
Kartenbeilagen.

Dieser Band umfaßt zwei Teile : S. i-lxv und S. 1-124 stellen offenbar den
üblichen Inhalt eines Heftes dar. Von S. 125 an stellt dieser Band dagegen die
Festgabe für Professor Dr. Hermann Rennefahrt zu seinem 80. Geburtstag
dar, gewidmet vom Historischen Verein des Kt. Bern und von seinen Freunden,

10. Dezember 1958.
Wer ist Prof. Dr. Hermann Rennefahrt
Die Antwort gibt er uns selbst, denn der Jubilar veröffentlicht S. 1-124

eine Studie, der man vom hohen Alter des Verfassers nichts anmerkt : Zum
Urkundenwesen in heute bernischem Gebiet und dessen Nachbarschaft während

des Mittelalters (bis um 1500). Dann folgt eine Laudatio von Prof. Dr.
P. Liver (Bern), namens der Kollegen der Rechts- und Wirtschaftswissenschaftlichen

Fakultät der Universität Bern, unterzeichnet namens des
Historischen Vereins vom Präsidenten Georges Grosjean und dem Sekretär Hans
Häberli. Der Rechtshistoriker und in den Dezennien dem Jubilaren etwa
zu Paar gehende a. Prof. Dr. Hans Fehr schildert das Werk von Hermann
Rennefahrt : Die Rechtsquellen ; die Rechtsgeschichte ; die Berner Hand-
veste ; Allgemeines ; Monographien über bernisches Recht ; die Volkskunde ;

modernes Recht ; Rezensionen. - A. Straumann von der Stadt- und
Universitätsbibliothek Bern verdanken wir das Verzeichnis der Veröffentlichungen

Hermann Rennefahrts bis 1957, auf S. 147-158 ist das Erstaunliche einer
solchen Arbeitskraft zu lesen : Publikationen in Buchform, Aufsätze,
Beiträge, Rezensionen, Nekrologe usw. Dann präsentieren u. a. die namhaftesten
Rechtshistoriker ihre Gaben : Prof. Dr. Karl S. Bader, Zürich : Die städtische
Einung im schweizerischen, insbesondere im aargauischen Recht ; Prof.
Dr. Alexander Beck, Bern : Romanistische Bemerkungen zu früheren bernischen

Rechtsquellen (bis zur ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts) ; PD
Dr. Ferdinand Elsener, jetzt Professor in Tübingen : Die juristischen Bücher
in der Bibliothek des St. Galler Burgermeisters und Reformators Joachim
von Watt, genannt Vadianus ; Prof. Dr. François Gilliard, Morges : Le
procès pénal dans le Pays de Vaud au XVIIe siècle ; Prof. Dr. Rudolf Gmür,
Münster in W. : Zwei kanonische Zivilprozesse aus der Gegend des Thunersees

; PD Dr. Hans Rudolf Hagemann, Basel : Übertragungen und Nutzungsvorbehalt

in alemannischen Formeln und Urkunden ; PD Dr. Hans Herold
Zürich : Die Salpetergewinnung in der Rechtsgeschichte ; PD Dr. Hans
Gustav Keller, Bern : Der « Große Kompromiß ». Die Lösung des
bundesstaatlichen Problems durch die amerikanische Verfassunggebende Versammlung

von 1787 ; Prof. Dr. Léon Kern, Bern : Notes pour servir à l'histoire
du prieuré et du village de Villars-les-Moines ; Prof. Dr. Guido Kisch,
New York/Basel : Die Aequitaslehre des Marsilius von Padua ; Prof. Dr.

83



Paul Kläui, Wallisellen ZH : Das Freigericht Nossikon bei Uster ; Prof.
Dr. Peter Liver, Bern : Rechte Gewere und Ersitzung. Bemerkungen und
Erörterungen, im Anschluß an die Ausführungen in den vorangehenden
Abhandlungen von Prof. Rennefahrt. Es folgen Dr. h. c. Robert Marti-
Wehren, Bern : Die letzte Hinrichtung in Saanen ; Regierungsrat Dr. Virgile
Moine, Bern : De l'influence des idées françaises sur la constitution bernoise de
1831 ; Prof. Dr. E. F. J. Müller-Büchi, Freiburg : Der Schuldbann im ältesten
Stadtrecht von Freiburg i. Ue ; f Prof. Dr. Werner Näf, Gümligen bei Bern :

Die Eidgenössische Versammlung in Zürich (27. Dezember 1813 bis 11. Februar

1814). Eine Studie zum Problem föderativer Verfassung und Politik;
Gabriello Patocchi, Bern : Appunti per una storia del primo Codice civile
ticinese ; Dr. W. H. Ruoff, Zürich-Bern : Der Blut- oder Malefizrat in Zürich
von 1400 bis 1798; Dr. Bernhard Schmid, Bern: Forst und Forestis als
Reichsgebiet ; Prof. Dr. Hans Strahm, Bern : Ein englisch-schottischer
Rechtscodex aus der Bibliothek Bongars ; Prof. Dr. Hans Thieme, Freiburg

i. Br. : Der Entwurf eines Basler Strafgesetzbuchs von 1812. Ein
unbekanntes Werk von Peter Ochs ; Prof. Dr. Jacob Wackernagel, Basel : Die
Formen der staatenbündischen Struktur der Schweizerischen Eidgenossenschaft

vor 1848 ; Dr. Peter Walliser, Bern : Das Einlager der Bürgen im
solothurnischen Recht. Für die Kirchengeschichte im eigentlichen Sinne,
sei es für die allgemeine, sei es für die schweizerische oder lokale, fällt in
diesen Publikationen wohl nicht sehr viel ab. Mehr dagegen für den an der
Geschichte des Kirchenrechtes Interessierten, was der Leser bereits aus den
Titeln merken wird. Wie das Kanzleirecht sich entwickelte, lesen wir am
besten im Aufsatz des Jubilaren über das Urkundenwesen im Bernbiet selbst,
da er den kirchlichen Kanzleien und denen, die sie bevölkerten, den Skribenten

aller Titel und Grade, eine gründliche Aufmerksamkeit schenkt.
Der der Rechtsgeschichte Zugewandte wird nicht nur in den thematisch

disparaten, in der Frage der Rechtsgeschichte aber doch einheitlichen
Beiträgen Bereicherndes finden, sondern Freude empfinden, wie dem
wissenschaftlichen und dann praktischen Einfluß der alten Schule des römischen
und des kanonischen Rechtes in der Entwicklung des Abendlandes eine
vielfach ungeahnte - vielleicht auch nicht gerne zugestandene - Bedeutung
zukam, heute aber auf Grund einer internationalen Zusammenarbeit durchaus

anerkannt und eingebaut wird.
Dem Jubilaren danken nicht nur seine eigentlichen Schüler, sondern alle,

die je in seiner gutwollenden und gutherzigen, aber auch etwas strengen
Beratung standen. J. Bielander.

Bulletin de l'Institut Historique Belge de Rome, t. XXXI. Bruxelles-
Rome, Academia Belgica, 1958. In-8°, 444 p.

Comme chaque année, le Bulletin de l'Institut historique belge de Rome
permet à l'historien de l'Eglise une moisson abondante. L'enquête de
L. Reekmans, La « dextrarum iunctio » dans l'iconographie romaine et
paléochrétienne (p. 23 à 96, 42 ill.), reste à l'étage de la description. Elle suit donc
l'évolution du geste, ou plutôt de son environnement, dans quelque 200
représentations, échelonnées entre l'époque républicaine et les environs de 600

84



p. Chr. Particulièrement significatives sont les figures de la Concorde (qui
apparaît au second siècle p. Chr.) et de l'hyménée (un garçonnet). Le Christ
couronnant, qui apparaît au IVe siècle, n'est pas substitué à la Concorde,
comme on pourrait le croire. A. D'Haenens, par deux études sur les déboires
de l'abbaye Saint-Martin de Tournai au XIVe siècle, Les emprunts de Thierry
de Parc, abbé de S. M. de T. (1326-1331) (p. 97-106) et Les relations de l'abbaye
S. M. de T. avec la papauté au XIVe siècle (pp. 107-152), illustre par un cas
circonstancié la ruine financière de tant d'institutions religieuses à partir du
XIVe siècle, crise où la centralisation et la rigueur fiscale des papes d'Avignon

ont joué un rôle décisif. Si l'évêque de Tournai n'avait progressivement
perdu son pouvoir de contrôle sur les abbayes de son diocèse, tel qu'il l'avait
encore en 1290, il n'aurait pas été nécessaire, pour échapper au désordre
introduit par un abbé indigne, d'engager en Avignon de longs et coûteux
procès, dont les séquelles pèseront lourdement sur l'avenir de la communauté.

Ch. M. de Witte, dans une Note sur les plus anciens registres de brefs
(p. 153-168), fournit sur ces registres une liste qui n'existe nulle part ailleurs.
Il nie l'existence, au XVe siècle, et, par conséquent, la disparition ultérieure
d'une vaste série de tels registres. Ce n'est qu'en 1467 que l'enregistrement
des brefs a débuté, en liaison avec le développement du secrétaire domestique.
W. Brûlez parvient à enrichir, en particulier par l'édition de neuf Lettres
commerciales de Daniel et Antoine van Bombergen à Antonio Grimani (1532-,
1543) (p. 169-206), ce que l'on savait du remarquable imprimeur hébraïque,
le Florentin Daniel van Bombergen. Enfin L. Ceyssens, dans Triest et les

rigueurs romaines (p. 207-280), continue d'éclairer l'atmosphère politico-
religieuse à l'époque initiale du jansénisme, par l'analyse des malheurs de

l'évêque de Gand, Antoine Triest, émule convaincu de Charles Borromée
dans la réforme de ses clercs et de ses religieuses. Les possibilités d'intriguer
dans la Rome des Pamphili et des Barberini étaient de nouveau telles qu'il
suffit de deux prêtres brouillons et scandaleux, révoltés non seulement contre
leur évêque, mais contre leurs communautés, pour mettre en échec les
réformes les plus naturelles et faire infliger à l'évêque des démentis et des

sanctions cruelles qui ne pouvaient que lui paraître injustes et le prédisposer

à une fatale prise de position en faveur de Jansénius.
M. H. Vicaire OP.

Paul-F. Geisendorf, L'Université de Genève 1559-1959. Quatre siècles d'histoire.

Genève, Alex. Julien 1959, 305 pages.

M. le professeur Borgeaud avait fait paraître en 1900, 1909 et 1934, en trois
gros volumes in-quarto d'un total de 1500 pages, une histoire de l'Université
de Genève. A l'occasion du quatrième centenaire de cette institution, on a
demandé à M. Geisendorf d'en tracer plus brièvement les grandes lignes. U
précise bien que son ouvrage n'est pas une publication officielle de l'université.

Avec beaucoup de délicatesse, il déclare s'être borné à résumer le grand
ouvrage de son prédécesseur, dont il reproduit entre guillemets de nombreux
passages, son rôle à lui ayant consisté en particulier à compléter, pour la
première moitié du XXe siècle, l'œuvre de M. Borgeaud. Cela ne l'empêche
pas d'apporter certains compléments nouveaux, comme aussi d'émettre des

85



opinions personnelles, (dont l'une ou l'autre appellerait, de notre point de

vue, des réserves).
L'Académie fondée par Calvin n'était qu'une école de théologie, avec un

certain enseignement de la philosophie et des lettres. Le droit n'est venu
qu'ensuite, les sciences plus tard encore, la médecine seulement en 1775, et ce
n'est qu'en 1872 que l'Académie est devenue une université.

M. Geisendorf présente les professeurs qui ont successivement occupé les

chaires des diverses facultés ; il indique leurs tendances, leurs mérites. Il
s'arrête plus longuement aux plus célèbres d'entre eux : Calvin tout d'abord,
dont il fait remarquer qu'il ne fut pas l'homme dur et entier, le dictateur
qu'on a dit trop souvent. Théodore de Bèze - dont il fait un grand éloge et
dont on n'a, dit-il, pas suffisamment relevé l'importance - élargit et développe
l'œuvre de Calvin. Au XVIIIe siècle, parmi les professeurs les plus en vue, on
rencontre Jean-Robert Chouet, Horace-Benedict de Saussure, Jean-Alphonse
Turrettini, Marc-Antoine Pictet. En passant, l'auteur rencontre l'abbé
Vuarin, curé de Genève, dont il souligne le caractère combatif ainsi que
l'appui assez inattendu que lui accorda Napoléon, estimant que la calviniste
Genève ne pouvait être que l'amie de l'Angleterre et qu'il importait par
conséquent de soutenir la minorité catholique. Pellegrino Rossi vécut 18 ans à

Genève et donna à l'université un enseignement qui fit sensation. Taine y
professa en 1875-1876 un cours qui est devenu son livre sur l'Ancien régime
et la Révolution française.

Les tables sont au nombre de deux. L'une est celle des planches, scènes ou

portraits de la vie universitaire qui ornent le volume, l'autre renvoie aux
pages où commencent chacun des dix-sept chapitres ; mais comme ceux-ci ne
sont désignés que par un chiffre romain, sans titre ou indication du contenu,
une table des noms propres aurait rendu plus de services. L. Waeber.

Dora Fanny Rittmeyer: Hans Jakob Laublin, Goldschmied in Schaffhausen
1664-1730. Ein Künstler zur Zeit des Hochbarocks. Hrsg. von der Peyer-
schen Tobias Stimmer-Stiftung in Schaffhausen. Schaffhausen 1959. 112 S.,

32 Tafeln mit 82 Abbildungen.
Dem berühmten Schaffhauser Goldschmied Hans Jakob Läublin hat Dora

Fanny Rittmeyer, die wir von zahlreichen bedeutenden Publikationen zur
schweizerischen Goldschmiedekunst her kennen, eine umfassende
Monographie gewidmet. Auf vorbildliche Weise ist dieser gewichtige Beitrag zur
einheimischen Barockforschung aus einer lebendigen Kunstanschauung und
einer gründlichen Werk- und Quellenforschung heraus entstanden. In
jahrelanger subtiler Forschungsarbeit ging die Verfasserin den Spuren Läublins
nach und kann nun eine Vielfalt von neuen Erkenntnissen aus dem Leben
und Schaffen dieses Meisters vorlegen.

Sehr einläßlich werden die Herkunft und die künstlerische Entwicklung
Läublins aus den Quellen und anhand der stattlichen Zahl noch vorhandener
Werke geschildert. Nachdem unser Meister bei seinem Vater Hans Jakob
Läublin d. Ae. das Goldschmiedehandwerk erlernt hatte, dürfte er sich
während der darauffolgenden Wanderjahre längere Zeit in der damaligen

86



Kunstmetropole Augsburg aufgehalten haben, bis schließlich im Jahre 1687
dem erst Dreiundzwanzigjährigen vom Schaffhauser Rat der Meistertitel
verliehen wurde. Die große und dichte Reihe der erhaltenen Arbeiten setzt
indessen erst 1694 ein.

In einem ausführlichen Katalog werden die gesicherten und zuweisbaren
Werke des Meisters mit großer Sorgfalt und Sachkenntnis beschrieben, wobei
sich Quelleninterpretation und kritische Stilanalyse gegenseitig ergänzen.
Dort wo archivalische Hinweise oder gar Beschau- und Meistermarken
fehlen, gelangten die Methoden des Stilvergleichs zur Anwendung. Mit der
berühmten Goldenen Monstranz in Solothurn wird die lange Werkreihe
eröffnet. Kein anderer Kultgerättypus hat den künstlerischen Intentionen
Läublins, der sich zeitlebens dem Formgeschmack des Hochbarocks
verpflichtet fühlte, so sehr entsprochen wie gerade die Hostienmonstranz, die
er in zahlreichen Varianten als prunkvolle, strahlenumsäumte Schaugefäße
trefflich zu gestalten wußte. Ergänzungsweise hiezu entstand ein kleines
wertvolles Sonderkapitel über die typologische Entwicklung der Monstranz
seit ihren Anfängen. Außer jenen prachtfreudigen Strahlenmonstranzen
fertigte Läublin für seine kirchlichen Auftraggeber mehrere ausgezeichnete
reichverzierte Meßkelche. - Neben all diesen vorwiegend kunsthandwerklichen

Arbeiten finden sich innerhalb des Oeuvres von Läublin auch ein
paar bemerkenswerte Metallplastiken, wie etwa die silberne Solothurner
Immakulatastatuette, der als Tafelzierde geschaffene Rüdenbecher in Zürich
und die beiden kupfergetriebenen und feuervergoldeten Löwen am Zürcher
Rathausportal. Die Vermutung, daß Läublins Schwager J. J. Schärrer, der
bekannte und vielbeschäftigte Schaffhauser Stukkateur, hiefür Modelle
hergestellt habe, liegt nahe. Offenbar betätigte sich unser Meister auch als
geschickter Emailmaler, der seine Bildsujets vorwiegend zeitgenössischen
Kupferstichen entlehnte.

Läublins Tätigkeit war außerordentlich umfangreich und ausgedehnt.
Zu seinen wichtigsten Auftraggebern gehörten u. a. die Klöster Einsiedeln,
Muri, Rheinau, St. Urban und Salem. Allem Anschein nach war er ein
äußerst betriebsamer und vielgereister Geschäftsmann, der neben seiner
großen Werkstatt noch einen blühenden Kunsthandel betrieb. Diese mehr
merkantile Seite Läublins kann Rittmeyer durch mehrere kultur- und
wirtschaftsgeschichtlich interessante Dokumente und Quellenzitate überzeugend
belegen. Über Läublins Werkstattverhältnisse in Schaffhausen entwirft die
Verfasserin ein buntfarbiges Bild. Schließlich werden auch rein technische
Fragen, wie etwa die Stempelung der Arbeiten von Läublin, ausführlich
erörtert. - Der Anhang der Monographie enthält eine Liste der Lebens- und
Werkdaten des Meisters, ein umfängliches Literaturverzeichnis und handliche

Register.
Diese sehr verdienstliche Forschungsarbeit D. F. Rittmeyers stellt für

die Kenntnis unserer Kunst des ausgehenden 17. und beginnenden 18.
Jahrhunderts einen grundlegenden Beitrag dar, indem hier erstmals die
kunstgeschichtliche Bedeutung Hans Jakob Läublins - als eines Hauptmeisters
der schweizerischen Goldschmiedekunst des Barocks - vollgültig erkannt
und wissenschaftlich begründet wurde. Peter Felder.

87



August Berz : Geschichte des Katechismus im Bistum Basel. Studia
Friburgensia, hrsg. von H. O. Lüthy OP., NF 25, Freiburg/Schweiz 1959.
xiv-259 S.

Der Verfasser hat ein wichtiges und bisher wenig beackertes Feld der
Volksseelsorge für seine Dissertation gewählt. Seit Thalhofers « Entwicklung
des katholischen Katechismus in Deutschland von Canisius bei Deharbe »

(1899) vergingen mehr als dreißig Jahre, bis die Forschung sich wieder
eingehender dieses Stoffes bemächtigte.

Berz hat sich das Ziel gesetzt, « eine historische Untersuchung und keine
Programmschrift » zu schreiben, angeregt vom trefflichen Wort Bischofs
Sailers : « Dem Verbesserer des Katechismus soll es nicht fehlen an historischer

Kenntnis von dem Guten, was schon geleistet ist, und von dem Mangelhaften,

was einer Verbesserung bedarf » (S. 212). Auch in der Neuorientierung
des katechetischen Unterrichts in jüngster Zeit, in seiner Umstellung « von
der formalen zur materiellen Betrachtungsweise, von der Methodenlehre
zum theologischen und religiösen Gehalt der Glaubensunterweisung » sieht
der Verfasser eine Berechtigung für seine Zielsetzung.

Von Bischof Hatto (814-823) bis zur Gegenwart spannt sich die
Untersuchung. Der erste Abschnitt erfaßt die katechetischen Schriften des alten
Bistums Basel (bis 1828). Im Mittelalter beteiligten sich vor allem die Mönche

am katechetischen Schrifttum. Berz wendet sich gegen das Schlagwort
vom « großen katechetischen Vakuum » : « Wie dieser reiche Befund allein
an Basler katechetischen Handschriften zeigt, darf man wohl kaum die
religionspädagogische Situation beim Ausgang des Mittelalters als 'Das große
katechetische Vakuum' bezeichnen» (S. 7). Im Umbruch zur Neuzeit
wirkten humanistische Einflüsse. Peter von Andlau, Professor für kanonisches

Recht an der Universität Basel, forderte für die Geistlichen « die
Fähigkeit des Unterrichtens ». Der bekannte elsässische Humanist und
Jugendbildner Jakob Wimpfeling stellte die Basier Diözesanstatuten von
1503 zusammen, die auf religiöse Jugenderziehung dringen. Daran knüpfte
der Leutpriester zu St. Theodor in Kleinbasel, Johann Ulrich Surgant,
seine beachtenswerten katechetischen Forderungen. Schließlich weiß Berz
noch von zwei Katechismen des Erasmus von Rotterdam. - Entscheidender
Anstoß zu vermehrter katechetischer Unterweisung kam sodann vom Konzil

von Trient, dem der tatkräftige Restaurator seiner Diözese, Jakob
Christoph von Blarer mit vorbildlichem Eifer entsprach. Bis ins 18. Jahrhundert

wurde in der Diözese Basel der Katechismus des Canisius verwendet ;

der erste Diözesankatechismus entstammte dem Bemühen des Bischofs
Friedrich IV. von Wangen-von Geroldseck. Er beruhte auf der
Textgestaltung des Wiener Normalkatechismus von 1777.

Der zweite Abschnitt befaßt sich mit den Katechismen der neuen Diözese

Basel (von 1828 bis zur Gegenwart). Das Schwergewicht der Darstellung

liegt auf den katechetischen Bemühungen der drei Bischöfe : J. A.
Salzmann, Carl Arnold-Obrist, Eugen Lachat. Die Ausführungen des Verfassers
sind in mancher Hinsicht beachtenswert : methodisch, weil die drei Bischöfe
sich mehr denn je um die Anpassung der Textform an die Bildungsstufen
der Jugend bekümmern ; zeitgeschichtlich, weil der Ansturm des liberalen



Staatskirchentums sich auch der religiösen Jugenderziehung bemächtigt ;

geistesgeschichtlich, weil die kirchlichen Oberhirten auch im Religionsunterricht
sich des rationalistischen Zeitgeistes zu erwehren haben. Dem

Kirchenhistoriker bietet dieser Abschnitt wertvolle Einsichten.
Die Studie von Berz schöpft aus gründlicher Kenntnis der Quellen und

einschlägigen Literatur. Sie bestätigt, was Jungmann in seinem Abriß der
Katechismusgeschichte feststellte, « daß nämlich die Diözese Basel eine
eigene Katechismusüberlieferung besitzt» (S. 210). Die geistesgeschichtliche
Situation der Schweiz prägt auch die Besonderheit der Katechismusgestaltung

: offen für allseitige Einflüsse, eigenständig in der Bearbeitung. Eine
kritische Bemerkung sei noch erlaubt : das Urteil des Verfassers über die
zögernde Haltung von Bischof Salzmann gegenüber den Machenschaften
der Diözesanstände scheint mir zu milde. Theophil Graf.

HINWEISE

P. Gebhard Spahr, Die Reform im Kloster St. Gallen 1: 1417-1442, II :
1442-1457 (Schriften des Vereins für Geschichte des Bodensees und seiner
Umgebung H. 75 u. 76, 1957-58, 68-62 S.) vermittelt wertvollen Einblick
in bedeutsame Vorgänge in der Abtei St. Gallen. Nach einem auffallenden
Niedergang des Konvents, der 1411 nur noch zwei Mönche zählte, setzten
unter Egolf Blarer, einem Mönch aus St. Blasien, die ersten bedeutsamen
Reformbestrebungen ein. Nachdem Blarer 1429 von der Abtei endlich Besitz
genommen hatte, ließ er um 1430 Konventualen aus dem hessischen Hersfeld

kommen, denen die wichtigsten Ämter übertragen wurden. Die Reform
erfolgte gemäß den Forderungen der Benediktina und den Beschlüssen der
Provinzialkapitel, doch war sie teilweise mit der Einführung von Hersfelder
Bräuchen verbunden. Sp. vermag indessen auch Spuren anderer Bräuche
namentlich in der Liturgie nachzuweisen (I, 31 ff.) und wertet dabei
verschiedene Codices der St. Galler Stiftsbibliothek aus. Zwischen 1432-1436
kam es zu inneren Auseinandersetzungen, in die etliche Visitatoren
eingriffen. Der Rezeß der wichtigsten Visitation von 1435 ist erhalten. Trotz
allen Schwierigkeiten setzte sich der Abt durch, u. a. weil er für eine
wirtschaftliche Gesundung der Abtei wirksame Maßnahmen traf. Er entschloß
sich schließlich zur Einführung einer neuen Observanz, der Bräuche von
Kastl, seit 1380 Mittelpunkt einer segensreichen Reform. Dieser Übergang
vollzog sich ohne wesentliche Störungen. Aus Cod. 928 erbringt Sp. eine
verdankenswerte Erläuterung der Gewohnheiten von Kastl, wie sie in
St. Gallen Geltung erhielten (Liturgie, Handarbeit). - Eine entscheidende
Wende in den Geschicken der Abtei sollte nach der Wahl Abt Kaspars
v. Landenberg eintreten, der auch die Reformbestrebungen in Italien kennen
gelernt hatte. Subiaco schloß u. a. sogar die Seelsorge von Konventualen
an inkorporierten Pfarreien aus. Abt Kaspar tat anfänglich manches für die
Reform, was Sp. unter Berichtigung älterer Auffassungen, beruhend vor

89



allem auf dem irrigen Urteil Vadians, deutlich macht. Feststeht aber, daß
die Führung der klösterlichen Wirtschaft und das ungünstige Verhältnis
zur Stadt St. Gallen eine schwere Krise heraufbeschworen, die auch den
Abschluß des Burg- und Landrechtsund damit die folgenreiche Einflußnahme
der eidgenössischen Schirmorte erklärt. Aus dem Wechselvollen, ja dramatischen

Kampf, den Sp. trefflich schildert, möchten wir um des grundsätzlichen

Gehalts willen die besonders wichtige Eingabe der Vertreter St. Gallens

hervorheben, eine Art Memorandum, in welchem die Berechtigung der
weltlichen Herrschaft der Äbte mit aller Schärfe in Frage gezogen wurde
(II, 20-23). Sp. beschließt seine Darstellung, die eine notwendige und
bedeutsame Ergänzung zur Geschichte St. Gallens von Ehrenzeller bietet,
mit einem Ausblick auf die Auswirkung der Reform, die 1457 endlich zu
einer dauerhaften Regelung der inneren Verhältnisse führte. O. Vasella.

Nicht unwichtig für die bernische Kirchengeschichte des Mittelalters ist
die Studie von Paul Lachat, Die Kirchensätze zu Oberburg, Burgdorf und
Heimiswil bis zur Reformation (S. A. aus « Burgdorfer Jahrbuch » 1960,
52 S.) ; denn sie klärt manche Probleme, die sich auf die Entwicklung der
Rechtsverhältnisse der Pfarrei Burgdorf beziehen. Das gilt vornehmlich
vom Patronatsrecht zu Oberburg. L. bietet sodann ein sorgfältig belegtes
Verzeichnis der Kirchherren und Seelsorgegeistlichen zu Oberburg und Burgdorf,

vorerst bis 1401, dem Jahr der kirchlichen Trennung der ursprünglichen
Stadtkapelle von Burgdorf, dann von 1401 bis zur Reformation, wobei zu
einzelnen Geistlichen wichtige urkundliche Nachrichten eingeordnet werden.

Von den Pfarrern zu Burgdorf dürfen Petrus Huber 1475-76 als Besitzer
etlicher Bücher (bei der Transkription des Textes S. 27 sollte es heißen :

per circulum, nicht titulum anni, procuratori, nicht provisatori), Joh. Meyer
1491-99 wegen der langwierigen Auseinandersetzungen um die Pfründe,
Magister Benedikt Steiner und Joh. Ros besonders genannt werden. Ros
widerstand dem neuen Glauben, mußte aber dem Druck des Rates weichen.
L. beschließt das Verzeichnis mit jenem der Kapläne der verschiedenen
Altarstiftungen, zu denen auch die Geistlichen der Spitalkapelle und der
ursprünglich selbständigen Pfarrkirche Heimiswil zu rechnen sind. Besonders
vermerken möchten wir noch das Begehren der Erben des Stifters des

Dreifaltigkeitsaltars, des Ratsherrn Berchtold Michel, auf Herausgabe des

Stiftungsgutes nach Einführung der neuen Lehre, dem Folge gegeben wurde,
mit dem für bernische Verhältnisse auffallenden Vorbehalt, daß die Stiftung
restituiert werden müßte, sofern und sobald die Messe wiederhergestellt
würde. O. Vasella.

A strik L. Gabriel, Leiter des Instituts für mittelalterliche Geschichte an
der Universität Nre. Dame (Indiana), bietet zwei kleinere Beiträge zur
Geschichte der Universität. Paris. « Les étudiants étrangers à l'université de

Paris au XVe s. » (SA. aus « Annales de l'université de Paris 1959, 24 S.)
ist ein vor der Faculté des Lettres gehaltener Vortrag, der ihn als
ausgezeichneten Kenner der einschlägigen Quellen zur Universitätsgeschichte
ausweist, mit manchen eingestreuten Hinweisen auf die Geschichte anderer

90



Universitäten. G. vermittelt wertvolle statistische Angaben besonders über
die Frequenz der englisch-deutschen Nation sowie über die Promotionen,
betont u. a. auch, daß Paris für das Medizinstudium stärker besucht wurde
als die italienischen Universitäten, und spricht überdies von den Druckern,
den Tabernen und den Wohnverhältnissen für Studenten. Eine Ergänzung
hiezu ist der Aufsatz « The Foundation of Johannes Hueven De Arnhem for
the College of Sorbonne » (SA aus der Festschrift für John G. Kunstmann
1959, 12 S.), worin die Geschichte einer bisher kaum beachteten Stiftung
einer Burse aufgeklärt wird. Joh. de Hueven, Dr. theol., wurde 1436 Prof.
in Köln und starb als Kanonikus 1455, setzte laut Testament vom 23. Sept.
1452 u. a. ein bedeutendes Kapital aus für sechs Studenten aus Arnheim
oder dem Geldernland für ein sechsjähriges Studium an der Sorbonne. Doch
wurde das Stiftungskapital in der Folge seltsamerweise Paris nicht
ausgerichtet, sondern durch die Exekutoren des Testaments Köln zugewendet.

O. Vasella.

P. Angelus Walz, Dominikaner an der jungen Universität Basel 1460-1515
(SA aus « Basler Zschr. f. Geschichte » 58/59, 1959, 139-153) gibt, gestützt
vor allem auf die Matrikel und bisherige Forschungen, einen dankenswerten
überblick über die Beziehungen der Predigerbrüder zur Universität, wobei
er Vereinzeltes richtigstellt und ergänzt. Wertvoll ist der Vergleich mit
anderen Universitäten. Gab es in Basel nur 2 Ordinarien und 2 Dozenten,
besuchten 1475-1523 mindestens 59 Dominikaner die Universität Heidelberg,

die, wie man annehmen darf, zu promovieren gedachten ; ganz zu
schweigen davon, daß in Köln von 187 Theologieprofessoren während der
Jahre 1388-1517 über ein Viertel, nämlich 54, diesem Orden angehörten.
Unter den Dominikanern in Basel ragten zu Beginn des 16. Jh. der Gräzist
Joh. Cono, ein gebürtiger Nürnberger, und Ambrosius Pelargus hervor, der
sich um die Verteidigung des alten Glaubens, namentlich im Messestreit,
verdient machte. O. Vasella.

Herbert Grundmann, Landgraf Philipp von Hessen auf dem Reichstag
zu Augsburg 1530 (Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte Nr. 176,
Jahrg. 63, H. 2. C. Bertelsmann Verlag Gütersloh 1959. 88 S.). - In dieser
eindringlichen, nicht immer leicht lesbaren, aber gründlich belegten
Untersuchung erörtert G. alle Gründe, die Philipp v. Hessen zur vorzeitigen
Abreise von Augsburg veranlaßten. Er vermag auf Grund der knappen Briefe
des Landgrafen an seine Gattin überzeugend nachzuweisen, daß Philipp
seine Abreise schon lange vorher beschlossen und die Krankheit seiner Gattin

zu diesem Zweck vorgeschützt hatte. Doch begnügt sich G. keineswegs
mit dieser Feststellung, sondern er bespricht alle Händel und Pläne, die zur
Erklärung des Verhaltens des Landgrafen in Betracht fallen könnten, wobei
es an bemerkenswerten Berichtigungen älterer Auffassungen nicht fehlt.
Wohl mit Recht erblickt G. im Bestreben Philipps, den vertriebenen Herzog
v. Württemberg in sein Herzogtum zurückzuführen, wenn nötig mit
Gewalt, das wichtigste Motiv seiner Politik, die selbstverständlich von der
religiösen Frage nicht getrennt werden kann. Dies wird im Abschnitt über

91



Glaubensfrage und Bekenntnis ebenso deutlich, wie in den lesenswerten
Ausführungen über die Unterredung des Landgrafen mit Karl V. Ein Hauptstück

der Württemberger Frage bilden die Unterhandlungen Philipps mit
Herzog Heinrich von Braunschweig, dem Schwager Herzog Ulrichs, die G.
in jeder Hinsicht aufklärt. Die Abhandlung ist übrigens auch für die
schweizerische Reformationsgeschichte von Bedeutung, weil aus ihr hervorgehen
dürfte, weshalb die brieflichen Beziehungen Philipps zu Zwingli nach dem
15. März einen Unterbruch von beinahe einem halben Jahr erlitten. In dieser
Zeit der Verhandlungen des Landgrafen mit Herzog Heinrich von
Braunschweig und dem König von Dänemark trat der Tiroler Bauernführer
Michael Gaismair mit Zwingli in Unterhandlungen. Er erschien in Zürich
und wurde hier Bürger (vgl. m. Aufsatz, U. Zwingli u. Mich. Gaismair.
Zs. f. Schweiz. Gesch. 24 (1944) bes. 407-13). Es ist daher wohl denkbar,
daß beide, Zwingli und Philipp, gleichzeitig, wenn auch in selbständigem
Vorgehen ihre Bündnispläne auszuweiten versuchten. Jedenfalls möchte
man annehmen, daß in den Rahmen der Vorbereitungen zur gewaltsamen
Wiedereinsetzung Herzog Ulrichs auch die Agitation Gaismairs einzuordnen
ist. Im Anhang druckt G. sechs Briefe Philipps an seine Gattin sowie den
Text der beiden Verträge mit Herzog Heinrich vom 3. April und 28. Juli
1530. Für manche Zitationen aus den Eidgen. Abschieden wäre wohl besser
auf die aufschlußreicheren Texte der Aktensammlung zur Geschichte der
Basler Reformation 4 (1941) zu verweisen. O. Vasella.

Mit größter Befriedigung verweisen wir auf die so rasche Veröffentlichung
des Registers zu den Protokollen des Konstanzer Domkapitels, die, wie man
sich erinnern wird, in sechs Lieferungen erschienen und von 1487 bis 1526
reichen (Die Protokolle des Konstanzer Domkapitels 1487-1526. 7. Liefg.-
Register, bearb. von Manfred Krebs. Sonderabdruck aus der Zs. f. Gesch.
d. Oberrheins 1959, 123 S.). Durch dieses unentbehrliche Hilfsmittel eröffnet
M. Krebs erst recht den Zugang zu einer auch für die schweizerische
Kirchengeschichte hervorragenden Quellenpublikation, zumal neben einem Ortsund

Personenregister ein Wort- und Sachregister geboten wird, das selbst
dem Kenner des Quellenstoffes nützlich sein dürfte. Ein auch nur flüchtiger
Blick in das Register belehrt uns über den Reichtum an Nachrichten, die die
Protokolle vermitteln. Man vergleiche etwa, von der natürlich besonders
umfangreichen Rubrik Konstanz abgesehen, die Stichworte Basel, Buttisholz,

Dießenhofen, Eidgenossen, Langrickenbach, Niederweningen, Ossingen,

Schaffhausen, Thayngen, Zürich, und man wird den Wert des gebotenen
Materials sofort erkennen. Da die Personennamen zumeist in die entsprechenden

Ortsnamen eingeordnet wurden, ist zu beachten, daß einzelne Geistliche
je nach den von ihnen versehenen Benefizien mehrfach erscheinen (vgl.
z.B. : Cannstatt-Hans Armbroster). Man könnte sich fragen, ob es
angebracht war. beim ungewöhnlich großen Umfang der zitierten Stellen, das
Stichwort Hugo v. Landenberg aufzunehmen, und ob es nicht möglich
gewesen wäre, sich auf die wirklich relevanten Stellen zu beschränken. Auf
Grund des Registers erhält man übrigens einen guten Einblick in die
bestehende Ämterorganisation (vgl. etwa 59 : Kurie). Die Lesarten der Namen

92



dürfte zuverlässig sein (statt Schedeler ist Schodeler zu lesen, vgl. 78,
und 8 unter Bremgarten). Man übersehe nicht, daß die Protokolle nicht nur
für die Geschichte des Domkapitels bedeutsam sind, sondern selbst für die
Geschichte kleinerer Pfarreien. Hoffen wir, daß diese Quellenpublikation
bald in entsprechenden Studien ihre gebührende Auswertung finde M. Krebs
sei für seine so verdienstvolle Erschließung kirchengeschichtlicher Quellen
zur Konstanzer Bistumsgeschichte einmal mehr der aufrichtigste Dank
ausgesprochen. O. Vasella.

P. Burkhart Schneider, Petrus Canisius. Briefe (320 S., Salzburg, Otto
Müller Verlag 1959. Fr. 15.50). - Es handelt sich um eine Auswahl von Briefen

des Heiligen in deutscher Übertragung, die Sch. in der Reihe : Wort und
Antwort als Bd. 23 erscheinen ließ. Es ist selbstverständlich, daß sich eine
solche Veröffentlichung rechtfertigt, nicht nur weil Sch. damit beabsichtigt,
die Persönlichkeit des Heiligen einem breiteren Leserkreis nahezubringen.
Vielmehr leitete ihn dabei auch die bekannte Erfahrung, daß es leider das
Schicksal großangelegter Quellenausgaben bleibt, nur von einem kleinen
Kreis von Forschern wirklich benützt zu werden und daher oft allgemein
Bedeutsames gleichsam verschüttet bleibt. Das gilt irgendwie auch von den

Epistolae und Acta, deren Bearbeitung wir dem bekannten Gelehrten Otto
Braunsberger verdanken. Ihre Edition ist übrigens nicht abgeschlossen und
es sei gleich gesagt, daß ein 9. Band in Aussicht genommen ist, der Nachträge
und Ergänzungen bringen wird. Für diese Aufgabe dürfte wohl B. Sch.
bestimmt sein. Seine große Sachkenntnis stellt er bereits hier unter Beweis.
Das zeigt sich darin, daß er die Kunst meisterte, dieser ganzen Sammlung
von 77 Briefen einen geschlossenen Charakter zu geben und sie in entsprechender

Gliederung darzubieten, indem er 5 Gruppen von Briefen
unterscheidet : Briefe an Mutter und Geschwister (67-113), an Obere und
Mitbrüder (117-178), dann jene Schreiben, in denen das große Thema der
kirchlichen Reform in Deutschland erörtert wird, wobei auch das bedeutende
Gutachten von Canisius einbezogen wird (181-229, 201 ff.), worauf die Briefe
folgen, die die psychologische Kunst der Seelenführung ins Licht rücken,
und einige Schreiben der letzten Lebensjahre aus Freiburg, verfaßt in den
Jahren 1590-96, die uns die abgeklärte Haltung des Heiligen zeigen. Die
Übertragung konnte begreiflicherweise sich nicht allzu enge an die
lateinische Vorlage halten, ist aber u. E. zuverlässig und sachlich treu. (Den Titel :

Paternität in der Anrede halten wir für unschön, vgl. 294). Was indessen
dem Buch seinen besonderen Wert auch für den Historiker verleiht, ist die
knappe Biographie des Heiligen, die Sch. vorausschickt. Sie ist kenntnisreich,
sachlich und wohlabgewogen im Urteil und vermittelt zufolge zahlreicher
literarischer Hinweise schon hier einen ausgezeichneten Einblick in die
neuere Forschung, von der kurzen Einführung in die Literatur und Quellen,
mit welcher Sch. den Band beschließt, ganz abgesehen. Unnötig zu sagen,
daß der kundige Leser auf diese Weise auch auf manche strittige oder
offene Probleme aufmerksam gemacht wird. Nicht vergessen sei das Sach-
und Personenregister, das die Benutzung wesentlich erleichtert.

O. Vasella.

93



Lucien Cramer: La Seigneurie de Genève et la Maison de Savoie de 1559 â

1593. T. IV La Guerre de 1589 â 1593 par Alain Dufour. Genève, A. Jullien
1958 XVI-264 p. Fr. 25.

L'auteur des trois premiers volumes de cette histoire, M. L. Cramer, mort
en 1953, avait confié la rédaction de ce Tome IV à M. Alain Dufour, et celui-ci,
complétant par des recherches aux archives de Turin et de Genève, les matériaux

qui lui avaient été remis, put encore présenter à son prédécesseur
l'ébauche du début tout au moins de son travail.

Dans cette dernière partie du conflit qui mit aux prises Charles-Emmanuel
de Savoie et la ville de Genève, c'est cette dernière qui prend l'initiative des

hostilités. La lutte était suivie, du dehors, par des personnages qui n'y
assistaient pas simplement en spectateurs. Le roi de France faisait remarquer aux
Bernois qu'en combattant avec Genève ils auraient la possibilité de reconquérir

le Paj's de Gex et le Chablais. De son côté Philippe II ainsi que le Nonce
eussent souhaité voir les cantons catholiques prêter main fort au duc qui, lui,
escomptait reprendre le Pays de Vaud après avoir occupé Genève. De fait
les Bernois réussirent à s'emparer à nouveau du Chablais, après quoi, soucieux
de demeurer en bon termes avec le duc et avec l'Espagne, ils acceptèrent le
traité de Nyon, ce qui les fit taxer de traîtres, accusation qui les contraignit
à se rétracter.

L'auteur souligne que cette campagne fut tout autant une guerre de
religion qu'une affaire politique et il n'a probablement pas tort de dire que,
lors des massacres perpétrés par les Espagnols dans le Pays de Gex, massacres
qui coûtèrent la vie à de nombreux Genevois, le motif religieux n'aura pas été
étranger, comme il le fut d'ailleurs aussi de la part des Genevois qui, à l'occasion

de la prise de Cruseille, passèrent par le fil de l'épée des Espagnols qui
s'étaient barricadés dans une maison.

Le mérite de M. Dufour est d'avoir dressé un tableau détaillé et précis de

ces luttes et de les avoir placées, à l'exemple de son prédécesseur, dans leur
« contexte européen », soit dans un cadre « trop souvent ignoré jusqu'ici par
l'historiographie genevoise ». L. Waeber.

P. Rupert Amschwand, Constantin Siegwart als Sonderbundsflüchlling in
Gries 1847 (SA « Der Schiern » 32, 1958, 339-348) druckt aus der von Siegwart

verfaßten Geschichte seiner Familie den gut kommentierten Text,
worin Siegwart seine während eines sechstägigen Aufenthalts im Kloster
Gries gehabten Begegnungen mit dem Abt, Konventualen und anderen
Persönlichkeiten anschaulich schildert. Die Charakteristik der stigmatisierten

Jungfrau Maria von Mörl in Kaltem, die er zweimal besuchte, das zweite
Mal mit P. Roh, P. Frei, General J. U. v. Salis-Soglio und Regierungsrat
K. Em. Müller, verrät die starke Religiosität Siegwart in ihrer besonderen
Eigenart. Die Beschreibung der Erscheinungen Marias von Mörl ist recht
bemerkenswert. P. Rupert stellt übrigens auch die Veröffentlichung von
17 Briefen Siegwarts an Abt Adalbert Regli in nahe Aussicht.

Derselbe Gelehrte teilt vierzehn « Briefe des Bischofs Andreas Räss an
Friedrich Hurter » aus den Jahren 1837-1851 mit (Archives de l'Eglise
d'Alsace 25, 1958, 221-227). Sie sind vor allem für die Persönlichkeit des

94



bedeutenden Bischofs von Bedeutung, beleuchten manche persönliche
Beziehungen, auch publizistische Pläne (u. a. einer Sonderpublikation aus
« Der Katholik »), aber auch die Bemühungen um eine Intervention Frankreichs

in der Sonderbundsfrage. Hurter gedachte nach Paris zu reisen.
O. Vasella.

P. Ansfrid Hinder, Wettersorge-Wettersegen (64 S., Verlag St. Wendelinswerk

Einsiedeln o. J.) erhebt zwar keine eigentlichen wissenschaftlichen
Ansprüche und wendet sich belehrend an breitere Kreise, bietet aber, neben

praktischen Winken bei Unwetter und einer auch für persönlichen Gebrauch
nützlichen Zusammenstellung oft wenig bekannter Gebete gegen Unwetter,
wertvolle Hinweise auf das Vorkommen religiösen Brauchtums in
schweizerischen Dörfern in älterer und neuerer Zeit (Hagel-Rosenkränze,
Stoßgebete, Hagel-Messen, Bibel-Lesen im reformierten Berner Aargau, Wetter-
Heilige, Wetterläuten, Agathabrot, Palmenweihe u. ä. m.). O. Vasella.

NACHRUF

t DR. ALFRED HARTMANN (1883-1960)

Wenn die Universität Basel demnächst ihre Fünfhundertjahrfeier begehen
wird, dürfte mancher Teilnehmer eines Mannes gedenken, der das geistige
Erbe der Universität und damit auch der Stadt wie kaum ein anderer so
eindrucksvoll aufleben ließ. Dieser Mann ist Dr. Alfred Hartmann, der am
26. Januar 1960 unerwartet früh in Basel verschied. Wohl hatte der am
4. April 1883 Geborene eine nach üblichem Maß beträchtliche Spanne des
Lebens durchschritten und eine ungewöhnliche Ernte seines vielseitigen
Schaffens geborgen. Doch hatte er in seinem Forschungseifer noch längst
nicht innegehalten.

Hartmann, der in seiner bescheidenen Art in sich kaum den Drang fühlte,
nach außen mehr als sachlich geboten war, hervorzutreten, war ein Gelehrter,
der, wie nur wenige in solcher Vollkommenheit, eine bewunderungswürdige
Leistung vollbrachte. Bekanntlich verdanken wir ihm die mustergültige,
in Umsicht und Sorgfalt schier unerreichte Bearbeitung der so anziehenden
und ungemein aufschlußreichen Amerbach-Korrespondenz in fünf Bänden,
die auch in ausländischen Fachkreisen ungeteilte Anerkennung fand. Als
Editor könnte ihm, was Sachkenntnis und entsagungsvolle Hingabe an sein
Werk betrifft, wohl nur der uns unvergeßliche Traugott Schieß an die Seite
gestellt werden. Beide waren von Hause aus nicht Historiker, sondern
klassische Philologen, beide daher zur Erfüllung ihrer Aufgabe besonders
berufen, stellen doch die klassischen Korrespondenzen von Humanisten
und Reformatoren gerade hinsichtlich des Sprachverständnisses hohe
Anforderungen. Hartmann fand Ansporn und Vorbild vor allem in der prachtvollen

Publikation der Erasmus-Briefe von P. S. und H. M. Allen, aber er
gestaltete seine eigene Edition durchaus selbständig, kritisch und mit der

95


	Rezensionen = Comptes rendus

