
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 53 (1959)

Artikel: Zur frühen Geschichte des Bistums Octodurum-Sitten und des Bistums
Avenches-Lausanne

Autor: Büttner, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128474

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


H. BÜTTNER

ZUR FRÜHEN GESCHICHTE

DES BISTUMS OCTODURUM-SITTEN

UND DES BISTUMS AVENCHES-LAUSANNE

Vor mehr als dreißig Jahren haben M. Besson und P. E. Martin 1

in wichtigen und bahnbrechenden Untersuchungen die Grundlagen
geklärt zur frühmittelalterlichen Geschichte jenes Gebietes, das man
gerne und schon seit langen Jahrhunderten mit dem Ausdruck
umschreibt, daß es zwischen Jura und Alpen gelegen sei. Die Forschungen,
die in den letzten Jahrzehnten dem frühen Mittelalter gewidmet wurden,
und die Arbeiten, die seitdem der Geschichte der genannten Landschaft
selbst und ihren einzelnen Institutionen zugewandt waren, haben eine
Fülle neuer Ergebnisse und Anregungen gebracht2. Daher mag es ge-

1 M. Besson, Recherches sur les origines des évêchés de Genève, Lausanne, Sion
et leurs premiers titulaires jusqu'au déclin du VIe siècle (Fribourg/Paris 1906) ;

ders., Contribution à l'histoire du diocèse de Lausanne sous la domination franque
534-888 (Fribourg 1908) ; ders., Monasterium Acaunense (Fribourg 1913) ; ders.,
Nos origines chrétiennes. Etude sur le commencement du christianisme en Suisse
Romande (Fribourg 1921); P.E.Martin, Etudes critiques sur la Suisse à

l'époque mérovingienne (Genève/Paris 1910) ; ders., La fin de la domination
Romaine en Suisse et l'occupation germanique in : Bulletin soc. d'hist. et archéol.
de Genève 6 (1935) 1-30.

2 Aus der großen Zahl der einschlägigen Arbeiten und Aufsätze sei hier nur
verwiesen auf M. Beck, Die Schweiz im politischen Kräftespiel des merowingischen,
karolingischen und ottonischen Reiches in : Zeitschr. Gesch. Oberrhein NF 50

(1937) 249-300 ; H.Büttner, Christentum und fränkischer Staat in Alemannien
und Rätien während des 8. Jahrh. in : Zeitschr. Schweiz. Kirchengesch. 43

(1949) 1-27, 132-150; H. Tüchle, Kirchengeschichte Schwabens I (Stuttgart 1950);
Br. Amiet, Solothumische Geschichte I (1952) ; Th. Mayer, Konstanz und
St. Gallen in der Frühzeit in : Schweiz. Zeitschr. Gesch. 2 (1952) 473-524 ; H. Büttner,

Die Entstehung der Konstanzer Diözesangrenzen in : Zeitschr. Schweiz.

ie 241



rechtfertigt erscheinen, wenn erneut der Blick auf die frühmittelalterlichen

Geschicke dieses Gebietes und insbesondere auf das Werden der
christlichen Kirche und ihrer Einrichtung im Raum der obersten Rhone,
des Genfer Sees und der Landschaft bis zur Aare hinüber gelenkt wird.
Nach wie vor wird sich die historische Forschung, die sich mit den
Anfängen des Christentums und der Kirche im genannten Raum befaßt,
dabei auf die Ergebnisse von M. Besson stützen dürfen, aber es mag doch

möglich sein, daß man nunmehr in der Erkenntnis der Zusammenhänge
etwas weiter gelangt, als es bisher geschehen konnte.

Das älteste schriftliche Zeugnis für das Christentum im Wallis ist
die Bauinschrift, die im Jahre 377 der Praetor Pontius Asclepiodotus
in Sitten setzen ließ1. Das Christusmonogramm und die Zeichen Alpha
und Omega sind darin eingehauen, um von dem christlichen Glauben
des Bauherrn Kunde zu geben. Unmittelbar nach dem genannten
Zeitpunkt ist uns die Unterschrift des Theodorus episcopus Octodorensis

zu den Beschlüssen der Synode von Aquileia aus dem Jahre 381
überliefert 2. Zweifellos der gleiche Bischof Theodor, dieses Mal jedoch ohne
besondere Angabe des Sitzes, unterzeichnete auch die Akten der Synode,
die im Jahre 392/93 zu Mailand stattfand 3. Aus den genannten Quellen
geht klar hervor, daß am Ausgang des 4. Jahrh. im Wallis das Christentum

bereits festen Fuß gefaßt hatte. Es widerspräche dem immer wieder
beobachteten Werden und Entstehen der Christengemeinden im
spätrömischen Reich, wenn man annehmen wollte, daß der leitende römische
Provinzbeamte in der civitas Vallensium einen Bischof eingesetzt habe,

um die Bevölkerung, die sich bis dahin dem christlichen Glauben
unzugänglich gezeigt haben soll, diesem zuzuführen4 ; nicht durch die

Anordnung eines christlichen Verwaltungsbeamten konnte das Christentum
auferlegt und ein Bistum geschaffen werden, sondern das Vorhandensein

Kirchengesch. 48 (1954) 225-274 : Iso Müller, Der Gotthardraum in der Frühzeit
in : Schweiz. Zeitschr. Gesch. 7 (1957) 433-479 ; W. Drack - K. Schib, Illustrierte
Geschichte der Schweiz I (Einsiedeln 1958).

1 CIL XII n. 138; F. Stähelin, Die Schweiz in römischer Zeit (Basel 31948) S. 586 ;

Drack-Schib S. 115. - Zur Literatur über das Bistum Sitten vgl. allgemein
A. Brackmann, Germania Pontificia II, 2 (Berlin 1927) S. 125 ff. ; J. Eggs,
Die Geschichte des Wallis im Mittelalter (Einsiedeln 1930).

2 Besson, Recherches S. 13 ff.
9 Stähelin S. 586 f.
1 D. van Berchem, Le martyre de la Légion Thébaine (Basel 1956) S. 38.

242



einer ausgebildeten christlichen Organisation setzt voraus, daß in der
zweiten Hälfte des 4. Jahrh. bereits eine größere Gruppe der Bevölkerung
des Wallis das Christentum angenommen hatte. Wann die ersten Anhänger

der christlichen Lehre ins Wallis kamen, läßt sich freilich auch heute

nicht bestimmen ; sicher aber ist, daß sie im Wallis im 4. Jahrh. bereits
vorhanden waren und sich mehrten, ja die öffentliche Meinung dieser

Landschaft zu bestimmen begannen.
Mit Bischof Theodor sind die Anfänge des Kultes der Thebäischen

Legion verknüpft, die örtlich mit Agaunum-St. Maurice verbunden
waren *. Die Passio Acaunensium martyrum des Bischofs Eucharius
von Lyon (c. 434-450) zeigt deutlich, daß Bischof Theodor von Octodurum

die Verehrung von St. Mauritius und seiner Gefährten ins Leben
rief. Die Passio läßt ferner den Schluß zu, daß Bischof Theodor eine

örtliche Tradition aufnahm, wonach Soldaten ihres christlichen Glaubens

wegen ihr Leben lassen mußten. Die Auffindung und Erhebung ihrer
Reliquien erfolgte unter Bischof Theodor 2. Nachdem er die gesuchten
Gräber an einer bestimmten Stelle des spätrömischen Grabfeldes von
Agaunum-St. Maurice entdeckt und wohl neu bestattet hatte, erbaute
er darüber eine kleine Kirche, die an die ragende Felswand angelehnt
war. Die Ausgrabungen, die L. Blondel vorgenommen hat 3, geben jetzt
einen guten Einblick in die Entwicklung der Grab- und Erinnerungsstätte

seit dem späten 4. Jahrh.
Daß Bischof Theodor nach den Martyrergräbern, von denen er durch

mündliche Überlieferung wußte, suchte und sich um ihre Auffindung
mühte, entsprach ganz der Denkweise seiner Zeit ; er war ja Zeitgenosse
der Aufdeckung der Mailänder Heiligengräber, deren Verehrung Ambrosius

von Mailand sich so angelegen sein ließ 4. Bischof Theodor steht
mitten in der geistigen Haltung und Anschauung seit dem ausgehenden

1 Die Quellen und ältere Literatur vgl. bei Brackmann, Germ. Pont.II, 2 S. 135 ff.
2 Der entscheidende Satz lautet in der Passio : Beatissimorum Acaunensium

martyrum corpora post multos passionis annos s. Theodoro eiusdem loci episcopo
revelata traduntur ; Mon. Germ. Script, rer. Merov. 3, 38 ; Besson, Recherches
S. 15 ff. ; J. M. Theurillat, L'abbaye de Saint-Maurice d'Agaune (Sonderdruck
aus Vallesia 1954) S. 11-20.

8 L. Blondel, Les anciennes basiliques d'Agaune in : Vallesia 3 (1948) 9-57 ; ders.,
Le baptistère et les anciens édifices conventuels de l'abbaye d'Agaune in : Vallesia
4 (1949) 15-28 ; ders., Le martyrium de St. Maurice d'Agaune in : Vallesia
12 (1957) 283-292 ; ders., Aperçu sur les édifices chrétiens dans la Suisse occidentale
avant l'an mille in : Recueil des actes du IIIe congrès international pour l'étude
du Haut-moyen-âge (Olten/Lausanne 1954) S. 271-308.

* F. Lanzoni, Le diocesi d'Italia dalle origini al principio del secolo VII (an. 604)

II (Faenza 1927) 996 ff., bes. S. 1001 f.

243



4. Jahrh. die insgesamt ein lebhaftes Erinnern an die gefahrvollen
Anfänge des Christentums pflegte und dabei selbstverständlich das
Gedenken der Märtyrer förderte. Daß das Bestreben des Bischofs Theodor
aber ein so rasches und schon nach wenigen Jahrzehnten auch ein so

weites Echo fand, zeigt wiederum, daß das Christentum am Ende des

4. Jahrh. im Wallis bereits starke Wurzeln geschlagen hatte.
Die Erwähnung von Bischof Theodor auf Synoden der Mailänder

Kirchenprovinz legt den Schluß nahe, daß die vallis Poenina im 4. Jahrh.
kirchlich-organisatorisch mit der Metropole Mailand in Zusammenhang
stand 1. Aus Oberitalien war höchstwahrscheinlich ohnehin das Christentum

in die civitas Vallensium gekommen ; die römischen Straßenverbindungen

über den Großen St. Bernhard und über den Simplon boten
die beste Gelegenheit dazu 2.

Das Bistum in Octodurum, das im Wallis einen geschlossenen
landschaftlichen Rahmen für sich in Anspruch nehmen konnte, scheint
etwas früher entstanden zu sein als andere Sprengel des Alpenraumes.
Vielleicht mag dies darin begründet sein, daß die civitas Vallensium
von den großen christlichen Mittelpunkten Oberitaliens, vor allem von
Mailand, doch recht weit abgelegen war, daß aber andererseits die fruchtbare

Rhoneebene des Wallis und ihre Hänge doch einer größeren
Bevölkerung Platz bot, als sie anderwärts in den Alpen zu wohnen pflegte.
Für Aosta, das dem Wallis unmittelbar benachbart war, ist zwar nicht
bekannt, wann es Sitz eines Bischofs wurde ; die Notitia Galliarum
erwähnte es noch nicht als civitas 3. Andererseits wird der Bischof von
Aosta erstmals im Jahre 451 genannt, als er durch seinen Vertreter
Gratus die Beschlüsse der Mailänder Synode unterzeichnen ließ *. Daraus

ergibt sich, daß das Bistum Aosta der ersten Hälfte des 5. Jahrh. ange-

1 Vgl. Hist.-biogr. Lex. d. Schweiz 6, 388, wo eine Verbindung mit Mailand völlig
abgelehnt wird.

2 H. Ammann - K. Schib, Histor. Atlas d. Schweiz (Aarau 1951) Karte 6 u. 2. Aufl.
(Aarau 1958) Karte 6.

3 In der Notitia Galliarum, die um das Jahr 400 zu setzen ist, wird ein eigener
Verwaltungsbezirk Aosta noch nicht genannt. Nur in einer Handschriftengruppe,
welche unter dem Gesichtspunkt der Diözesaneinteilung Ergänzungen zu dem
Verwaltungshandbuch des spätantiken Gallien vornimmt, wird dann Aosta ebenso

wie Maurienne hinzugefügt ; Mon. Germ. Auct. ant. 9, 598-600. Es sollte eigentlich

keiner besonderen Erwähnung bedürfen, daß die Notitia Galliarum ursprünglich
die weltlichen Verwaltungsgesichtspunkte in ihren Aufzählungen im Auge hat,

und daß erst eine spätere Verwendung dieses Textes ihn auch zu einem Handbuch
der gallischen frühmittelalterlichen Bistümer hat werden lassen.

* L. Duchesne, Fastes êpiscopaux de l'ancienne Gaulle I (Paris 1894) 240 f. ;

P. Kehr, Italia Pontificia VI, 2 (1914) 157 ff.

244



hört. In der gleichen Zeit etwa ist auch das Bistum Tarentaise entstanden,

mithin ebenfalls später als das zu Octodurum ; nach einer freilich
nicht ganz sicheren Überlieferung war der erste Bischof Jacobus als

Schüler des Honoratus von Lérins in das Alpengebiet geschickt worden,

um dort den christlichen Glauben auszubreiten ; dies muß um 427/28

geschehen sein *. Es besteht kein Grund, diese Nachricht, welche die

innere Wahrscheinlichkeit für sich hat, abzulehnen. Auch das Bistum
Novara, das südlich des Simplonpasses der unmittelbare Nachbar der

Diözese des Wallis war, wurde erst gegen Ende des 4. Jahrh. fest

begründet ; Ambrosius von Mailand war lebhaft dabei mitbeteiligt 2. Vorher

hatte das nunmehr Novara zugehörige Gebiet seine kirchliche
Betreuung offenbar von dem älteren Bistum Vercelli erfahren, das bereits
in der ersten Hälfte des 4. Jahrh. bestand 3.

Gemäß der spätantiken Gewohnheit umfaßte das Bistum Sitten den

Bezirk der civitas Vallensium. Diese dehnte sich nach Norden an der

Uferlandschaft des Genfer Sees zunächst bis in die Gegend von Vevey
aus, doch wurde die Grenze der civitas Vallensium unter Diocletian
offenbar etwas nach Süden zurückverlegt bis zum Einfluß der Rhone in
den Genfer See 4. Gleichwohl ist es auffällig, wie noch bis in das 13.

Jahrhundert hinein der Besitz des Bistums Sitten im Gebiet von Montreux
und Vevey verhältnismäßig umfangreich ist5, ohne daß er auf spätere
Schenkungen vom 10. Jahrh. zurückgeführt werden könnte. Es bleibt
die Frage offen, ob diese Güter und Rechte des Walliser Bistums, über
deren Erwerb nichts bekannt ist, nicht in sehr alte Zeiten in ihren
Anfängen zurückreichen, und ob darin nicht ein Nachklang sehr früher
Beziehungen zu finden ist. In anderem Zusammenhang wird noch einmal

auf die Verhältnisse zurückzukommen sein. Der Bereich des Bistums
zu Octodurum, der als Hauptort des Wallis in spätrömischer Zeit zu
gelten hat, ging im Rhonetal aufwärts soweit, wie die Besiedlung und
wirtschaftliche Erfassung sich damals erstreckte. Im 4./5. Jahrh. reichte
die Siedlung sicherlich nicht über die Gegend von Naters und Morel
hinaus ; die weite Talsohle oberhalb des Deischberges, das Goms, war

1 Duchesne I 236 ff.
2 Lanzoni, Diocesi d'Italia II 1032 ff. ; Kehr, Italia Pont. VI, 2 S. 55 ff.
3 Kehr, Italia Pont. VI, 2 S. 7 ff.
4 Besson, Recherches S. 2 ; Stähelin, Karte; Hist. Atlas d. Schweiz. (21958),

Karte 6 und 7.
6 J. Gremaud, Documents relatifs à l'histoire du Valais I in : Mem. et doc. de la

Suisse Romande 29 (Lausanne 1875), S. 436 n. 535 ; 462 n. 538 ; II (1876) 9 n. 624 ;

vgl. a. Hist.-biogr. Lex. d. Schweiz 7, 235 ff.

245



damals noch ohne Dauersiedlungen1. Auch am Simplonpaß läßt sich

aus den späteren Ausdehnungen der Sprengel von Novara und Sitten
noch deutlich erkennen, daß die Paßlandschaft zunächst nicht im
Interessenbereich des Bistums im Wallis lag 2. Die Alpenkette im Norden
und Süden des tiefeingeschnittenen Rhonetales bestimmten dort die

Grenzen auch des kirchlichen Bezirkes.

II

Wie bereits erwähnt wurde, verfaßte Bischof Eucharius von Lyon
noch vor der Mitte des 5. Jahrh. die Passio Acaunensium martyrum
und widmete sie dem Bischof Salvius von Octodurum. Dieser hatte
seinen Mitbischof, der ein hohes literarisches Ansehen genoß und bewußt
die spätantike Bildung pflegte, wohl um die Abfassung der Passio

gebeten, damit St. Mauritius und seinen Gefährten auch ein gebührendes
schriftliches Denkmal gesetzt sei. Bischof Eucharius berichtete in der

Einleitung seines Werkes auch, wie es die literarische Gepflogenheit
verlangte, über die Quellen, auf die er seine Darstellung aufbaute 3

;

diese waren mündliche Berichte aus Kreisen von Genfer Klerikern,
die ihrerseits wieder auf ältere Unterweisungen aus der Zeit des Bischofs
Theodor von Octodurum zurückgingen. Es wäre sehr erstaunlich, daß
Bischof Eucharius diesen Umweg nach Genf eingeschlagen hat, wenn es

dafür nicht eine sehr einfache Erklärung gäbe ; der Sohn des Eucharius,
Salonius, war um eben diese Zeit der Abfassung der Passio Acaunensium

martyrum selbst Bischof zu Genf ; er konnte aus den Überlieferungen
heraus, die über seinen Vorgänger Isaac hinaus auf Bischof Theodor
zurückführten, am raschesten und bequemsten die nötigen Unterlagen
für das Werk des Eucharius beschaffen. Daß die Landschaften am und
um den Genfer See in lebhaften Wechselbeziehungen untereinander standen,

daß somit auch die Kleriker von Octodurum mit jenen von Genf in

regen Verbindungen sich befanden, bedarf keiner näheren Begründung 4.

1 Vgl. Iso Müller in : Schweiz. Zeitschr. Gesch. 7 (1957) 453 ff.
2 H. Büttner, Die Erschließung des Simplon als Fernstraße in : Schweiz. Zeitschr.

Gesch. 3 (1953) 575-584.
3 Mon. Germ. Script, rer. Merov. 3, 40 ; van Berchem, Légion Thébaine S. 55 ff. -

Vgl. auch Besson, Recherches S. 88 ff.
4 Aus der Einleitung des Bischofs Eucharius von Lyon zu seinem Werk ergibt sich,

daß er auf der Überlieferung des Wallis letzten Endes fußt und dies auch
ausdrücklich wollte. Die Annahme von van Berchem S. 19 f., daß man in St. Maurice
die Erzählung des Eucharius übernommen habe, weil man keine eigene
Überlieferung besessen habe, findet in dem Text der Passio keine Stütze. Auch die

246



Bischof Isaac ist der erste bekannte Oberhirte der Diözese Genf;

er lebte etwa um die Wende vom 4. zum 5. Jahrh.1. Es ist nicht
anzunehmen, daß er tatsächlich am Anfang der Bistumsentwicklung stand,
wir dürfen vielmehr das Bistum Genf durchaus in die zweite Hälfte des

4. Jahrh. rücken und es als gleichalt mit jenem zu Octodurum betrachten.
Die spätantike Siedlung Genf, in welcher mit der Kathedrale St. Peter
auch der Bischof seinen Sitz hatte, lag in ausgezeichneter Schutzlage

am Ausgang des Sees 2 und war deshalb durchaus geeignet, eine gewisse

Sicherheit vor überraschenden Angriffen zu bieten. Die Verbindungen
der frühen Kirche zu Genf nach Lyon werden in der ersten Hälfte des

5. Jahrh. ausgezeichnet charakterisiert durch die Persönlichkeiten von
Eucharius und Salonius, von denen gerade schon die Rede war. Bis in
die unmittelbare Nähe von Genf reichte damals auch der zu Lyon selbst

gehörige Sprengel ; kurz vor der Mitte des 5. Jahrh. wurde in Condate/
St. Claude, das im Jura nordwestlich Genf gelegen ist, eine erste klösterliche

Niederlassung unter dem Einfluß von Lyon begründet 3. In den

gleichen Zusammenhang gehören die Anfänge von Romainmôtier4,
das unweit der Straße von Pontarlier über den Jura an dessen Südausläufern

entstand. Faßt man diese Beziehungen zusammen, so wird man
auch das Bistum Genf dem sich ausgestaltenden Metropolitanverband
von Lyon bis zur ersten Hälfte des 5. Jahrh. zuordnen.

Die Quellen über die frühen Juraklöster des 5. Jahrh., die auch Sidonius

Apollinaris als Jurensia monasteria in einem Briefe bereits erwähnte 6,

zeigen auch, daß um diese Zeit in Nyon, der alten colonia Julia Equestris
am Genfer See, ebenfalls schon eine ausgebildete Christengemeinde
bestand 8

; in ihrer Mitte gab es bereits eine Reihe von Klerikern ; es ist
dies ein Bild, wie es uns auch, nur wenige Jahrzehnte später, für das

Donaugebiet aus der Vita s. Severini in einer Reihe von Siedlungen wie-

Annahme, daß Theodor von Octodurum, ohne sachliche Grundlage in einer
Überlieferung des Wallis, den Kult des Hl. Mauritius von Apamea entlehnt habe
(van Berchem S. 42 ff.), findet keine Begründung in der Quellenkritik; sie
widerspricht aber vielfältigen Erfahrungen, welche die Ausgrabungsbefunde der
letzten Jahre allenthalben über die Sachgrundlage von Legenden gezeitigt haben.
Vgl. auch Theurillat S. 14 ff.

1 Brackmann, Germania Pont. II, 2 S. 148 ff.
2 Hist.-biogr. Lex. d. Schweiz. 3, 439 ff., 469 f.
3 Gregor von Tours, Vitae patrum I 2 in : Mon. Germ. Script, rer. Merov. I 665 ;

H. Büttner, Geschichte des Elsaß I (Berlin 1939) 50 f.
4 Brackmann, Germania Pont. II, 2 S. 190 ff.
5 Sidonius Apollinaris, Epist. IV 25 in : Mon. Germ. Auct. ant. 8, 76.
8 Vita patrum Jurensium I 3 in : Mon. Germ. Script, rer. Merov. 3, 133.

247



derum begegnet. Verwaltungsmäßig gehört der Raum von Nyon zur
Provinz der Maxima Sequanorum, deren Hauptstadt in Besançon lag,
aber kirchlich war dieses Gebiet offensichtlich dem nahe gelegenen Bistum
Genf von Anfang an eingegliedert.l'Es findet sich keine Spur davon,
daß es in Nyon jemals einen Bischof gegeben habe *. Der kirchliche
Mittelpunkt in Genf, der sich wohl selbst in der zweiten Hälfte des

4. Jahrh. aus dem älteren Rahmen von Lyon ablöste, reichte für den

Westteil des Genfer Sees und seine Uferlandschaften völlig aus 2. So

wird schon im 5. Jahrh. die Grenze des Bistums Genf bei Aubonne
gelegen haben, so wie es auch im weiteren Verlauf des Mittelalters war 3.

Die Passio Acaunensium martyrum erwähnt als Märtyrer, die zur
Zeit ihrer Abfassung wohlbekannt waren, auch St. Ursus und Victor in
Solothurn 4

; bereits damals brachte sie die Volksüberlieferung mit der

Thebäischen Legion in Verbindung ; außer dem Namen und dem außerhalb

der spätantiken Siedlung Solothurn gelegenen Begräbnisplatz war
über diese beiden Persönlichkeiten sozusagen nichts bekannt. Die
Tatsache aber, daß Name und Andenken an sie im frühen 5. Jahrh.
fortlebten, weist wiederum darauf hin, daß auch hier im Aaregebiet das

Christentum schon in eine ältere Zeit, mithin in das 4. Jahrh. zurückreichte,

wenn wir auch sonst keine Einzelheiten kennen und uns kein
Bild über die Zahl der Christen in Solothurn und der zugehörigen
Landschaft machen können.

Romainmôtier wie Solothurn gehörten zur weitgedehnten civitas
Helvetiorum, die von Lausanne am Genfer See über das heutige Schweizer

Mittelland hinweg bis zur Grenze der spätantiken Gallia bei Pfyn und
Winterthur reichte. Auch dieses Gebiet muß im 4. Jahrh. schon in irgendeinem

kirchlichen Zusammenhang gestanden haben ; am ehesten lag es

zunächst auch im Wirkungsfeld des kirchlichen Mittelpunktes von
Lyon, wenngleich es verwaltungsmäßig der Maxima Sequanorum
zugewiesen war 5. Bei dem Entstehen des kirchlichen Sprengeis von Genf

wird auch für die civitas Helvetiorum eine Änderung eingetreten sein.

1 Besson, Recherches S. 70 ff.
2 Eine Handschriftengruppe der Notitia Galliarum setzt aus Systemgründen die

civitas Equestrium, id est Noiodunus mit Belley gleich.
3 Hist. Atlas d. Schweiz (1951) Karte 11 ; (21958) Karte 13.
4 Passio Acaun. mart, in : Mon. Germ. Script, rer. Merov. 3, 38 : ex hac eadem

legione fuisse dicuntur etiam illi martyres Ursus et Victor, quos Salodorum passos
fama confirmât. Vg B. Amiet, Solothumische Geschichte I (1952) 112 f., 147 ff.

5 Wie Besson Recherches S. 167 f. dartut, hat Besançon vor dem beginnenden
7. Jahrh. keinen Anspruch auf Metropolitanrechte erheben können.

248



Wann hier ein eigenes Bistum eingerichtet wurde, ist nirgends überliefert

; zuverlässige Namen von Bischöfen aus dem 4. oder 5. Jahrh. sind

nicht bekannt, da die späten Listen von Lausanne keinen wirklichen

Anhaltspunkt geben ; erst mit dem Jahre 517 wird der erste Bischof

für diesen kirchlichen Sprengel erwähnt1. Da aber nicht anzunehmen

ist, daß in den stürmischen Jahrzehnten nach der Mitte des 5. Jahrh.
in einem stark den feindlichen Einfällen ausgesetzten Gebiet noch ein

neues Bistum geschaffen worden wäre, so ist das Entstehen des eigenen
kirchlichen Sprengeis für die weit sich erstreckende civitas Helvetiorum
am ehesten in die Zeit um 400 zu setzen oder auch in die ersten
Jahrzehnte des 5. Jahrhunderts.

Der Sitz des Bistums war zunächst wohl in Avenches, das trotz der

Zerstörungen des 3. Jahrh. doch noch als der zivile Verwaltungsmittelpunkt

der civitas Helvetiorum angesehen werden muß 2. Der
militärische Schwerpunkt für dieses weite Vorland der Alpen hatte sich
freilich im 4. Jahrh. längst nach Vindonissa/Windisch verlagert 3. Dieses

war in den letzten Jahrzehnten des 3. Jahrh. wieder militärisch besetzt
worden und für die im 4. Jahrh. ausgebaute Sperrlinie am Hochrhein
der notwendige rückwärtige zentrale Punkt, in dem die Verbindungsfäden

der militärischen Belange zusammenlaufen sollten. Auch als mit
Beginn des 5. Jahrh. die regulären Feldeinheiten des spätrömischen
Heeres aus Windisch abgezogen waren, blieb hier sicherlich noch eine
erhebliche Bevölkerung zurück, unter welcher die Christen nicht die
unbedeutendste Gruppe waren.

Avenches wird für die zweite Hälfte des 4. Jahrh. von Ammianus
Marcellinus als deserta quidem civitas bezeichnet 4

; dieser Eindruck
war bei der Weitläufigkeit der alten Stadtanlage auch dann richtig,
wenn innerhalb des großen Mauerringes der ursprünglichen Stadt noch
eine Bevölkerung lebte, die nach dem Wiederaufbau des 3./4. Jahrh.
für die Verhältnisse des 4. und 5. Jahrh. als nicht gering bezeichnet werden

mochte s. Theater und Forum freilich waren damals sicher schon
verlassen ; an der ansteigenden Südseite war nochmals eine späte Be-

1 Mon. Germ. Conc. I 15 ff., bes. S. 29 f.
2 Vgl. Hist.-biogr. Lex. d. Schweiz I, 495 ff. ; Stähelin S. 604-611, 641 mit weiteren

Literatu rangaben.
3 Hist.-biogr. Lex. d. Schweiz 7, 263 ff. ; Stähelin S. 623-633.
4 Ammianus Marcellinus XV, 11 desertam quidem civitatem, sed non ignobilem

quondam, ut aedificia semiruta nunc quoque demonstrant ; Besson, Recherches
S. 138.

5 Vgl. den Plan der Stadt Aventicum hrsg. Association Pro Aventico (1945).

249



festigung entstanden. Die Siedlung als solche mochte sich auf das Stück
zwischen Amphitheater und Forum zurückgezogen haben. Im Randgebiet

des Amphitheaters wird wohl auch die erste christliche Kirche zu
suchen sein, die dem Bischof der civitas Helvetiorum als Gotteshaus

diente. Nicht dafür in Frage kommen, soweit wir sehen, die Kirche der
hl. Thecla, Donatyre, oder auch die St. Martinskirche, die später die

Pfarrkirche der klein gewordenen Siedlung Avenches wurde1. Das

Patrozinium dieser ersten Bischofskirche zu Avenches ist nicht bekannt ;

jedenfalls war es im 5. und frühen 6. Jahrh. noch nicht St. Symphorian,
wie es uns für die spätere Zeit überliefert ist 2.

Die große Ausdehnung des kirchlichen Sprengeis, der dem Verwaltungsbereich

der civitas Helvetiorum entsprach, und die weite Streuung der
christlichen Bevölkerung, die dort während des gefahrvollen 5. Jahrh.
noch an verschiedenen Punkten ansässig war, wird es mit sich gebracht
haben, daß der Bischof im 5. Jahrh. bereits öfter in Windisch, dem am
weitesten ostwärts gelegenen wichtigen Ort, wie auch in Avenches
anwesend und länger tätig war 3. Es ist dies eine gewisse Parallele zu dem
besser überlieferten Befund in der Raetia secunda, wo die zivile
Verwaltung in Augsburg ihren Sitz hatte und der Militärbefehlshaber an
der gefährdeten Donaugrenze zu Regensburg sich aufhielt.

In Zurzach 4 wie in Zürich 5 überdauerte eine christliche Bevölkerungs-

1 Besson, Recherches S. 171, 186 sucht in St. Martin den ersten Bischofssitz von
Avenches. Eine größere Martinsverehrung begann jedoch erst mit dem Ausgang
des 5. Jahrh. Wie auch beispielsweise in Metz, so ist in Avenches eher anzunehmen,

daß die erste Christengemeinde sich die Räume oder die Nachbarschaft
eines nicht mehr benötigten Großbaues zu Nutze machte.

2 Das Lausanner Kartular von 1228 bringt bei der Beschreibung der Dekanate
folgende Nachricht, die nicht abzuweisen ist : In decanatu Adventicensi est
Adventica, in qua fuit sedes episcopalis in ecclesia S. Simphoriani, ut dicunt
antiqui. Ibi est ecclesia parrochialis, scilicet S. Martinus ; ed. Ch. Roth, Cartulaüe
du chapitre de Notre Dame de Lausanne (1948) S. 11 n. 15 b.

3 Die Notitia Galliarum erwähnt für die Provinz Maxima Sequanorum vier castra,
darunter auch Windisch ; Mon. Germ. Auct. ant. 9, 595 ff. Man hat öfter in den
castra den Sitz von Hilfsbischöfen sehen wollen. Dazu darf auf das oben S. 244
Anm. 3 Gesagte verwiesen werden. Die castra sind besonders wichtige militärische
Stützpunkte der römischen Spätzeit ; eine Bedeutung für die kirchliche Einteilung

der einzelnen Landschaften haben sie nicht ohne weiteres.
4 A. Reinle, Die heilige Verena von Zurzach (Basel 1948), bes. S. 14 ff. ; R. Laur-

Belart - R. Fellmann, Eine frühchristliche Kirche mit Baptisterium in
Zurzach (Aargau) in : Ursehweiz 19, 4 (Basel 1955) 65-90 ; O. Perler, Frühchristliche
Baptisterien in der Schweiz in : Zeitschr. Schweiz. Kirchengesch. 51 (1957) 81 ff.

6 E. Egloff, Wer hat das Christentum nach Zürich gebracht in : Diasporakalender

Zürich 1948 S. 53-67 ; ders., Der Standort des monasterium Ludwigs

250



gruppe das 5. Jahrh. und hielt das Andenken an St. Verena wie an

St. Felix und Regula wach, wie es ebenso in Solothurn mit St. Victor
und Ursus geschah. Alle diese christlichen Stätten und ihre Bewohner

gehörten dem Kreise an, dem der Bischof der civitas Helvetiorum seine

Wachsamkeit und seine Fürsorge schenken mußte.

III

Im Jahre 443 verpflanzte der leitende Staatsmann des um seinen

Bestand ringenden Westrom, Aetius, die Burgunder, die bisher am Rhein
bei Worms angesiedelt waren, nach der Sapaudia ; hier sollten sie als

römische Foederaten Lyon und das Rhonegebiet mitverteidigen helfen.
Schon bald nach der Mitte des 5. Jahrh. dehnten die Burgunder, ohne

aus dem spätrömischen Verband auszuscheiden, ihren Herrschaftsbereich

im Räume auf Lyon hin wie nach dem Genfer See und dem heutigen
Schweizer Mittelland hin aus. Sie gehörten dem arianischen Bekenntnis

an, aber soweit sich sehen läßt, trafen sie keine Maßnahmen, welche die
bestehende kirchliche Organisation und ihre. Einrichtungen wesentlich
erschüttert und bedroht hätte. Dennoch waren die Jahrzehnte der
zweiten Hälfte des 5. Jahrh. und des frühen 6. Jahrh. unruhevoll genug,
sodaß die bestehende christliche Kirche zwischen Alpen und Jura nicht
an einen weiteren Ausbau der vorhandenen Bistümer denken konnte,
sondern froh sein mochte, wenn diese die stürmische Zeit einigermaßen
überdauerten.

Vom Hochrhein her drängten die Alemannen in der zweiten Hälfte
des 5. Jahrh. schon auf die civitas Helvetiorum zu, deren Herren die
Burgunder geworden waren ; auch über den Oberrhein strebten die
Alemannen nach der sogenannten Burgundischen Pforte und nach dem
Plateau von Langres hin. Tatsächlich gelang es den Alemannen vorübergehend,

über Langres die Herrschaft zu erringen, aber kurz vor dem
Jahre 480 wurden sie von den Burgundern doch wieder zur Grenze des

Elsaß zurückgedrängt1. Auch für die civitas Helvetiorum muß die
politische Herrschaft der Burgunderkönige um das Jahr 480 wieder
gesichert worden sein, sodaß dieses ganz weitläufige Gebiet von da an
sich fest in der Hand der burgundischen Herrscher befand.

Wenige Jahre, nachdem die Burgunder die Sapaudia als Siedlungs-

d. Dtsch. in Zürich (Zürich 1949) : H. Büttner in : Zeitschr. Schweiz. Kirchengesch.

48 (1954) 227 f.
1 H. Büttner, Gesch. d. Elsaß I 29 f.

251



bereich zugewiesen erhalten hatten, wurde 450 durch Papst Leo I.
der Metropolitanbereich des Bischofs von Vienne festgesetzt1. Es ist
hier nicht der Ort, um auf den kirchlichen Rangstreit zwischen Arles und
Vienne einzugehen, der auch Lyon miteinbezog, es genügt für unsere

Belange, darauf hinzuweisen, daß auch die Sprengel von Tarentaise

und Genf damals dem Metropoliten von Vienne zugewiesen wurden.
Vom Wallis und von der civitas Helvetiorum ist in dem Privileg Leos I.
keine Rede ; die Zuordnung des Bistums Genf zu dem übergeordneten

Jurisdiktionsbereich von Vienne mußte aber auch im Raum zwischen

Alpen und Jura gewisse Folgen nach sich ziehen. Der Einfluß von Lyon
mußte dort zurücktreten zu Gunsten von Vienne, wenn auch nach wie vor
der unmittelbare Sprengel von Lyon noch in den Jura bis St. Claude

reichte. Die Bischöfe von Avenches-Windisch suchten wohl seitdem
ihren Anschluß bei den Metropoliten von Vienne, insbesondere da von
Besançon her wohl noch keine Ansprüche erhoben wurden. Für das

Wallis allerdings brauchte die Maßnahme Leos L, die im Jahre 513 durch
Papst Symmachus im gleichen Ausmaße erneuert und bestätigt wurde 2,

keine unmittelbaren Folgen zu haben. Hier aber konnte sich die
politische Zugehörigkeit zum Burgunderreich in ähnlichem Sinne auswirken,
so zwar, daß auch für das Bistum im Wallis eine Abkehr von den

Bindungen nach Mailand sich anbahnte und eine Hinneigung begann zu
den kirchlichen Verbänden, die im Herrschaftsraum der Burgunder
bestanden.

In der burgundischen Königsfamilie war gegen Ende des 5. Jahrh.
schon eine gewisse Verbindung zum katholischen Bekenntnis zu
beobachten ; Chlotilde, die burgundische Gemahlin des Frankenkönigs
Chlodwig, wuchs bereits in diesem Bekenntnis heran. Auch die
burgundische Königin Sindeleuba war um das Jahr 500 bereits im Rahmen
der alten kirchlichen Ordnung tätig ; sie überführte die Gebeine von
St. Victor aus Solothurn nach der St. Vincenzkirche in Genf3. Daraus
ergibt sich nicht nur, daß zwischen dem burgundischen Königtum und
dem kirchlichen Leben in Genf, das als eine der Residenzstädte der
Burgunder anzusehen ist, enge Beziehungen vorhanden waren, sondern es
erhellt durchaus auch die Tatsache, daß der Herrschaftsbereich der
Burgunder um die Wende des 6. Jahrh. wirklich die civitas Helvetiorum

1 Mon. Germ. Epist. 3, 20 n. 13 ; Brackmann, Germania Pont. II, 2 S. 151 n. 1.
2 Mon. Germ. Epist. 3, 35 n. 25 ; Brackmann, Germania Pont. II, 2 S. 152 n. 2.
3 Mon. Germ. Script, rer. Merov. 2, 129 ; Brackmann, Germania Pont. II, 2 S. 155.

252



bis in den Aareraum umfaßte. Das Vincenziuspatrozinium der Kirche
in der Vorstadt von Genf, nach welcher die Translation von St. Victor
erfolgte, deutet zudem die religiösen Strömungen an, die aus Spanien
über das südliche Gallien und den Rhoneraum herüberkamen.

Der Burgunderkönig Sigismund errichtete im Jahre 515 bei den Gräbern

von St. Mauritius und seinen Gefährten das Kloster St. Maurice 1,

das schließlich zur Sühneleistung für ihn eintrat. Die laus perennis,
das nie aufhörende Gotteslob im beständigen Chorgebet, hob die Gründung

fast von ihrem Beginn an aus dem Rahmen bisher entstehender
klösterlicher Einrichtungen heraus und machte sie rasch weithin
bekannt. Woher die ersten Mönche kamen und nach welcher Regel sie

ihr Leben gestalteten, entzieht sich unserer Kenntnis 2
; die geistigen

Fäden werden aber sicherlich, wie es die Zeitlage nahebrachte, nach
einem der großen kirchlichen und monastischen Mittelpunkte im Rhoneraum

zwischen Lyon-Vienne und Arles gelaufen sein.

Bei der Einrichtung von St. Maurice war auch die bedeutendste

Bischofsgestalt im damaligen Burgunderreich, Avitus von Vienne
mitbeteiligt 3. Im Jahre 515 weihte er auch für Bischof Maximus die Kirche
zu Annemasse bei Genf ein. Die Beteiligung von Avitus von Vienne an
der Gründung von St. Maurice weist aber auch darauf hin, daß der
bischöfliche Sprengel des Wallis sich nunmehr in die burgundisch kirchlichen

Zusammenhänge, d. h. in den Metropolitanbereich von Vienne

endgültig eingefügt hatte.
Die kirchliche Ordnung des beginnenden 6. Jahrh. spiegelt sich auch

in der Teilnehmerschaft wider, welche die Synode von Epaon im Jahre
517 aufwies 4

; zu den Beschlüssen der Synode, zu der die Metropoliten
von Vienne und Lyon eingeladen hatten, gaben ihre Unterschrift auch
die Bischöfe Constantius von Octodurum, Maximus von Genf und
Bubulcus, der sich nach der civitas Vindoninsis nennt.

Brackmann, Germania Pont. II, 2 S. 136 f. : J. M. Theurillat, L'Abbaye de
Saint-Maurice d'Agaune. Des origines à la réforme canoniale, 515-830 (Sonderdruck

aus Vallesia 1954), bes. S. 94 ff. Vgl. auch R. Folz, Zur Frage der heüigen
Könige : Heiligkeit und Nachleben in der Geschichte des burgundischen Königtums

in : Deutsches Archiv 14 (1958) 317-344.
R. Tournier, Rapportements entre les églises du Haut-moyen-âge et du Moyen-
âge en Franche-Comté et en Suisse occidentale in : Zeitschr. Schweiz. Arch. u.
Kunstgesch. 19 (1959) 1-16, bes. S. 2. ist der Ansicht, daß die Mönche von St. Maurice

aus Romainmôtier gekommen seien.

Brackmann, Germania Pont. II, 2 S. 137 ; Besson, Recherches S. 124 ff.
Mon. Germ. Conc. I 15 ff., 29 f.

253



IV

Das Jahr 534 brachte die Eroberung des Burgunderreiches durch die

merowingischen Frankenkönige und dessen Aufteilung unter sie. Dabei
kamen auch das Wallis und der Raum zwischen Alpen, Jura und Hochrhein,

der Bereich des Bistums Avenches/Windisch unter fränkische
Herrschaft. Schon bald nach dem Anfall der burgundischen Gebiete
berief der Frankenkönig Theudebert I. im Nov. 535 eine Synode nach
Clermont ein1. Unter den Anwesenden befand sich auch Grammatius
episcopus ecclesiae Aventicae. Bischöfe des mittleren und südlichen

Rhonegebietes waren auf der Synode von Clermont nicht vorhanden.
Es war ganz offensichtlich eine Synode, zu der König Theudebert I.
die Bischöfe seines Teilreiches gerufen hatte. Die Metropolen von Lyon
und Vienne waren anderen politischen fränkischen Teilreichen
zugeschlagen ; das Gebiet zwischen Jura und Alpen gehörte zu dem Reich
Theudeberts.

Im Jahre 536 geriet auch das alemannische Gebiet nördlich der Alpen,
das der Ostgotenkönig Theoderich d. Gr. einstmals unter seinen Schutz

genommen und als seinen Interessenbereich betrachtet hatte, unter die
Herrschaft der Franken, und zwar unter jene Theudeberts I., der bald
auch über das Donaugebiet und den Ostalpenraum bis an die Grenzen
Pannoniens verfügte 2. Die neugewonnenen Alpenpässe benutzte Theudebert

I. bereits im Jahre 538/39, um erobernd nach Oberitalien
vorzustoßen. Auch Churrätien stand bald bis zum Südausgang seiner Alpenpässe

am Corner See unter dem Gebot des Frankenkönigs, dem das
Teilreich zu Reims zugefallen war 3.

Die Alemannen, deren Ausdehnungsstreben seit dem 5. Jahrh. nach
Westen gerichtet war, kamen nunmehr nicht mehr als Feinde der
Burgunder, sondern als Angehörige des gleichen Frankenreiches, wenn sie

in den Aareraum einwanderten ; ihr Vordringen dorthin wurde nicht
mehr als feindlicher Einfall schlechthin betrachtet, sondern war eine

Wanderbewegung innerhalb des Frankenreiches, ein Seßhaftwerden von
landsuchenden Bauern innerhalb des gleichen politischen Raumes.

Demgegenüber bedeutet es, politisch gesehen, wenig, wenn diese Alemannen
im 6. Jahrh. noch heidnisch waren 4. Die bisher bestehende und auch

1 Mon. Germ. Conc. I 65 ff., 70.
2 Mon. Germ. Epist. 3, 133 n. 20.
3 H. Büttner, Die Entstehung der Churer Bistumsgrenze in : Zeitschr. Schweiz.

Kirchengesch. 53 (1959) 81-104, bes. S. 91 f.
4 Vgl. H. Feuerstein, Zur ältesten Missions- und Patroziniumskunde im ale-

254



im Burgunderreich noch aufrechterhaltene kirchliche Ordnung aber
konnte durch das Einwandern der Alemannen durchaus ins Wanken
gebracht werden, wenn die noch nicht christliche Bevölkerung sich ständig
vergrößerte und das Land sozusagen überschwemmte, so daß die
ansässige, romanisch-burgundische Bewohnerschaft um ihre alten Zentren
wie auf Inseln zusammengedrängt wurde.

Wiederum fehlen die direkten Quellen, die uns über ein Erlöschen
oder einen Rückgang der kirchlichen Organisation und über ein Schwinden

der christlichen Bevölkerung im Räume des heutigen Mittellandes
Aufschluß geben könnten. Einen gewissen Ersatz dafür bieten die
Unterschriften der Synoden von 517 bis 585 und die Daten, die uns über
Marius von Avenches für die letzten Jahrzehnte des 6. Jahrh. bekannt
sind. Auf den Synoden von 517 und 541 wird der Bischof als episcopus
civitatis Vindoninsis bezeichnet1, in den Jahren 535 und 585 wird sein

Titel formuliert als episcopus ecclesiae Aventicae 2
; nur die Unterschrift

der Synode von Orleans im Jahre 549 weist eine Vermischung der
beiden sonst gebrauchten Vorstellungen auf mit der Bezeichnung
Grammatius episcopus ecclesiae Vindunnensis3. Nach der Mitte des

6. Jahrh. ist das Bistum, das vordem sowohl in Windisch wie in Avenches

festzustellen war, eindeutig und für immer nach dem Westteil
seines bisherigen Wirkungsbereiches verlagert. Dies geht ganz besonders
deutlich hervor aus jenen Fakten, die wir aus dem Leben des Bischofs
Marius von Avenches kennen.

Bischof Marius (574-594) war wie alle anderen Bischöfe, die während
des 6. Jahrh. für diese Diözese mit Namen bekannt sind, seiner Ankunft
nach ein Galloromane, ein Angehöriger einer Familie aus dem Gebiet

von Autun 4. Sein Interesse war auch der Geschichtsschreibung
zugewandt ; aus der von ihm erhaltenen Chronik läßt sich bereits ein erster
Anhaltspunkt für unsere Frage nach der Schwerpunktverlagerung im
Bistum gewinnen. Der geographische Umkreis, der uns aus der Chronik
entgegentritt, umfaßt Burgund, Oberitalien und das Gebiet um den
Genfer See, besonders auch das Wallis mit St. Maurice ; es fehlt jeder

mannischen Raum in : Zeitschr. Gesch. Oberrhein NF 58 (1949) 1-55 ; H. Tüchle,
Kirchengesch. Schwabens I (Stuttgart 1950).

1 Mon. Germ. Conc. I 29 f., 97 f.
8 Mon. Germ. Conc. I 70, 172 f.
3 Mon. Germ. Conc. I 109 f.
4 Mon. Germ. Auct. ant. 11, 225-239 ; Besson, Recherches S. 176 ff. ; Watten-

bach-Levison, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter I (Weimar 1952)
107 f.

255



Hinweis auf den Ostteil der civitas Helvetiorum oder, wie sie im 6. Jahrh.
genannt wurde, der civitas Vindoninsis. Eine gleichgeartete Beobachtung
läßt sich machen, wenn wir die Tätigkeit des Bischofs Marius, soweit uns
davon Kenntnis wird, unter räumlichen Gesichtspunkten betrachten.
In Payerne gründete er im Jahre 587 eine Kirche und eine Siedlung 1

;

das deutet auf eine aufbauende Tätigkeit und darauf, daß Marius einen
solchen Kirchenbau für sinnvoll und dauerhaft hielt. Die neuen
Ausgrabungen, deren Veröffentlichung noch abzuwarten ist, scheinen ein
eindrucksvolles Bild von diesem Beginnen des Bischofs Marius zu geben.
Diese Gründung von Payerne war augenscheinlich keineswegs klein
oder flüchtig angelegt, sondern zeugt von einer größeren Planung des

Bischofs.
Auch in Avenches selbst hat Bischof Marius ordnend und erhaltend

eingegriffen. Noch der Propst Kuno von Estavayer, der um das Jahr 1228

die Unterlagen für das Lausanner Kartular sammelte, konnte in Avenches

erfahren, daß dort die Kirche St. Symphorian die alte Bischofskirche
des Bistums gewesen war 2

; sie genoß im 13. Jahrh. keinen bevorzugten
Charakter mehr, ja sie besaß noch nicht einmal mehr die Eigenschaft
einer Pfarrkirche ; die Erinnerung an die einstige Funktion dieser Kirche,
die bei dem ehemaligen Amphitheater gelegen war, hatte sich jedoch
erhalten. Das Patrozinium St. Symphorian weist auf Bischof Marius ;

denn es gehört zu den spezifischen Kulten von Autun, der Heimat des

Bischofs 3. Ähnlich verhält es sich mit dem Patrozinium der Grabkirche
des Marius von Avenches, er wurde in St. Thyrsus auf dem Felsen von
Lausanne bestattet. Diese Kirche, in welcher Marius seine letzte Ruhestätte

fand, war wohl eine Eigengründung des Bischofs ; auch der Kult
von St. Thyrsus rührt aus Autun her.

Soweit wir etwas von der Tätigkeit des Bischofs Marius wissen,
bezieht es sich auf den Westteil der alten Diözese Windisch/Avenches.
Dies ist trotz der Kargheit der Quellen sicherlich kein Zufall ; denn noch
eine weitere Beobachtung weist in die gleiche Richtung. Das uns
bekannte Wirkungsfeld von Marius, das von dem Land um Avenches bis

zum Genfer See bei Lausanne sich abstecken läßt, ist zugleich jener Tei]
des alten Bistums, in dem die romanische Kultur sich behauptet hat

1 Brackmann, Germania Pont. II, 2 S. 186 ; M. Beck in : Zeitschr. Gesch. Oberrhein

NF 50 (1937) 268.
2 ed. Ch. Roth, Cartulaire du chapitre de Notre-Dame de Lausanne (1948) S. 11

15 b; 25 n. 16 c. Propst Kuno von Estavayer stützte sich bei seinen Aufzeichnungen

auf die von ihm gesammelten örtlichen Überlieferungen.
3 Besson, Recherches S. 171 f., 176 ff.

256



4r
Unweit östlich von Avenches beginnt der alemannische Sprachbereich 1

;

hier tut sich ein unmittelbarer Zusammenhang zwischen beiden

Feststellungen auf. Das Gebiet von Avenches bis Lausanne scheint am Ende

des 6. Jahrh. der gesicherte Bereich des Bistums gewesen zu sein,
ostwärts davon gab es nur noch einige christliche Inseln inmitten der

neuen, die alte an Zahl und Kraft übertreffenden alemannischen Bevölkerung,

die dem christlichen Glauben im 6. Jahrh. zum größten Teil noch

nicht angehörte, aber ein fruchtbares Aufgabenfeld für die Zukunft bot.
Bischof Marius starb in Lausanne ; dorthin, als der sicheren Felsenburg
über dem Genfer See, die in steter Verbindung mit den Bistümern im
Wallis und in Genf verblieben war, wurde schließlich der Sitz des

Bistums verlegt. Ob dies schon durch Bischof Marius geschah oder erst

am Anfang des 7. Jahrh., kann nicht entschieden werden ; letzteres
aber dürfte vielleicht wahrscheinlicher sein.

Die Ansiedlung alemannischer Bauern in den ehemals bebauten
Landschaften an der Aare und in ihrer Nachbarschaft drängte im 6. Jahrh.
das Christentum in diesen Gegenden allmählich zurück. Wir dürfen
allerdings nicht von der Vorstellung ausgehen, als ob dies ein bewußt
betriebener Vorgang gewesen sei, und als ob Stück für Stück des Landes

von den Alemannen systematisch in Besitz genommen wäre. Aus dem

Hereinkommen der Alemannen, die unter fränkischer Herrschaft standen

und verlassene Güter und aufgegebene Ackerfelder in Besitz nahmen,
entstand in sprachlicher, kultureller und auch in religiöser Hinsicht
im 6. Jahrh. ein weites Durchmischungsgebiet, das im Aareraum schließlich

ein Durchsetzen des alemannischen Teiles erlebte. In der Gegend

um Solothurn hielt sich dabei eine christliche Bevölkerung ; die Kirche
St. Stephan, die innerhalb der Mauern der spätantiken Befestigung lag,
erhielt ihr Patrozinium wohl im 6. Jahrh. 2. Auch St. Eusebius in Grenchen

gehört wohl in die gleiche Zeit 3
; das nach Oberitalien weisende

Patrozinium wie der vorgermanische Ortsname legen diese zeitliche
Zuordnung nahe.

Seit der Eingliederung in den merowingischen Staat hatte das
Gebiet zwischen Alpen und Jura, das vorher unter burgundischer Herr-

1 Hist. Atlas der Schweiz (21958) Karte 11 hat einen Eintrag über den ungefähren
Verlauf der Sprachgrenze ; vgl. auch W. Bruckner, Schweizerische Ortsnamenkunde

(Basel 1945) S. 21 ff., 39 ff.
2 Amiet, Solothurn. Gesch. I 147 ff.
3 Amiet, Solothurn. Gesch. I 149 ff. Ob im Aaregebiet jemals arianisches Christentum

vorhanden gewesen ist, entzieht sich bei der gegebenen Quellenlage völlig
unserer Kenntnis.

17 257



schaff gestanden hatte, dem Teilreich von Reims und dessen Erben

angehört. Als nach dem Tode Chlothars I. das Frankenreich im Jahre
561 erneut aufgeteilt wurde, erstreckte sich das burgundisch-fränkische
Teilreich des Königs Guntram auch über das Gebiet, das kirchlich zur
Diözese von Avenches-Lausanne gehörte 1. Marius von Avenches nennt
in seiner Chronik auch die Träger der weltlichen Rechte, die duces

Vaefarius und Theodofridus ; er betrachtet sie als duces Francorum,
wobei man daran denken kann, daß es Herzöge der Franken waren,
die von diesen eingesetzt wurden, oder aber auch Herzöge für die Franken,
die aus einheimischen Familien hervorgingen. Die Chronik des Fredegar
zeigt eine gewisse Veränderung der Betrachtungsweise, wenn sie von den

Inhabern der weltlichen Rechte in dem gleichen Räume spricht ; in
dieser Geschichtsquelle werden sie, beginnend mit Theudefrid, als duces

Ultraiorani angeführt2. Aus der Perspektive des Kerngebietes des bur-
gundisch-fränkischen Reiches heraus, das im Saône-Rhone-Raum lag,
war diese Bezeichnung gewählt. Dabei war noch zu ermitteln, wie weit
nach Osten dieser burgundisch-fränkische Dukat des 6./7. Jahrh. seine

Machtbefugnisse auszudehnen vermochte.

Im Wallis wie in den Uferlandschaften des Genfer Sees war das

Christentum im 6. Jahrh. längst eine weitverbreitete, gewohnte
Erscheinung geworden. Ein Zeugnis dafür ist auch der Bericht, den Marius

von Avenches und ebenso Gregor von Tours über einen großen Bergsturz

des Jahres 563 geben, der am Bois-Noir bei St. Maurice erfolgte
und katastrophale Folgen nach sich zog 3. Mehrere Dörfer wurden
verschüttet und die Wasser der Rhone gestaut ; diese durchbrachen dann
das aufgetürmte Hindernis und führten eine Flutwelle in den Genfer
See, die Schäden bis zur Stadt Genf hin anrichtete. Marius von Avenches
nennt multa sacrosancta loca als zerstört, Gregor von Tours erwähnt
eine Mehrzahl von Kirchen, die vernichtend getroffen wurden. In den
ländlichen Siedlungen unterhalb von St. Maurice und am Genfer See gab
es damals mithin schon eine Reihe von christlichen Gotteshäusern ;

1 Vgl. E. Ewig, Die fränkischen Teilungen und Teilreiche in : Akademie Mainz,
Abh. d. geistes- und sozialwiss. Klasse 1952 Nr. 9, S. 651-715, bes. S. 676 ff.

2 Fredegar IV 13 in : Mon. Germ. Script, rer. Merov. 2, 127.
3 Marius von Avenches in : Mon. Germ. Auct. ant. 11, 237 ; Gregor von Tours,

Hist. Franc. IV 31 in : Mon. Germ. Script, rer. Merov. I 166 f.

258



die älteste Pfarreientwicklung hatte damals in den Siedlungen des Landes

längst begonnen.
Zum Jahre 565 erwähnt Marius von Avenches ein weiteres

aufsehenerregendes Ereignis1. Die Mönche von St. Maurice wandten sich in einem

nächtlichen Überfall gegen den Bischof Agricola ; die Bewohner von

Alartigny suchten ihn zu schützen, und so kam es um die Kirche des

Bischofs zu einem regelrechten Kampf. Diese Episode läßt uns einen

Blick tun in die spannungsreiche Zeit des 6. Jahrh., in der Unmut und
Zorn sich in leidenschaftlichen Äußerungen kundtaten, auch wenn die

sich Auflehnenden einer Askese verlangenden Regel nachleben sollten.

Wenn unsere Quelle auch keine Ortsangaben bei der Schilderung des

Überfalles macht, so ist doch ganz deutlich, daß der Bischof des Wallis
565 noch in Octodurum-Martigny weilte.

Im Jahre 585 war Bischof Heliodor im Wallis bereits nach Sitten

übergesiedelt2 ; er war aus der offenen Siedlung am Fuße des Passes,

der über den Großen St. Bernhard die Verbindung nach dem Aostatal
herstellte, zurückgewichen nach dem uneinnehmbaren Felsblock, der

weiter rhoneaufwärts in Sitten sich mitten aus dem Tale erhob. Den
Grund für diesen Rückzug desBistums in die ausgesprochene Schutzlage

von Sitten haben wir nicht in dem vorübergehenden Streit zwischen

dem Bischof und den Mönchen von St. Maurice zu suchen 3, sondern in
den Langobardeneinfällen nach dem Wallis zu sehen. Ebenso wie die

Langobarden, die erst mit dem Jahre 568 nach Oberitalien eingerückt

waren, schon bald danach über die Westalpenpässe nach dem unteren,
reichen Rhonetal einfielen und auf die großen Handelsstädte vorzustoßen

versuchten, so überschritten sie auch die Alpen nach dem Wallis hin,
besetzten die burgundisch-fränkischen Grenzbefestigungen und ließen
sich in St. Maurice nieder 4. Unweit nördlich der Abtei trafen die Langobarden

im Jahre 574 bei Bex auf die Herzöge Wiolicus und Theudefrid,
die König Guntram ihnen entgegengeschickt hatte ; der Kampf ging
zu Gunsten der Franken aus. Auch im unteren Rhonetal und in den Westalpen

gelang es den Befehlshabern Gun trams, vor allem dem tatkräftigen
Patricius Mummolus, nach anfänglichen Schlappen, die Langobarden
wieder zurückzuweisen.

1 Mon. Germ. Auct. ant. 11, 237.
2 Mon. Germ. Conc. I 172 f. ; Brackmann, Germania Pont. II, 2 S. 126 f.
3 Eggs, Gesch. d. Wallis S. 15 sieht in den großen Überschwemmungen der Jahre

563 und 580 den Grund dafür, daß der Bischofssitz nach Sitten verlegt wurde.
4 Marius von Avenches in : Mon. Germ. Auct. ant. 11, 239 ; Fredegar III 68 in :

Mon. Germ. Script, rer. Merov. 2, 111.

259



König Guntram begnügte sich mit diesem Erfolg nicht, sondern

verdrängte die Langobarden auch jenseits der Paßhöhen noch aus deren

unmittelbarer Nachbarschaft. Er eroberte und behielt die Täler von
Susa und Aosta1 ; damit waren die Pässe des Großen und Kleinen
St. Bernhard, des Mont-Cenis und des Mont-Genèvre für das burgundisch
fränkische Reich gegen weitere Überraschungen aus Oberitalien
gesichert. Auch kirchlich wurden diese Gebiete aus den alten Beziehungen
und Bindungen gelöst und durch König Guntram neu organisiert.
Die Landschaft um Susa und die Talschaften von Maurienne wurden

zu einem neuen Bistum St. Jean-de-Maurienne zusammengeschlossen 2,

sein erster Bischof war Felmasius. Bereits in den Jahren 583 und 585

erschien sein Nachfolger, Bischof Hiconius von Maurienne, auf den Synoden

von Macon, die König Guntram einberufen hatte 3. Auch das
bereits bestehende Bistum Aosta wurde von der Metropole Vienne
beansprucht und ihr unterstellt. Diese Maßnahmen Guntrams blieben auch
nach seinem Tode in Kraft, obschon sich noch Papst Gregor d. Gr. im
Jahre 599 bei den Frankenkönigen Theuderich II. und Theudebert II.
bemühte, daß wenigstens dem Bistum Turin das abgegliederte Gebiet

von Susa wieder zurückgegeben werden solle 4.

So war seit dem Jahre 575 auch das Nachbarbistum von Sitten,
Aosta, das jenseits des Großen St. Bernhards dessen Südzugang bewachte,
den Franken in weltlicher und geistlicher Beziehung unterstellt ; die
Diözese Sitten selbst, die dadurch im Süden aus ihrer Randlage
befreit war, verblieb selbstverständlich wie bisher schon im burgundisch-
fränkischen kirchlichen Verband. Auf der von König Guntram im Jahre
585 nach Macon einberufenen Synode waren die Bischöfe von Sitten,
Avenches und Genf ebenfalls anwesend 5.

VI

Das wichtigste und volkreichste Gebiet des Bistums im Wallis war
im 6. Jahrh. die Gegend von Martigny bis zum Ausfluß der Rhone in
den Genfer See. Der Sitz des Bistums, der vor dem Jahre 585 nach Sitten

1 Fredegar IV 45 in : Mon. Germ. Script, rer. Merov. 2, 143 ; Kehr, Italia Pont.
VI, 2 S. 157 ff. ; Duchesne, Fastes êpiscopaux I (1894) 233 ff.

2 Kehr, Italia Pont. VI, 2 S. 78 ff., 114 ff.
3 Mon. Germ. Conc. I 161, 172 f.
4 Registr. Gregorii IX 214 und 226 in : Mon. Germ. Epist. 2, 200, 217 ; Kehr

Italia Pont. VI, 2 S. 81 n. 1-2.
5 Mon. Germ. Conc. I 172 f.

260



verlegt worden war, hatte sich davon ein beträchtliches Stück entfernt.
Andererseits war eine Siedlungsausweitung rhoneaufwärts über Naters
und Morel hinaus im 6. und 7. Jahrh. sicherlich noch nicht eingetreten,
sodaß der Bischof von Sitten nicht mehr so wie früher im wesentlichen
Teil seiner Diözese weilte und auch von der bedeutsamsten Straßenverbindung

stark abgerückt war.
Im Hochmittelalter war Villeneuve, das um 1214 von den Savoyer

Grafen am Einfluss der Rhone in den Genfer See angelegt wurde,
aber seit der römischen Zeit besiedelt war, in das Bistum Lausanne

einbezogen 1
; dieses reichte somit noch ein wenig über die Straßenenge

hinaus nach Süden, welche seit dem 11. Jahrh. durch die Burg Chillon
gedeckt und kontrolliert wurde. Auf den sehr alten Besitz des Bistums
Sitten, der bis nach Montreux und Vevey am Genfer See sich erstreckte,
wurde bereits hingewiesen 2. Es ist kein Zweifel, daß die Verlegung des

Bistums im Wallis nach Sitten und andererseits der fast gleichzeitige,
endgültige Rückzug des Bistums von Avenches nach der Felsenhöhe

von Lausanne den Einfluß der letztgenannten kirchlichen Institution
an den Ufern des Genfer Sees sehr verstärken mußte, sodaß die Grenzen
beider Diözesen sich am See leicht zu Gunsten von Lausanne für die
Zukunft festigten.

Das Gebiet zwischen Jura und Alpen war für Theuderich II. (595-613),
den König des burgundischen Teilreiches, von erheblicher Bedeutung ;

denn es gab ihm eine Reihe wichtiger Straßenzüge, die sich in dieser

Gegend kreuzten, sicher in die Hand. Auch die Nachbarlandschaften
ringsum, der Thurgau, das Doubsgebiet, der oberste Moselbereich und
das Elsaß waren Theuderich II. zugefallen. Der Alemannenherzog
Uncelenus, der noch von dem austrasischen König Childebert II. eingesetzt

war 3, spielte am Hofe Theuderichs II. bis zum Jahre 605 eine große
Rolle, ehe er sich auflehnte und bestraft wurde 4. Sein Gebiet gehörte
um die Wende zum 7. Jahrh. zum Macht- und Einflußbereich Theuderichs

II. Mit diesem Zustand hatte sich der austrasische König Theudebert

II. nur ungern abgefunden ; er nutzte die Gelegenheit einer
Zusammenkunft zu Selz im Elsaß, um im Jahre 609/10 von Theuderich II.
die Abtretung der alemannischen Gebiete, des Elsaß und des Saintois

1 Hist. Atlas d. Schweiz (21958) Karte 13, 14.
2 Vgl. oben S. 245.
3 Fredegar IV 8 in : Mon. Germ. Script, rer. Merov. 2, 125.
4 Fredegar IV 28 in : Mon. Germ. Script, rer. Merov. 2, 132.

261



im obersten Moselraum zu erzwingen 1. Wenn zur gleichen Zeit Alemannen

in die Landschaften von Avenches bis zum Jura einfielen, so war
dies kein Zufall, sondern stand im Zusammenhang mit der ebengenannten

Politik Theudeberts II. der offenkundig seinen Herrschaftsbereich
bis zum Genfer See vortragen wollte. Die Grafen Theuderichs IL,
Abbelenus und Herpinus, die im Raum von Avenches dessen Interessen

vertraten, wurden bei Wangen 2 geschlagen ; die Alemannen plünderten
das Land aus und schleppten eine große Zahl von Gefangenen weg.
Der sorgsam vorbereitete Gegenschlag Theuderichs II. führte dann bis

zum Jahre 612 zum Sturz und zum Tode Theudeberts II.
Für den Raum von Avenches war der verheerende Alemanneneinfall

nur eine Episode ; die Zerstörungsschäden wurden allmählich beseitigt,
und die politischen Verhältnisse wurden unter den Königen Chlothar II.
und Dagobert I. wieder so, wie sie zur Zeit Theuderichs II. gewesen

waren. Bei den Alemannen aber wurden im Laufe des 7. Jahrh. nicht nur
die führenden Adelsfamilien christlich, sondern auch die große Masse

der bäuerlichen Bevölkerung wandte sich dem Christentum zu.

All diese Vorgänge hatten auch für die kirchlichen Belange erhebliche

Folgen. Die Zerstörungswelle der Jahre 609/10 hatte besonders Avenches

getroffen. Die alte Bischofskirche St. Symphorian verlor wohl damals
ihre Bedeutung ; sie mag noch als Grabkirche weitergedient haben.

Für die Bewohner von Avenches wurde eine dem hl. Martin geweihte
Kirche zum kirchlichen Mittelpunkt, zur Pfarrkirche, wie sie uns später
überliefert ist. Auch die Martinskirche zu Ölten an der Aare mag in jene

Jahrzehnte der ersten Hälfte des 7. Jahrh. gehören, als die Alemannen,
die jenes Gebiet sich zu eigen gemacht hatten, sich zur Annahme des

christlichen Glaubens bereit fanden.
Zu Beginn des 7. Jahrh. tritt zum ersten Male die weitere politische

und kirchliche Bedeutung des Doubsgebietes und von Besançon für das

Land südlich der Juraketten zu Tage 3. Bereits am Ende des 6. Jahrh.
stand Herzog Waldelenus, der seinen Sitz in Besançon hatte, mit Columban

von Luxeuil in Verbindung, der das irische Mönchtum und seine

Kultur nachdem fränkischen Festland gebracht hatte. Einer seiner Söhne,

Donatus, wurde Bischof von Besançon, sein anderer, Chramnelenus,

1 Fredegar IV 37 in : Mon. Germ. Script, rer. Merov. 2, 138.
2 Es läßt sich nicht feststellen, ob es sich um Wangen, aareabwärts von Solothurn

gelegen, handelt oder ob Wangen bei Bern gemeint ist. Für die Zwecke der
vorliegenden Untersuchung ist ein Entscheid ohne Belang.

2 Büttner, Gesch. d. Elsaß I 49 ff.

262



folgte dem Vater in der Stellung als Herzog. Chramnelenus war es auch,
der kurz vor dem Jahre 635 seinen Einfluß bis südwärts des Jura geltend
machte. Er errichtete das Kloster Romainmôtier, das im Laufe des

6. Jahrh. noch einmal erloschen war, als monastische Niederlassung
von neuem und aus dem Geiste des aufblühenden Mönchtums von
Luxeuil heraus*. Auf der Pariser Synode von 614 war Besançon
erstmals den Metropolitankirchen des Frankenreiches zugerechnet worden 2.

Ist es dann nur ein Zufall, wenn um das Jahr 615 aus dem Kreise der
Schüler Columbans heraus Ragnachar als Augustanae et Basiliae

episcopus
3 genannt wird Jedenfalls aber führte das wachsende religiöse

Leben in Besançon dazu, daß entsprechend den politischen Einflüssen
seines Herzogsgeschlechtes auch die kirchliche Verbindung mit dem
Bistum Lausanne wieder geknüpft wurde ; denn der Metropolitananspruch,
den Besançon im Jahre 614 durchgesetzt hatte, konnte nur darauf
beruhen, daß es die Bistümer der alten Provinz Maxima Sequanorum
um sich zu sammeln wußte ; deren wichtigstes aber war Lausanne,
während das Bistum in Basel im Laufe des 7. Jahrh. noch einmal

unterging4. Auf die engen Beziehungen, die im weiteren Verlauf des

7. Jahrh. zwischen der Vogesenabtei Remiremont und dem Kloster
St. Maurice entstanden und über Besançon liefen und es miteinbezogen,
soll hier nur hingewiesen werden, ohne sie näher zu verfolgen 6. Wenn
im 7. Jahrh. neue Kräfte von Norden her über den Jura auf den Bereich
des Bistums Lausanne einwirkten, so machten sich zur gleichen Zeit
auch zum ersten Male neue kirchliche Entwicklungen im Osten des

Lausanner Sprengeis bemerkbar. Mit dem beginnenden 7. Jahrh. trat
das Bistum Konstanz, das im Bodenseeraum entstanden war, in das

Licht der Geschichte. Mit dem Eintritt der Alemannen in die christliche
Tradition, die sich im 7. Jahrh. nachhaltig vollzog, nahm die Einfluß-
möglichkeit des Konstanzer Bischofs und die Weite seines Wirkungsfeldes

zu6. In dem Ausmaße, in welchem die zuvor noch heidnischen
alemannischen Siedler im Thurgau und im Reuß- und Aaregebiet sich

1 Nach der Vita s. Columbani 114 errichtete Herzog Chramnelenus ein Kloster in
saltum Iorensem super Novisona fluviolum (am Nozon) ; Brackmann, Germania
Pont. II, 2 S. 190 ff.

2 Besson, Recherches S. 168.
3 Büttner, Gesch. d. Elsaß I 52 ff.
4 Büttner in : Zeitschr. Schweiz. Kirchengesch. 48 (1954) 237 f.
6 Büttner, Gesch. d. Elsaß I 42 f.
8 O. Feger, Zur Geschichte des alemannischen Herzogtums in : Zeitschr.Württemb.

Landesgesch. 16 (1957) 41-94, bes. S. 74-88.

263



dem Christentum zuwandten, dehnte sich auch das Bistum Konstanz
nach Westen aus und gewann die dem alten Bistum Windisch-Avenches
im 6. Jahrh. verlorenen Gebiete für sich. Eine Inschrift, die der St.
Martinskirche zu Windisch entstammt, überliefert als eine Art rudimentärer
Weihenachricht die Worte : In onore s. Martini ep. Ursinos ebescubus et
Detibaldus 1. Sie ist wohl dem 7. Jahrh. zuzuweisen und zeigt den
geistlichen und weltlichen Kirchenherren an der Errichtung einer Kirche,
die dem fränkischen Nationalheiligen geweiht wurde, als die alte Stätte
ein neues christliches Gotteshaus erhielt.

Die Ausweitung des Konstanzer Sprengeis, die sich durch die Windischer

Inschrift zufällig in einem Beispiel fassen läßt, machte erst Halt
in der Umgebung von Solothurn ; hier war eine Christengemeinde erhalten

geblieben, die ihren Zusammenhalt mit dem alten Bistum nicht
verloren hatte, auch als dieses bis nach Lausanne zurückwich. Südlich der
Aare drang dagegen das Konstanzer Bistum im 7. Jahrh. noch weiter
nach Westen, ohne daß damals schon eine genauere Abgrenzung gegenüber

Lausanne bestanden hätte. Der militärische und politische Einfluß,
den das alemannische Herzogtum um die Wende zum 7. Jahrh. zeitweise

am burgundisch-fränkischen Königshof ausübte, und dessen große
politische Selbständigkeit seit dem Tode Dagoberts I. trug zweifellos dazu

bei, daß im 7. Jahrh. auch die kirchlichen Ansprüche von Konstanz an
vielen Stellen sich durchzusetzen vermochten.

Dennoch hörten die Impulse religiöser Art, die im 7. Jahrh. aus dem

Westen herkamen, für das heutige Schweizer Mittelland nicht ganz auf.
Als Beispiel sei hier nur verwiesen auf das Benignus-Patrozinium, das

bereits für das Jahr 811 für Pfäffikon bei Irgenhausen, an dem östlichen

Zipfel der alten civitas Helvetiorum nachgewiesen ist 2. Es ist letzten
Endes auf religiöse Strömungen zurückzuführen, die von der Abtei
St. Benigne, vor den Toren des castrum von Dijon, ihren Ausgang
nahmen. Aus dem Elsaß kam im 7. Jahrh. wohl das St. Arbogast-Patrozi-
nium zu Oberwinterthur, wie ebenfalls P. Kläui wahrscheinlich gemacht
hat3.

• Straßburger kirchliche Einwirkungen, die uns zufällig aus dem 8. Jahrh.
\ bekannt werden, die aber um einige Jahrzehnte bis in die zweite Hälfte

1 Besson, Recherches S. 143 ; Brackmann, Germania Pont. II, 1 S. 122 f. ; E. Klebel,

Zur Geschichte der christlichen Mission im schwäbischen Stammesgebiet in :

i Zeitschr. Württemb. Landesgesch. 17, 2(1958)145-218, bes. S. 154 ff., 162 ff.
I 2 P. Kläui, Von der Ausbreitung des Christentums zwischen Untersee und oberem
1 Zürichsee im 7. Jahrh. (Zürich 1954) S. 5 f., 9 ff.
' 8 Kläui S. 14 ff.

264



des 7. Jahrh. wohl zurückreichen, gehen auch aus dem Besitz der Kirchen
zu Biberist bei Solothurn und zu Schcrzligen und Spiez am Thuner See

hervor, der dem elsässischen Bistum gehörte1. Die Straßburger Bischofskirche

konnte gerade dort diese Eigenkirchen erwerben, wo die Einflußsphären

der Diözesen Konstanz und Lausanne sich im 7. Jahrh. eng
berührten oder vielleicht auch noch gar nicht streng gegeneinander
ausgesondert hatten.

Die endgültige Ausformung der Lausanner Diözesangrenze gegenüber

dem Bistum Konstanz und auch im Juragebiet nördlich von Biel
und Solothurn erfolgte erst in der Zeit der karolingischen Hausmeier,
als mit dem Sturze der alemannischen Herzöge und mit dem Wiedererstehen

des Bistums Basel die kirchlichen Bereiche für die weitere Zukunft
abgeklärt wurden 2. Wenn die Aare die Sprengel von Konstanz und Basel

und von Konstanz und Lausanne mit ihrem ganzen Lauf trennte, ohne

daß dabei die Siedlungsentwicklung im alten, längst erschlossenen
Gebiet sich bemerkbar machte, dann ist es klar, daß nur eine übergeordnete
politische Gewalt die kirchliche Grenzziehung bestimmt hat ; die sprachliche

Zugehörigkeit der einzelnen Kleinlandschaften spielte dabei für
die Karolinger um die Mitte des 8. Jahrh. keine Rolle.

VII

Bei der Auseinandersetzung, die nach dem Tode Theuderichs II. um
dessen Erbe zwischen der alten Königin Brunhilde und Chlothar II.
stattfand, spielten auch die Kräfte aus dem pagus Ultraioranus eine

beachtliche Rolle. Als Chlothar II. dann auch im burgundisch-fränki-
schen Teilreich sich nach der Gefangennahme Brunhildens in Orbe

endgültig durchgesetzt hatte, bestellte er einen seiner Parteigänger,

Herpo, zum dux Ultraioranus 3
; dieser sah sich aber bald einer mächtigen

einheimischen Opposition gegenüber und fand bei den Kämpfen den

Tod. Bald richtete sich der Aufstandswille dieser burgundischen, im
Widerstand verharrenden Großen auch gegen König Chlothar II. selbst,
der von der elsässischen Königspfalz Marlenheim aus tatkräftig
eingegriffen hatte. Zu den führenden Persönlichkeiten des Widerstandes

Wentzcke, Regesten d. Bischöfe von Straßburg I 224 n. 46 ; A. Bruckner,
Regesta Alsatiae I 116 n. 193 ; Büttner in : Zeitschr. Schweiz. Kirchengesch. 48

(1954) 243 1, 249.
Zeitschr. Schweiz. Kirchengesch. 48 (1954) 237 ff., 243 ff.
Fredegar IV 41/42 in : Mon. Germ. Script, rer. Merov. 2, 141 f.

265



gehörte auch Bischof Leudemund von Sitten1. Nach Mißlingen seiner
Pläne flüchtete Leudemund zunächst nach dem festen Sitten, begab
sich aber dann noch im Jahre 614 zu Abt Eustasius von Luxeuil, um
durch diesen die Aussöhnung mit Chlothar II. zu erreichen.

Diese Begebenheiten, die den Bischof von Sitten inmitten des

politischen Getriebes um die einflußreichsten Stellen in der burgundisch-
fränkischen Politik zeigen, wirft die Frage auf, ob der Bischof des Wallis,
das durch die Natur seiner Lage als eine wohlzuverteidigende Position
angesehen werden konnte, im 7. Jahrh. eine große politische Rolle
spielte, ob er auch die weltliche Herrschaft in seinem Bistum auszuüben

versuchte, wie das besonders seit der zweiten Hälfte des 7. Jahrh. im
fränkischen Reich öfter üblich wurde 2. Die Nachrichten über Sitten
lassen uns für das 7. Jahrh. und für die erste Hälfte des 8. Jahrh. im
Stich ; doch gab es offenkundig weltliche Kräfte genug, wie die Ereignisse

von 609/10 und 614/16 im pagus Ultraioranus lehren, sodaß der
Bischof von Sitten sicherlich noch mit weltlichen Machthabern auch im
Wallis rechnen mußte, selbst wenn er aus dem geistlichen Bereich hinausging

in das Spiel der Politik.
Man ist versucht, die Situation im Wallis für das 7. und 8. Jahrh.

mit der Entwicklung im benachbarten Rätien zu vergleichen, wo die
Victoridenfamilie eine schließlich allbeherrschende Stellung einnahm 3.

Aber die Verhältnisse im Wallis waren in vielfacher Hinsicht wesentlich
anders, sodaß ein Vergleich zu keinen Analogieschlüssen zu führen
vermag.

Werfen wir abschließend noch einen Blick auf die Ausführungen zur
Geschichte der frühen Bistumsentwicklung, wie wir sie gemacht haben,
so kam doch ein Bild zustande über die bewegten Schicksale, die für das

5. bis 7. Jahrh. im Räume zwischen Jura und Alpen auch den kirchlichen
Einrichtungen beschieden waren, ehe die Verhältnisse ihre endgültige
Ausgestaltung für das Mittelalter erfuhren.

1 Fredegar IV 44 in : Mon. Germ. Script, rer. Merov. 2, 142.
2 E. Ewig, Milo et eiusmodi similes in : St. Bonifatius (Fulda 1954) S. 412 - 440

gibt ein ausgezeichnetes Bild dieser weltlich-geistlichen Herrschaftsbildungen, die
in der Hand einer einzigen Adelsfamilie oder nur eines Bischofs lagen.

3 Iso Müller, Rätien im 8. Jahrh. in : Zeitschr. Schweiz. Gesch. 19 (1939) 337-395 ;

ders., Zur Rätisch-alemannischen Kirchengeschichte des 8. Jahrh. in : Schweiz.
Zeitschr. Gesch. 2 (1952) 1-40.

266


	Zur frühen Geschichte des Bistums Octodurum-Sitten und des Bistums Avenches-Lausanne

