
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 53 (1959)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comtes rendus [i. e. Comptes rendus]

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMTES RENDUS

Otto Feger: Geschichte des Bodenseeraumes. Bd. 1 : Anfänge und frühe
Größe. Bd. 2 : Weltweites Mittelalter. Lindau und Konstanz, J. Thorbecke
Verlag, 1956-1958. 270, 388 S. (Bodensee-Bibliothek, Bd. II-III.)

Der Konstanzer Stadtarchivar, Dr. Otto Feger, möchte mit dem
vorliegenden Werk eine Geschichte der an den Bodensee angrenzenden Gebiete
geben, das Verhältnis und die Wirkung einzelner politischer, kirchlicher und
kultureller Zentren aufeinander und ihren Einfluß auf den ganzen Bodenseeraum

herausarbeiten. Seine Darstellung wendet sich, wie F. im Vorwort
betont, nicht an Fachhistoriker, sondern an weitere Kreise und vor allem
an die Bewohner der dargestellten Landschaft, doch soll sie dem heutigen
Stand der wissenschaftlichen Forschung entsprechen. F. hat deshalb auf die
Erörterung strittiger wissenschaftlicher Probleme bewußt verzichtet, jedoch
am Ende eines jeden Bandes Hinweise und Literaturangaben zu den
einzelnen Abschnitten gegeben. Vom ganzen auf vier Bände geplanten Werk
liegen die beiden ersten Bände vor.

Band 1 behandelt die Geschichte des Bodenseeraumes von der Urzeit bis
um die Mitte des 11. Jahrhunderts, d. h. bis zu jener Epoche, da dieses
Gebiet ins Rampenlicht der europäischen Geschichte tritt. Die Vorgeschichte
und die Römerzeit sind relativ kurz behandelt, doch erhält man wertvolle
Aufschlüsse über die Unterwerfung des Bodenseegebietes unter die römische
Herrschaft und deren Verwaltung, wobei der Text durch Abbildungen, Pläne
und sehr gut ausgewählte Bildtafeln ergänzt wird.

Mit der Festsetzung der Alemannen um den Bodensee im 4. Jahrhundert
wird die Darstellung eingehender. F. legt ihre politische Organisation, ihre
Kultur und ihre religiösen Bräuche dar und schildert die Christianisierung
dieses Gebietes, wobei er das für die alemannischen Herzöge charakteristische
Eigenkirchenwesen besonders hervorhebt. Auch die Gründung des Bistums
Konstanz kommt ausführlich zur Sprache ; besonders sind wir F. für die
Abklärung der Frage des ehemaligen Bistums Windisch dankbar. Entgegen
der lange gehegten Auffassung von einer Verlegung des Bischofssitzes von
Windisch nach Konstanz betont F., daß der Bischof von Windisch nach
der Westschweiz, also nach Avenches, übersiedelte, ganz entsprechend den
Forschungen von Msgr. Marius Besson, während für den Ostteil des
ehemaligen Bistums Windisch ein neues Bistum mit Sitz in Konstanz gegründet
wurde. - Hierauf werden die irische Mission und die Ankunft von Kolumban
und Gallus dargestellt.

138



Zur Zeit der Karolinger waren der Bischof von Konstanz und die Klöster
Reichenau und St. Gallen in der Geschichte des Bodenseeraumes führend.
Diese beiden Abteien erlebten damals ihre erste kulturelle Blüte ; die
Entwicklung beider Klöster und einzelne markante Äbte finden denn auch eine
eingehende Darstellung. Dabei ist es interessant, wie der Schwerpunkt des

politischen und geistigen Lebens am Bodensee zuerst auf der Reichenau
liegt, sich zur Zeit Notkers nach St. Gallen verschiebt, bis zu Beginn des
10. Jahrhunderts Konstanz mit Bischof Salomon III. für lange Zeit die
Führung übernimmt. F. wirft überdies Blicke auf entferntere Kulturzentren,
die aber doch mit dem Bodenseeraum verbunden waren : so widmet er
dem unter reichenauischem Einfluß entstandenen Kloster Einsiedeln, das
wiederholt in geistiger Beziehung auf die Bodenseegegend eingewirkt hat,
ein eigenes Kapitel.

Trägt der 1. Band vorwiegend lokalgeschichtlichen Charakter, so stellt F.
im 2. Band jene glanzvolle Epoche von 1050 bis 1350 dar, da der Bodenseeraum

in den Brennpunkt der europäischen Geschichte tritt, wobei er die
Entwicklung dieses Raumes in den größeren Rahmen der Reichsgeschichte
hineinstellt. Die Rolle des Klosters Einsiedeln bei der Verbreitung der von
Gorze ausgehenden Klosterreform wie auch die Gründung der Klöster
Weingarten und Allerheiligen kommen in ihrer Bedeutung zur Geltung. In der
2. Hälfte des 11. Jahrhunderts drang die Kluniazenserbewegung im
südwestdeutschen Raum immer mehr vor und verdrängte innert weniger Jahre die
von Einsiedeln ausgehenden milderen Klosterordnungen. Für den Bodenseeraum

gewann vor allem das Kloster Hirsau um diese Zeit an Bedeutung,
denn von dort aus gewann die Reformrichtung das Allerheiligenkloster
Schaffhausen ; die Klöster Weingarten und Kempten schlössen sich ebenfalls

der Hirsauer Reform an, und auch das Bistum Konstanz ging im
Investiturstreit auf die Seite Gregors VII. über.

Mit der Epoche der Staufer wurde die Bodenseegegend der Schauplatz
weltgeschichtlicher Entscheidungen. Das sollte sich vor allem unter Barbarossa

zeigen : für seine Italienpolitik war der Bodenseeraum als Zugangsland
zu den Bündnerpässen von äußerster Wichtigkeit. Auf dem Konstanzer
Reichstag von 1153 schuf er geordnete Beziehungen zum Papst. Mit der
Urkunde von 1155 für das Bistum Konstanz stellte er dessen Rechte und
Besitz unter den Schutz des Reiches, womit er dem Konstanzer Bischof die
Mittel zum Aufbau eines Territorialstaates in die Hand gab. Der Friede zu
Konstanz von 1183 beendete den Krieg Barbarossas mit den lombardischen
Städten.

Mit dem Ende der Staufer verlor die Bodenseegegend an Bedeutung für
die Reichspolitik. Sie bildete seit der Regierung Rudolfs von Habsburg
einen Teil der habsburgischen Hausmacht, deren Schwerpunkt aber in
Österreich lag. F. widmet der Gründung der Deutschordenskommende
Mainau ein eigenes Kapitel, weist auf den Aufschwung der weltlichen
Chorherrenstifte hin und gibt ein plastisches Bild von der Gestalt des Konstanzer
Bischofs Heinrich von Klingenberg (1274-1306), der vor allem das weltliche
Fürstbistum ausbaute. Unter den Bettelorden hebt er die Bedeutung Heinrich

Susos hervor. Doch auch die politische und wirtschaftliche Geschichte

139



zu Beginn des 14. Jahrhunderts findet ihre Darstellung : die Entwicklung
der verschiedenen Städtetypen (Reichsstädte, Klosterstädte, Landstädte),
wobei auch Zürich miteinbezogen wird, und der Aufschwung des
Leinengewerbes im Bodenseegebiet.

So kommen Kirchen-, Kultur-, politische und Verfassungsgeschichte in
gleicher Weise zur Geltung. Werden einerseits die großen Strömungen und
die Entwicklung der verschiedenen Stände berücksichtigt, so finden sich
doch auch zahlreiche monographische Kapitel, die die Geschichte einzelner
Klöster oder Städte oder die Charakterisierung markanter Persönlichkeiten
enthalten. Neben den hervorragenden kulturellen Leistungen der verschiedenen

Klöster werden ihre weniger glanzvollen Perioden keineswegs
übergangen. Im 2. Band finden sich wiederholt Kapitel, die den
allgemeineuropäischen Hintergrund darlegen und deshalb dem Fachhistoriker
bekannte Fakten enthalten, dem historisch interessierten Laien aber gute
Dienste leisten und ihm das Nachschlagen eines weltgeschichtlichen Handbuchs

ersparen. Die Gliederung des Stoffes in zahlreiche kurze Kapitel
erleichtern die Übersicht. Besonders zu loben ist die vorzügliche Illustration
auf Kunstdrucktafeln. F. hat ein ungeheures Material verarbeitet und es

in übersichtlicher Darstellung gebändigt. Mit Interesse sehen wir der
Fortsetzung des Werkes entgegen. Hellmut Gutzwiller.

Ernst Gerhard Rüsch : Das Charakterbild des Gallus im Wandel der Zeit.
99. Neujahrsblatt, hrsg. vom Hist. Verein des Kt. St. Gallen. (Verlag der
Fehrschen Buchhandlung, St. Gallen 1959.)

Der Verfasser beginnt seine Erörterungen mit den beiden erhaltenen
Vitae s. Galli von Wetti und W'alafrid und führt den Überblick bis zu der
wissenschaftlichen Forschung des 20.Jh. weiter; hier schließt er mit den
Arbeiten von Fritz Blanke und P. Laurenz Kilger ab. So stehen am Anfang
der Studie die beiden Fassungen der Lebensbeschreibung des hl. Gallus,
die der Blütezeit der karolingischen Kultur angehören ; sie heben das Bild
des hl. Gallus so heraus, wie es dem literarischen Vorbild ihrer Zeit entsprach.
Bereits hier klingt an, daß R. es mit zwei Fragen zugleich zu tun hat ;

einmal muß er das Problem im Auge behalten, was wir von der Gestalt
des hl. Gallus wirklich wissen an persönlichen Zügen, die uns einen Einblick
in seinen Charakter gewähren ; sodann aber steht die Frage im Vordergrund,
wie die einzelnen Zeitalter die Persönlichkeit des hl. Gallus sahen, wie sie
ihn darstellten, welche Züge seiner Gestalt oder ihres Zeitdenkens sie besonders

hervorhoben. Damit aber hat R., der seine Arbeit mit viel innerer
Anteilnahme angefaßt hat, gar verschiedenartige Richtungen in seinen
Darlegungen einzuschlagen und einen gar weiten Bogen zu spannen ; von
der Betrachtung der frühmittelalterlichen Viten schreitet er weiter zur
spätmittelalterlichen Hagiographie, von da zur Gedankenwelt Vadians und
weiter zu den Vorstellungen des Barockzeitalters und der Aufklärung ;

schließlich führt die betrachtende Überschau von der Hyperkritik und dem
kulturellen Uberlegenheitsbewußtsein des 19.Jh. zu der Forschung des
20. Jh., das sich wieder bemüht, den hl. Gallus aus seiner Zeit und

140



Umwelt heraus zu erfassen und zu verstehen. Mit kurzen und kräftigen
Strichen zeichnet R. diesen ganzen Entwicklungsgang. Es mußte darauf
verzichtet werden, auf das liturgische und monastisch-asketische Nachleben

des hl. Gallus näher einzugehen, da hier noch allzu viele
Voruntersuchungen zu erledigen gewesen wären, ehe man eine Antwort hätte
erarbeiten können. Insgesamt hat R. ein weites Thema umsichtig angegangen
und eine Synthese gegeben, von der aus die weitere geschichtliche Forschung
ihren Ausgang nehmen darf, wenn sie noch weiteres Material zur Frage
des St. Gallus-Büdes aufsuchen will. H. Büttner.

J. F. Gerhard Goeters : Ludwig Hätzer (ca. 1500-1529). Spiritualist und
Antitrinitarier. Eine Randfigur der frühen Täuferbewegung. Quellen und
Forschungen zur Reformationsgeschichte 25. -Gütersloh, C. Bertelsmann
Verlag 1957.162 S. Kart. DM 12.60.

Die Persönlichkeit L. Hätzers verdient aus verschiedenen Gründen
allgemeine Beachtung. Aus Bischofszell stammend, wohl um 1500 geboren,
war er vorerst Student der Stiftsschule Bischofszell, dann im Wintersemester

1517 der Universität Basel, um 1520 Kaplan in Wädenswil. Viel
mehr wissen wir über seine Studienzeit nicht. Unsicher ist, ob H. überhaupt
noch andere Hochschulen besuchte. Vielleicht findet sich sein Name einmal
unter weniger augenfälligen Formen in anderen Matrikeln eingetragen.
Jedenfalls war er nach dem Befund der Quellen nicht in Freiburg i. Br.
Seine später ausgewiesene humanistische Bildung und bemerkenswerten
Sprachkenntnisse kann sich übrigens H. auch durch privates Studium
erworben haben, das eine ganz andere Rolle spielte, als man es oft annimmt.

Bis ins Jahr 1523 hinein schweigen sich die Quellen über H. aus. Am 4.
Februar 1529 wurde er unter der Anklage von Notzucht und Bigamie in
Konstanz hingerichtet. In knapp sechs Jahren spielt sich der wesentliche
Teil seines so wechselvollen Lebens ab, aber es sind entscheidungsvolle
Jahre der Reformation. Nicht nur aus diesem Grunde rechtfertigte sich
diese neue Monographie. Wenn G. Haetzer eine Randfigur der frühen
Täuferbewegung nennt, will er ihn damit keineswegs herabsetzen, sondern
bloß sein Anliegen verdeutlichen : nachzuweisen, daß H. wohl nie voll und
ganz den Täufern zugehörte, sondern seine Eigenständigkeit bewahrte und
an der vollen Ausbildung seiner theologischen Anschauungen nur durch
das frühe Ende gehindert wurde. Gerade die Problematik der Frühentwicklung

der Reformation wird im Leben H.s offenbar.
Mit einer Schrift gegen die Bilder vom Sept. 1523 trat H. vor die

Öffentlichkeit, als Gesinnungsfreund Zwinglis ; denn ohne dessen Zustimmung
hätte sie in Zürich kaum erscheinen können, da ja die Zensur, wohl in
Auswirkung des vom Rat anerkannten Schriftprinzips, bereits seit Januar
1523 bestand. Diese Schrift H.s ist ein Aufruf zur Zerstörung der Bilder,
dient aber auch der Rechtfertigung der Bilderstürmer. H. wurde dann
beauftragt, die Verhandlungen der 2. Zürcher Disputation aufzuzeichnen.
Ist hier der Begriff Protokollant wirklich zutreffend Mit Recht spricht
G. einmal von einer Propagandaschrift (27). Wir halten es daher kaum

141



für richtig, daß der Rat erst auf Grund der Gutachten der sogen, drei Prälaten
sich für die einstweilige Beibehaltung der Messe entschieden hätte.
Vielmehr lehnte der Rat die Forderung Zwinglis sofort ab und dieser mußte
dem Rat nachgeben. Durfte man der Öffentlichkeit diese Sachlage wirklich

so darbieten Hätzer, extremer Biblizist, machte Zwingli für die
Saumseligkeit des Rates verantwortlich, aber, wie nun G. meint, zu Unrecht (29).
Im übrigen bietet G. eine wohlbegründete Darstellung der Ursprünge der
Täuferbewegung in Zürich, im 6. Kapitel auch des Streites um die Kindertaufe

und der Anfänge der Täuferbewegung. Ausgezeichnet finden wir die
Bemerkung, daß Zwinglis Ablehnung der Heilsnotwendigkeit der Säuglingstaufe

« auf dem Hintergrund der großen Säuglingssterblichkeit vergangener
Jahrhunderte » gewürdigt werden müsse. Weil die Kindertaufe im
kanonischen Recht geboten war, galt auch sie den Radikalen als Erfindung des

Papsttums und mußte sie sofort abgelehnt werden, während die neue
Taufordnung, wie G. darlegt, in der Praxis immer noch « schädlichen
Aberglauben » beibehielt (47 f.).

Die Entfremdung zwischen Zwingli und Hätzer, die nach G. nicht primär
dogmatische, sondern kirchliche Gründe hat, fällt in die ersten Monate 1524.
Das erschließt G. aus der Vorrede der Übersetzung H.s der Auslegung
der kleinen Paulusbriefe von Joh. Bugenhagen (38-42). Der Nachweis, daß
in radikaleren Kreisen die Berechtigung der Säuglingstaufe bereits im Frühjahr

1524 angezweifelt worden ist, ist jedenfalls stichhaltig.
Den späteren Kapiteln können wir im einzelnen nicht folgen. Itinerar

und Tätigkeit Hätzers wechselten ungewöhnlich rasch. Wenn schon G.

gezwungen ist, angesichts der dürftigen Quellen, manches nur zu vermuten und
doch den Versuch zu unternehmen, nicht selten den zeitlichen Ablauf der
Reisen und der Wirksamkeit H.s neu einzuordnen, so darf ihm doch
bezeugt werden, daß er alles behutsam, in geschickter Kombination der
gegebenen Tatsachen und in besonnener Kritik bisheriger Auffassungen durchführt.

Manche Fragen bleiben indessen immer noch offen. Weshalb die
Entfremdung gegenüber Zwingli, und trotzdem dessen Empfehlung H.s
nach Augsburg (43). Möglich ist es freilich, daß Zwingli engeren Kontakt
mit Augsburger Neugläubigen sogar durch H. erstrebte. Zieht man das

jugendliche Alter H.s in Betracht, wird man bei ihm eine schwankende
Haltung doch öfter annehmen dürfen, als G. glaubt. Daher erscheint es

u. E. unabgeklärt, ob H. anfangs 1525 in der Ablehnung der Kindertaufe
nicht doch weiter ging, als er es später wahrhaben wollte (53) und ebenso
wird man die Meinung G.s nicht für gesichert halten, daß H. an der
Bauernbewegung überhaupt nicht beteiligt war (55 f.). Fraglich bleibt ferner, wie
uns scheint, ob die Ausweisung H.s aus Augsburg wirklich nur auf die
Gegnerschaft von U. Rhegius zufolge des Gegensatzes in der Abendmahlslehre
zurückzuführen ist und H. in Augsburg nicht doch über die Gründung von
Konventikeln hinausging (66). Freilich fand H. gerade wegen seiner
Abendmahlsauffassung wieder den Weg zu Zwingli zurück.

Es muß anerkannt werden, daß G. immerhin auch bemerkenswerte Ergebnisse

bietet. Dazu muß namentlich die kritische Untersuchung der
literarischen Tätigkeit H.s gerechnet werden, die Analyse der Schrift « Von den

142



evangelischen Zechen » (57 ff.), die Würdigung der Übersetzertätigkeit für
Ökolampad und besonders der Nachweis der Autorschaft H.s, trotz der
Mitarbeit Dencks, an der sogen. Wormser Prophetenübersetzung von 1527,
der ersten reformatorischen Prophetenübersetzung, der wichtigsten Vorlage
für die Übersetzung Luthers und der Zürcher Prediger (100 f.).

Ein Wort muß noch zur Würdigung des Prozesses und der Hinrichtung
H.s in Konstanz gesagt werden. G. kommt zum Ergebnis, daß die Anklagen
wegen sittlichen Verfehlungen und besonders wegen Bigamie begründet
waren. Niemand wird diese Feststellung bestreiten wollen. Aber gerade
der Prozeß weckt doch Zweifel, ob die Grundthese G.s wirklich stichhaltig
ist, daß nämlich H. zwar 1527 Erwachsenentaufen vornahm, sich selbst
aber nie wiedertaufen ließ, und er daher nicht zu den Täufern gerechnet
werden könne. G. schränkt die zeitgenössischen Zeugnisse nach dieser Richtung

wohl zu stark ein. Man wird das auch betonen müssen im Bewußtsein
von der Einseitigkeit vieler Äußerungen der Zeit. Schließlich wird man
auch bedenken müssen, daß das Jahr 1529 ein Jahr der Verfolgungen war ;

denn überall ging die reformierte Partei dazu über, ihren Anspruch auf
Ausschließlichkeit zur Geltung zu bringen, selbst unter Anwendung von
Gewalt. Insofern ist hier die Zeitgeschichte von G. zu wenig berücksichtigt.
(Kleinere Versehen, die uns begegneten, seien noch angemerkt. S. 11 :

Heinr. Glarean, Aeg. Tschudi sind hier nicht zu nennen. Die Bezeichnung :

Kleriker S. 51 u. öfters ist nicht ganz zutreffend ; es sind Seelsorgegeistliche,
S. 62 u. 67 lies Hummelberg, nicht Hummelburg. Druckfehler : 43, 48, 55

n. 2, 68, 79, 85, 91 n. 1, 97, 122.) Die Darstellung G.s zeichnet sich durchwegs

durch einen echt wissenschaftlichen Ton aus und dürfte wohl für
weitere Untersuchungen in ähnlicher Richtung wegleitend werden.

O. Vasella.

Winfried Trusen : Um die Reform und Einheit der Kirche. Zum Leben
und Werk Georg Witzeis. Kath. Leben und Kämpfen im Zeitalter der
Glaubensspaltung, H. 14. -Münster i. W., Aschendorff 1957. 84 S. DM 4.80.

Diese Schrift gilt einem bekannten Theologen, der während eines überaus
wechselvollen Lebens immer wieder vom Gedanken an die kirchliche
Reform erfüllt blieb, in seiner Glaubenshaltung lange schwankend bald von
der Sorge um die Einigung der Glaubensparteien tief bewegt wurde. Witzel
war eine ungewöhnlich interessante Persönlichkeit, die die Geschichtsschreibung

freilich auffallend widerspruchvoll würdigte. Trusen legt hier die
Hauptergebnisse umfassender Untersuchungen vor, die er in seiner leider
noch ungedruckten Dissertation erarbeitet hatte.

W. trat in Erfurt dem bekannten Humanistenbund nahe und teilte
mit diesem die Kritik an der Kirche und die Reformideen. Daher sah er in
Luther vorerst den Mann, der einzig die Schäden der Kirche beheben wollte.
Auf einen kurzen Aufenthalt in Wittenberg im Kreise Luthers folgte die
Priesterweihe, dann aber bat W. den Abt von Fulda 1523 um die Erlaubnis
zur Ehe, blieb ohne Antwort, heiratete und wandte sich 1525 nach Eisenach,
wo er evangelische Prediger einsetzte, vornehmlich solche, die sofortige
Reformen forderten und sich später zumeist den Täufern zuwandten. Im

143



thüringischen Bauernaufruhr nahm er, wie T. wohl richtig betont, eine
vermittelnde Stellung ein, wurde aber vom Gutsherrn mit Frau und einem
drei Monate alten Kind vertrieben. Eine neue Wirkungsstätte als Prediger
in Niemegk nahe bei Wittenberg verdankte er einer Empfehlung Luthers.
Es ist nun bemerkenswert, daß er nicht bloß 1524/25 gegen das Papsttum
schrieb und gleichzeitig den schlechten Lebenswandel der Prädikanten
einer scharfen Kritik unterzog, sondern 1529 in zwei Schriften mit
Reformvorschlägen an Melanchthon und Jonas gelangte. Er stand der Wittenberger
Reform bereits kritisch gegenüber. Damit setzte die Entfremdung gegenüber

den Reformatoren ein. Im März 1530 wurde er unter dem falschen
Verdacht antitrinitarischer Ideen verhaftet. Zwar mußte er freigesprochen
werden, doch das Mißtrauen blieb. Nach seiner Entlassung durch den
Kurfürsten von Sachsen 1531 mußte er in seine Vaterstadt zurückkehren und
begann hier, in Vacha, gegen Luther zu predigen, bis ihn Philipp von Hessen
des Landes verwies. Er kam dann 1533 als Prediger nach Eisleben. Doch
wurde er bald in heftige Auseinandersetzungen verwickelt ; 1538 berief ihn
Herzog von Georg Sachsen an seinen Hof. Nun verfaßte er in dessen Auftrag
die oft gedruckte Schrift : Typus Ecclesiae prioris, die in den Verhandlungen
beider Glaubensparteien und auch später von Bedeutung war. Nach seiner
Flucht aus Leipzig wandte er sich, einem Ruf des Kurfürsten von Brandenburg

folgend, nach Berlin, begegnete aber auch hier, bei den Beratungen
der märkischen Kirchenordnung, dem heftigsten Widerstand seiner Gegner.
Im Sommer 1540 gelangte er nach Würzburg, dann nach Fulda, wo er
rastloser literarischer Arbeit oblag. Er erhielt stillschweigend eine päpstliche
Ehedispens und nahm auch in der Folge an allen wichtigen
Unionsverhandlungen teil. Nach dem Scheitern aller Bemühungen um eine Einigung
der Glaubensparteien wirkt seine Skepsis gegenüber dem Konzil nicht
überraschend, hatte er es doch längst sehnlichst erwartet. Er sah die ablehnende
Haltung der Protestanten voraus. Seine Berufung nach Trient hintertrieb
Kardinal Hosius, weil W. den Laienkelch und die Priesterehe vertrat. Die
Zeit der Vermittlungsbestrebungen war bald vorbei. Am 16. Februar 1573
starb Witzel.

Witzel hinterließ ein ungewöhnlich umfangreiches literarisches Werk.
T. legt die Motive der literarischen Kontroverse und damit auch der Rückkehr

Ws. zum Katholizismus im einzelnen dar, in einer sorgfältigen Analyse
der Schriften. Sie gelangen in einem Zitat Ws. sehr schön zum Ausdruck :

erstlich die Antiquitas, darnach Reformation, zuletzt Einigkeit. Die
Antiquitas ist die Lehre der alten Kirche, wie sie durch den Konsens der Kirchenväter

und die alten Universalkonzilien gegeben ist und daraus folgt auch
die Verbindung von Schrift und Tradition. Hier lehnt sich W., wie Tr.
nachweist, ganz an Vinzenz von Lerin in dessen Schrift: Commonitorium an,
in einer Grundidee, die ohne Zweifel auch in späteren theologischen Kontroversen

wegleitend war, zumal die abweichende Interpretation der Schrifttexte

durch die protestantischen Theologen offenkundig war. W. sieht daher
in der Frühzeit der Kirche sein Ideal, kommt von hier aus zu einer eigenen
Periodisierung der Kirchengeschichte, betont aber, daß das Wesen der
katholischen Kirche auch in der Gegenwart vorhanden ist ; so hält er bei

144



aller Kritik am Primat des Papstes fest. Weil nun aber die Einigkeit zum
Wesen der Kirche gehört, sei es Pflicht, an der Wiederherstellung dieser
Einigkeit mitzuarbeiten. Das ist das tiefste Motiv seiner Polemik. Er meint
daher : « Die Evangelisch lehre ist Alpha, das Evangelisch leben ist omega. »

Die Reform will er auch auf den weltlichen Stand bezogen wissen. Die
Bischöfe sollten Priester sein und nicht Herren. W. schlägt die Visitation
zu Stadt und Land vor, zur Erkundung der Beschwerden, aber auch zur
Überprüfung der Lebensführung der Geistlichen. Seine Reformgedanken
entsprechen in vielem dem Üblichen. Allein es ist bezeichnend, mit welchem
Nachdruck er die Weiheexamen und das Predigtwesen hervorhebt.

Vom Reformgedanken ausgehend spricht sich W. eingehender über die
Sakramente und ihre Verwaltung aus. Manche Äußerungen wirken recht
drastisch, entsprechen jedoch der Wirklichkeit (s. über die Taufe 55).
Besonders ausführlich erörtert T. die Auffassungen über das Altarssakrament.

Die Verdienste und die Originalität Ws. hinsichtlich der Liturgie
sind bekannt. W. forderte u. a. die Teilnahme der ganzen Gemeinde an der
Liturgie ; die Gebete, die der Priester lateinisch spreche, müßten gleichzeitig
deutsch verlesen werden. Überhaupt schenkt W. der sprachlichen Seite
in der Liturgie besondere Aufmerksamkeit (Spendung der Taufe in
deutscher Sprache 55, deutscher Kirchengesang 67). Es ist nicht möglich, seine
Ideen im einzelnen aufzuzeigen. Bedenkt man, daß W. hagiologische und
kirchengeschichtliche Werke verfaßte, Gesangbücher herausgab, den ersten
sog. kath. Katechismus in deutscher Sprache veröffentlichte (1535), so
erkennt man die ungewöhnliche Bedeutung seines Gesamtwerkes, mag es auch
in vielem zeitbedingt sein. T. beschließt seine Schrift mit der Erörterung
des Problems der Concordia.

Die Studie Ts. beruht auf einer gründlichen Analyse der Schriften Ws.
und darf daher dauernden Wert beanspruchen, wäre es auch nur als
Wegweiser für analoge Untersuchungen. O. Vasella.

Hubert Jedin: Tommaso Campeggio (1483-1564). Tridentinische Reform
und kuriale Tradition. Kath. Leben und Kämpfen, H. 15. — Münster i. W.,
Aschendorff, 1958. 79 S. DM 4.80.

Tommaso Campeggio, der jüngere Bruder des bekannten Legaten in
Deutschland Lorenzo C, der selbst der Eidgenossenschaft nicht ferne
stand, ist ein überaus interessanter Repräsentant katholischer Reformbestrebungen.

Was uns der rühmlichst bekannte Historiker des Tridentiner
Konzils in 3 größeren Kapiteln bietet, in geschickter Verknüpfung des
Biographischen, soweit es erfaßbar ist, und der kirchlichen Tätigkeit, stellt
in mancher Hinsicht ein Sonderkapitel der Konzilsgeschichte dar. Das
besagt auch soviel, daß J. auf einer allgemein anerkannten vollkommenen
Beherrschung der Quellen und Literatur aufbauen kann.

Die Familie Campeggio stammte aus Bologna, der Vater Giovanni
Zaccaria war ein bedeutender Jurist. Tommaso, 1513 Internuntius beim
mailändischen Herzog Massimiliano Sforza, erwarb sich im kurialen Dienst
bald eine reiche Erfahrung in den Geschäften und wurde 1520 Bischof von

io 145



Feltre. Als Nuntius in Venedig seit 1522 erreichte er am 29. Juli 1523 den
Abschluß der Liga zwischen Papst, Kaiser, Mailand und Venedig. Hier ließ
er auch 1524 gegen Luther predigen. Als dann aber der Papst an der Liga
von Cognac zu arbeiten begann, wurde Campeggio, der dem Kaiser zuneigte,
1526 abberufen.

Bald vollzog sich in C. eine tiefe innere Wandlung. Nicht nur, daß er Ende
1526 die höheren Weihen empfing und sich als Bischof konsekrieren ließ,
sondern er unterwarf sich dabei auch allen Anforderungen einer asketischen

Lebenshaltung. Selbstheiligung, Hingabe an die apostolische Aufgabe war
jetzt sein Ziel. Bald trat er den deutschen Verhältnissen näher, da er 1530
seinen Bruder Lorenzo an den Reichstag von Augsburg begleitete und bis
1532 am kaiserlichen Hof blieb. Nicht nur lernte C. katholische
Kontroverstheologen, sondern auch die kirchlichen Probleme des Landes näher
kennen. In einer Denkschrift von 1536, die im wesentlichen von ihm stammte,
nahm er Stellung zu den Gravamina der deutschen Nation. Seit dieser Zeit
trat C. oft als Gutachter in der Reformfrage hervor, so für Papst Paul III.,
dann später, nachdem er 1540 Regens der Apostolischen Kanzlei geworden
und als Nuntius am Wormser Religionsgespräch von 1540-41 teilgenommen
hatte, im Hinblick auf das Konzil. Allein 1541-42 verfaßte er für den Papst
vier Gutachten. In Deutschland zweifelte man am Zustandekommen des

Konzils, solange, wie es bei den Bischöfen hieß, der Papst nicht dafür sorge,
daß es auch aus Italien und besonders aus Rom beschickt werde. Auch
nach der ersten Unterbrechung des Konzils bot C, vom Papst um seinen
Rat gebeten, in einer noch ungedruckten Denkschrift von 1544-45 eine

ganze Reihe von Vorschlägen zu Fragen der Organisation wie der Reform.
C. spielte denn auch in der Folge eine bedeutende Rolle. Gemäß seinem

Vorschlag wurden die Dogmen- und Reformfrage parallel behandelt. Ohne
Zweifel hatte C. dank seiner Kenntnis deutscher Verhältnisse größere
Einsicht gewonnen. Er trat u. a. für Bibeln in der Volkssprache ein, forderte
ein reformiertes einheitliches Meßbuch, eine Brevierreform, hielt sich dagegen
in der Erörterung der Rechtfertigungslehre eher zurück. In der stark
umstrittenen Frage, wie die Residenzpflicht der Bischöfe rechtlich zu begründen

und zu regeln sei, lehnte er die Auffassung ab, wonach die Residenzpflicht
göttlichen Rechts und der Dispensgewalt des Papstes zu entziehen sei.
Niemals durfte die konziliare Reform zu einem Widerspruch zur Stellung
des Papstes führen, wie C. auch die Meinung vertrat, das Verhältnis zum
Staat müßte mit diesem gelöst werden. Der kuriale Zentralismus wäre
soweit zu lockern, daß die Bewegungsfreiheit der Bischöfe für den Wiederaufbau

der Seelsorge nicht behindert würde. Besaß C. auch nicht mehr die
Gunst Julius III., schied er doch, wie J. überzeugend nachweist, aus den

Verhandlungen von 1551-52 nicht völlig aus. Seine vielfachen Erfahrungen
kamen unter Pius IV. wieder zu voller Geltung.

Noch einmal erörtert J. die Stellung Cs. zu den wichtigen Reformfragen
in dessen Traktaten und Schriften. Wir heben daraus lediglich hervor sein
Büchlein gegen die Abschaffung des Zölibats, eine umfangreiche Sammlung
von Traktaten, worin sich C. insbesonders auch für die volle Wiederherstellung

der kirchlichen Freiheit gegenüber dem Staatskirchentum einsetzt

146



und zur Frage der Kumulation und Reservation der Benefizien Stellung
bezieht. Die Fülle der Probleme kann hier nicht ausgeschöpft werden.

Diese Schrift Js. ist gerade um der vermittelnden Stellung Cs. innerhalb
der Reformkreise besonders wertvoll, bringt sie doch aus diesem Grunde
auch Argumente in Diskussion, die für die Vermeidung extremer Lösungen
kennzeichnend sind. Vieles an der Haltung Cs. erklärt sich, wie J. einleuchtend

darstellt, aus dessen Stellung als Jurist in der kurialen Verwaltung,
anderes dagegen wohl auch aus seiner einstigen Mission in Deutschland.
Wo Unabgeklärtes vorliegt, dringt J. mit besonnenen Überlegungen zu
vorsichtig abgewogener Lösung vor. Das gilt schließlich auch von der Persönlichkeit

Cs. selbst. Wer immer sich mit Fragen der kirchlichen Reform im
16. Jahrhundert befaßt, findet in dieser Schrift reiche Belehrung. Daß dies
auch für Kanonisten und Kirchenhistoriker der Schweiz gilt, braucht nicht
eigens betont zu werden. O. Vasella.

Ildefons von Arx. 1755-1833. Bibliothekar, Archivar, Historiker zu
St. Gallen und Ölten. Gedenkschrift aus Anlaß seines 200. Geburtstages. -
Walter-Verlag, Ölten 1957 (Publikation aus dem Stadtarchiv Ölten, Nr. 4).
408 S. 6 Bildtafeln.

Die Herausgabe vorliegender Gedenkschrift durch Eduard Fischer, den
rührigen Betreuer des Oltner Stadtarchivs, unter Mithilfe der Regierungen
der Kantone Solothurn und St. Gallen und der Stadt Ölten ist in der Tat
« die Erfüllung einer schon längst fälligen Ehrenpflicht und Dankesschuld »

(Alt-Stadtammann Dr. Hugo Meyer) der genannten Aarestadt gegenüber
einem ihrer größten Söhne. Man kann sich wohl mit Recht fragen, ob der
damit Geehrte, « der unter jene Männer zu stellen ist, die das geistige
Gesicht des vergangenen Jahrhunderts mitgeprägt haben » (Vorwort), wirklich

in den Schatten des Vergessens gerückt worden ist, weil er Mönch
gewesen war, und zwar Mönch von St. Gallen. Das 19. Jahrhundert schätzte
die schwarzen Kutten nicht, und manche Kreise mochten nicht gerade gern
an den schmählichen Untergang dieser ältesten und bedeutendsten Kulturstätte

auf Schweizerboden erinnert werden.
Die Gedenkschrift als Gemeinschaftswerk mehrerer bekannter Historiker

wird nun der Bedeutung des St. Galler Mönches, der im Ausland immer
anerkannt worden war, auch im eigenen Vaterland gerecht.

In einem ersten Beitrag (S. 9-34) setzt Johannes Duft seinem ehemaligen

Vorgänger als Stiftsbibliothekar ein dankbares Andenken als dem Er-
schließer der St. Galler Handschriften. Zusammen mit seinem Mitbruder
Johann Nepomuk Hauntinger hatte Ildefons von Arx zahlreiche, äußerst
wertvolle Fragmente sehr alter Handschriften entdeckt und gesammelt und
damit der Forschung zugänglich gemacht. Der gelehrte Mönch gab sich
aber damit nicht zufrieden, sondern ging selber an die Auswertung der
gemachten Funde, nicht nur als Entzifferer der Palimpseste und Kommentator

der Manuskripte, sondern vor allem auch als Mitarbeiter an den ersten
zwei Scriptores-Bänden der MGH.

Der derzeitige St. Galler Stiftsarchivar Paul Staerkle setzt sich dann

147



(S. 35-58) eingehend mit den « Geschichten des Kantons St. Gallen », dem
Hauptwerk des Altmeisters auseinander, im besonderen mit der so
verschiedenen Aufnahme, die sie in der Heimat und im Ausland gefunden
hatten.

In einem weitern Beitrag (S. 59-78) schildert der Herausgeber der Gedenkschrift,

Eduard Fischer, I. v. A. als den Geschichtsschreiber seiner engeren
Heimat. Durch den Franzoseneinfall aus dem Kloster vertrieben, hatte
dieser in dem seiner Vaterstadt nahegelegenen Bad Lostorf die Stelle eines
Benefiziaten erhalten. Während dieses 14 Monate dauernden Aufenthaltes
ordnete er nicht nur das Oltner Stadtarchiv von Grund auf neu, sondern
schrieb auch eine erste Geschichte seiner Vaterstadt, die er nach seiner
Rückkehr nach St. Gallen nochmals überholte und 1819 im Rahmen seiner
« Geschichte der Landgrafschaft Buchsgau », wenn auch stark umgearbeitet,
gedruckt erscheinen ließ.

Eduard Vischer zeigt hierauf (S. 79-99) an einem Beispiel, nämlich am
Verhältnis des St. Galler Historikers zu Barthold Georg Niebuhr, wie I. v. A.
in gegenseitig befruchtenden Beziehungen zu den Großen seiner Zeit stand.

Die eigentliche Biographie des St. Galler Geschichtsschreibers nimmt zu
Recht den Hauptteil der Gedenkschrift ein (S. 101-373). Als ihr Verfasser
zeichnet der Germanist der Universität Freiburg, Eduard Studer, ein
Mitbürger des Geehrten. Mit einem immer wieder überraschenden Spürsinn ist
er dessen Spuren nachgegangen und kann deshalb ein volles, abgerundetes
Bild des gelehrten Mönches vorlegen, angefangen von der in seiner Vaterstadt
verlebten Jugend, über die Studienjahre im äbtischen Gymnasium Neu
St. Johann, die Zeit seines monastischen Lebens und darüber hinaus bis in
seine letzten von der Krankheit verdüsterten Lebensjahre. I. v. A. tritt uns
entgegen, trotz seiner « nicht leicht zu fassenden Gestalt » (S. 390), als ein
Mann von Fleisch und Blut, mit seinem etwas zwiespältigen Charakter, als
ein Ordensmann, der sich stets vergeblich nach der Stille seiner Zelle sehnt,
wenn auch nicht so sehr zu betrachtendem Gebet als vielmehr zu
wissenschaftlicher Tätigkeit. Deshalb fühlte er sich eigentlich nie recht wohl weder
im Lehrfach noch in der Seelsorge, ebensowenig als Statthalter des Gotteshauses

wie später als Regens des Priesterseminars und Domherr an der
Kathedrale des hl. Gallus. Alles hätte er gerne dahingegeben, um als Archivar
bei seinen Büchern sein zu können. Aber nicht einmal seine etwas voreilig
abgegebene Ergebenheitserklärung an die St. Galler Regierung nach der
Aufhebung seines Stiftes und seine Flugschrift, die diesen Gewaltakt zu
rechtfertigen suchte und somit einem Rückenschuß gegen den eigenen Konvent

gleichkam, brachten ihn an das ersehnte Ziel. Die große Tragik seines
Lebens wollte es anders. Und trotzdem fand er immer wieder Gelegenheit,
wenn auch, mit einer kurzen Ausnahme, nur nebenamtlich, sich mit den
Schätzen von Archiv und Bibliothek zu beschäftigen, und er nützte sie

reichlich aus.
Einen besonderen Wert erhält die Biographie dadurch, daß Studer das

Leben und Wirken des St. Galler Gelehrten immer wieder in die großen
Zusammenhänge seiner Zeit und Umwelt hineinstellt. Hier kamen ihm ohne
Zweifel nicht zuletzt die Voraussetzungen zugute, die er von der Germani-

148



stik her mitbrachte und die ihm erlaubten, den Rahmen des Werkes
beträchtlich zu erweitern, was nur zum Vorteil gereichen konnte.

Ein Exkurs Studers über die Entstehung des Namens Ölten, im Zusammenhang

mit der Biographie, ferner ein ausführliches Personenregister sowie ein
Verzeichnis aller Werke des Geschichtsschreibers I. v. A. bilden eine wertvolle

Ergänzung der Gedenkschrift, deren Druck übrigens vom Verlag sehr

sorgfältig ausgeführt wurde (Druckfehler sind sehr spärlich).
Möge die Gedenkschrift dem Andenken an Pater Ildefons von Arx nicht

nur in seiner Vaterstadt, die ihren treuen Sohn nie ganz vergessen hat,
sondern auch in seinem Vaterland wieder zur gebührenden Anerkennung
verhelfen P. Mauritius Fürst.

Eduard Wymann : Historische Aufsätze. Im Auftrag des Historischen
Vereins der V Orte, hrsg. von Gottfried Boesch. — Geschichtsfreund,
Beiheft 3. Stans, v. Matt, 1958. 339 S.

Dem einstigen verdienstvollen Förderer und Mitarbeiter auch dieser
Zeitschrift, Prälat E. Wymann, konnte niemand das Lob versagen, eine

eigenwillige und geistvolle Persönlichkeit gewesen zu sein, dem eine nicht
weniger originelle Feder eigen war. Schon aus diesem Grunde, nicht nur weil
vieles an verlorenen Stellen der Tagespresse erschienen war, rechtfertigte
sich die Erfüllung seines Wunsches : daß nämlich der Historische Verein
der V Orte die reiche Ernte einer historischen Schriftstellerei in einem eigenen

Gedenkband sichtbar mache.
Es war nicht leicht, die richtige Auswahl zu treffen und den in seiner

Thematik so mannigfaltigen Stoff einigermaßen übersichtlich zu ordnen.
G. Boesch hat jedoch diese Aufgabe, unterstützt von Meinrad Schnellmann,
Carl Fr. Müller und Ferdinand Niederberger, glücklich gelöst. Mag auch
mancher Leser auf erstes Zusehen hin über den streng historischen Wert
vereinzelter Artikel verschieden denken, gewiß ist, daß die Kunst des
Erzählens, ebenso Wymanns Gabe für spritzige Situationsschilderungen selten
versagte. Ihn beseelte eine ausgesprochene Liebe selbst zum unscheinbaren
Detail und daher überwog bei ihm, namentlich in den letzten Jahren,
das Episodenhafte. Bedeutete das nun, daß Wymann nichts allgemein
Gültiges zu sagen wußte Keineswegs ; denn das Typische für den
Innerschweizer, um den ja zahlreiche Skizzen und Aufsätze kreisen, ist just
das Singulare, das Einmalige auch seines Gehabens. So bestand auch eine
enge Wechselbeziehung zwischen dem Autor als einer in ihrem Wesen
durchaus einmaligen Persönlichkeit und dem, was er uns über Land und
Leute gerade der Innerschweiz zu offenbaren verstand. Deswegen sind aber
seine Aufsätze und Essays fast immer belebt durch das Menschliche, ja
oft ist es gerade dieses Menschliche, gelegentlich in bizarren Äußerungen,
was das Ganze überstrahlt. Man lese einmal die maliziöse Kritik am
Mißstand langfädiger Danksagungen in Todesfällen (297 f.).

Wymanns historisches Forschungsgebiet ist nicht unbekannt. Was ihn,
von allem bereits Gesagten abgesehen, aus der Gilde der Historiker besonders
heraushebt, war nicht allein sein so ganz unakademisches Wesen als Ge-

149



lehrter und seine tiefverwurzelte Bildung an Land und Leute der
Innerschweiz, sondern nicht zuletzt auch seine unzerstörbare Liebe für Italien.
Die Studienzeit des jungen Theologen in Mailand blieb in seinem Wesen
unauslöschlich haften, drängte ihn hin zu seinen besten Forschungen in der
Ambrosiana zu Mailand über Carlo Borromeos Beziehungen zur katholischen
Eidgenossenschaft und brachte ihm dauernde Freundschaften mit hochgestellten

kirchlichen Persönlichkeiten der italienischen Gelehrtenwelt ein,
so mit den beiden Präfekten der Ambrosiana, Achille Ratti, dem
nachmaligen Papst Pius XI. (s. den Glückwunschartikel S. 279) und dessen

Nachfolger Msgr. Giovanni Galbiati sowie dem späteren Nuntius in Berlin
Cesare Orsenigo (vgl. den Nekrolog S. 298-300). Mag man auch bedauern,
daß Wymann nicht mehr zu umfassenderen Forschungen und Darstellungen
der katholischen Reformzeit in der Eidgenossenschaft vordrang, so muß
man ihm doch das Verdienst zuerkennen, die menschlichen Beziehungen zu
italienischen Gelehrten immer wieder belebt und die kulturellen Beziehungen

zu Italien auch in kritischen Zeiten aufrecht erhalten zu haben. Darauf
deuten auch einzelne Briefe hin, deren Inhalt sonst nicht eben bedeutsam ist.

Wymann kannte bei seinem ausgesprochenen Sinn für alles Ungewöhnliche
das auffallende Schicksal mancher Innerschweizer im Ausland. So

widmete er dem Urner Graf Adolf Müller von Hospental, der als Porträtist
von Päpsten und Bundesräten sich einen Namen machte und in New York
zu außerordentlicher Anerkennung gelangte, eine knappe Würdigung (284 f.)
und bei seinem Tode einen aufschlußreichen Nachruf (309-14). Wymann
schenkte überhaupt manchen Künstlern nicht nur seiner engeren Nidwaldner

Heimat seine besondere Liebe.
Wer die große Reihe von Aufsätzen und Miszellen, die in diesem Bande

vereinigt sind, aufmerksam liest, wird sich dem Reiz des Gebotenen nicht
entziehen können. Hier lebt Wymann in seinem ganzen originellen Wesen
wieder auf. Es war ein glücklicher Gedanke, das Ganze mit der recht träfen
Charakteristik des Verstorbenen in der Grabrede von P. Dominikus Planzer
abzurunden und Wymanns literarische Begabung durch den Glückwunsch
eines anderen Nidwaldners, des Redaktors Hermann Odermatt in Zürich,
dem Leser nahezubringen. Oskar Vasella.

HINWEISE

Ludwig Hödl : Die Lehre des Petrus Johannis Olivi OFM von der
Universalgewalt des Papstes. Eine dogmengeschichtliche Abhandlung auf Grund von
edierten und unedierten Texten. München, Max Hueber, 1958 (Mitteilungen
des Grabmann-Instituts der Universität München. Hrsg. v. M. Schmaus.
Heft 1) 26 S. - Das der Erforschung der Philosophie und Theologie des

Mittelalters dienende Grabmann-Institut der Universität München eröffnet
mit diesem 1. Heft der «Mitteilungen» eine Publikationsreihe, die sowohl
Textveröffentlichungen als auch Abhandlungen bringen soll. Wie der Leiter
des Instituts, Prof. M. Schmaus, im Vorwort mitteilt, soll es sich jedoch nur
um kleinere Beiträge handeln, die Ergebnisse der wissenschaftlichen Übun-

150



gen des Instituts der Öffentlichkeit zugänglich machen. Der Anfang ist
vielverheißend. Hödl geht in dieser kurzen Studie unter Verwertung auch
ungedruckter Quellen den Grundlagen, der Ausgestaltung und den Grenzen
der päpstlichen Universalgewalt in der Lehre des Franziskanertheologen
Petrus Johannis Olivi nach. Beurteilt die historische Theologie Olivis Lehre
von der Kirchengewalt hauptsächlich auf Grund seiner « Lectura super
Apocalypsim », die aber weniger einen Kommentar als einen Zeitspiegel
bietet, so legt H. der Behandlung der Frage die systematischen Lehrschriften
Olivis zugrunde, die doch dafür die primäre Grundlage sind.

Olivi scheidet in seiner Lehre von der Kirchengewalt zwischen Weihe-
und Jurisdiktionsgewalt. Diese gründet zum Unterschied von jener nicht
in einem unverlierbaren sakramentalen Charakter, sondern ist « beweglich

» ; deshalb kann sie ein Papst durch Abdankung oder durch Häresie
verlieren. Anderseits ist sie grundsätzlich göttlichen Ursprungs und stammt
in ihrem ganzen Ausmaß vom Papste, der sie unmittelbar durch die
Erwählung zum obersten Hirten der Kirche von Christus erhält. Nur ihre
Aufteilung und Aufgliederung ist der Kirche überlassen. Der Beweisgrund für
den Vorrang des Papstes ist die Lehre von der Einheit der Kirche und der
Primat des Papstes ist der Grund, auf dem die Einheit der Kirche ruht. Was
das päpstliche Lehramt angeht, so ist Ausgangspunkt und Fundament der
Lehre von der päpstlichen Unfehlbarkeit nach Olivi die Irrtumslosigkeit
der Kirche. Das schließt nach ihm nicht aus, daß ein Papst in Glaubensfragen

irren könne, nur ist er dann nicht mehr im Besitz der wirklichen
Kathcdra der Kirche und fehlt ihm das wahre Papstsein. Damit ist für ihn
die Frage nach der päpstlichen Unfehlbarkeit kein Problem mehr.

Begrenzt ist die päpstliche Gewalt in Fragen der Dispensgewalt von den
Gelübden der evangelischen Vollkommenheit und in zeitlichen Dingen.
Olivi lehnt die Lehre von der direkten Gewalt des Papstes in zeitlichen Dingen
ab und steht daher der Konstantinischen Schenkung, deren Echtheit er
zwar nicht anzweifelt, sehr kritisch gegenüber. Im Geiste Richards v. St.Vik¬
tor und Joachims v. Fiore kämpft Olivi in seinen Traktaten und noch in
seinem letzten Hauptwerk, der Apokalypsenerklärung, immer gegen die
Verweltlichung der Theologie und der Kirche : der Theologie durch die
aristotelische Philosophie, der Kirche durch die Übernahme weltlicher Macht
und Herrlichkeit. Der Einfluß der aristotelischen Philosophie bedeutet für
ihn den Ruin der Theologie, weil sie für die geschöpflichen Dinge
innerweltliche Maßstäbe gelten läßt. Wie Olivi diese ablehnt, so leugnet er auch
eine spezifisch innerweltliche Gewalt und Autorität der Kirche und des

Papstes. Da Bonifaz VIII. diese Gewalt in Anspruch nimmt und dem Ideal
der evangelischen Vollkommenheit, die Olivi als einzigen Wertmaßstab
gelten läßt, nicht gerecht wird, spricht ihm Olivi das wahre Papstsein und
die wahre Kathedra ab, brandmarkt ihn als Pseudopapa und bezeichnet
ihn sogar als Antichrist. Er lehnt dabei nicht das Papsttum als solches ab,
sondern nur den regierenden Papst, indem er, wie H. sagt, der Kirche,
ihrer Theologie und dem Papste nicht deren objektive Grenzen zumißt,
sondern die seiner Lehre darüber.

H. s Abhandlung stellt eine wertvolle Ergänzung zu dem jüngst erschiene-

151



nen Buche von Ludwig Buisson, Potestas und Caritas. Die päpstliche Gewalt im
Spätmittelalter (1958) dar und soll vor allem nicht übersehen werden, wenn
die von Raoul Manselli vorbereitete kritische Ausgabe des Apokalypsenkommentars

Olivis zu neuer intensiver Beschäftigung mit diesem eigenwilligen

Spiritualen anregen wird. Heinrich Schmidinger.

Daß in Archiven und Bibliotheken noch immer Entdeckungen zu machen
sind, zeigt nicht nur der Fund einer Byzantinischen Kaiserurkunde durch
A. Dold in der Basler Universitätsbibliothek, sondern auch die Auffindung
zweier Fragmente, über die Anton Largiadèr : Eine Alkuin-Handschrift des

10. Jahrhunderts in Zürich. Zürich, Verlag Berichthaus, 1958, 23 S., 4

Tafelbilder, berichtet. Er fand die beiden Pergamentblätter (jetzt Staatsarchiv
Zürich, Fragmente C VI 3) im Jahre 1952 im Archiv der Zivilgemeinde
Oberembrach im Kanton Zürich. Sie bildeten den Einband für das Gemeindeprotokoll

von Oberembrach aus den Jahren 1667-1717. Es handelt sich
dabei um Bruchstücke eines Kommentars Alkuins zum Johannesevangelium
in schöner karolingischer Minuskel des 10. Jh. Nach B. Bischoff ist die
Schriftheimat dieser Blätter sehr wahrscheinlich in Italien zu suchen.
L. bietet eine genaue Beschreibung und eine gewissenhafte Edition der
Fragmente mit sehr guten, deutlich lesbaren Bildtafeln. Wertvoll sind auch die
einleitenden Kapitel über die verschiedenen Sammlungen von mittelalterlichen

Flandschriftenfragmenten und Schriftproben in Zürich.
Heinrich Schmidinger.

Gerd Teilenbach : Zur Bedeutung der Personenforschung für die Erkenntnis

des früheren Mittelalters. 24 S. Freiburger Universitätsreden NF Heft 25.

Freiburg Br., Verlag H. F. Schulz 1957. - In dieser Rektoratsrede geht
Tellenbach auf ein Forschungsgebiet der mittelalterlichen Geschichte ein,
das bei uns bisher nicht allzuviel Beachtung gefunden hat. Muß es für den
Historiker als eine der schönsten Aufgaben gelten, den Lebensschicksalen
früherer Menschen nachzugehen, so finden wir vor dem 12. Jh. keine
Biographien, auch nicht die Quellen, die dafür in Frage kämen. Denn von
Konstantin Gr. bis ins 14. Jh. hielt man es nicht für nötig, « die menschliche
Gestalt mit ihren unverwechselbaren Zügen porträtartig » darzustellen. Und
die vielen Heiligenviten des früheren Mittelalters dienten nicht so sehr der
Erfassung von Charakteren, sondern sind mehr von der Stilkunst und der
Rhetorik her zu verstehen. T. will aber vor allem die Personenforschung
für die politische und Sozialgeschichte herausstellen, die sich auch dann
lohnt, wenn historische Persönlichkeiten in ihren individuellen Schicksalen
sich nur wenig bestimmen lassen. Als Quelle für solche Untersuchungen
tritt immer mehr die Schrift in den Vordergrund, wie schon Paul Kehr
betonte, der denn auch die Bedeutung der Schreibschulen unterstrich,
während sein jüngerer Kollege in Erlangen, Karl Hauck, nach dem
Menschen fragt, resp. nach dem Verhältnis des Autors zum Leser oder Hörer, da ja
für den Laienadel in der Regel die Bücher vorgelesen wurden. Solche Methoden

ergeben neue Gesichtspunkte für die Personenforschung auf Grund der
lat. Literatur, der Briefe, Verbrüderungsbücher etc. Auf das Politische
übertragen heißt das wiederum nach dem Menschen suchen, der sich um Kanzlei,

152



Kurie, Kirche, Adel etc. bemühte. Mit der Erforschung der Personen muß
sich aber auch jene der Landesgeschichte, ja ganzer Länder verbinden.
Dabei zeigt sich, daß nationale Schranken für das Wirken führender
Persönlichkeiten in Politik, Kirche und Kultur auf lange Zeit noch kaum bestanden.

Wie es auch auf Schweizerboden nicht an Quellen dieser Art fehlt,
beweist die leider noch Ms gebliebene Arbeit von R. Sprandel : Das Kloster
St. Gallen in der Verfassung des karolingischen Reiches mit ihren
überraschenden Resultaten über die Zentenare. Was aber Teilenbach in seinen
kurzen Ausführungen bietet, ist überaus reich an Anregungen und Plänen,
besonders methodischer Art, aber auch an Hinweisen auf die Schwierigkeiten

für deren Verwirklichung, so vor allem einer an sich verlockenden
Bestandesaufnahme von Personennamen für das Karolingerreich.

In diesem Zusammenhang darf in Kürze auch auf B. 56 der « Basler
Beiträge » von G. Brück, Selbstdarstellung und Personenbildnis bei Enea Silvio
Piccolomini (Pius II.) hingewiesen werden, sowie auf die neue Publikation
von Prof. Heinrich Schmidinger in Freiburg : Das Papstbild in der Geschichtsschreibung

des spätem Mittelalters in : Römische Hist. Mitteilungen, S-A,
Graz-Köln, Böhlaus 1958, 106-129. P. Gall Heer.

Alban Dold: Das Geheimnis einer byzantinischen Staalsurkunde aus dem

Jahre 1351. Beuron in Hohenzollern, Beuroner Kunstverlag, 1958, 15 S.,
darunter 6 Abb., 2 davon in ganzseitigen Farbtafeln. - Ein aus dem
Zusammenhang einer einstigen Schriftrolle, die ein Glaubensdekret, einen
sogenannten « Tomos » enthielt, herausgeschnittenes Pergamentblatt der
Universitätsbibliothek Basel mit der Signatur N. I. 6. Nr. 16. erkannte der
bekannte Palimpsestforscher Alban Dold als Teil einer byzantinischen
Kaiserurkunde. Nachdem auf seine Veranlassung F. Dölger im Hist. Jahrb. der
Görresgesellschaft 72 (1953) 205-221 die wichtigsten damit zusammenhängenden

Fragen geklärt hatte, beschäftigt sich der Entdecker in dieser sehr
schön ausgestatteten Publikation nochmals mit diesem Fund.

Er kann an Hand von prachtvollen Färb- und anderen Reproduktionen
nachweisen, daß die Urkunde mit der Unterschrift des Kaisers Johannes' VI.
Kantakuzenos und des Patriarchen v. Konstantinopel, Kallistos, sowie
drei anderer Bischöfe schon vorher einmal beschrieben war, und zwar mit
einem Text, der sich ebenfalls mit dieser Urkunde, nämlich dem Tomos
der dritten, die Frage des Palamismus und seiner Gegner behandelnden
Synode des Jahres 1351 befaßt. Wegen eines Schreibfehlers war dieses Blatt
in jenem Glaubensdekret durch ein anderes ersetzt, dann aber aus
Sparsamkeitsgründen abgeschabt und wieder verwendet worden, und zwar
ausgerechnet für das Stück der zusammengeklebten Pergamentrolle, das die
Unterschrift des Kaisers und des Patriarchen getragen hatte. Doch auch hier war
dem Pergamentblatt keine Bleibe beschieden. Nach der Feststellung Dölgers
wurde es nicht einmal einen Monat später durch ein längeres ersetzt, das
auch die Unterschrift des Mitkaisers des Kantakuzenos, seines Schwiegersohnes

Johannes' V. Palaiologus, trug.
Das Stück kam wahrscheinlich während des Konzils von Basel in diese

Stadt, nämlich durch den Dominikaner-Kardinal Johannes v. Ragusa, der

153



als Gesandter zu Unionsverhandlungen in Konstantinopel weilte. Dieser
brachte auch dort erworbene griechische Handschriften 1437 nach Basel,
wo er sie dem Dominikanerkloster vermachte. Aus diesem gelangten sie

durch die Säkularisation in die Universitätsbibliothek. Die Studie ist ein
ausgezeichnetes Beispiel für den ungeheuren Wert der Palimpsestphotogra-
phie in der Handschriftenforschung, zugleich aber für scharfsinnige Kombination

und gelehrte Forschung. Heinrich Schmidinger.

Einen « besinnlichen » Charakter in des Wortes ursprünglicher Bedeutung
tragen die kurzen Aufsätze des kleinen Buches von F. van der Meer : Auf
den Spuren des allen Europa. Christliche Bilder und Stätten. Köln, J. B.
Bachern, 1958. 152 S., 20 Tafelbilder. (Deutsche Übersetzung aus dem Holländischen

von Auguste Schorn.) Sie umspannen Orte von Sizilien bis in die
Normandie, von Toledo bis Creglingen in Franken und führen den Leser
vor Kunstwerke, die zu den wertvollsten und ehrwürdigsten des Abendlandes

gehören. Dabei geht es dem Vielen durch sein berühmtes Augustinusbuch

und seine «Katechese» bekannten Nymwegener Professor für Geschichte
der christlichen Kunst gar nicht bloß um kunstgeschichtliche Belehrung.
Er will, nach seinen eigenen Worten, « den hastigen Reisenden hier und dort
anhalten » und zum Nachdenken bringen. Das Gelingen dieses Vorhabens
ist ihm bei jedem aufmerksamen Leser dieser Denkmälerbetrachtung sicher.
Ohne daß es von ihm beabsichtigt ist, zeigt er aber darüber hinaus, was
man wohl seit langem weiß und doch immer wieder vergißt : daß nicht nur
Dokumente und schriftliche Nachrichten, sondern auch Monumente und
Kunstwerke Gcschichtsquellen ersten Ranges sind. Sie lassen uns viel
unmittelbarer als jene den Geist einer Zeit erleben und sind erheblich mehr als

nur « Illustration » der Geschichte.
Vielleicht könnten bei einer Neuauflage einige geringfügige Irrtümer

berichtigt werden : Sacro Speco in Subiaco liegt nicht einige Stunden von
S. Scolastica entfernt, sondern nur eine gute Viertelstunde ; Gregor d. Große

war, wie man nach den jüngsten Forschungen K. Hallingers als sicher
annehmen muß, nicht Benediktiner; Sant'Agostino in San Gimignano
gehört auch heute noch den Augustiner-Eremiten ; der Vater des hl. Franziskus

v. Assisi hieß Bernardone, nicht Pordenone wie jene Stadt in der
Provinz Udine. Diese kleinen Schönheitsfehler tun dem Ganzen des mit
zwanzig schönen Lichtbildern ausgestatteten Bändchens keinen Eintrag,
läßt es uns doch beglückend den Reichtum jenes Europa inne werden, das

es heute mehr denn je zu bewahren gilt. FIeinrich Schmidinger.

Es ist ein besonderes Verdienst des St. Galler Stiftsbibliothekars Joh.
Duft, in Bild und Wort, wissenschaftlich zuverlässig und in leicht faßlicher
Form den Gehalt der Chroniken und Miniaturen der von ihm betreuten
Bibliothek thematisch zusammenzufassen und einem breiteren Leserkreis
in vorzüglich ausgestatteten Bändchen nahe zu bringen. Dies ist ja der
Zweck der von ihm als « Bibliotheca Sangallensis » benannten Buchreihe,
wovon das 3. Bändchen dem Bodensee gewidmet ist (Der Bodensee in Sankt
Galler Handschriften. 96 S. Text, 12 Tafeln, 2 Fünffarben-Kunstdrucke, Carta-

154



Verlag Zürich 1959. Fr. 9.80). Es ist erfreulich, mit welchem Geschick Duft
die entsprechenden Stellen aus den verschiedensten Chroniken herauszuheben
und wie er so sinnvoll den Bildteil damit in Beziehung zu bringen versteht.
Täuschen wir uns aber nicht Auch wer in der Geschichte näher bewandert
ist, kann hier viel Nützliches und Belehrendes finden. Nicht jedem sind die
mannigfaltigen Namen für den Bodensee geläufig (41-43), so wenig wie etwa
die F"ischliste Ekkeharts oder die köstliche Monatsliste für Fische, die Joh.
Schenklin um 1416 aufzeichnete (18 f.). Und wie manche anziehende Legende
begegnet uns hier Die Texte sind trefflich übersetzt oder gut modernisiert,
die Bilder ausgezeichnet erläutert und schließlich wird dem Kundigen ein
instruktiver Quellennachweis vermittelt. O. Vasella.

Welche Überraschungen gelegentlich Inventare ausländischer privater
Familienarchive dem Forscher bereiten können, zeigt wieder einmal die
Veröffentlichung von A. Simon: Inventaires d'Archives. Papiers Villermont.
Archives de la Nonciature à Bruxelles, Archives des églises protestantes (Centre
interuniversitaire d'Histoire contemporaine cahiers 3, Louvain, Editions
Nauwelaerts 1957, 40 S. br. 40 b. Frs. Die Entstehung des ansehnlichen
Aktenbestandes verknüpft sich in erster Linie mit der Persönlichkeit von
Charles Antoine Hennequin, Graf von Villermont, der seit Mitte des 19. Jh.
als Schriftsteller und Publizist hervortrat, aber auch eine sehr bedeutende
politische Rolle spielte. Als Leiter der päpstlichen Werke hinterließ er
Korrespondenzen und Akten, die weit über Belgien hinaus Beachtung verdienen.
So sei auch die Abteilung : Oeuvres pontificales mit 36 Dossiers angeführt,
worunter sich zahlreiche Akten auf politisch-militärische Vorgänge rund um
den Kirchenstaat beziehen. So ist auch vom belgischen Piusvercin die Rede,
und unter dem Stichwort : Oeuvres catholiques finden sich umfangreiche
Bestände zur Geschichte der sog. Vinzenzkonferenz. Den bedeutenden
Inhalt des Inventars, mit reichen Korrespondenzen verschiedener Nuntien,
hier eingehender zu erläutern, ist nicht möglich. Man bedauert es aber mit
dem Herausgeber, daß es nicht ratsam schien, an irgendwelche Umordnung
der Archivalien bzw. Dossiers heranzugehen, weil sonst die Gefahr einer
beinahe irreparablen Verwirrung heraufbeschworen worden wäre. Zuständig
für die Benützung des Archivs im Schloß « de Boussu en Fagne » ist
gegenwärtig Graf Hennequin de Villermont. O. Vasella

Man weiß, wie sehr die Erforschung der Ordensgeschichte immer noch
im Argen liegt, handle es sich um Predigerkonvente oder um Barfüßerklöster
oder gar um die Niederlassung der Augustiner. Umso dankbarer nimmt man
die Monographie entgegen, die der in der Erforschung der mittelalterlichen
Kirchengeschichte Berns überaus eifrige Pfarrherr von Burgdorf Paul Lachat
im Sammelwerk der « Alemania Franciscana Antiqua » Bd. 4, der uns leider
nicht zugegangen ist, über das Franziskanerkloster in Bern veröffentlichte.
L. stützt sich auch auf bisher kaum beachtete ungedruckte Quellen. Aus der
Frühzeit erfahren wir freilich nicht sehr viel. Es bleibt etwa bei den so

häufigen Auseinandersetzungen mit dem Pfarrklerus, in Bern repräsentiert
durch die Deutschherren, bei Stiftungen und Jahrzeiten. Bemerkenswert

155



ist die Bestimmung der Frau Anna Seiler, wonach bei Abbruch der Kapelle
bis zur Wiederherstellung die Brüder sich jeglichen Weingenusses zu
enthalten hätten. L. gelingt es immerhin, nicht allein die bauliche Entwicklung
zu klären, sondern auch die Zahl der Altäre und Kapellen und die Beziehungen

zu namhaften Geschlechtern aus den verschiedenen Stiftungen und
Vergabungen zu erschließen. Einer Reform suchten sich die Barfüßer zu
entziehen, mußten sich jedoch dafür der Aufsicht eines städtischen Vogtes
unterstellen. Bedeutend war der Konvent nicht, gemessen an seiner Besetzung

; denn nach dem Steuerbuch zählte er 1448 nur 6 Priester und 5 Schüler
und selbst nach 1500 erreichte er kaum die bei den Predigern für Gründungen
notwendige Mindestzahl von 12 Insassen. Dankbar ist man L. auch für die
Notizen über den Bücherverkehr. Daß der Berner Konvent gelegentlich
mit wenig würdigen Elementen durchsetzt war, ist deutlich gemacht, aber
ebenso klar gekennzeichnet das Eingreifen des Rates, der hier erneut ein
überzeugendes Beispiel für seinen Willen zur Ordnung bietet (vgl. 38-42).
Den Jetzerprozeß streift L. nur kurz, verfolgt aber nach der Schilderung
der Ereignisse zur Zeit der Glaubensspaltung noch das Schicksal der
Klostergebäude. Wertvoll ist das Verzeichnis der urkundlich nachgewiesenen
Barfüßer in Bern. So knapp nun die Geschichte der zahlreichen Terziarinnen-
häuser, die beigegeben ist, angesichts der Quellenlage ausfallen mußte, so
nützlich ist indessen die Übersicht über die Samnungen der Schwestern
in Bern (vgl. hiezu auch P. Gabriel Meier, Die Beginen in der Schweiz,
diese Zs. 9, 1915). O. Vasella.

Einen schätzenswerten Beitrag zur Geschichte der Täufer leistet Ekkehard
Krajewski : Felix Mantz (etwa 1500-1527), als Dissertation unter Leitung
Fritz Blankes, dem wir eine erfreuliche Förderung der Täuferforschung
verdanken (J. G. Oncken-Verlag, Kassel 1957, 163 S.). Auch in diesem Fall
müssen wir leider erhebliche Lücken in der Quellenüberlieferung beklagen.
So ist es nicht möglich, mit Sicherheit die Familienverhältnisse dieses
Täuferführers abzuklären. Hiezu einige Bemerkungen Auf keinen Fall kann
der Kaplan am Großmünster, Johannes Mantz, als Chorherr angesprochen
werden. Da Bernhard Wyß den Vater von Felix als Chorherrn bezeichnet,
müssen wir seiner Aussage bis auf weiteres Glauben schenken, umso mehr
als es fraglich erscheint, ob Propst Johann M. jemals die höheren Weihen
empfing (1500 wird er als Kleriker bezeichnet, vgl. Wirz Regesten 6. H., 226).
Dagegen ist K. wohl zuzustimmen, wenn er die Identifizierung jenes Felix
Mantz, der 1518 als Neffe des Propstes mit Kaspar Röist nach Rom zog,
mit dem nachmaligen Täufer ablehnt (gegen Büchi und Durrer). Sehr
wahrscheinlich handelt es sich hier um den späteren Zürcher Boten, der auch
unter dem Namen Hans Felix erscheint (vgl. Strickler, Aktensammlung
Register) und auch von Johannes Stumpf öfters erwähnt wird. K. sieht sich
nicht selten gezwungen, ältere und neuere Historiker zu berichtigen. Er
tut es in geschickter W'eise, doch scheint uns die Auffassung durchaus berechtigt

zu sein, wonach Mantz, ähnlich wie Grebel, ein erasmischer Humanist
(Hermelink) war, sofern man darunter Gelehrsamkeit, kritische Haltung
gegenüber den kirchlichen Zuständen und Reformeifer versteht. Sehr berech-

156



tigt ist die Kritik der Aussage Bullingers, wonach die Gegnerschaft zu
Zwingli auf die Verweigerung einer Professur zurückzuführen wäre (33-36),
wie es denn überhaupt ein besonderes Verdienst Ks. ist, die Äußerungen
Bullingers jeweils sorgfältig auf ihre Zuverlässigkeit zu untersuchen. (Vgl.
55-59.) Gerade in diesen Fragen zeigen sich recht erhebliche Unterschiede
zwischen Bullinger und Stumpf. Im übrigen erörtert K. in durchaus besonnener

Weise eine Reihe von Problemen, die sich mit dem Verhältnis von
Mantz zu Zwingli, den Beziehungen zu Karlstadt und besonders Thomas
Müntzer sowie seiner Stellung in der Täuferbewegung verknüpfen.

Dem Verlauf der Verfolgungen durch den Rat, die anfangs 1525 einsetzten
und die K. trefflich schildert, brauchen wir im einzelnen nicht zu folgen.
Der Gegensatz in der Tauffrage und der fundamentale Unterschied in der
Auffassung vom Verhältnis der Kirche zum Staat (Staatskirche - staatsfreie
Freiwilligenkirche) erwiesen sich als unüberbrückbar. K. meint wohl mit
Recht, daß Mantz zumeist nur an Orten missionierte, wo andere vorgearbeitet
hatten (112), sei es in Schaffhausen, in Chur oder im Amt Grüningen. Mantz
war eine stille Gelehrtennatur, ein nüchterner, ernster Bibelexeget, urteilt
wiederum K. Das ist vielleicht nicht so ganz richtig, aber sicher ist, daß
seine Natur vom beinahe stürmischen, ungemein beweglichen Charakter
Blaurocks nicht wenig abweicht. Über die Motive, die zum Todesurteil
über Mantz führten, wird man etwas anders urteilen, wenigstens insofern
als der Anteil Zwinglis sich sicher nicht auf eine Zustimmung zum
Ratsurteil beschränkt! Die gut belegte und sauber geschriebene Arbeit liest
sich recht flüssig. O. Vasella.

Gedenkschriften zur Gründung von Pfarreien oder Klöstern unterliegen
nicht selten der Gefahr, entweder zu erbaulich oder nur gegenwartsbezogen

zu sein, ohne die historische Entwicklung genügend zu berücksichtigen.

Das darf vom schmucken Bändchen kaum gesagt werden, das dem
Kapuzinerkloster Arth gewidmet worden ist. (Das Kapuzinerkloster in Arth
1655-1955, o. O. u. J. 80 S.) Der beste Kenner der Geschichte Arths, Alois
Rey, versteht es, uns in gedrängter Form das Wesentliche aus der Gründungsgeschichte

des Klosters und seiner Mission nahezubringen und verspricht
uns erfreulicherweise eine eingehendere Darstellung. Die Berufung der Kapuziner

steht nämlich in engstem Zusammenhang mit der kirchlichen Krise
in Arth, die 1655 zum weitbekannten Prozeß gegen die heimliche
Protestantengemeinde geführt hatte. Die singulare konfessionelle Lage der Gemeinde
zeichnet sich darin ab, daß die Überwindung der letzten Reste neugläubigen

bzw. heterodoxen Wesens erst um 1700 gelang. Die Kapuziner betreuten
namentlich die Außenstationen, besorgten auch bis 1800 die Christenlehre
in der Pfarrkirche und widmeten sich überdies einer sehr ausgedehnten
Seelsorge, zu deren Charakteristik R. manche eigenartige Züge aufzuzeigen
vermag (11). Seit 1690 kam die Rigiseelsorge für die Älpler hinzu. Der
Provinzarchivar P. Beda Mayer bietet in chronikalischer Form, thematisch
gegliedert, z. T. recht wertvolle Regesten zur Entwicklung der Klostergemeinde

bis in die jüngste Zeit hinein, die sich zu einem anschaulichen Bild
von den Sorgen und Nöten eines Klosters verdichten. Die großen Verluste

157



während der Grippezeit (S. 45) erinnern lebhaft an die folgenreichen Ausfälle

im Bestand mancher Stifte und Klöster zufolge der Pest in älteren
Zeiten. Wir heben noch kurz das Verzeichnis der Superioren und Guardiane
hervor sowie jenes der Patres und Brüder aus der Gemeinde Arth. Zu
rühmen ist schließlich auch die ausgezeichnete Illustration. O. Vasella.

Eine eigenartige Erscheinung des Walliser Klerus zur Zeit der liberalen
Verfassungsbewegung war bestimmt der Stadtpfarrer von Sitten, Domherr
Josef Anton Berchtold. Er wandte sich früh dem Studium der Mathematik
und Astronomie zu und begann bereits 1830 mit eigentlichen Vermessungsarbeiten

im Lande Wallis, setzte sie in den nächsten zwei Jahren fort,
kämpfte dabei mit finanziellen Schwierigkeiten, erhielt jedoch 1834 von
General Henri Dufour den Auftrag, die Triangulationsarbeiten im Auftrag
der Eidgenossenschaft durchzuführen. Im Herbst 1844 war die Vermessung
abgeschlossen, an der übrigens auch Berchtolds Neffe Jos. Ant. Müller
(geb. 1818) mitwirkte. Anton Gattlen, dem wir bereits eine Reihe von
bemerkenswerten Beiträgen zur Geschichte des Wallis verdanken, veröffentlicht

aus dem Kantonsarchiv Sitten, dem Archiv der eidgen. Landestopographie

in Bern sowie aus der Zentralbibliothek Zürich insgesamt 102 Briefe,
von denen 34 von Dufour, 32 von Berchtold stammen, während die übrigen
sich auf eine Reihe von verschiedenen Persönlichkeiten aus etlichen Kantonen

verteilen. Ihr Inhalt, bedeutsam für die Geschichte topographischer
Forschung, beschränkt sich denn auch auf dieses Gebiet, lenkt aber unsere
Aufmerksamkeit auf die von Gattlen angekündigte Biographie Berchtolds,
die das geistige Profil dieser offenbar originellen und schöpferischen
Persönlichkeit schärfer hervortreten lassen dürfte. (Anton Gattlen : Briefwechsel
über die Triangulation des Wallis durch den Domherrn Berchtold und seinen
Neffen Jos. Ant. Müller 1832-1834. Vallesia 1958, 17-117). Die Ergänzung
zu dieser Quellenpublikation bietet A. Gattlen in einer unlängst veröffentlichten

« Geschichte der Walliser Vermessung des Domherrn Berchtold und
seines Neffen Josef Anton Müller (1. c. 1959, 117-166). Oskar Vasella.

Der Vortrag von Rudolf Gmür : Die konfessionellen Bestimmungen der
schweizerischen Bundesverfassung, 1957 vor der österreichischen Gesellschaft
für Kirchenrecht in Wien gehalten (gedr. : Österreichisches Archiv für
Kirchenrecht 9, 1958, 14-36) wendet sich naturgemäß in erster Linie an
den mit schweizerischen Verhältnissen weniger vertrauten ausländischen
Leser. G. erörtert die bekannten Ausnahmeartikel 51 und 52, wobei
vornehmlich die Entstehungsgeschichte der Artikel, knapper dagegen die Praxis
des Bundesrates und die Bestrebung zur Aufhebung der Artikel charakterisiert

werden. Für nicht ganz richtig halten wir die Meinung Gs., wonach die
kath. Schutzvereinigung auch nach Ansicht der meisten Gemäßigten gegen
Art. 6 des Bundesvertrages verstoßen hätte (25), war doch die Aufspaltung
der Eidgenossenschaft in gesonderte Fronten schon längst vollzogen, weshalb

man der Rechtslage mit einer rein formalen Betrachtungsweise
überhaupt nicht gerecht werden kann. Auch sonst würde man die Akzente
gelegentlich anders setzen. Man darf natürlich von einem solchen Vortrag weder

158



letzte Präzision noch etwa eine hinreichende Bibliographie erwarten (zur
Politik Aargaus vermissen wir Hinweise auf E. Vischers gründliche Arbeiten,
zu Snell die Monographie von Ant. Scherer 1954). Doch darf rühmend
hervorgehoben werden, daß Gs. Darlegungen auf einen ruhigen, sachlichen Ton
abgestimmt sind. O. Vasella.

Katholisches MissionsJahrbuch der Schweiz. 1958. 25. Jahrgang. 96 S.

Freiburg, Selbstverlag des SKAMB 1958. — Unter der umsichtigen Redaktion
von Dr. P. Walbert Bühlmann O. Cap. kann das Jahrbuch in erneut gediegener

Aufmachung und reicher Geistesfracht zum Silberjubiläum seines
Bestehens den Weg zu den Missionsfreunden antreten. Es war ein glücklicher
Gedanke, dem letzten Heft über den Kommunismus dies Jahr ein solches
über die getrennten Brüder auf dem Missionsfeld folgen zu lassen.

Unter dem Stichwort : Aufbruch zur Missionstat wird der Anteil des
Protestantismus am Missionswerk aufgezeigt, der allerdings erst in neuester
Zeit zu einem offiziellen Anliegen der « sendenden Kirche » wurde. Daß
dabei in Prof. Dr. H. Dürr auch ein Protestant sich zur Mitarbeit meldet,
darf besonders freudig vermerkt werden. Ein weiterer Titel : Die große Wunde
weist auf die bedauerliche Tatsache der Trennung in Kirchen und Sekten
hin, vorab in Afrika. Doch kann P. Jean Frisque auch zeigen, wie gerade
die Missionsidee Quelle und Ziel der ökumenischen Bewegung wurde. Auf
Wege der Annäherung macht Prof. J. Beckmann aufmerksam in seinem

Beitrag : Über den Einfluß der Missionswissenschaft auf die Beziehungen
der christlichen Konfessionen, während Prof. R. Geigy von der nun
zehnjährigen Zusammenarbeit zwischen dem Tropeninstitut in Basel und der
Kapuzinermission in Tanganyika im Sinne « überkonfessioneller Wissenschaft

» überaus anerkennend spricht. Für eine grundsätzliche Zusammenarbeit

zwischen Katholiken und Protestanten weist sodann der Redaktor
in eindringlicher Weise neue Wege und Möglichkeiten. Den Abschluß des

überaus aktuellen Heftes bildet eine geschichtliche Überschau über die
kath. Kirche in Skandinavien und im besonderen in Schweden, in der
natürlich auch die heutige Situation nicht übersehen ist.

Um den schweizerischen Charakter des Jahrbuches zu betonen, ist im
2. Teil auch ein Einblick in den Beitrag unseres Landes an die Weltmission
geboten, sind Abreise und Todesfälle von Schweizermissionären verzeichnet.
Eine sorgfältig geführte Missionsbibliographie unserer kath. Schweiz rundet
das Jahrbuch zu einem in jeder Hinsicht erfreulichen Ganzen zusammen,
das auch als kirchengeschichtliche Quelle zu werten und sehr zu empfehlen
ist. P. G. Heer.

Bd. 48 (1957/58) der Freiburger Geschichtsblätter enthält acht Beiträge
aus den verschiedensten Epochen. Die eingehende Studie von Dr. Peter
Böschung über « Die Entstehung des Zollamtes Sensebrück » nimmt mehr als
die Hälfte ein. Die Grenzregelung zwischen Freiburg und Bern im Jahre 1467,
die B. in Bd. 47 (1955/56) dieses Jahrbuches untersuchte (vgl. unsere
Besprechung in Bd. 51, 1957, S. 327 dieser Zeitschrift), brachte nicht nur die

Notwendigkeit einer Brücke über die Sense zur Verbindung der beiden

159



Kantone, sondern auch die Errichtung eines Zollamtes mit sich. Der Bau
dieser Brücke, mit seinen organisatorischen, technischen und finanziellen
Fragen, sind die Hauptprobleme, die B. unter Verarbeitung eines breiten
Quellenmaterials gründlich darlegt, wobei er die Darstellung durch interessante,

aus den Freiburger Seckelmeisterrechnungen entnommene Einzelheiten
belebt und bereichert. — Auf einen Artikel von Dr. Louis Carlen über « Die
wirtschaftlichen Beziehungen zwischen Wallis und Freiburg im Mittelalter »,

worin C. auch auf den Einfluß der Brüder des Freiburger Augustinerkonventes

auf diese Beziehungen durch Kollekten im Wallis hinweist, folgt eine
Studie von H. H. Felix Maissen über « Bündner Studenten am Kolleg in
Freiburg von 1582-1847 ». Das Freiburger Kolleg wurde von Bündner
Studenten vor allem während der katholischen Reform (1582-1638) und in der
1. Hälfte des 19. Jahrhunderts (1800-1847) besucht, während sie in der
2. Hälfte des 17. und im 18. Jahrhundert in den Schulen ihres Heimatlandes
oder in Mailand, Dillingen an der Donau und Wien studierten. Das
chronologische Verzeichnis gibt zahlreiche biographische Angaben über die in Freiburg

studierenden Bündner. — Prof. E. Müller-Büchis Artikel « Studentenbriefe

aus dem Freiburger Jesuiten-Kolleg 1833-1836 » enthält nach einer
Einführung Briefe des in Freiburg studierenden Luzerners Martin von Moos
an Philipp Anton von Segesser, aus denen man interessante Einzelheiten
vernimmt über den Studienbetrieb im F'reiburger Kollegium und die damaligen

politischen Zustände in Freiburg. Dr. F. Rüegg macht auf eine Stelle
in einer alten in der Kantons- und Universitätsbibliothek aufbewahrten
Freiburger « Chronica » aufmerksam, wonach im Jahre 1695 ein griechischer
Mönch des Ordens des hl. Basilius aus Paros in der St. Nikiauskirche eine
Messe nach dem griechischen Ritus las. — Der vorliegende Band enthält
ferner «Archäologische Mitteilungen » von Prof. Dr. O. Perler über Funde aus
römischer und frühgermanischer Zeit in Bösingen, Hauteville (Greyerz) und
Tafers, einen Hinweis Dr. F. Rüeggs auf eine topographische Karte
Freiburgs aus dem Jahre 1458 und einen Artikel desselben Verfassers über
Conrad von Maggenberg, Miteigentümer der Herrschaft von Pont-en-Ogoz
(1231/32). Hellmut Gutzwiller.

ADRESSEN DER MITARBEITER:

Prof. Dr. H. Büttner, Lessingstr. 12, Bad Nauheim
H. H. Generalvikar Dr. L. Waeber, Fribourg
Stiftsbibliothekar Dr. J. Duft, St. Gallen

160


	Rezensionen = Comtes rendus [i. e. Comptes rendus]

