
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 53 (1959)

Artikel: La réaction du gouvernement de Fribourg au début de la réforme

Autor: Waeber, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LOUIS WAEBER

LA RÉACTION DU GOUVERNEMENT DE FRIBOURG

AU DÉBUT DE LA RÉFORME

Le 31 octobre 1517, Luther faisait afficher à la porte de l'église de

Wittenberg ses 95 thèses sur les indulgences. Le 15 juin 1520, par
la bulle Exsurge Domine, Léon X le menaçait de l'excommunication
si, dans les soixante jours, il ne revenait pas à résipiscence, mesure

qui devint effective en janvier 1522.

Pendant ces trois années, les idées du novateur s'étaient répandues

en Allemagne et dans les pays voisins, suscitant ou rencontrant une
résonnance favorable auprès des humanistes en général et de certains
membres du clergé.

En Suisse, Zwingli, après s'être déclaré partisan de Luther déjà en

1519, parvenait, six ans plus tard, à faire, à Zurich, supprimer la messe,

enlever les images et abolir le célibat ecclésiastique.

Fribourg prit, dès le début, l'attitude nettement contraire. Le fait
est bien connu et les principales ordonnances prises à ce propos par
notre gouvernement ont été plusieurs fois signalées 1. On n'a, par

1 Principalement dans les copieux répertoires dressés par ces deux infatigables
travailleurs qu'ont été le chanoine Fontaine tout d'abord, puis l'archiviste Joseph
Daguet, le premier en appendice à son dépouillement des Comptes des Trésoriers,
T. XVII et suivants (Bibl. canton, et universitaire), le second dans ses Extraits
historiques, aux archives d'Etat de Fribourg (AEF), T. XVII et XVIII. Daguet
se servait de l'allemand, et pouvait donc reproduire dans ses résumés les termes
mêmes des actes qu'il analysait ; Fontaine, lui, écrivait en français et était par
conséquent contraint de traduire, d'interpréter l'original. Les deux collections
sont manuscrites, et une fois ou l'autre, nos deux historiens - le second utilisant
d'ailleurs parfois le premier - ont commis des erreurs dans leurs analyses. Les
auteurs qui ont publié des travaux sur la Réforme dans notre pays ont signalé,
surtout pour les premières années du conflit, quelques-uns du moins des textes
les plus caractéristiques : ainsi Berchtold, dans son Histoire du Canton de

Fribourg, T. II, pp. 156-161, qui énumère une série de personnages incarcérés ou

105



contre, reproduit que d'une manière incomplète les conflits auxquels
ces arrêtés ont donné lieu, c'est-à-dire les sanctions prises contre les

individus qui ont refusé de les observer.
Ces décisions sont consignées presque exclusivement dans le Rats-

manual \ c'est-à-dire dans les procès-verbaux des séances du Petit-
Conseil, (et, à l'occasion, des Deux-Cents). Nous nous bornerons aux cas

ayant sûrement ou presque certainement trait à la Réforme, le texte
le disant en toutes lettres ou des rapprochements permettant de conclure

qu'il s'agit bien d'un conflit d'ordre doctrinal et non pas d'un délit
contre les mœurs ou d'une faute de nature politique. Nous nous en
tiendrons aux mesures prises par Fribourg contre ses ressortissants ou
contre des personnages d'autres cantons s'étant permis sur son territoire

des propos anticatholiques. Nous ne nous occuperons donc pas des

innombrables conflits avec Berne, principalement au sujet des habitants
des bailliages communs, et pas davantage des prises de position dans les

questions de politique religieuse ou dans les guerres de religion 2.

Si brefs soient-ils, les procès verbaux du Manual permettent jusqu'à
un certain point d'établir dans quelles parties du pays et dans quelles
couches sociales l'hérésie avait pénétré, quels dogmes les partisans de

Luther mettaient chez nous en doute, quelles pratiques religieuses ou
quels points de discipline ils rejetaient. Nous allons donc traduire ou

bannis, mais sans donner autre chose que leur nom, sans dire - ce qu'il importerait
de savoir - le motif de la sanction qui leur fut appliquée et sans non plus donner
de dates ; le P. Dellion, dans son Dictionn. des Paroisses, passim, mais principalement

au T. VI, pp. 377-383 ; F. Heineman, Gesch. des Schul- und Bildungslebens
im alten Freiburg (Freib. Geschichtsbl., II (1895) 77-78 et 104-107) ; M. l'abbé
Charles Holder, dans son étude sur les Professions de foi au XVIe siècle
(Arch., Soc. d'Hist. du cant, de Fribourg, T. VI, pp. 180-181) ; Bern. Fleischlin,
Studien und Beiträge zur Schweiz. Kirchengeschichte. Bd IV. 3. Abt.
Kirchenpolitische Kämpfe in Freiburg und Solothurn, S. 252 sq. ; M. le prof. Gaston
Castella, Hist, du Cani, de Fribourg, pp. 234-240 ; M. le prof. A. Büchi, dans
son étude sur Pierre Girod (Rev. hist. eccl. suisse, XVIII (1924), pp. 12-21 et
307-311) ; M. Henri Naef, dans ses Origines de la Réforme à Genève, pp. 349-357.

1 C'est donc dans le Ratsmanual, sauf avis contraire, qu'on trouvera tous les textes
cités ou résumés dans cette étude. Ces manuaux, à raison d'un volume par année,
vont toujours de la Saint-Jean-Baptiste jusqu'à la même fête de l'année suivante.
Ainsi le T. 29 comprend les séances du 24 juin 1521 au 23 juin 1522. Il n'y a
d'exception que pour celles du 25 juin à la fin octobre 1529, qui - au surplus
sans ordre - ont été reliées par erreur à la fin du T. 38 alors que leur place eût
été au T. 47.

2 Les textes ayant trait à ces deux dernières questions sont reproduites dans

Strickler, Actensammlung zur Schweizer. Reformationsgeschichte in den Jahren
1521-1532, 4 vol., ainsi que dans la collection des Eidgenössische Abschiede.

106



plutôt résumer ces textes, les plaçant dans leur ordre approximativement
chronologique, en parallèle avec les mesures d'ordre général que ces

cas individuels ont souvent motivées ou dont ils montrent la mise à

exécution. ** *

Dans leur projet pour le mardi de Pâques, 22 avril 1522, les bannerets
invitent les Deux-Cents à « prendre les mesures nécessaires pour empêcher

que les idées luthériennes pénètrent en ville »1. C'est, à Fribourg, la
première allusion au novateur.

Un peu plus d'un mois plus tard, le 3 juin, à la suite de la Diète de

Lucerne du 27 mai, le Conseil décide qu'on bannira de la ville et du

pays, à moins qu'ils modifient leur attitude « ceux, ecclésiastiques ou
autres, qui ne cessent de parler de Luther et d'en appeler à ses idées ».

Le premier cas d'expulsion est celui d'un personnage que le texte
appelle herr Tischmacher 2. Il est dit, le 26 août 1522, qu'il a tenu des

propos suspects en matière religieuse (cela ressort du contexte). Les
Deux-Cents chargent le Petit-Conseil de prendre connaissance de

l'enquête, d'agir ensuite en conséquence et de punir ceux qui manifestent
des tendances luthériennes, « car ils ne toléreront en aucune façon que
prenne pied dans leur cité cette secte maudite et diabolique »3.

Deux jours plus tard, on procédait à de nouvelles expulsions 4.

Le même 28 août 1522, on rapporte en Conseil les propos tenus par
Bernard Schmid, primissaire à Guin : « C'est être hérétique, aurait-il
déclaré lors d'un souper, de vénérer la Vierge et les saints ; je l'ai fait
moi-même naguère, mais j'ai cessé, il y a peu de temps. » Messeigneurs
décident (du moment qu'il s'agit d'un prêtre et que c'est donc à son
Ordinaire qu'il appartient d'intervenir) de l'envoyer, garrotté sur un
cheval, à l'évêque de Lausanne.

1 AEF, Législ. et Variétés 54 (Projektbuch), f. 74*.
2 Sans prénom. On rencontre des Tischenmacher à Fribourg à cette époque. Nous

retrouverons plus loin, et même à plusieurs reprises, des « Tischmacher », mais

pour désigner cette fois-ci par son métier - celui de menuisier ou d'ébéniste -
un personnage dont le vrai nom, au moins dans un cas, est connu.

3 Die böse, verfluchte, tüffelsche, stinckende Seckt.
4 Le chanoine Nicolas Velga - car il semble bien que c'est de lui (Her Nicolaus

Velg) qu'il s'agit - est l'un de ceux qui prennent l'engagement de s'en aller ; mais
rien ne prouve d'abord que la raison du bannissement ait été la même pour tous,
ni que ce fût un motif d'ordre religieux. Quelqu'un a, il est vrai, ajouté après
coup, en tête de la notice du manual, le mot « Lutery », qui peut s'expliquer par
la fin du paragraphe, où est rapporté le cas de Barthélémy Schmid, qui sera
signalé ci-après. Nicolas Velg fut d'ailleurs gracié le 5 septembre suivant, après
avoir été l'objet d'une sérieuse réprimande.

107



Dans le Ratsmanual encore, entre la séance du 10 et 11 septembre 1522,

une main ancienne, mais qui n'est pas celle du chancelier, a écrit en gros
caractères, au milieu d'une demi-page demeurée libre : « Remarquez
qu'en ces débuts du Luthéranisme \ on a exclu du Conseil les étrangers
et décidé de ne plus y admettre que des Fribourgeois d'origine. » La
mesure n'est pas rattachée à une séance précise du Petit-Conseil ; mais

on sait combien ces procès-verbaux sont incomplets, et c'est quelqu'un
de bien informé, semble-t-il, qui aura tenu à inscrire, à sa place

approximative, une décision qui lui semblait suffisamment importante
pour qu'elle fût consignée 2.

Au gouvernement, on pouvait aisément se passer de l'appui des voix
étrangères : Fribourg a donné assez de preuves, à cette époque et au
cours des années qui ont suivi, de la fermeté et de l'habileté tout à la
fois de sa politique. On était par contre et on sera longtemps encore

beaucoup moins fourni en hommes capables d'occuper des postes exigeant
des aptitudes intellectuelles particulières, qu'il s'agît d'enseignement,
de prédication, de chant ou de musique.

Des partisans fribourgeois des idées nouvelles avaient essayé de faire

nommer comme maître d'école Oswald Myconius, un protégé de Pierre
Falk et un ami de Zwingli, mais qui avait été, en 1522, déposé de ses

fonctions à Lucerne parce que partisan de Luther, et qui offrit alors
chez nous ses services. La nomination n'eut pas lieu et Myconius écrit
à Zwingli, en date du 23 septembre 1523 : « Les Fribourgeois n'ont
donné encore aucune réponse, je ne sais pour quelle raison. J'ai entendu
dire qu'il n'y avait guère, en Suisse, d'adversaires plus décidés de la
sainte et évangélique doctrine ; elle a été taxée dernièrement de
luthérienne par un de leurs envoyés, ce qui m'a fourni la confirmation de cette

appréciation 3. » Dans le même sens, deux ans plus tard, le 23 août 1525,

Kotter 4, un autre ami de Zwingli, mandera à Boniface Amerbach de

Bâle : le Protestantisme ne va pas fort à Fribourg 5.

1
« Lutrisches Wesen. » Le terme le plus ordinairement employé dans le Manual est
« lutrischer Handel ».

2 Le doyen Fuchs, dans sa Chronique, estime qu'on voulut, par cette mesure, se
débarrasser des conseillers favorables à l'hérésie (senatores absque ullo respectu
haeresim redolentes a senatu expulsi sunt, p. 513). C'est possible, bien que le Manual
n'indique pas le motif de cette détermination. On voulait peut-être se prémunir
contre une éventualité qu'on avait quelque raison d'envisager.

s Zwingli Werke, I, N° 237.
4 II était alors organiste à Fribourg. Nous le retrouverons plus loin.
s Cité dans cette Revue, 1924, p. 308.

108



Les nouvelles doctrines s'infiltraient par l'action des prédicateurs
d'une part et, de l'autre, par la diffusion des écrits des novateurs,
pénétration clandestine et d'autant plus dangereuse, puisque difficile à

dépister. Aussi bien est-ce à ce double point de vue que furent prises,

au cours de l'année 1523, d'énergiques mesures.

Tout d'abord, quant aux prédicateurs, soit pour empêcher que ceux
qui exerçaient dans nos murs le ministère de la parole ne se fissent
l'écho des tendances nouvelles, soit - ce qui était plus facile - pour
interdire la chaire aux étrangers notoirement hérétiques ou tout au moins

suspects.x C'est probablement le motif qui, le 18 mars 1523, fit éconduire

François Kolb, demandant2 à reprendre un ministère qu'il avait naguère
exercé chez nous pendant près de cinq ans, à partir de 1504, et que, en
ardent propagateur de la Réforme, il allait, de 1527 jusqu'à sa mort
(1535), reprendre à Berne aux côtés de Berthold Haller 3.

Vers la même époque furent congédiés deux ecclésiastiques : un
religieux Augustin et un chapelain de Saint-Nicolas.

Déjà le 15 juin 1523, répondant à une convocation, le provincial des

Augustins, Conrad Treyer, s'était présenté en séance du Conseil : « J'ai,
dit-il, parlé à notre lecteur4 et j'espère que son attitude sera irrépro-

1 II faut mettre de ce nombre François Lambert, un moine franciscain d'Avignon,
passé à la Réforme. Dans une lettre de la fin janvier 1525 (publiée dans
Herminjard, Correspondance des Réformateurs, I, p. 328), il remercie Sébastien de
Montfalcon de la bonté qu'il lui a témoignée il y a quelques années (superioribus
annis) ainsi que des lettres de recommandation qu'il lui a remises et qui lui ont
valu un accueil bienveillant à Berne, à Zurich et à Fribourg. Lambert aura donc
prêché chez nous vraisemblablement en juin 1522, mais son passage à Fribourg
et sa prédication n'ont pas laissé de trace dans les documents. C'est dans cette
lettre à l'évêque de Lausanne que Lambert, après avoir parlé en faveur de la
suppression du célibat ecclésiastique et avoir dit qu'il a pris femme lui-même,
invite Sébastien de Montfalcon à accorder à ses prêtres la liberté de se marier et
à leur donner éventuellement l'exemple en se mariant lui-même Signalons encore
ce fait, plusieurs fois cité (ainsi Berchtold, II, 159), mais sans référence, et que
Fleischlin résume comme suit : « Einem Priester welcher zu St. Nikiaus das
lutherische Gotteswort verkünden wollte, sollen die Metzger mit dem Scheiterhaufen

gedroht haben, welchen sie vor der Kirche errichteten. »

2 C'est sans preuves, comme le fait remarquer M. Büchi, qu'Alexandre Daguet
- et G. Castella après lui - supposent que ce furent des magistrats de Fribourg
qui suggérèrent à Kolb de poser à nouveau sa candidature.

3 Cf. cette Revue, 1951, p. 3, note 6.
4 Läsmeister, c'est-à-dire lecteur ou professeur de théologie ; mais il était chargé

également de la prédication, et ce n'est évidemment pas l'écho de ses cours au
couvent, mais celui de ses sermons à l'église des Augustins qui sera parvenu aux
oreilles de Messeigneurs.

109



chabie à l'avenir ; mais si tel ne devait pas être le cas de sa part ou
d'un autre de nos conventuels, faites-le moi savoir, car je ne tolérerai

pas la présence de quelqu'un dont l'action serait en contradiction avec
les directives de Messeigneurs. » Sans doute, rien dans,ce texte ne prête
expressément au prédicateur des tendances hétérodoxes, mais ce qui
s'est passé dans la suite permet de supposer que c'était bien là le reproche
qu'on lui adressait. On s'est demandé si ce n'était pas le même

personnage que visait Berthold Haller écrivant à Zwingli, en date du
9 mai 1523 : « De vicinis nostris qui sunt Friburgi, bene spero. Est
illic praeco evangelicus, qui pro modestia sua tantum profuit, ut a

senatu edictum sit quatenus libere evangelium doceat, tacito tamen
nomine Luteri1. » On l'aurait autorisé à prêcher l'Evangile à condition
de ne pas parler de Luther. Ce qui est du moins certain, c'est que, le
3 février 1524, le Conseil avertissait le « läsmeister » des Augustins
qu'il avait à s'en aller, car on ne voulait plus de ses services.

De qui s'agissait-il en réalité On a prononcé deux noms : Lienhardt
von Hagenau 2 et, d'autre part, Thomas Geierfalk 3, qu'Agrippa (que nous
retrouverons tout à l'heure) recommande, dans une lettre à Chansonnette
du 5 janvier 1524 : « Il quitte, écrit-il, à cause de l'Evangile, qui fut
donné pour la ruine et la résurrection d'un grand nombre 4. »

Geierfalk fut, grâce à Oecolampade, nommé prédicateur à Bâle, et

y remplit, durant trente ans, soit jusqu'à sa mort (1560), les fonctions
d'archidiacre. En tout état de cause, il s'agissait d'un religieux, et l'on
est quelque peu surpris d'entendre son supérieur - l'un des plus fermes

soutiens, chez nous, du catholicisme - déclarer que c'est par déférence

pour l'autorité civile qu'il ne tolérera aucune entorse à l'orthodoxie.
L'autre ecclésiastique expulsé, Jean Kymo, n'était pas prédicateur,

mais chapelain à Saint-Nicolas. Il était Fribourgeois 5, s'il faut l'identifier,

comme on semble autorisé à le faire, avec le Jean Kymo au sujet

1 Cité dans cette Revue, 1924, p. 13, note 9.
2 A identifier probablement avec L. Verula, moine augustin de Colmar, qui, avec

Geierfalk, prêcha la Réforme à Bâle et à Colmar (renseignement aimablement
communiqué par le P. Dr Venance Nolte, prieur de l'Augustinianum à Fribourg).

3 Thomas Geierfalk (Gryfalconius) d'abord membre, lui aussi, du couvent des

Augustins à Colmar. Fleischlin et Büchi estiment qu'il s'agissait en réalité de
tous les deux : Geierfalk serait le prédicateur dont parlent Haller et Agrippa, et
Hagenau serait le « lesemeister » banni.

4 Agr. Opera II, p. 810. On reconnaît l'allusion à la prophétie du vieillard Siméon,
Luc, II, v. 34. Il faudra à l'avenir, ajoute Agrippa, agir plus prudemment.

6 Anshelm, Die Berner Chronik, le dit expressément (T. V [1896], p. 20). M. Büchi
en fait un alsacien.

110



duquel Fribourg avait adressé au duc de Milan, le 18 décembre 1513,

une lettre 1 comme on en écrivait en faveur d'un jeune homme désirant
aller poursuivre à l'étranger ses études. Parce qu'il figure dans le Nécrologe

du Chapitre de Fontaine, on 2 en a fait un chanoine de Saint-
Nicolas. Il ne l'a jamais été, mais fit simplement, depuis 1516, durant

sept ans, d'abord comme sacristain, puis comme chapelain, partie du

clergé de Saint-Nicolas. Le 26 novembre 1523, les deux Conseils réunis,
« après lui avoir enlevé ses clefs » 3 prononçaient son expulsion, « puisqu'il

ne voulait pas renoncer à la secte luthérienne ». Il devint imprimeur

à Berne, puis pasteur à Douanne.

Kymo fait penser à un autre chapelain de Saint-Nicolas, Felix Leu,
dans lequel on a vu, pour la même raison, mais tout aussi injustement,
un chanoine. C'était le fils du peintre Henri Leu de Zurich. Il avait
étudié la théologie à Pise 4 et fut, le 13 mars 1521 5, nommé chapelain
à Saint-Nicolas, où il s'occupa en particulier de la chantrerie. Il n'est
resté dans nos murs qu'environ deux ans. Il repartit, un peu en cachette,

pour retourner dans son canton d'origine, et, malgré l'intervention
de Zurich, Fribourg refusa de le reprendre. « Il nous avait tout d'abord
donné pleine satisfaction, écrit, le 17 mars 1524, notre gouvernement
au bourgmestre de Zurich, mais il a ensuite changé. Au surplus, il s'est,
dès le début, lancé ostensiblement dans le mouvement luthérien, si bien

que nous ne pouvons plus le garder. D'ailleurs, après être demeuré

longtemps vacant, le bénéfice qu'il occupait a été, par les collateurs,
confié à un autre 6. »

Un peu semblable est le cas de Pierre Girod 7. De lui encore, Dellion 8

et Brasey9 à sa suite, ont fait un chanoine, toujours pour le même

motif : parce qu'on le rencontre dans le nécrologe de Fontaine. De

1 RM 31, p. 36.
2 Dellion et Büchi.
3 II s'agit vraisemblablement des clefs de sa chapelle, soit de l'autel qu'il desservait

à la collégiale. Fontaine a conclu de ce texte - et Dellion (VI, 378) après lui -
qu'il était le gardien de l'une des portes de la ville, et Berchtold : d'une des

portes de Saint-Nicolas.
4 Cf. Paul Ganz dans le Zürcher Taschenbuch auf dem Jahr 1901, Zurich 1901

(Renseignement aimablement communiqué par M. le Dr Largiadèr).
5 RM 38, p. 148.
6 Missival VIII, f. 150v-151.
7 Les textes de l'époque écrivent Giroz, Girod, Cyro, Zyro ; lui-même signait

Gironus.
8 Op. cit. VI, p. 320.
8 Le Chapitre de Saint-Nicolas, p. 149.

111



fait, il n'a même jamais été prêtre. On lui avait, il est vrai, attribué,
en 1518, l'un des autels de Saint-Nicolas, ainsi que cela se faisait parfois

pour aider dans leurs études de futurs ecclésiastiques. En réalité, de

Paris où il se trouvait depuis 1517, Girod rapporta, en 1519, des idées

plus ou moins hétérodoxes, qui devaient faire de lui, plus tard, un
défenseur du Luthéranisme. Il fut, en 1522, nommé greffier dans sa ville
natale ; mais il estima, en 1525, que sa place n'était plus à Fribourg.
Il ne fut pas chassé comme d'autres : il prit les devants. Berne lui offrit
une situation qu'il accepta avec empressement : celle de chancelier
d'Etat. Au cours des années suivantes, il devint un partisan singulièrement

décidé de la Réforme. Il fut, en 1528, l'un des secrétaires de

la Dispute de Berne, et, en 1536, l'un des présidents de celle de Lausanne.

Après l'expulsion des prêtres suspects, l'autorité s'occupa de détruire
les livres hérétiques.

On en avait saisi un certain nombre, la veille de la Toussaint 1523,

sur l'ordre de l'avoyer ; et le 19 novembre, « étant donné qu'on avait
déjà, à plusieurs reprises, averti le libraire de n'en plus faire venir,
sous peine de confiscation de toute sa marchandise », le Petit-Conseil
et les Deux-Cents décidaient de procéder à une inspection : les écrits
de Luther ou de ses adhérents seront apportés au marché au blé pour
y être brûlés par le bourreau, et le reste sera attribué à l'avoyer 1.

L'épuration ne fut pas complète : trois semaines plus tard, le 11

décembre, le Conseil, les bannerets et les Deux-Cents font annoncer

que ceux qui détiennent des livres luthériens doivent s'en défaire d'ici
à Noël, date à laquelle on fera une nouvelle inspection et où seront frappés
d'une amende de 20 florins tous ceux, « allemands ou welches » qui
seront trouvés détenteurs de l'un ou l'autre de ces ouvrages.

On possède 2, datant du même mois de décembre 1523, une ordonnance

édictée par le Petit Conseil, les Soixante, les Deux-Cents et le

prédicateur de Saint-Nicolas. Ce dernier, Jérôme Mylen est même

mentionné en tête, comme pour insinuer que c'est lui qui a été le pren-
cipal ou le premier instigateur de la mesure 3

; « afin d'extirper de la

1 RM 41, texte allemand reproduit dans Büchi, op. cit., p. 19, n. 1. A en croire
Anshelm (op. et loco cit.), Kymo, en voyant brûler les livres, se serait écrié :

« Seigneur, pardonnez-leur, car ils ne savent ce qu'ils font. » Cf. encore cette plainte
de Zwingli, du 10 mai 1526 : « Item, ze Fryburg, mine buecher unverhört
verbrennt » (cité dans les Abschiede, Bd IV, 1. Abt. A, p. 901).

2 Missival VIII, f. 148 bis.
3 Cf. cette Revue, 1951, pp. 6 et 7. Anshelm (loco cit.) dit, lui aussi, que l'initiative

112



ville et du pays, dit le texte, les erreurs de Luther et de Zwingli, on
insistera souvent, du haut de la chaire, sur la nécessité de s'y opposer
et de n'accorder aucun crédit aux livres colportant ces doctrines ».

Tout d'abord est rappelée l'ordonnance du 11 décembre. Les conseillers

ont l'impression qu'il en est qui, en cachette, s'initient à la secte et
qui n'ont pas présenté aux bannerets, ainsi qu'à ceux qui les accompagnaient

dans leur inspection, les livres qu'ils détenaient. Messeigneurs
renouvellent par conséquent leur avertissement : « Ceux, hommes ou
femmes, riches ou pauvres, chez lesquels un nouvel examen, organisé
autrement que le précédent, fera découvrir des livres prohibés seront
passibles de l'amende déjà prévue ou de toute autre punition. Ceux

qui s'aviseraient d'atténuer ces mesures, de les discuter ou de les critiquer

seront châtiés, corps et biens, et dans les cas particulièrement
graves, bannis avec femme et enfants. Ceux qui, ayant eu connaissance
de semblables agissements, n'auront pas averti l'autorité, seront passibles

des mêmes peines. Ceux qui auraient à leur service un adepte de

cette détestable secte, devront le mettre en garde et l'en détourner,
et s'il ne s'amende pas, ils le dénonceront au Conseil. Un aubergiste
apercevant parmi ses clients quelqu'un qui, à table ou ailleurs,
chercherait à répandre cette doctrine maudite se gardera bien d'entamer
avec lui une discussion, mais, sous menace des mêmes peines, il le

dénoncera, quel qu'il soit, au Conseilx. Afin que chacun, ecclésiastique
ou laïque, sache à quoi s'en tenir, ordre formel est donné de se défaire
du Nouveau Testament dans lequel ces novateurs 2, qui se piquent de

savoir le grec et l'hébreu, méprisent la bien-aimée Mère de Dieu ; qu'on

est partie d'un prédicateur alsacien (Mylen ; le chroniqueur bernois ignore son
nom) « plus instruit de l'hérésie que de la doctrine chrétienne » (n'oublions pas
que c'est un protestant qui parle) : « Es tatend ouch die von Friburg nach ansehen
irer Eidgnossen ire prob, dingten einen elsässischen predicanten zu kätzeren
bass, dan zu kristlicher 1er gelêrten, durch weichesse anwisung Hansen Ipocras
von S. Gallen, buchfuerern zu Bern gesesnen, für 13 kronen buecher wurden
genomen und durch den nachrichter offenlich verprent, mit trowung, der glichen
mit allen luterschen und zwinglischen buechern ersucht zehandlen. »

1 Décision pareille à Berne à propos du Glaubensmandat du 26 janvier 1524 : «es
sol nieman in den wirtshüsern oder sunst hinder dem wyn von lutterschen oder
derglich nüwen sachen utzid reden, sagen und disputieren » (Strickler, T. I,
p. 263, Nr. 11).

2 Luther avait commencé en 1521, à la Wartburg, la traduction de la Bible. C'est
vraisemblablement celle qui est ici visée. Au Compte de l'Etat du 1er semestre
de 1521 on trouve aux recettes le montant de 3 livres, 11 sols et 8 deniers pour
livres suspects que l'on a enlevés à un imprimeur.

8 113



s'en tienne à l'ancienne traduction latine, dédaignée par eux, mais
dont se sont contentés nos pieux ancêtres ».

L'ordre donné aux aubergistes est renouvelé le 6 novembre 1525.
On leur fait jurer de mettre sur leurs gardes ceux de leurs hôtes qui
manifesteraient le désir de discuter des affaires luthériennes ; et si
ceux-ci persistent, ils les dénonceront immédiatement à l'avoyer, aux
bannerets ou à l'un des membres du Conseil.

Les traductions protestantes des Livres saints - il s'agit toujours
du seul Nouveau Testament - ne disparurent pas non plus complètement

: Qu'on les supprime, décrète à nouveau le Conseil, le 2 juin 1526.

Le 20 décembre de la même année, on fait grâce à maître Jacques
Ruffiner d'une amende de 5 florins qui lui avait été infligée, le 6 juin,
pour détention d'une de ces éditions prohibées.

Dans le projet du 27 décembre 1523, les bannerets et leurs adjoints
(les secrets) désirent ardemment voir se poursuivre l'action entreprise
contre les idées luthériennes, « comme l'a fait l'édit publié récemment

par le Petit-Conseil et les Deux-Cents, mesure qui les honore grandement

et qui leur vaudra une récompense de la part du Tout-Puissant,
de sa Mère et des Saints. Qu'on dépiste et punisse les partisans de Luther
et qu'au besoin on les bannisse, sans aucune considération de personne »1.

Si c'est le prédicateur de Saint-Nicolas, donc un ecclésiastique, qui semble
avoir été à l'origine du décret reproduit tout à l'heure, nous voyons
ici que, au sein des autorités civiles, les défenseurs les plus décidés de

l'orthodoxie se trouvaient parmi les bannerets et les secrets.

Au cours de l'année 1524, on signale quelques nouvelles expulsions :

Peut-être faut-il y inscrire celle d'Agrippa 2, de son vrai nom Henri
Cornelius, originaire des environs de Cologne. C'était un homme au
vaste savoir : médecin, juriste, exégète, professeur, alchimiste, mais

au surplus admirateur de Luther, dont il lisait les écrits ainsi que ceux
d'Erasme. Installé à Genève dès 1521, il dut quitter cette ville après

1 AEF Législ. et Variétés 54, Projektbuch f. 77v. La pièce est datée de la Saint-
Jean de Noël 1524 ; mais comme on suit ici le style de la Nativité, autrement dit
comme le millésime change le 25 décembre, on est en réalité encore en 1523, et
c'est par conséquent à tort que M. Holder, (op. cit., p. 181, n. 2) a placé cet
arrêté en 1524 ; il fallait dire : le 27 décembre 1523.

2 M. Naef, op. cit., p. 309 et suiv., a écrit de nombreuses pages sur Agrippa, et,
plus anciennement, Alex. Daguet (ASHF, II, 131-179, lui a consacré une étude
plus étendue encore, dont les pages 146 à 158 sont réservées au séjour d'Agrippa
à Fribourg.

114



une affaire de fabrication de fausse monnaie. Il se rendit à Fribourg
et y fut, le 2 janvier 1523, nommé médecin 2 de ville. Il conserva ce

poste durant une année, « se faisant chez nous des amis qui lui demeureront

toute sa vie », écrit-il, après avoir donné sa démission, qui fut
acceptée le 8 février 1524. Ses opinions religieuses - il est cependant
demeuré catholique - y étaient-elles pour quelque chose C'est possible,
bien que, contrairement à ce qui aurait eu lieu en pareil cas, on lui ait
remis une gratification à son départ.

Il est question, dans le Compte des Trésoriers du premier semestre
1524 2 d'un tailleur Michel, luthérien ; son nom complet, Michel Schiirrer,
est donné au premier semestre de l'année suivante 3, où l'on a écrit en

marge : « Il a dû partir à cause de Luther. »

Vers la même époque, Fribourg envoya à Estavayer trois délégués

pour savoir s'il était vrai que quelques soldats s'étaient, à Boudry,
déclarés partisans de Luther. Le Conseil d'Estavayer chercha à son

tour à se renseigner, mais on ne connaît pas le résultat de l'enquête 4.

On lit au Manual, le 17 mars 1525 : à Reidingen, Hans Sumy, fils
de Christian, a reproché à l'amman Dinckelly Tinguely) d'être du
nombre de « ces hérétiques de Fribourg ». Ainsi que l'a compris Fontaine,
le sens semble être que Tinguely a été, par Jean Sumy - qui était, lui,
le véritable hétérodoxe - taxé d'hérétique parce qu'il adhérait à la
doctrine professée par les Fribourgeois.

Quelques jours plus tard, le 28 mars 1525 5, Conrad Schiffener « bon
luthérien » est condamné à une amende de 20 florins et doit promettre
de quitter le pays au plus tard le samedi suivant. Son cas revient le

6 juin 1526.

A en croire les témoignages apportés, il aurait été non seulement

hérétique, mais encore athée : « Je scaurois bien dyre la messe », avait-il
affirmé ; sur quoi son contradicteur lui répondit : mais « vous ne scaurye
pas monstrer Nostre Seigneur ; aultres foys dist qu'ilz ne croist pas
en Dieu », ceux qui affirment son existence n'étant pas meilleurs que lui.

1
« Physiscus », expression qui est encore en usage aujourd'hui à Fribourg, où le
docteur chargé de ces fonctions est appelé le « physicien de ville ».

2 Compte 243, f. 27.
3 Compte 245, f. 15. Fontaine en fait un Anelet Michel ; en réalité, Annili est le

nom de sa femme, à laquelle on verse une somme pour la maison qui a été enlevée
à son mari.

4 Comptes du gouverneur d'Estavayer, cité dans Daguet, Extr. hist., XVII, f. 68.
* RM 42, jeudi après le dimanche du Laetare, Büchi (op. cit., p. 308) place ceci à

tort le 28 avril, tandis que Naef (op. cit., p. 354) donne la date exacte.

115



« Son garson dist comme luy. » Conrad Schiffener est condamné à cent
livres d'amende et banni : il devra quitter dans les quinze jours. Toutefois,

par décision du 24 juillet, seule l'amende fut maintenue ; mais il est

précisé que, en cas de récidive, son renvoi sera prononcé sans remise

possible.
Même décision, ce même 24 juillet 1526, à l'égard du « Tischmacher »,

qui, le 6 juin précédent, avait, lui aussi, été condamné à payer, sans

rémission, 20 florins et à être expulsé On est tenté de l'identifier avec
« Hans Fenner der Tischmacher », qui par sentence du 2 août de la
même année, se voit contraint de verser 20 florins et qu'on retrouve,
dans une lettre que Berne écrit à Fribourg, le 18 avril 1528 \ au sujet,
est-il dit, de « Hans Fenner der Tischmacher, que vous avez voulu incarcérer

parce que, en opposition à vos ordonnances, il avait acheté et

lu des livres luthériens, et qui, craignant une sanction, était venu se

fixer à Berne ». Le but de l'intervention de cette dernière était d'obtenir
l'autorisation, pour Fenner et son épouse, de rentrer en possession des

biens qu'ils avaient laissés à Fribourg.
Le 7 septembre 1525, Guillaume Arsent est condamné à une amende

de 20 florins pour avoir détenu des livres hérétiques. C'était le fils du

malheureux François Arsent, et par conséquent le frère du doyen
Thiebaud du même nom. Il avait épousé une Zurichoise et se trouva, à

Cappel, du côté des adversaires des catholiques, indice de ses convictions

en matière religieuse et explication de la nouvelle amende qui lui fut,
« à cause de Luther », infligée deux ans plus tard 2.

Sans qu'aient été prises de nouvelles ordonnances, celles des années

précédentes restent en vigueur ; des mesures préventives sont prises, ou
des sanctions prononcées. On décide, le 7 août 1525, que le curé de

Morat devra se procurer un coadjuteur de langue allemande « mais qui
ne soit pas luthérien ». Le 5 octobre suivant, Lienhard Thudinger est

nommé chapelain à Saint-Nicolas à cette même condition.
La précaution n'était pas inutile, ou plutôt elle était motivée. Le

curé de Belfaux, ayant été invité par son vicaire, c'est-à-dire par le

prêtre qui desservait la paroisse au nom du titulaire non-résidant, de

1 Le 18 avril 1528 (GS 122). Le 6 mars de la même année (RM 45), il est question
d'un Tischenmacher du Stalden et de Hans Schwartz o qui ont lu un Nouveau
Testament ». Le 10 mars suivant, Hans Schwartz, à la demande de sa parenté,
est relâché sous caution.

2 Compte 250 (2e sem. de 1527), f. 4. Le 5 nov. 1532, Wilhelm Arsent est puni à

nouveau pour avoir, l'année précédente, combattu aux côtés des Bernois et avoir,
depuis, contrevenu à plusieurs points des ordonnances de Messeigneurs.

116



faire des réparations à l'église et à la cure, avait répondu - cela se

passait devant l'église de Saint-Nicolas - : « Avant que plutôt) qu'il
fuce subject a ses perrochians ouz a messieurs de Fryburg, que plustout
yl donra la cure ouz diaubloz ouz a Zurich, et dysoit qu'il at dit quant
messieurs voldryont fayre ung larry, qu'il le fyssent balli de Eschallens.* »

En d'autres termes, il donnerait son église aux Zurichois et au diable

plutôt que de se considérer comme lié à ses paroissiens et à Messeigneurs
de Fribourg, et il aurait ajouté : si ces derniers veulent faire de moi
un larron 2 qu'ils me nomment bailli d'Echallens 3

Le 10 mars 1526, Hans Mulier, de Bâle, qui a émis des propos «

antichrétiens », est mis au carcan et devra quitter le pays 4.

Le 2 juin 1526 est rapportée la conversation de Rodolphe Lary avec
un certain Hug. « Je ne fais point de cas de la messe ni de l'Eucharistie »

affirmait ce dernier. « Pourquoi alors vas-tu à l'église - A cause du
sermon. - Crois-tu que dans la main du prêtre, le Christ est aussi réellement

présent qu'il l'était sur la croix - Je crois ce qu'ont cru les

apôtres ; pour moi, la croix n'est qu'un vulgaire morceau de bois, dont
on se sert pour induire les fidèles en erreur, sous prétexte d'adorer Dieu 5.

Les biens des prêtres doivent être distribués aux pauvres. Les (statues
des) saints sont des idoles, qu'il faut sortir (des églises). » C'est ensuite,
en cette même séance, Thomas Fillistorf, qui relate des propos que
Hugo (il semble qu'il s'agit du Hug de tout à l'heure) lui a tenus au
cours d'un voyage : « à l'exemple de ceux de Zurich et d'autres encore,
lui avait-il dit, il ne faut invoquer ni la Mère de Dieu, ni les saints ; et

L'épisode est raconté en Conseil le 12 janvier 1526.
A. Daguet traduit par « Spitzbub ».

On ne voit pas ce que signifie cette insinuation, et l'on peut se demander s'il ne
faut pas voir dans le tout une boutade. Le curé de Belfaux était à cette date et
à partir de 1523 tout au moins, Jean Musard, chanoine à la cathédrale de
Lausanne depuis 1529, et qui, en 1537, pour demeurer fidèle à sa foi, se réfugiera
à Fribourg. Il y devint, en cette même année, prévôt du chapitre de Saint-Nicolas.
Ce n'est évidemment pas lui qui aura proféré les propos reproduits ci-dessus.
Quelqu'un a ajouté, en tète de cette notice, d'une petite écriture contemporaine,
ces deux lignes : « Rolet, domp Nico Mivilla. » Est-ce pour dire que Rolet et
Nicod Miéville étaient respectivement le curé et le vicaire de Belfaux De Nicod
Miéville on sait qu'il fut, probablement plus tard, chapelain à Villarimboud,
vicaire à Torny-Pittet (où on le trouve en 1531) et chapelain à Romont. En 1523,
d'autre part, c'est un Aymon Troillet qui était vicaire à Belfaux.
Il est question, le 24 mai 1526, de paroles contre l'Eucharistie qu'aurait
prononcées Jacques de Lutzisdorf ; mais l'enquête à ce sujet (28 mai) établit que
l'accusation n'était pas fondée.
La phrase demeure énigmatique.

117



quant aux sacrements1... Il n'y a pas de temps prohibé», affirmation

qui peut viser les époques de l'année où il n'était pas permis de contracter
mariage, à moins que notre Hugo ait songé aux restrictions d'ordre
alimentaire, comme cet autre - c'est encore Fillistorf qui rapporte le

propos -, qui soutenait qu'il n'était pas nécessaire de jeûner la veille
de la fête de la Vierge.

Les mesures prises n'avaient, on le voit, pas empêché les partisans
des doctrines nouvelles d'en faire étalage, et l'on comprend dès lors le

rappel par le Petit-Conseil, en date du 14 mai 1526, des peines portées

naguère contre les partisans de Luther.

* **

Se débarrasser de la contagion luthérienne en expulsant les prêtres
suspects et en prohibant ou détruisant les livres qui propageaient les

doctrines hérétiques constituait, si l'on peut dire, la partie négative
des mesures prises par le gouvernement de Fribourg. Parallèlement
furent ordonnées une série de prescriptions qu'on pourrait appeler
positives : la population fut contrainte, à Fribourg et dans les Anciennes

Terres, de participer à des professions collectives de foi catholique.
Elles ont été l'objet, de la part de M. l'abbé Charles Holder, d'une étude
détaillée 2, ce qui nous permettra de passer, ici, plus rapidement.

Le 4 juillet 1524, le chancelier notait dans le Manual - rappel qu'il
s'adressait à lui-même - qu'il devait rédiger, au sujet de la question
luthérienne, une ordonnance à lire en chaire, le dimanche suivant, à

Saint-Nicolas, aux Cordeliers et aux Augustins, et qu'il devait ensuite
écrire à ce même propos aux localités de la campagne. On a pensé assez

généralement qu'il s'agissait de la suite donnée à la décision prise en
décembre 1523 et cru y reconnaître une première profession de foi,
dont le texte n'aurait pas été conservé. Cela ne nous paraît pas certain :

le chancelier songe peut-être tout simplement à l'une de ces prohibitions

dont nous avons rencontré déjà plusieurs exemples.
La question se précise trois ans plus tard. Le 25 février 1527, le Petit

et le Grand Conseil décident d'écrire à la campagne « à propos des articles

rédigés pour s'opposer au Luthéranisme »3. Le 28 février, on précise :

La phrase est inachevée.
Arch, de la Soc. d'Hist. du cant, de Fribourg, VI, pp. 172-260, plus spécialement,
pour la période qui nous intéresse, pp. 181-205.
Il y a déjà, le 10 janvier 1527, un texte, malheureusement inachevé, prescrivant
aux curés des mesures pour le dimanche 12 et pour les jours de fête. On y revient

118



« On devra, le premier dimanche de carême, jurer la profession de foi »,

(die Ordnung schweren), et enfin, le 7 mars de la même année, le manual
donne la liste des vingt-deux localités des Anciennes Terres où devra
être prêté le serment et il indique en outre pour chacune d'elles les noms
des bannerets et des conseillers qui assisteront à la cérémonie 1.

Le texte de cette profession de foi de 1527 est conservé 2. Elle est

assez longue : elle occupe près de quatre pages dans le travail de M.

M. Holder. Elle est rédigée en français. Ce n'est pas à proprement
parler un symbole - analogue, par exemple, à celui de Pie IV, dont
elle a par ailleurs approximativement la longueur - mais une ordonnance
énumérant « les artickles lesquelles nous l'advoye, petit et grandt conseyl
de la ville de Frybourg avons advysé et voulons estre tenues et observés

par nous, nous bourgoys, soubiezts et habitants de nostre ville et

seygniorie, par peine et crainte de tomber en nostre punition et maie

grace, et sy d'avanture aulcung dy ceulx ne vouldroit jurer ceste ordonnance,

le voulons incontinent mettre par le serement hors de nostre
ville et pays, surce se sache ung chescung conduyre ». Suit l'énumération

non pas, répétons-le, de tous les articles du symbole, mais des

vérités ou des pratiques rejetées par les protestants : les sept sacrements,
la messe, le culte de la Vierge et des saints ainsi que leur pouvoir d'intercession

auprès de Dieu, le purgatoire, la prière pour les morts, le culte
des images ; puis, les commandements de l'Eglise (les seuls qui fussent
alors contestés) : l'assistance à la messe et au sermon, l'abstinence,
le devoir d'obéir à l'autorité légitime, spirituelle et temporelle, de remettre
au clergé, aux quatre fêtes principales ainsi qu'à l'occasion des enterrements

et des messes de septième, de trentième et d'anniversaire, les

offrandes qui lui sont dues, l'obligation de se confesser et de communier
à l'article de la mort sous peine d'être « enterré en terre prophane »,

de prier au moins un Pater et un Ave le vendredi, lorsque la cloche

rappelle la passion du Sauveur et de réciter à genoux l'Angelus. Défense,

sous peine d'amende de 20 florins, de lire des livres interdits, de chanter
des psaumes dans les tavernes ou ailleurs, d'administrer les sacrements

en se servant de la langue française (« en romain »), de se réunir devant

le 13 mai, au sujet du serment à faire prêter par les Bannerets aux gens de la
campagne.

1 Au Compte 252 (2e sem. de 1528), f. 7 et 20, on trouve quelques précisions à ce

sujet, mais toutefois pas autant que ne le dit Fontaine, qui, comme cela lui arrive
parfois, complète le texte qu'il résume, y ajoutant de son cru des adjonctions,
peut-être vraisemblables, mais que l'original ne contient pas.

2 GS319.

119



l'église, sur les cimetières, sur les places et, à fortiori, hors de la localité
pendant la grand-messe et le sermon. Sont de même interdites « les

escoles secrètes des spirituels et des temporels, des hommes ou des

femmes, des patriotes ou des étrangers ». On doit respecter les petites
chapelles, les croix au bord des chemins, ne rien changer aux cérémonies

qui se font à l'église, avec chants et orgue, se garder de mépriser l'emploi
de l'eau que l'on bénit à Pâques et à la Pentecôte, les rameaux, les

cierges de la Chandeleur, le vin bénit. Les confréries tant spirituelles

que temporelles ainsi que les corporations doivent être maintenues.
Les prêtres et les religieux donneront en tout lieu le bon exemple ;

« nous ne voulions pas qu'il ayent plus de liberté et franchise que nous
aultres lays », et celui d'entre eux qui prétendrait prendre femme

sera « incontinent privé de tous bénéfices et avecque le serement banni
hors de nostre ville et pays perpétuellement. » Sera puni celui qui
ne dénoncera pas ceux qui agiraient contrairement aux présentes
ordonnances ou qui se permettraient de les discuter ou de les critiquer.
D'une manière plus générale « tous ceulx qui a lencontre de ce dyront
ou feront en aulcune manière, nous les punirons à la vie, en corps et

en biens selon son démérite. »

Quel a été le résultat de cette protestation publique d'adhésion à

la foi traditionnelle ou plutôt, et tout d'abord, s'est-on contenté d'une
sorte de manifestation d'ensemble destinée à faire impression et à raffermir

l'attitude de la collectivité, ou bien a-t-on exigé un serment
personnel de la part de chaque individu, et, si oui, comment s'y est-on pris

Sur cette dernière question les précisions manquent. Par contre,
un certain nombre de textes semblent établir qu'on ne s'est pas
contenté d'une profession de foi collective. L'ordonnance de 1527 précise
en terminant : lorsque quelqu'un engagera un domestique, celui-ci
devra, dans les quinze jours, se présenter à l'avoyer ou à son lieutenant
ou au banneret « pour luy donner le serement de toutes chousses suses-

criptes». On ajoute - car le cas a dû évidemment se présenter - «que
tous ceulx qui pour nous affayres ou pour les leurs seront absents,

ne soyent excusés mais contenus au present serement. »

D'autre part, le 26 mars 1527, Hans Rodolphe d'Erlach est,
conformément à l'Ordonnance, banni pour n'avoir pas voulu lui donner son
adhésion. Le 2 avril, sur rapport de l'avoyer, on lui accorde jusqu'à
Pâques pour se rendre à Berne et on l'autorise à revenir ici pour visiter
son domaine, mais à la condition qu'il s'abstienne de soulever la question

luthérienne, sinon il sera puni comme un autre.

120



Le 12 avril 1527, le Conseil note que Henri Ackermann a déclaré

n'avoir pas accepté de jurer les articles (de la profession de foi) et être
décidé à ne pas le faire.

Encore à cause du serment à prêter, le jeune Veillard est condamné,
le 24 avril 1527, à une amende de un florin au profit de l'église de

Saint-Nicolas.
« Vous avez juré d'observer les dix commandements », objectait

aux catholiques maître Fabien Funckt « et du moment que vous ne

pouvez pas le faire, vous êtes parjures et moralement inférieurs à nous. »

On lui répondit par cette très simple distinction : nous promettons
d'accepter les commandements, mais nous ne pouvons pas garantir
que nous y serons, de fait, toujours fidèles (11 avril 1527).

Ces quelques refus de s'associer à la profession de foi imposée sont
les seuls parvenus à notre connaissance. Il faut reconnaître que c'est peu.

On continuait d'autre part à prendre des précautions et à prononcer
des sanctions ; Le 29 janvier 1527, un commerçant, Georges Ruff de

Ruttlingen, reçoit l'autorisation de venir se fixer à Fribourg, « pour
autant qu'il ne soit pas luthérien ».

Hans Gildo ou Gilgen avait, aux dires du bailli de Grasbourg, déclaré

qu'il n'irait pas à l'église s'il savait qu'on n'aurait pas l'occasion d'y
entendre un sermon. - «Tu méprises donc la messe, lui a-t-on objecté
et tu ne veux pas y assister ?» - « Peut-être », répondit-il prudemment
(22 mars 1527). On ne dit pas quelle sanction fut prise. Par contre,
comme bien d'autres, Gilgo fut, le 26 mars, « pour cette fois » gracié.

En cette même séance du 26 mars 1527, Messeigneurs sévissent
contre un étranger. On leur a signalé, d'Uberstorf, les propos tenus
à Grossried (près de Flamatt) par un Hans Lumbart (Lombard) de Bâle.
« Vous professez, avait-il dit, que dans les hosties il y a le corps du
Christ ; c'est faux ; nous n'avons qu'un Dieu, qui est au ciel ; dans
le sacrement qu'on donne aux malades et aussi bien dans les hosties,
il n'y a ni chair, ni sang ». Messeigneurs le condamnèrent à 20 florins
d'amende et ajoutent que s'il se hasarde à nouveau dans le pays, il
sera incarcéré et puni. La même décision vaudra également pour son
fils Jacques.

Thomas Fillistorf1 s'en prenait, lui, au sacrement de pénitence :

1 Un Thomas Fillistorf avait fondé une messe en l'honneur des cinq Plaies de
Notre-Seigneur à l'autel de Saint-Jean de Saint-Nicolas (Dellion, VI, 319).
Le 22 mars (jeudi après Judica) 1526, il avait été «à nouveau» reçu dans la

121



la confession, déclarait-il, consiste à se repentir non pas devant un

prêtre, mais devant Dieu, qui seul peut remettre les péchés 11 avril 1527).
Le 13 mai 1527, Hans Schneuwly le jeune * est mis à l'amende pour

n'avoir pas observé la Fête de (la translation de) saint Nicolas. La
même sanction est appliquée aux prêtres qui ont omis d'annoncer
cette solennité : ils payeront l'amende en lieu et place de leurs paroissiens.
Y a-t-il eu simplement oubli, ou bien l'omision était-elle volontaire
Si oui, cela permettrait de soupçonner chez ces prêtres des tendances

luthériennes. Quant à Hans Schneuwly, on peut d'autant plus se poser
la question que, au début de l'année suivante, le 2 février 1528, deux
membres de la famille du même nom se présentent au Grand Conseil

comme cautions en faveur de Hans Schneuwly accusé d'avoir tenu
des propos suspects de luthéranisme. Il obtient, le 13 février 1528,

son pardon, mais on ajoute que s'il tombe de nouveau, il sera puni
doublement. Sentence analogue, le 17 mai, 1527 à l'égard de Benoît

Zimmermann, cordonnier à Laupen, banni parce que luthérien ; s'il revient,
il sera arrêté et cité en justice, comme quelqu'un qui a déjà été condamné.

Le 29 mai 1527, on rapporte les propos tenus par « maître Rodolphe,
der Tischmacher » : « A quoi bon la messe aurait-il déclaré ; n'est-il

pas plus profitable d'assister au sermon L'Ecriture ne dit pas que
saint Pierre et saint Clément aient été papes, ni qu'ils aient célébré la

messe ». A son interlocuteur qui lui parlait de la Diète d'Einsiedeln 2, il
avait répondu : « Sous peu il y aura unité parmi les Confédérés » ; et

invité à s'expliquer, il avait précisé : « loin de faire renoncer les Zurichois
à leurs opinions religieuses, tous les cantons finiront par les partager
Au vu de ces propos, le Conseil décida de l'expulser.

Louis Forno refusait de se confesser et de communier. Messeigneurs
décrètent, le 31 mai, qu'il payera 20 florins et qu'il sera banni. Il promet
en conséquence de s'en aller avant le lundi suivant : mais, une fois de

plus, la sentence n'est pas exécutée ; le 12 juin, il est autorisé à rester.
Même application de ce que nous appellerions aujourd'hui le sursis, le

11 juin 1527 : un meunier, du nom de Schad s'est insurgé contre la

bourgeoisie (RM 42). Nous l'avons rencontré le 6 juin de la même année (ci-dessus,
p. 117). Il semble peu vraisemblable qu'il s'agisse du personnage dont on rapporte
ici les propos.

1 Le 17 juillet 1522 (RN 40), Jean Schneuwly, étudiant à Bâle, est autorisé à aller
à Paris, et, le 31 octobre 1525 (RM 43), ses études étant sans doute terminées,
c'est un autre qui l'y remplace.

2 II y eut une diète à Einsiedeln le 3 avril 1527, puis de nouveau le 7 mai de la
même année.

122



présence de statues dans les églises, étant donné qu'« il faut croire en
Dieu seul ». Il est banni, avec possibilité toutefois d'obtenir grâce 1.

Le cas se renouvelle cinq jours plus tard, le dimanche de la Trinité,
16 juin, où l'on décide l'expulsion de la femme et de la fille de Benoît
Hugi2 de Bcesingen : La seconde 3 s'insurge contre l'usage de l'eau bénite ;

elle prétend d'autre part qu'elle pourrait, tout aussi bien qu'un prêtre,
entendre les confessions. La mère déclare de son côté qu'elle ne veut
plus se confesser. Toutes deux sont bannies le 23 août ; mais, le 11

septembre de la même année, l'épouse de Hugi est graciée.
Le 2 août, on expulse deux prêtres : le « vicaire »4 de Cormondes,

dénoncé par le curé de l'endroit Pierre Saloz 5, et le coadjuteur (der

Helffer) de celui de Barberêche 6.

Le 11 octobre 1527, le Conseil s'occupe du cas d'un maçon (der maurer)
qui s'attaque au culte de la Vierge : on lui accorde, selon lui, trop d'honneurs

; il nie sa virginité et son pouvoir d'intercession ainsi que celui
de saint Pierre et des saints 7. Deux mois plus tard, la séance du 5 décembre

nous apprend qu'il avait été incarcéré pour luthéranisme, puis sorti
de prison, à condition qu'il promette de ne pas se venger ; après quoi on
le bannit pour toujours, de telle sorte que si jamais il réapparaissait,
il serait puni comme parjure.

Suit une déposition qui manque de précision : Le Conseil, en date du
28 novembre 1527, avait décidé d'écrire au bailli de Montagny au sujet
de Don Jean Besson 8. Ce rappel est suivi, dans le manual, d'un léger

1
« Mit Gnad » : c'est la formule consacrée, à laquelle s'oppose « ohne Gnad », c'est-
à-dire sans rémission possible.

2 Berchtold, et après lui Dellion (II, 176) ont lu « Zuger » ; l'erreur vient,
semble-t-il, de ce qu'ils ont mal lu Daguet.

3 Car il semble bien que ce soit d'elle qu'il s'agit, alors même que le manual rapporte
ces propos sans indication du nom : il ne figure qu'à la fin.

4 C'est-à-dire du prêtre qui, en son absence, dessert la paroisse. Le texte est inachevé,
de sorte qu'on ne sait pas exactement ce qu'on reproche à notre vicaire, mais la
sanction appliquée ne laisse guère de doute sur la nature de sa faute. La remarque
vaut aussi pour le coadjuteur de Barberêche. Le 11 avril 1524, c'était Jean Wolflin-
ger qui était « Helfer » à Cormondes (RN 121, f. 8V.)

5 Pierre Saloz, curé titulaire de Cormondes depuis 1483, résidait à Fribourg, où il
avait obtenu, en 1515, une stalle de chanoine.

* Il s'agissait vraisemblablement de Jean Kamer, auquel le Conseil avait, sur sa
demande, en date du 5 juillet 1527, accordé pour un an la cure de Barberêche.
A rapprocher de Compte 250 (1527, 2e semestre), f. 16v, qui note que 5 sols ont
été payés au sautier pour expulser de la ville et du pays le vicaire de Barberêche.

' Cf. encore RM, 27 et 28 novembre 1527.
8 Jean Besson, alias Movilliard, signalé comme chapelain de Montagny, très

souvent, de 1502 à 1536.

123



espace blanc, de telle sorte qu'il n'est pas certain que ce soit au même cas

que se rapportent les lignes qui suivent, soit la description de l'émotion

r d'une femme qui s'écrie : « à la vue de cet homme, je suis saisie de ter¬

reur. - Pourquoi lui demande-t-on. - Parce qu'il a parlé de Notre-Dame

en termes si affreux que je ne puis y songer sans en être bouleversée. »

Le 13 décembre 1527, un certain Horner est entendu en Conseil.

Les saints, a-t-il affirmé, ne se trouvent pas dans les églises ou dans les

chapelles, pas plus que Dieu lui-même ; et comme son domestique

s'appuyait sur l'autel - était-ce avec l'intention de le renverser - le

curé de l'endroit lui adressa une réprimande.
En résumé, l'année 1527, celle où Messeigneurs avaient exigé de leurs

administrés une proclamation solennelle d'adhésion à la foi catholique,
fut néanmoins, à en juger par le nombre de cas dont ils eurent à s'occuper,
une année où la foi traditionnelle se heurta à un nombre assez
impressionnant d'opposants. Le gouvernement n'en était pas moins résolu à

demeurer ferme dans son attitude. L'année précédente, s'adressant aux
autorités cantonales de Lucerne, il leur disait qu'il fallait tout faire pour
conserver « cette foi qui est en même temps la vôtre et celle de nous
tous»1. Le 31 décembre 1527, il écrivait à celles de Soleure: «Nous
tenons à vous donner l'assurance que nous sommes plus fermement
décidés que jamais à demeurer fidèles aux croyances traditionnelles,
convaincus par ailleurs qu'il en sera de même chez vous »2.

(A suivre)
1 AEF Missival IX, f. 22, lettre du 5 mai 1526.
2 Missival IX, f. 36v. A rapprocher encore de cette déclaration du 29 janvier 1528 ;

« Doch will man halten was zugesagt ist des glaubens halb bei des 7 Orten zu
bleiben und Leib und Gut daran zu sezten » (AEF Instr. buch I, 59v).

124


	La réaction du gouvernement de Fribourg au début de la réforme

