
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 53 (1959)

Rubrik: Miszelle = Mélange

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISZELLE

ZUR GESCHICHTE DER UNIVERSITÄT
FREIBURG i. Br.

In wenigen Jahren folgen sich die Jubiläen mehrerer Universitäten.
Demnächst wird Genf die 400 Jahrfeier der Gründung seiner einstigen

Akademie der Vorläuferin der heutigen Universität, begehen, nächstes Jahr die
Universität Basel ihrer vor 500 Jahren vollzogenen Gründung festlich
gedenken, auf welchen Anlaß hin bereits vor einigen Jahren die Schriftenreihe

: Studien zur Geschichte der Wissenschaften in Basel eröffnet wurde,
von der einzelne Bände hier besprochen wurden (s. 1957, 157 ; 1958, 196,
263, 381-84, 388 f.).

Den Auftakt zu diesen Gedenkfeiern bildete das 1957 abgehaltene Fest
der Universität Freiburg i. Br., die bekanntlich um weniges älter ist als Basel.
Diese Feier dauerte eine volle Woche und wurde in bemerkenswert großem
Rahmen gehalten (vgl. diese Zs. 1957, 315-17, 327 f. ; 1958, 195 f.). Indessen
muß doch gerühmt werden, daß es sich auch Freiburgs Gelehrte angelegen
sein ließen, das wissenschaftlich rege Leben ihrer Hochschule in beachtenswerten

Forschungen und Publikationen zur Geschichte ihrer Universität und
Fakultäten unter Beweis zu stellen. Nicht allein die in älterer und neuerer
Zeit engen Beziehungen zur Schweiz, sondern auch die allgemeine Bedeutung
mancher Veröffentlichungen, so fragmentarisch sie zwangsläufig geblieben
sind, rechtfertigen hier eine Betrachtung wenigstens einiger Ergebnisse.

In erster Linie sei die ausgezeichnete Edition der Statuten des Studienkollegs

der Sapientia von 1947 genannt1. Sie umfaßt eine prächtige
Faksimile-Ausgabe, dazu den transkribierten Originaltext mit der Übersetzung
sowie eine Einführung. Gründer der Sapientia war Johannes Kerer, geb. um
1430, einer der ersten angesehenen Lehrer der Universität, dessen Lebenslauf
Jos. H. Beckmann, Direktor der Universitätsbibliothek, trefflich schildert,
z. T. in Ergänzung des bisher Bekannten. Kerer studierte, nach kurzer
Lehrtätigkeit in der Artistischen Fakultät, Theologie, erhielt auf Grund der
kaiserlichen Bitte die Münsterpfarrei, wurde Dr. jur. can., Dekan und Rektor
und stand zu bedeutenden Gelehrten in nahen Beziehungen, so zu Geiler

1 Johannes Kerer, Statuta Collegü Sapientiae 1497. Satzungen des Collegium
Sapientiae zu Freiburg i. Br. Faksimile-Ausgabe mit einer Einführung, hrg. von
Josef Hermann Beckmann. Lat. Text besorgt und ins Deutsche übersetzt von
Robert Feger. Jan Thorbecke Verlag, Lindau und Konstanz 1957. 114 S. + 54 Bl.

61



von Kaysersberg, Wimpheling und Ulrich Zasius. Eng mit der Universität
verbunden, wurde er 1493 Weihbischof von Augsburg und starb wahrscheinlich

1507. Die Stiftung der Burse errichtete und erweiterte er durch mehrere
Testamente, das erste von 1496, das zweite von 1501, in welchem er übrigens
noch andere reiche Vergabungen machte.

Die Sapientia war nicht die erste Burse, öffnete aber als erste ihre Pforten
allen Fakultäten, während in der Pfauen- oder Adlerburse Magister und
Scholaren der Artistischen Fakultät zusammenlebten, das Kolleg St. Hieronymus

wiederum nur Theologen als Unterkunft diente. Beckmann erläutert
auch knapp den Inhalt der Statuten und ihre Illustration und weist mindestens

das Rankenwerk der zeitgeschichtlich hochinteressanten 77 Miniaturen
dem in neuerer Zeit stärker beachteten Buchmaler Nikolaus Bertschi von
Rorschach zu.

Die Hausordnung, aus reicher Erfahrung heraus vom Stifter genau gestaltet,

bietet ungemein reizvolle Einblicke. Wir möchten die Bestimmungen
über das religiös-sittliche Leben kurz herausheben. Die Scholaren waren
gehalten, jeweilen der Messe in der Flauskapelle beizuwohnen. Am Sonntag
sollte der Vorsteher die Scholaren durch Glockenzeichen zusammenrufen und
sie in die Kirche zur Predigt geleiten und nach der Predigt wieder zurückführen.

Der Text ließe vermuten, daß die Sonntagspredigt in der Pfarrkirche
ohne Messe gehalten wurde. Die Scholaren hatten viermal des Jahres, an
Weihnachten, am Vorfest von Pfingsten, an Maria Himmelfahrt und am
Fastensonntag zu beichten und die Kommunion zu empfangen. Die Fasten
waren gemäß den kirchlichen Vorschriften zu halten. Wer von den Scholaren
mit Waffen tätlich vorging, wurde für immer, wer ohne Waffen, für einen
Monat vom Hause ausgeschlossen. Die strengere Bestrafung jener, die
schwere Verletzungen verschuldeten, erfolgte nach dem Ermessen des
Vorstehers (S. 61 : « ob enormem lesionem » ist wohl kaum mit : « wegen seines
außerordentlichen Vergehens » wiederzugeben, sondern gemeint ist wohl die
« lesio corporis», also der Fall schwere Verwundung). Daß hier besondere
Gefahren vorlagen, geht auch aus einer anderen strengen Bestimmung
hervor. Wer ins Haus aufgenommen wurde, mußte seine Waffen abgeben und
konnte über sie nur bei Ausgängen außerhalb der Stadt verfügen. Wer sich
dagegen verging, wurde strenge bestraft. Überhaupt legten die Statuten
großes Gewicht auf die Wahrung des Hausfriedens. Gelage im Hause waren
ebenso verboten wie das Zechen in Wirtshäusern, gemeine Scherze und
unziemliches Reden, das Einführen von verdächtigen Weibern, ja auch der
Umgang mit Mädchen und Frauen außerhalb des Hauses. Die Aufenthaltsdauer

in der Burse war begrenzt : sie betrug für Theologen höchstens 10,
für Juristen 7, für Mediziner 6 und für die Artisten 4 Jahre. So bieten
uns die Statuten tatsächlich reichen Einblick in die Gewohnheitendes damaligen

Lebens in einer Studentenburse, auch wenn es fraglich bleibt, wie lange
die Vorschriften in der vom Stifter vorgesehenen Weise beobachtet wurden.

Auf besonders sorgfältigen Quellenstudien beruht der Beitrag zur
Frühgeschichte der Theologischen Fakultät von Joh. Jos. Bauer l. Diese Unter-

1 Johann Josef Bauer SCJ, Zur Frühgeschichte der Theologischen Fakultät der

62



suchungen bieten mehr als der Titel verspricht. B. geht von der Gründungsgeschichte

der Universität aus, für deren Organisation der erste Rektor,
Matthäus Hummel von Villingen, Magister artium, Doktor der Medizin und
des kanonischen Rechts, hervorragend wirkte. Freiburg war zwar eine
landesherrliche Gründung, aber der Papst war gleichzeitig beteiligt. Er war für
die Verleihung des Promotionsrechts an die Theologische Fakultät allein
zuständig und ließ sich durch einen Bischof vertreten, jenen von Basel, der
als Kanzler amtete. Dieses Kanzleramt war, wie B. mit Recht hervorhebt,
schließlich nur mehr ein Ehrenamt, und es erhielt der Vizekanzler gegen
eine Gebühr von 1 Goldgulden das Recht, das Lizentiat zu erteilen. Seit
1518 mußte die Erlaubnis nur mehr alle zehn Jahre eingeholt werden. Bei
der Gründung spielten indessen politische Motive eine entscheidende Rolle.
Es sollten u. a. juristisch gebildete Beamte geschult werden, der Gedanke
an berufliche Ausbildung wirkte also mit. Auch sollten die vorderösterreichischen

Lande kulturell-geistig gegenüber dem Westen verselbständigt
werden ; denn bis auf diesen Zeitpunkt waren die Vorlande von Bayern bis
Burgund ohne hohe Schule (12). Die Universität eröffnete ihre Tätigkeit am
27. April 1460, damit setzten aber auch die Vorlesungen an der Theologischen
Fakultät ein. An bedeutenden Schwierigkeiten fehlte es anfänglich nicht.

Die ersten erhaltenen Statuten der Fakultät stammen aus den Jahren
zwischen 1508 und 1514 (20), doch fanden Beratungen hierüber bereits 1463

statt und 1469 erfolgte ein Beschluß der Fakultät, die bestehenden Lücken
in den Statuten zu ergänzen. B. erörtert eingehender die Frage des Verhältnisses

zu den Statuten und Gewohnheiten anderer Universitäten und gelangt
zum Schluß, daß keine Abhängigkeit von den Heidelberger Statuten, wohl
aber eine Ableitung von den alten Heidelberger Gewohnheiten vorliegt.
Natürlich war die Fakultät, so gut wie die Universität überhaupt, auf die
Wahrung einer möglichst großen Autonomie bedacht. Konservatoren
Freiburgs waren u. a. die Domdekane von Straßburg und Konstanz. Aus den
Abschnitten über den Rektor, die Dekane und die übrigen Ämter sei nur
einiges herausgehoben. Bis 1559 bestanden in der Fakultät nur zwei
Ordinarien, daneben gab es eben eine Reihe zusätzlicher Ordensprofessoren.
Wenn erst 1620 vier Ordinarien definitiv angestellt wurden, erklärt sich dies
aus der Lehrtätigkeit promovierter Studenten. Nach den Statuten von 1632
hatte übrigens der Dekan, außer Verwaltungs-, Überwachungs- und
Regierungspflichten, namentlich noch auf dem Markt nach häretischen Büchern
und anstößigen Schriften zu fahnden und die Bücherzensur zu handhaben.
Er hatte bei seinen Theologen auch die Kontrolle über den Empfang der
Sakramente in der österlichen Zeit durchzuführen. Kurz gesagt, der Dekan
war Wächter über Rechtgläubigkeit in Wort und Schrift und Sittenrichter.

Zu bedauern ist, daß von der Fakultät für das erste Jahrhundert keine
Matrikel geführt wurde und die 1578 begonnene uns nicht erhalten geblieben
ist. Indessen errechnet B., daß von den zwischen 1470 und 1620 zu Bak-

Universität Freiburg i. Br. (1460-1620). Beitr. zur Freiburger Wissenschafts- und
Universitätsgeschichte, 14. H. Verlag Eberhard Albert, Universitätsbuchhandlung
1957. 216 S.

63



kalaurei der Theologie promovierten 139 Studenten nur 57 das Doktorat in
Freiburg erhielten, dazu einige an anderen Hochschulen. Von 72 Biblici
doktorierten im Zeitraum von 1470-1537 insgesamt 31 ; 25 Studenten hatten
die niederen Grade anderswo erworben. Im ersten Jahrhundert gab es keine
eigenen Hörsäle. Meist wurde bei den Franziskanern, seit 1550 auch bei den
Predigerbrüdern gelesen, bei diesen noch 1583, als ein eigener Hörsaal
bestand. Universitäts- und Fakultätsgottesdienste wurden nicht allein im
Münster, sondern auch in den Klosterkirchen gehalten.

Die Theologieprofessoren wurden mit Vorzug als Konventoren, als
Vorsteher der Bursen gewählt, weil sie bessere Disziplin zu gewährleisten schienen.
Die Universität hatte trotzdem immer wieder disziplinarisch einzugreifen.
Es kam zu Schlägereien unter den Studenten oder auch mit den Städtern.
Eine eigentliche Burse für Theologen gab es nach B. nicht, doch standen
den Theologen dank mancher Stiftungen oft Freiplätze zur Verfügung.
Manches Nützliche erfährt man ferner über die Besoldungen der Professoren.
Das Gehalt lag zwischen 40 und 100 Gl., entsprach also dem durchschnittlichen

Einkommen einer Pfarrpfründe. Die meisten Lehrer waren Zölibatäre
und manche Einkünfte wurden durch Pfründen aufgebessert. Johannes
Geiler erhielt beispielsweise 1476 als Gehalt 60 Gl. Der Augustinerprior
Tillmann Limperger, später bekanntlich Weihbischof von Basel, wurde am
25. Februar 1491 angestellt und erhielt für vier Wochenstunden 30 Gl. Später
stiegen die Gehälter, entsprechend der Geldentwertung. Christoph Eliner
bekam 1562 als Primarius 240 Gl. Die Ferien dauerten nach den Statuten
« Summa illa » vom 10. August bis 22. September, in Wirklichkeit reichte die
vorlesungsfreie Zeit vom 15. Juli bis 28. August, in der Weihnachtszeit vom
21. Dezember bis 7. Januar, von den allgemeinen Kirchenfesten und den
besonderen Festtagen der Universität und Fakultät sowie Markttagen
abgesehen. Eine ausführliche, gegenüber früher wohl wenig veränderte Ferien-
und Festtagsordnung bieten erst die Statuten von 1632 (56). Als
kulturhistorisches Kuriosum mag das Menu für das Festtagsessen am Patroziniums-
fest erwähnt werden (57 Anm. 301). Wie in Wien und Heidelberg, wurde der
Thomastag auch in Freiburg i. Br. besonders festlich begangen, nur in Freiburg

dagegen das Fest der Bekehrung des hl. Paulus.
Ein genauer Lehrplan wurde namentlich in der Zeit der Jesuiten

festgelegt. Näher berührt uns hier indessen der Abschnitt über die Lehrer ; denn
B. vermittelt in den zum ersten Mal aus den Fakultätsprotokollen erschlossenen

Notizen manche wertvolle Feststellung zur Biographie der Professoren,
so der Theologen Peter Nigri alias Schwarz, Dr. Joh. Mösch, der aus Wien
kam, Johannes Geiler v. Kaysersberg, der nach dem Abschluß der artistischen

Studien nach Basel ging und 1476 in Freiburg während eines Jahres
ein Ordinariat übernahm. Nennen wir noch einmal den aus der Basler
Reformationsgeschichte wohlbekannten Tillmann Limperger, der im Winter 1491
als Prior der Augustiner-Eremiten Ordinarius der Fakultät wurde, doch
schon am 7. August 1492 wegen seiner Wahl zum Provinzial seines Ordens
resignierte, als Regens im Rat der Fakultät blieb und in den folgenden
Jahren noch wiederholt Dekan war, 1498 aber nach Basel zog. Johannes Eck
selbst wirkte als Extraordinarius kaum zwei Jahre.

64



Aus den von B. gebotenen Nachweisen müssen wir indessen eine nicht
unwichtige Feststellung besonders hervorheben. Sie bezieht sich auf den
bedeutenden Straßburger Reformator Wolfgang Capito. Ihm wurde bisher in
der Literatur der Doktorgrad der Medizin der Universität Freiburg und das
Lizentiat der Rechte zugeschrieben. Dafür bieten jedoch die Akten, wie B.
darlegt (76 Anm. 420), gar keinen Beleg. B. führt seinen theologischen
Bildungsgang datenmäßig auf : Bacc. biblicus 11. Dezember 1510, Sententiarius
10. April 1511, Licenciât 8. Januar 1512. Doktor wurde Capito dagegen erst
am 3. Juli 1515. Wahrscheinlich wurden die Behauptungen von weiteren
Graden, einmal geprägt, einfach übernommen und nachgeschrieben. Wir
erinnern uns eines anderen ähnlichen, wenn auch weniger wichtigen Beispiels.
Berchtold Haller wird als Bakkalaureus theol. genannt. Doch ist er durch
die Matrikel von Köln lediglich als Magister artium ausgewiesen. Wir müssen
daher annehmen, daß hier der theologische Grad auf einer Mystifikation
beruht. Nicht uninteressant ist es zu lesen, wie ungehalten die Freiburger
Universität über die ungewöhnlich schroffe Ablehnung einer Professur durch
Dr. Ludwig Bär war (79 Anm. 436), eine Persönlichkeit, die längst eine
Monographie verdiente. Für die schweizerische Kirchengeschichte
bemerkenswert ist auch die Tatsache, daß der ehemalige Schaffhauser Pfarrer
Mag. Martin Stainlin, der in Paris Bacc. theol. formatus geworden war, von
der Universität als Hilfskraft angeworben wurde und in den Jahren 1539-41
Vorlesungen hielt (83).

Es ist nicht verwunderlich, daß verhältnismäßig wenig Geistliche den
theologischen Doktorgrad erwarben ; denn dieser Abschluß der Studien war nach
den alten Statuten Freiburgs nur nach neun oder zehn Jahren möglich, nach
den Statuten von 1586 waren noch sechs bis sieben Jahre erforderlich. Die
Reform der Studien, durch ein Mandat Erzherzog Ferdinands anfangs 1574

eingeleitet, fällt zeitlich ziemlich genau zusammen mit der allgemeinen kirchlichen

Reform und führte zu den erneuerten Statuten von 1586. Charakteristisch

für die Reform ist die Bestimmung einer neuen Professur für die
« casus conscientiae », im Hinblick auf die Bedürfnisse der Seelsorge. Das
war umso bedeutsamer, als der Plan der Gründung eines Seminars in Freiburg
— gemäß dem Postulat des Konzils von Trient — wie ihn Bischof Mark
Sittich von Hohenems aufgegriffen hatte, an den Widerständen der
katholischen Orte der Eidgenossenschaft scheiterte. Auch die Errichtung einer
vierten Professur gelang während Jahren nicht.

Sehr zu beachten sind die Ausführungen Bs., die sich auf die Vorlesungen
über biblische und systematische Theologie beziehen. Leider sind hier wichtige

Lücken in der Quellenüberlieferung zu bedauern. Unverkennbar ist die
Sorge der Universität für die Bibelvorlesungen. Wenn noch ein Forscher, wie
Heinr. Hermelink, behaupten konnte, an manchen Universitäten seien
jahrzehntelang keine ordentlichen Bibelvorlesungen gehalten worden, dann
begreift man sehr wohl, daß B. so entschieden betont, daß auch in der
vorreformatorischen Zeit die Heilige Schrift das Hauptlehrbuch des theologischen

Unterrichts gewesen ist (105). Solche Auffassungen wurden übrigens
neuerdings auch von nichtkatholischen Forschern der Universitätsgeschichte
mit guten Gründen abgelehnt, sind doch, wie Gerhard Ritter nachwies,

B 65



beispielsweise für die Universität Heidelberg Bruchstücke biblischer
Vorlesungen erhalten geblieben oder wenigstens bezeugt. Ähnliche Vorurteile
hinsichtlich der allgemeinen Bedeutung der Bibel für Predigt, Volksunterweisung

und Studium im Spätmittelalter berichtigt B. in ebenso gründlicher
Weise. Man wird ihm dafür umso dankbarer sein, als er sich auf eine
ausgebreitete Kenntnis der einschlägigen Literatur berufen kann und er daher
auch das Urteil entsprechend zu differenzieren versteht. Die Kritik der
Humanisten und Reformatoren begreift sich, wie B. mit Recht geltend macht,
weniger aus der Vernachlässigung des Bibelstudiums an sich, sondern sie

richtet sich vielmehr gegen die Methode, mit der die Heilige Schrift
vorgetragen wurde. Endlose und unfruchtbare Spekulationen kennzeichnen
nämlich diese Methode. Sind auch für Freiburg keine kursorischen Bibelvorlesungen

erhalten geblieben, läßt sich über ihren Charakter doch manches
aus den Statuten und den Eintragungen in den Akten der Fakultät
erschließen. B. bietet über die Zuteilung der Kurse zu den verschiedenen
Zeiten einen guten Überblick, auch über die Sentenzenerklärung der Magistri.
Nach ihm hatte der Nominalismus niemals eine so ausgesprochene Vorherrschaft

inne, wie früher angenommen wurde. In der Artistischen Fakultät
kam er freilich weit stärker zur Geltung (118 f.). Von 1485 bis zur Reformation
wurde die systematische Theologie besonders nach Skotus, Ockham oder Biel
vorgetragen, während die Thomaserklärung, wie es scheint, sehr ungern
gesehen wurde. Die Entwicklung führte erst nach 1540 zum Sieg des
Thomasstudiums.

Schließlich führt uns B. noch in die Institution der Disputation ein, die
auch in Freiburg zu den wichtigsten Übungen des akademischen Lebens
gehörte. Leider sind Disputationsthesen erst für die Zeit von 1574-89
überliefert. Auffallend ist die häufige Behandlung der Sakramente und besonders
der heiligen Messe (133). Was die Promotionen betrifft, wird man festhalten
müssen, daß manche Promovierte sich in der Matrikel nicht nachweisen
lassen, weil sie entweder überhaupt nicht eingetragen wurden oder sie sich
zufolge unterschiedlicher Angaben in der Matrikel und in den Fakultätsakten

nicht identifizieren lassen. So fehlt in der Matrikel auch der Name
Thomas Murners, der 1506 Dr. theol. wurde. Beim Lizentiat wurden im
allgemeinen die höheren Weihen vorausgesetzt. B. schildert die Gradverleihung,
die sog. Renuntiatio, auf Grund der Statuten von 1586, auch die in Freiburg
übliche Promotionsfeier. Einen wesentlichen Unterschied zwischen Lizentiat
und Doktorat, das mit besondern erheblichen Auslagen verbunden war, gab
es nicht. Der Doktor der Theologie bekleidete übrigens rittermäßigen Rang,
stand über dem Landadel, ohne das Adelsprädikat tragen zu dürfen, was
auch besser erklärt, weshalb in den Domkapitelsstatuten von Konstanz
graduierte Bürgerliche eine Vorzugsstellung zugewiesen erhielten.

Wer sich über die umsichtige Arbeitsweise Bs. noch einmal Rechenschaft
geben will, beachte den Exkurs mit der Übersicht über die handschriftlichen
Quellen : die Akten der Theologischen Fakultät, die Statuten und die
Senatsprotokolle, welche eingehend beschrieben werden. Dann erhalten wir eine

knappe Einführung in die gedruckten Quellen und älteren Darstellungen zur
Universitätsgeschichte. Schließlich folgen noch Anlagen mit dem Text der

66



Statutenergänzung von 1469, dem Verzeichnis der Dekane und Professoren,
der Übersicht über die Stoffverteilung der kursorischen Vorlesungen, der
Tabelle der Quatemberdisputationen (1574-89) und der Disputationsthemen
bei den « responsiones pro gradu» (1572-1603). Bedürfte es jedoch eines
weiteren Hinweises auf die Bedeutung dieser Forschungen auch für die
schweizerische Kirchengeschichte, dann mag dies noch mit einigen Namen
belegt werden, die in den Verzeichnissen begegnen. Der vielangefochtene
Dominikaner aus dem Konvent Gebweiler, Johannes Burkhardi, von seinen
Gegnern spöttisch Doktor Jesus genannt, in der katholischen
Abwehrbewegung der neuen Lehre führend, wurde Bakkal. biblicus am 20. Juni
1506, Sententiarius am 12. Dezember 1511. Vor ihm erscheint der spätere
St. Galler Leutpriester von St. Laurenz, Johannes Oderboltz, Bakkal. biblicus

am 21. Oktober 1493 (über ihn s. auch P. Staerkle, Beitr. zur spätmittelalterlichen

Bildungsgeschichte St. Gallens, 1939, bes. S. 215, Nr. 321). Oderboltz

studierte 1484 in Tübingen, wurde 1488 Magister artium und immatrikulierte

sich im Sommer 1489 in Freiburg. Heinrich Rebstein von Altstätten,
der im Wintersemester 1487 in Leipzig inskribiert wurde und hier 1490
Bakkal. artium wurde, ging 1496 nach Freiburg und las als Bakkal. biblicus
über die Psalmen und das Lukasevangelium (vgl. Staerkle 1. c. 218, Nr. 334).
Nennen wir noch kurz den Dominikaner Johannes Gebweiler, ferner Balthasar

Hubmaier, der am 28. Februar 1512 Sententiar wurde (188), Melchior
Fattlin, den Dominikaner Wendelin Oswald aus dem Konstanzer Konvent,
den bekannten Augustinerprovinzial Konrad Treyer, den Benediktiner Seb.
Flechsner aus der Abtei Allerheiligen in Schaffhausen und schließlich aus
späterer Zeit den Konstanzer Weihbischof Balthasar Wurer, Bakkal. biblicus
am 14. Juni 1549 (189). Weniger bekannt sind dagegen Jakob Helbling aus
Rapperswil sowie der Freiburger Petrus Cordinus aus Bulle, der übrigens in
der Matrikel selbst fehlt. So bietet die Publikation Bs. eine Fülle von
Anregungen zu weiteren Forschungen.

Eine entsprechende Ergänzung zu Bauer bietet Wolfgang Müller 1. Ms.
Monographie umfaßt zwei Teile : eine Darstellung der Geschichte der
Promotionen vom Mittelalter weg bis in die neueste Zeit, gegliedert gemäß den
entscheidenden Entwicklungsphasen der Universität, und einen erschöpfenden,

sehr aufschlußreichen Katalog der Promotionen bis in die jüngste Zeit
hinein (55-144). Im Anhang folgt der Abdruck der Promotionsordnung von
1884. Für die ältere Zeit überschneidet sich das hier Gebotene begreiflicherweise

mit einzelnen Ausführungen Bauers. Wir entnehmen M., daß die
Edition der Fakultätsstatuten von 1586, die das Grundgesetz bis in die Zeit
der Aufklärung blieben, in Vorbreitung ist.

Für die vorreformatorische Zeit schildert M. knapp den Studiengang und
auch die Feierlichkeiten, die mit den Promotionen verbunden waren. Die
Festlichkeiten wurden 1569 angesichts der Zeitverhältnisse eingeschränkt,
von den 13 Gastereien fielen sechs hinweg. Die Aufklärung räumte damit

1 Wolfgang Müller, Fünfhundert Jahre theologische Promotion an der
Universität Freiburg i. Br. Beitr. usw. 19. H. Verlag Eberhard Albert,
Universitätsbuchhandlung. 1957. 180 S.

67



endgültig auf. Nicht uninteressant ist, daß die Bakkalaurei biblici ermahnt
wurden, weder direkt noch indirekt etwas zu unternehmen, um die Hörer
von ihren Vorlesungen abzuhalten. Eine Veröffentlichung der Vorlesungen
über die Sentenzen war verboten. Der Bakkalaureus ging oft in die Seelsorge
und kehrte zum Abschluß seiner Studien an die Universität zurück. Gegen
Ende des Jahrhunderts ging die Bedeutung der biblischen Kurse stark zurück.
Dagegen suchte man die Disputationen erneut zu beleben. Einschneidendere
Neuerungen traten jedoch erst 1620 ein, als die Jesuiten drei Lehrstühle
übernahmen, während zwei den Weltpriestern verblieben. So wird 1625 zum
ersten Mal die professio fidei bei einem Doktorat eingefügt, 1631 die Summa
des Aquinaten als Buch für die Themen zum Rigorosum statt der Sentenzen
des P. Lombardus genannt. Bei der Promotion, deren feierlichen Vollzug
M. eingehender schildert, wurde das Glaubensbekenntnis kniend vor dem
Kruzifix gesprochen, ebenso der Eid zur Verteidigung der Lehre von der
unbefleckten Empfängnis Maria, der 1660 vorgeschrieben und in Wien schon
1649 eingeführt worden war. Die Kosten der Promotion betrugen 1701 für
alle Grade zusammen 177 fl., 1740 dagegen 189 fl. Doch wurde die Taxe
nicht selten auf 3/i des Betrages ermäßigt.

Seit 1652 führten die Jesuiten keine Matrikeln, sondern eine Art Klassenbücher.

Die Zahl derer, die nur Moral studierten, zumeist während zwei
Jahren, war recht ansehnlich, ein kleinerer Teil studierte daneben auch
Scholastik, in der Hauptsache wieder nur zwei Jahre. Die Schematismen
der Konstanzer Diözese geben über die Vorbildung der Geistlichen recht
guten Aufschluß. Unter den Kanonikern der Stifte, selbst der Bischofsstadt,
fanden sich allerdings keine Promovierte. Das Domkapitel blieb ihnen
verschlossen, nachdem die Ritterschaft 1605 die Kanonikate zum Reservat des
Adels gemacht hatte. Ein wesentlicher Teil des Klerus studierte nur Moral
oder neben Moral Kirchenrecht oder beide Rechte. Dogmatik studierten nach
M. annähernd 38 %, über 44 % hatten keine Dogmatik, nur 7 % ein
Rechtsstudium absolviert, so nach dem Schematismus von 1745. In der
Innerschweiz fehlen sozusagen Rechtsstudien, entsprechend der allgemeinen
Abneigung der Jesuiten gegen die Ausbildung des Klerus im Jus (vgl. 37 Anm. 83).

M. errechnet, daß von je fünf Weihejahrgängen (1731-35, 1751-55, 1773-77)
nur etwa 15-25 % des Konstanzer Klerus an der Freiburger Universität
studiert hatten. Andere konnten natürlich in Konstanz oder Luzern studiert
haben, auch in Dillingen, und die Schweizer besonders am Mailänder Kolleg.
Nach dem Schematismus von 1794 weisen sich nur wenige bloß über ein
Rechtsstudium aus. Der Anteil jener, die allein Moral oder daneben noch
kanonisches Recht studiert hatten, betrug nach M. 22 %. Über drei Viertel
des gesamten Klerus weisen sich in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts
über einen « vollen » Studiengang aus. In der Innerschweiz war das
Rechtsstudium immer noch nicht aufgenommen.

Die theresianisch-josephinische Studienreform war vor allem auf eine

Vermehrung der Studienfächer gerichtet. Als Pflichtfach kam namentlich das

Kirchenrecht im Sinn des Staatskirchenrechts hinzu. Die Reform gestaltete
auch das Promotionsrecht neu. Die bisher selbständige Hochschule drohte
eine Staatsanstalt zu werden, die vor allem den Staatszwecken zu dienen

68



hatte. Nach der Absetzung des Senats durch die Regierung (1767) trat auch
die Instruktion vom 18. Januar 1768 für die Theologische Fakultät in Kraft.
Liest man diese in einzelnen Bestimmungen, gewinnt man den Eindruck,
daß die Anforderungen verschärft wurden. Die Abstimmung der Professoren
über die Prüfungen erfolgte mit schwarzen und weißen Kugeln, was 1797

aufgehoben wurde. Eine neue durchgreifende Reform erfolgte bereits 1774,
doch wurde die Prüfungsordnung erst durch Erlaß der vorderösterreichischen
vom 29. Oktober 1777, entsprechend kaiserlichen Resolution, wirksam. Jetzt
erstreckte sich das zweistündige Rigorosum auf alle gelesenen Fächer. In
Auswirkung der Reform sollte der Kandidat auch eine « kleine Abhandlung »

verfertigen. Damit setzt die Entwicklung zur Dissertation ein. Ein Druckzwang

bestand freilich nicht. Das Bakkalaureat ging damals ein. Seit 1785

war die Promotion im Namen des Kaisers, nicht mehr des Papstes, zu
verkünden, wie denn die Bindungen an Kirche und Papst überhaupt beseitigt
werden sollten. So unterblieb auch die Bittdeputation nach Pruntrut an den
Bischof von Basel als Kanzler der Universität. Besonders charakteristisch
ist jedoch die Abschaffung der « Professio fidei», die 1812 auch durch das
badische Ministerium verboten wurde. Die Fakultät machte sie erst wieder
1897 zur Pflicht.

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts ist die Entwicklung durch einen
deutlichen Niedergang gekennzeichnet. Im dritten Jahrzehnt des 19. Jahrh.
wurden bloß noch zehn Promotionen vollzogen. Die Dissertationen gingen
mehr und mehr zurück. Erst nach 1860 trat ein Wandel ein. Eine neue
Promotionsordnung kam schließlich 1884, auf Drängen des Ministeriums,
zustande. Der Druckzwang für Dissertationen wurde erst 1904 festgelegt. Die
Referate über sie sollten nicht schriftlich niedergelegt werden, so wurde 1906
beschlossen ; 1909 aber entschied man, daß schriftliche Referate nach zwei
Semestern vernichtet werden sollten Der Anteil der Schweiz an den
theologischen Doktoraten ist übrigens nicht sehr groß (10).

Schließlich sei noch auf die Bemerkungen Ms. zur Entwicklung der
Dissertationsprobleme hingewiesen. Geschichtliche Stoffe rücken eigentlich spät in
den Vordergrund. Zu Beginn des Jahrhunderts traten mehr und mehr
sozialethische Arbeiten auf. Bald aber zeigte sich auf verschiedenen Gebieten eine
starke Neigung zu historischen Fragestellungen. Auffallend ist, daß die
Patrozinienforschung erst 1948, die religiöse Volkskunde erst 1951 einbezogen

wurde. Ansehnlich ist innerhalb der Kirchengeschichte die Zahl der
Dissertationen mit Problemen der Bistums- und Regionalgeschichte.

Vom umfangreichen Katalog der Promotionen beansprucht die ältere Zeit
größeres Interesse, wenn auch die neuere Zeit die Neugier an manchen
Persönlichkeiten wecken mag. Es begegnen u. a. jene Persönlichkeiten, die
wir bereits aus Bauer kennen (zu Joh. Burchart s. auch Nik. Paulus, Die
deutschen Dominikaner im Kampfe gegen Luther. Eri. u. Erg. zu Janssens
Geschichte d. dtsch. Volkes IV. 1/2, 325 ff. ; zu Seb. Flechsner vgl. Staerkle
I.e. S. 261, Nr. 546). Bemerkenswert ist der zeitweise starke Anteil der
Dominikaner, während die Benediktiner selten hervortreten. Der Katalog ist
namentlich wertvoll für die Bildungsgeschichte des Klerus im 17. u. 18.
Jahrhundert ; für die Schweiz. Kirchengeschichte bietet er insofern viel Auf-

69



schlußreiches, als manche, auch nichtschweizerische Persönlichkeiten, besonders

Jesuiten, mit der Geschichte schweizerischer Kollegien und Stifte eng
verbunden sind (vgl. Nr. 167, 180, 184, 186 Aug. Reding aus Einsiedeln,
195, 218 ; 233, 235 u. 239 1 Augustiner und 2 Jesuiten aus Freiburg i. Ue.,
241, 245, 268, 274 usw.).

Es liegt eine Unsumme von aufopfernder Arbeit in diesem Katalog
beschlossen, wofür jeder an der Bildungsgeschichte des Klerus interessierte
Forscher M. besondern Dank entgegenbringen dürfte. Ausgezeichnete
Indices erleichtern dem Benutzer jede Sucharbeit.

Zur Geschichte der Philosophischen Fakultät liegt uns ein Band vor, der
namentlich für das 18. und 19. Jahrhundert zu beachten ist1. Den weitaus
größten Beitrag verdanken wir dem wohlbekannten Historiker Ernst W. Zeeden

: Die Freiburger Philosophische Fakultät im Umbruch des 18. Jahrhunderts.
Wenn die Struktur der Universität sich trotz Reformation und
Gegenreformation im wesentlichen unverändert erhielt, infolge der Aufgabe der
Universität, die Orthodoxie zu wahren, auch die Vorrangstellung der
Theologen, so sollte dieser Zustand nach der Mitte des 18. Jahrhunderts zu
einschneidenden Reformen führen. Nicht mit Unrecht betont Z., daß die
katholischen Hochschulen vielfach als rückständig galten, weil sie der
Entwicklung der Naturwissenschaften zu wenig Beachtung schenkten, wie dies
bei den Jesuiten besonders augenfällig ist. Freiburg war bis zur theresiani-
schen Reform konservativ, unbedeutend, provinziell. Immerhin wurde auf
Initiative der breisgauischen Landstände 1716 ein Lehrstuhl für Geschichte
gestiftet. Lehrfächer waren im übrigen Logik, Mathematik, Physik und
Geschichte (römisch-germanische Reichshistorie), Lektoren erteilten
italienischen und französischen Sprachunterricht sowie Unterricht im Tanzen und
Fechten. Gemäß der Praxis der Jesuiten wechselten die Professoren alle
2-3 Jahre, nur Historiker scheinen wesentlich länger doziert zu haben. Von
der Art der Vorlesungstätigkeit können wir uns eine Vorstellung machen,
wenn nach einem Verzeichnis Logik und Physik je fünfmal in der Woche
anderthalb Stunden gelesen wurden.

Den Abschlußprüfungen ging ein Sittenexamen voraus. Damit hatte man
eine Handhabe zu empfindlichen Sanktionen, indem beispielsweise nächtliche

Ruhestörer von den Prüfungen kurzerhand ausgeschlossen wurden. An
Exzessen fehlte es keineswegs. Doch waren die Verhältnisse in Freiburg eher
besser als an anderen Hochschulen. Es kam natürlich öfters zu Reibereien

wegen der akademischen und städtischen Gerichtsbarkeit. Auseinandersetzungen

zwischen den Fakultäten wurden durch das Zwangsstudium der
Philosophie heraufbeschworen. Namentlich die Juristen lehnten sich dagegen
auf, während die Philosophen auf der Tradition beharrten und kaum etwas
von einer Anpassung an neue Verhältnisse wissen wollten, obwohl durch das

Zwangsstudium das vielbeklagte Schwänzen gefördert wurde. 1763 kam ein

1 Clemens Bauer, Ernst Walter Zeeden, Hans-Günther Zmarzlik, Beiträge zur
Geschichte der Freiburger Philosophischen Fakultät. Mit einem Vorwort von
Arnold Bergstraesser u. 8 Kunstdrucktafeln. Beitr. usw. 17. H. Verlag Eberhard
Albert, Universitätsbuchhandlung. 1957. 202 S.

70



Vergleich zwischen den beiden Fakultäten zustande. Kraft eines
Mehrheitsentscheides des Senates wurde, nach einem Vorstoß der Studenten, 1763/64
das Diktiersystem in den Vorlesungen der Philosophischen Fakultät beseitigt

und die Expliziermethode eingeführt.
Bemerkenswert ist weiter, daß gemäß der sog. Transactio Viennensis von

1700 bestimmt wurde, daß die Professoren den Eid zur Verteidigung der
unbefleckten Empfängnis Maria jährlich in der Jesuitenkirche zu leisten
hatten und die Studenten sich über den Empfang der österlichen Kommunion
auszuweisen hatten. Die Beichtzettel mit Namensvermerk wurden
eingesammelt und an die Behörden weitergeleitet. Dieses Geschäft besorgte der
Dekan. Wer fehlte, wurde notiert und persönlich gemahnt. Trotzdem ließ
die Beobachtung der kirchlichen Vorschriften durch die Studenten zu
wünschen übrig. So ließ sich 1752 weder bei der Bittprozession noch bei der
Vesper auch nur ein Student erblicken, obgleich man die Vorlesungen eigens
hatte ausfallen lassen. Die kirchlichen Feiern, die Z. anschaulich schildert,
waren freilich recht zahlreich. Die Fakultät erzeigte sich übrigens, zufolge
der beherrschenden Stellung der Jesuiten, als besonders konservativ.

Z. zeichnet den Kampf um die Studienreform Maria Theresias mit
besonnenem und ausgewogenem Urteil. Der Anstoß ging von Wien aus, und zwar
zuerst von den Medizinern. Der Angriff richtete sich nicht zuletzt gegen die
Jesuiten und ihre Sonderstellung. So war die Promotion fortan ein Akt der
Universität, nicht mehr der Fakultät. Anstelle des Trienniums trat das
Biennium, der zweijährige Lehrgang. Die Universität Freiburg, weiter
entfernt gelegen als die übrigen österreichischen Universitäten, glaubte sich der
kaiserlichen Reform durch Selbstreform entziehen zu können. Nach dem
7jährigen Krieg nahm jedoch die Auseinandersetzung bald scharfe Formen
an, auch weil die Universität ihre Reformen vielfach rückgängig gemacht
hatte. In der Auseinandersetzung spielte der Bischof von Konstanz wiederholt

eine Rolle als Protektor. Die Fakultät wehrte sich besonders auch gegen
die Beseitigung der kirchlichen Feiertage. Immerhin entschloß sie sich, in
Befolgung der Wiener Anregungen durch Anschaffung neuer Lehrmittel,
Einführung von Experimenten und Ausbau des Mathematikunterrichts, den
naturwissenschaftlichen Unterricht zu modernisieren. Auch der Bibliotheksbetrieb

wurde besser organisiert, wollte doch die Kaiserin eine allgemeine
Universitätsbibliothek schaffen. Die Fakultät beklagte sich freilich darüber,
daß ihr infolge der hohen Auslagen für die physikalische Sammlung für
Bücher keine Mittel mehr zur Verfügung stünden. Das ist recht bezeichnend
An Periodica bezog die Fakultät vor allem die Schriften verschiedener
Akademien. Nach erneuten Vorstößen Wiens ging Freiburg wieder zu
Selbstreformen über und opferte schließlich auch ihre Steuerfreiheit in der
Erwartung, so ihre Privilegien und ihre Autonomie doch noch retten zu können.
Doch die Regierung ließ sich nicht mehr hinhalten. Sie griff geradezu
drakonisch ein, zog den Syndikus gefänglich ein und bestellte anfangs 1767
einen eigentlichen Kommissar ; der Senat wurde abgesetzt und die Professoren

auf unbedingten Gehorsam vereidigt. Anstelle des Senates führte man
1768 die Konsistorialverfassung ein. Nach dem neuen Direktorialsystem
standen den Fakultäten Direktoren als landesfürstliche Kommissäre vor. Der

71



Lehrkörper erfuhr eine bedeutende Änderung, die Jesuiten wurden, neben
zwei Weltlichen, der Leitung eines weltlichen Direktors unterstellt.

Seit dieser Zeit nahmen die Reformen kein Ende. Das Direktorialsystem
wurde 1791 durch den sog. Studienkonsess ersetzt, eine provinziale
Unterrichtsbehörde, in welche je ein Vertreter für die einzelnen Fakultäten, für
die Gesamtheit der Gymnasien und die Normalschule entsandt wurden. Der
Rektor führte das Präsidium. So blieb die Universität faktisch eine
Staatsanstalt. Wohl hoffte man durch diese Ordnung die gelehrte Tätigkeit der
Professoren wieder beleben und sogar den Hochschulnachwuchs besser

pflegen zu können. Sichtbare Lehr- und Forschungserfolge belohnte die
Regierung eigens. Allein sie verband damit gleichzeitig einen Abbau des
kirchlichen Einflusses. Die ordentlichen Professoren aus der Gesellschaft Jesu
wurden zurückgesetzt, die kirchlichen Feiern eingeschränkt. So leistete man
aber, wie Z. wohl zutreffend urteilt, einem radikalen kirchenfeindlichen Geist
Vorschub. Kaiser Leopold II. hatte bald allen Grund, im Staatsinteresse
selbst Dekrete für die Aufrechterhaltung der katholischen Religion zu
erlassen. Er führte für die höheren Schulen die tägliche Messe wieder ein und
verordnete fünfmaligen Empfang der Sakramente im Jahr und die Abgabe
der Beichtzettel. Ein ausgedehntes Kontrollsystem gegenüber Professoren und
Studenten entwickelte sich, die Prüfungen wurden vermehrt und verschärft.

Gewisse Fortschritte wurden immerhin erzielt. Eine größere Kontinuität
des Unterrichts wurde erreicht, der häufige Wechsel der Professuren der
Jesuiten nahm ein Ende. Neue Professuren kamen hinzu (u. a. für
Weltgeschichte und historische Hilfswissenschaften). Z. kennzeichnet Freiburg
auch als großherzogliche Universität. Er schließt seine ansprechend
geschriebene Darstellung mit einer gerechten Würdigung der Reformbestrebungen.

Die gutgewählten Beilagen bieten instruktive Quellenstückc : u. a.

zeitgenössische Berichte über die Universitätsverhältnisse mit lesenswerten
Charakteristiken von Professoren, Vorlesungsverzeichnisse, ein pikantes
Beispiel einer Lehrstuhlbesetzung durch Konkurs, der zur Wahl Rottecks führte,
bemerkenswert auch für den Stand der damaligen Pflege und Auffassung
der Geschichtswissenschaft, endlich Tabellen über die Lehrstühle und ihre
Inhaber von 1768-1805.

Der Beitrag von H. G. Zmarzlik : Die Geschichtswissenschaft an der
Universität Freiburg in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts bietet ungemein
lehrreiche Einblicke in die Besetzungsfragen der historischen Lehrstühle und
verbindet damit eine Charakteristik der Entwicklung der Geschichtswissenschaft.

Manches wurde freilich von Heinrich Finke vorweggenommen, anderes
wird erst aus Universitätsakten neu erschlossen. Aug. Friedr. Gfrörers
Berufung bezeichnete eine Wende. Doch zog er sich, zufolge seiner Weigerung,
Weltgeschichte gleichsam im Überblick zu lesen im Hinblick auf die Bedürfnisse

besonders der Juristen, heftige Anfeindungen zu. In den 60er Jahren
drang ein « protestantisch gefärbter Liberalismus in die Geschichtsvorlesung
ein», bemerkt Z. (155). Diese Richtung ist denn auch in der Folge
rücksichtslos festgehalten worden, sozusagen bei allen Berufsfragen, deren Verlauf

man mit lebhaftem Interesse verfolgt, zumal es sich oft um Versuche
handelt, angesehene Gelehrte zu gewinnen. Daß dabei die Theologische

72



Fakultät in Sorge für den katholischen Charakter des Geschichtsunterrichts
befangen blieb und sich kräftig wehrte, war durchaus verständlich. Bis in
die Mitte des Jahrhunderts hinein war sie am stärksten besucht und ihre
Studenten mußten von Gesetzes wegen während drei Semestern
Geschichtsvorlesungen hören. Natürlich spukte zur Zeit des badischen Kulturkampfes
das Schlagwort von der voraussetzungslosen und freien Wissenschaft in
vielen führenden Köpfen, womit sozusagen allen katholischen Gelehrten,
ohne Rücksicht auf ihre Qualifikation, der Kampf von vornherein angesagt
war. Als Kandidat wurde einmal ein so betont polemischer Historiker, wie
August Kluckhohn, vorgeschlagen, in der Meinung, daß er vermittelnden
Charakters wäre (164 f.) Noch 1892 klagte die Theologische Fakultät, daß
keiner der Dozenten der Geschichte katholisch sei — und das an einer «

vorzugsweise von katholischen Studierenden des zu zwei Dritteln katholischen
Landes besuchten Hochschule ». Die Philosophische Fakultät dagegen
erklärte, die Universität sei « keine confessionelle Anstalt, sondern ein Institut
freier Wissenschaft» (174). Wie frei und tolerant ihre Auffassungen waren,
bewies dann 1892 in eklatanter Weise ihre Haltung gegenüber der Kandidatur

Aloys Schultes, die sie rundweg ablehnte, trotz aller vorgeschützten
Gründe doch vor allem, weil er Katholik war (175 f.). Das Ministerium fand
dann den Ausweg, indem sie Schulte eine eigene Professur errichtete, namentlich

im Hinblick auf die badische Geschichte. Aber die Fakultät ließ Schulte
trotzdem fühlen, daß er nie ihr Kandidat gewesen war und widerstand seinen
Wünschen nach einer allgemeinen Geschichtsprofessur. Er ging dann bereits
1896 nach Breslau. Heinrich Finke trat an seine Stelle unter weit günstigeren

Voraussetzungen.
Damals war die Zeit der Hochblüte der Geschichtswissenschaft in Freiburg

herangebrochen, die Universität rückte hierin bald in den vordersten Rang
der deutschen Hochschulen überhaupt. Dies macht der gestraffte, prägnant
geschriebene Aufsatz von Clemens Bauer : Die Freiburger Lehrstühle der
Geschichtswissenschaft vom letzten Jahrzehnt des 19. bis zum ersten Viertel
des 20. Jahrhunderts deutlich, wenn er noch einmal, mit geringen
Wiederholungen, die hervorragenden Gelehrten in ihrer eigenartigen Mischung nach
Herkunft, Temperament und weltanschaulicher Haltung zeichnet : Schulte
und Finke als katholische Westfalen aus bäuerlicher Umwelt, Alfred Dove
als Berliner, v. Below als junkerlichen Ostpreußen, Friedrich Meinecke als
Niedersachsen und Felix Rachfahl als Schlesier. Er versucht in feinsinniger
Weise zu umgrenzen, welche Bedeutung die Freiburger Zeit für die geistige
Entwicklung dieser Gelehrten überhaupt besaß. Daß wegen der Kontinuität
ihrer Forschungs- und Lehrtätigkeit der Ruf der Freiburger Universität auf
historischem Gebiet namentlich v. Below und Finke zu verdanken war, ist
wohl kaum zu bezweifeln.

So vermittelt auch dieser der Philosophischen Fakultät gewidmete Band
ungemein viel Anregendes und Aufschlußreiches für die Geschichte der
Universität und damit auch für die ideengeschichtliche Entwicklung der neueren
und neuesten Zeit.

O. Vasella.

73


	Miszelle = Mélange

