
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 52 (1958)

Artikel: Der Konvertit Johann Schorsch von Thusis (1600-1665) und seine
Kontroverse

Autor: Maissen, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FELIX MAISSEN

DER KONVERTIT JOHANN SCHORSCH

VON THUSIS (1600—1665)

UND SEINE KONTROVERSE

Die anfänglich erfolgreich scheinenden Rekatholisierungsversuche
während der Kriegsjahre 1621/23 im Prätigau und Unterengadin

führten nicht zum erhofften Ergebnis. Nach dem Abzug der
österreichischen Truppen kehrten die Neubekehrten, bis auf wenige
Ausnahmen, zu ihrem früheren Glauben zurück1. Dagegen konnten die

Kapuziner der neuerrichteten rhätischen Mission schöne Erfolge buchen 2.

Sie nahmen aber auch sozusagen den Ruhm gerne für sich in Anspruch,
die katholischen Gegenden Graubündens vom Protestantismus gerettet
zu haben, wie verschiedenen Visitationsberichten zu entnehmen ist3.

1 J. G. Mayer, Geschichte des Bistums Chur, Bd. II, S. 281, 399-403, 405-410.
Fr. Pieth, Bündnergeschichte, Chur 1945, S. 208, 210/11, 214.
Im Folgenden bedienen wir uns folgender
A bkürzungen :

AP Archivio di Propaganda Roma ; Abschriften von P. Ad. Jann
OC, im Provinzarchiv der Kapuziner, Kloster Wesemlin, Luzern.

BAB Eidgenössisches Bundesarchiv Bern.
BAC Bischöfliches Archiv Chur.
STAGR Staatsarchiv Graubünden Chur.
HBLS Historisch-biographisches Lexikon der Schweiz.
Jb Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft Graubünd.

2 P. Clemente da Brescia, Istoria delle missioni nella Rhetia, Trento 1702 ;

cf. die verschiedenen Konversionen nach Index unter n conversione d'eretici
alla fede ». Ferner : AP, voi. 2, zum Jahre 1671 S. 620 fi. und vol. 35, Visitationsbericht

des P. Stephano a Gubbio von 1652, S. 70/71.
3 AP, vol. 2, S. 504, Missionsbericht des P. Provinzial von 1662 : « Prima che

vi intrassero i Padri (Pfarrei Danis), erano (i parochiani) buona parte infetti
dall'heresia, o involti in una rarissima ignoranza, ma gli heretici si sono convertiti

l'j 281



P. Stephano a Gubbio sagt beispielsweise in seinem Missionsbericht nach
Rom, der neue Glaube hätte sich vor der Ankunft der Kapuziner in
allen Drei Bünden nicht nur in jeder Gerichtsgemeinde, sondern sogar
in jeder Nachbarschaft mehr oder weniger ausgebreitet. Er sei aber

allenthalben durch das Wirken der Kapuzinermissionäre stark
zurückgedrängt worden ü

Während des in politischer und militärischer Hinsicht ruhigeren halben

Jahrhunderts nach den Bündner Wirren, sowie auch im 18. Jahrhundert,
waren einzelne Konversionen im Staate der Drei Bünde allerdings keine
Seltenheit. Nebst den Kapuzinern werden auch dem Weltpriester und
Missionär der Propaganda Fide, Taddeus Bolsoni im Misox, besondere

Bekehrungserfolge nachgerühmt. Dieser soll allein innerhalb von drei

Jahren acht Reformierte in den Schoß der katholischen Kirche
zurückgebracht haben 2. Es ist keine leichte Aufgabe, diese Bewegungen im
einzelnen genau festzustellen. Einige Stichproben aus den Pfarrbüchern
im Oberhalbstein bestätigen indessen, daß mancher Protestant sich zur
katholischen Kirche zurückfand s.

In der Regel stießen jene, die ihre Konfession zu wechseln gedachten
— ob sie nun katholisch oder reformiert waren — auf große Schwierigkeiten

und Hindernisse seitens ihrer Verwandtschaft und ihrer Dorfgenossen.

Den armen Konvertiten wurde nicht selten ihr Erbteil vorenthalten
oder entzogen. Sie wurden sogar von der Familie verstoßen. So waren sie

in den meisten Fällen gezwungen, ihren früheren Freundes- und
Bekanntenkreis, ihre Dorfgemeinschaft und nicht selten auch das Land zu ver-

e gli altri si sono resi più capaci S. 505 : « i popoli di questi luoghi
(Tiefencastel, Mons, Alvaschein) erano per l'addietro immersi in heresie e super-
stitioni essecrande, ma per opera dei padri si sono convertiti tutti et hanno ab-
braciato con tanto fervore la frequenze dei sacramenti e la divotione che molti
giovani hanno fatto voto di castità. » Ferner vol. 21, Visitationsbericht vom
18. Juli 1668, S. 136v : «... servira l'attestare che tutti li signori, che a
nome publicco o privato sono venuti a visitarmi a gli hospitii dove sono stato,
mi hanno fatto grand'istanza, che non gli levi i padri, dichiarando di restar
molto soddisfatti delli loro ministerii e buoni essempi e che se non fossero stati li
cappuccini, essi sarebbero heretici e se si partissero, ritornarebbero le cose del
servitio di Dio e della fede al stato infelicissimo di prima, per esser circomdati
da luoghi heretici e per altre raggioni. L'istesso han detto alcuni sacerdoti
prudenti e zelanti. » Visitator war P. Giovanni Battista da Sabbio, Provinzial.

1 AP, voi. 35, S. 33, fol. 13.
2 AP, voi. 21, Sommario zum 15. Sept. 1670 und Korrespondenz Bolsonis vom

15. Juli 1670. Ferner vol. 35, Bericht des Nunzius an die Sacra Congregatio vom
6. Februar 1671.

3 Vom Beginn der Pfarrbücher, um 1630 bis 1800, sind z. B. in Lenz nicht weniger
als 7, in Reams 10 und in Tinzen 3 Reformierte katholisch geworden.

282



lassen und in der Fremde ihr Fortkommen zu suchen. Gallus Castell, der

Sohn des Podestà Ludwig Castell von Sagens, wurde beispielsweise wegen
seines um 1698 stattgefundenen Übertrittes zur evangelischen
Konfession, in eine lange Erbschaftsstreitigkeit mit seinem Vater verwickelt.
Die Angelegenheit kam vor das Bundesgericht und wurde sogar vor das

Forum der Drei Bünde gezogen l. Ähnlich erging es der Maria Flandrina
Capol, der Tochter des Podestà Julius Capol, die katholisch wurde und
in ein Kloster Chiavennas eintrat. Es wurde ihr ihre Mitgift vorenthalten,
trotz der Intervention des spanischen Gesandten Casati und anderer

(c. 1696) 2.

Der Bischof von Chur, Ulrich de Mont (f 1692) hatte 1676 in der

Stadt Como zur Aufnahme armer bedrängter Konvertiten eine Zufluchtsstätte,

ein Heim oder Asyl, mit finanzieller Unterstützung der Kongregation

de Propaganda, errichtet3 (Pia casa di refugio per le convertite).
Dort wurden diese anfänglich untergebracht, bis sie anderwärts versorgt
werden konnten. Das kleine Heim war bald nicht mehr in der Lage,
allen Bedürfnissen zu genügen. Um 1680 richtete daher die rhätische

Kapuzinermission zusammen mit dem P. Guardian von Gravedona ein

Hilfsgesuch an die Sacra Congregatio um einen jährlichen Beitrag an
den Unterhalt des Asyls event, zur Errichtung eines neuen4.

Gegen Ende der Bündnerwirren erregte der Glaubensübertritt des

bekannten Staatsmannes Georg Jenatsch Aufsehen. Zu den auffallendsten
Konversionen des 17. Jahrhunderts gehören jene des Schwagers Georg

Jenatschs, des ehemaligen Prädikanten Jodokus 6, jene des Pompeius
Planta von Wildenberg 5, des Obersten Paul Buoi 1690 7, des Vincenz

von Salis/Samaden 8 und vor allem des Johann Schorsch von Thusis.

1 STAGR, Protokolle des Zehngerichtenbundes, Bd. 5, S. 59-63. Protokolle des
Oberen Bundes, Bd. 15, S. 6-9, sowie viele Stellen in den Bundestagsprotokollen
Bd. 54.

2 AP, vol. 35, Schreiben des Nunzius an die Sacra Congregatio vom 9. Februar 1696.
3 AP, vol. 35, zum 4. Febr. 1676.
4 AP, vol. 34, Sommario zum 20. Febr. 1680.
6 AP, vol. 19, undatiert (vol. 404, fol. 390). Dazu auch Pieth, Bündnergeschichte,

S. 211.
a Durch Schreiben vom 9. Juni 1667 an die Regierung von Innsbruck empfiehlt

der Bischof von Chur den Pompeius Planta von Wildenberg dem Schutz der
Regierung, da dieser täglich von seinen ehemaligen Freunden und von seinen
Verwandten verfolgt werde, da er katholisch geworden sei, sodaß er gezwungen
sei, seine Heimat zu verlassen und sich nach Österreich zu begeben. BAC,
Cartular T, Seite 77.

Es handelt sich hier wahrscheinlich um Johann Pompeius Planta, Sohn des

Balthasar, * 1605, j 1669, Podestà zu Traona, Gemahlin : Dorothea Maria Jecklin

283



I. LEBEN UND KONVERSION DES JOHANN SCHORSCH

Schorsch ist ein sehr altes und bedeutendes Geschlecht des Rheinwalds.

Bereits 1325 erscheint ein Georg Schorsch als Landammann.

Später bekleiden die Schorsch regelmäßig während mehrerer Jahrhunderte

hohe und höchste Gemeinde- und Bundesämter. Wir treffen sie des

öftern als Landeshauptleute, Vicari und Podestaten im Veltlin an.
Mehrere Vertreter sind Träger hoher militärischer Grade und dienten als

Offiziere in französischen, spanischen und holländischen Diensten.
Vielleicht der hervorragendste Vertreter der Familie ist Landeshauptmann

Georg Schorsch, der Urgroßvater des Konvertiten Johann. Er
führte die Bündnertruppen im ersten Müsserkrieg an und wurde von den

Drei Bünden mit verschiedenen Gesandtschaften ins Ausland betraut.
Hans Schorsch, der Großvater des Konvertiten, war Bannerherr und
Landammann des Rheinwalds und Kommissär zu Chiavenna. Vater
unseres Konvertiten war Hauptmann Ritter Georg Schorsch. Dieser war
einer der Mitunterzeichner des mailändischen Vertrages vom Januar 1622

und einer der Gesandten nach Frankreich 1635 1. Im 16. Jahrhundert
bürgerten sich die Schorsch in Chur ein und stellten daselbst während
des 17/18. Jahrhunderts mehrere Ratsmitglieder 2.

Einer der älteren Brüder des Johann Schorsch trat in den Kapuzinerorden

ein und nahm den Ordensnamen P. Renatus an. Er war bereits

früher, zusammen mit seinem Vater und seinen Geschwistern, mit
Ausnahme des Johann, zur katholischen Kirche übergetreten. In der

Einleitung zur Kontroversschrift des Johann Schorsch heißt es, ihr Verfasser

stamme von den Edlen der Schorsch und der Paravicini ab 3. Wahr-

von Hohenrealt. P. Nikolaus von Salis, Die Familie von Salis, Lindau 1891,
Stammtafel Planta-Wildenberg und Ant. v. Sprecher, Sammlung rhätischer
Geschlechter, Chur 1847, S. 123.

7 Oberst Paul Buoi, Bundeslandammann 1673, Landeshauptmann im Veltlin 1681,
konvertierte 1691, Gemahlin : Narzissa von Planta-Rietberg. Ein Nachkomme
von ihm war der spätere Bischof von Chur Karl Rudolph Buol-Schauenstein.
HBLS II, S. 434/35 und Ant. v. Sprecher, Sammlung rhätischer Geschlechter,
S. 29.

8 Vincenz von Salis-Samaden, Gardehauptmann in französischen Diensten,
konvertierte um 1700, | 1738. P. Nikolaus von Salis, Die Konvertiten der
Familie von Salis, Luzern 1892, S. 18.

1 HBLS VI, S. 242.
2 M. Valer, Geschichte des Churer Stadtrates 1422-1922, S. 92.
3

« Informatio ad benevolum lectorem de conversione, vita et obitu auctoris huius
libri » in der Einleitung der Kontroversschrift des Johann Schorsch : Conversio
Joannis Georgii Rhaeti etc., Einsiedeln 1666. Einleitung nicht paginiert

284



scheinlich ist die Mutter des Konvertiten Johann eine Paravicini. Andere
Frauen dieses Namens erscheinen im Stammbaum der Schorsch nirgends ;

dieser ist übrigens nicht ganz vollständig1. Die Konversion des Ritters
Georg und dessen Familie dürfte wohl im Zusammenhang mit der Heirat
mit der katholischen Paravicini aus dem Veltlin stehen. Paravicini waren
im 17. Jahrh. auch in Kazis ansässig 2. Ritter Georg wohnte, wenigstens
zeitweise, auch in Chiavenna3. Johann Schorsch hingegen wird immer
als von Thusis bezeichnet *. Nach der Konversion gehörte die Familie
kirchlich zu Kazis. Dort erscheint eine Anna Schorsch, eine Nichte des

Johann, als Gemahlin des Landammann Johann Notin de Maisen,

Freiherrn von Meisenburg5.
Johann Schorsch wurde 1600 geboren 6. Über seinen Bildungsgang ist

nicht viel zu erfahren. Er dürfte identisch sein mit jenem Johann
Georgius Spelucensis, der 1616 im Collegium Augustinianum in Basel
und 1617 in Heidelberg studierte7. Doch schon 1612/13 erscheint ein

Johann Georgius Lepontinus als Schüler in Basel, in Gesellschaft des

Veltliners Plinius Paravicini8. In Basel hatten Verwandte Schorschs das

Bürgerrecht erworben 9. Herrensöhne pflegten meistens recht frühzeitig
den Kollegien zur Ausbildung anvertraut zu werden. Aus seinem späteren
Leben zu schließen, muß Schorsch auch Theologie studiert haben. P.

demente da Brescia nennt ihn einen « ministro della sette Calviniana »10.

Im Verzeichnis der Bündner Prädikanten erscheint er jedoch nichtu und
wird daher kaum Mitglied der Synode gewesen sein.

Genealogie der Familie Schorsch, früher im Privatbesitz von Dr. Schneeli, heute
im STAGR. Die Ehefrau des Vaters des Johann Schorsch ist nicht angegeben.
Sie dürfte die gesuchte Paravicini sein. Der Konvertit Johann selbst erscheint
auch nicht im Stammbaum.
Freundl. Mitteilung von Dr. Christoph Simonet, Zillis.
Stammbaum Schorsch, cf. Note 18.
Bartholomäus Anhorn, Heilige Wiedergeburt der evangelischen Kirche in den
Gemeinen Dreyen Pündten, Brugg 1680, S. 235.
Dr. Christoph Simonet, Die Meisen von Meisenburg von Kazis ; Bündner Monatsblatt

1956, S. 9 ff. und Stammtafel.
Informatio etc., cf. S. 284, Anm. 3. Die hier folgenden biographischen Notizen
über Schorsch entstammen dieser Quelle, sofern keine anderen angegeben werden.
C. Bonorand, Bündner Studierende an höheren Schulen der Schweiz und des
Auslandes, Jb 1949, S. 137 und 144.

Jakob Truog, Bündner Studenten in Basel 1460-1700, Jb 1938, S. 89.

HBLS VI, S. 242.
P. Clemente da Brescia, Istoria delle Missioni, S. 432.
Jakob Rudolph Truog, Die Pfarrer der evang. Gemeinden Graubündens und
seiner Untertanenlande, Jb 1934 und 1935 und Ergänzungen 1945.

285



Schorsch war ein hochgebildeter Mann, wie selbst von gegnerischer
Seite anerkannt wurde. Bartholomäus Anhorn, der ihn nach seiner

Bekehrung mit Schmähungen und Verunglimpfungen bedachte, muß
eingestehen, daß er « nicht übel studiert » hatte 1. Man rühmte ihm seine

Gewandtheit in der religiösen Kontroverse nach. Im privaten wie öffentlichen

Disputieren besaß er eine glänzende Begabung. Bei den Katholiken
war er daher gefürchtet und er gereichte ihnen zum Ärgernis und Schaden
da er wie einst Saulus wutschnaubend die Jünger des Herrn verfolgte,
wie der zeitgenössische, unbekannte Verfasser des kurzen Lebensabrisses
Schorschs über ihn urteilt2. Der päpstliche Nunzius Borromeo nennt ihn
einen der gelehrtesten unter den Bündner Protestanten 3.

Weitere Einzelheiten über das Leben Schorschs erfahren wir durch
den bereits erwähnten Lebensabriß, die sogenannte « Informatio ad bene-

volum lectorem de conversione, vita et obitu auctoris huius libri » in der

Einleitung des Kontroversbuches Schorschs 4. Der Verfasser, ein

Zeitgenosse aus dem Bekannten- und Gönnerkreise Schorschs, stellt diesen

einleitend mit trefflichen Vergleichen vor. Schorsch sei ein neuer
Benjamin aus dem alten Testament und ein zweiter Saulus aus dem Neuen ;

ein Benjamin, von dem sein alter, sterbender Vater Jakob weissagte :

Benjamin lupus rapax ; mane rapiet praedam, et vesperi dividet spolia 5.

(Benjamin ist ein reißender Wolf : Raub frißt er am Morgen Beute teilt
er am Abend.) Ein Saul, weil er mit Paulus von sich sagen könne : über
die Maßen verfolgte ich die Gemeinde Gottes und suchte sie zu
vernichten 6. Beide, Benjamin und Saulus, seien in der einen Person des

Johann Schorsch zu finden.
Im Jahre 1651 fand die Bekehrung Schorschs statt. Doch, wie ward

aus dem Saulus ein Paulus Schorsch war um diese Zeit mit der
Abfassung eines theologischen Traktats über die Eucharistie beschäftigt.
Mit 25 subtilen Beweisen suchte er die reale eucharistische Gegenwart

1 Barth. Anhorn, Heilige Wiedergeburt, 1. c. S. 235.
2 Informatio etc. cf. Note 3, S. 284 «... Lupus erat mane rapiens praedam, quando

inter Protestantes ceu alterum quoddam Appolonis oraculum habitus, tanta dis-
putationem subtilitate privatim ac pupplice etiam doctiores quosque
Catholicorum Theologos adeo defatigabat, ut is unus propemodum non modico in
his locis Catholicae fidei et scandalo foret et damno. Saulus erat inter agmina
Reformatorum gloriosus trophaeis, in Diseipulis Domini spirans minarum con-
geriem expavescendam. »

3 BAB, Abschriften aus Rom, Nunziatura, vol. 43, Schreiben vom 30. Mai 1651.
4 Conversio Joannis Georgii Rhaeti etc., Einsiedeln 1666.
0 Genesis 49, 27.
6 Galaterbrief 1, 13.

286



Christi zu leugnen. Noch bevor er sein Werk vollendete, begann er
Zweifel zu bekommen und von Ängsten geplagt zu werden. Bei der

Abfassung des 25. Kapitels oder Beweises schien es ihm, als ob er damit
Christus verfolgte. Innerlich beunruhigt und wie von einer unsichtbaren
inneren Gewalt angetrieben, begann er die alten Kirchenväter und
besonders Augustinus zu studieren und ihre Schriften gründlicher zu
erforschen. Dabei sei er zur Überzeugung gekommen, daß nach den

Lehren der heiligen Väter, die römisch-katholische Kirche in der
Auslegung der Heiligen Schrift und in ihren Dogmen gänzlich mit der
Urkirche übereinstimme, hingegen die herrschende protestantische
Erklärung (allegationes, expositiones, detorsiones et doctrinas) der Heiligen
Schrift mit der Lehre der Urkirche in Widerspruch stehe.

Schon früher hatten sich sein Bruder, der Kapuzinerpater Renatus
und seine katholisch gewordenen Familienangehörigen, vergeblich um
seine Bekehrung bemüht. P. Renatus, Kapuziner der Mailänder Provinz,
soll dann gesagt haben, er werde nach seinem Tode an seinem Bruder
das auswirken, was er im Leben nicht erreicht habe. Kurz nach dieser

Aussage sei P. Renatus im Rufe der Heiligkeit gestorben.
Einen bestimmten Einfluß auf die kommende Entwicklung Schorschs

schreibt P. demente da Brescia dem gelehrten und disputierfreudigen
Dr. theol. Sebastian Capol von Münster zu 1, der 1640-42 Pfarrer in
Obervaz war. Dieser gewann in einem Religionsdisput mit Schorsch eine

Wette, weil er seinen Partner im Disputieren einer irrigen Behauptung
überweisen konnte 2. Zum Glaubenswechsel Schorchs hatte, nach der

Meinung des apostolischen Nuntius, der gut gebildete Domherr Conradin
von Mohr 3, damals Pfarrer in Obervaz, viel beigetragen. Für diesen

Dienst wird Mohr von Rom aus gelobt4.
In seinem 51. Lebensjahr (1651) trat Schorsch zur katholischen Kirche

1 Sebastian Capol war Pfarrer in Tomils 1634-40 und in Obervaz 1640-42.
J. J. Simonet, Die katholischen Weltgeistlichen Graubündens, Jb 1919/20.
Separatausgabe S. 186.

2 P. Clemente da Brescia, Istoria delle Missioni, S. 435/36.
3 BAB, Nunziatura vol. 43, Korrespondenz des Nuntius vom 30. Mai 1651.

Konradin von Mohr von Zernez war ein Bruder des damaligen Domprobstes Christoph
Mohr. Er war Pfarrer in Tomils 1640-42 und in Obervaz 1642-59, Dekan, bischöflicher

Kanzler, Domprobst, f 1690. Simonet, 1. c. 186.
4 BAB, Nunziatura, vol. 43, Schreiben des Nuntius Boccapadule an Kardinal

Pamphilio vom 18. Juli 1651 : « Ho ricevuto con ogni riverenza il Breve del
Protonotariato, che V. E. ha fatto grazia farmi avere per il signor Corradino
Moro in riguardo della buona opera, che ha prestato nella conversione del Signor
Giov. Giorgii...»

287



über. Im bischöflichen Palast zu Chur legte er öffentlich und feierlich
das Glaubensbekenntnis der römisch-katholischen Kirche ab und schwor
unter großem Beifall der anwesenden Katholiken die evangelische Lehre
ab. Dieser Schritt hatte zur Folge, daß gleich darauf auch der
Schulmeister von Thusis und ein anderer « Künstler » zur katholischen Kirche
übertraten. Man erwartete damals noch andere Bekehrungen 1.

Infolge seiner Konversion hatte Schorsch von Seiten seiner früheren
Glaubensgenossen manches zu erdulden. Man umzingelte sein Haus und
warf Steine gegen Fenster und Türen. Es soll sogar ein Anschlag auf sein

Leben versucht worden sein. Mit einer Stange oder einem Holzklotz
versuchte man ihn zu erschlagen. Schorsch fand es für ratsam, Thusis

zu verlassen. Er ließ sich an einem katholischen Orte nieder, nachdem

er seine Güter in Thusis verkauft und zum Teil einfach zurückgelassen
hatte. Schorsch scheint sogar den Schutz der Drei Bünde beansprucht
zu haben, wie dies später beim Konvertiten Oberst Paul Buoi der
Fall war 2.

Der Glaubenswechsel Schorschs hatte begreiflicherweise nicht wenig
Aufsehen erregt. Protestantischerseits mußte man ihn als einen Verlust
empfinden, während die Katholiken diesen Übertritt freudvoll begrüßen
durften. Schorsch selbst scheute sich nicht, diesen seinen Schritt vor der

ganzen rhätischen Synode zu rechtfertigen. Auf Einladung erschien er
an der Synode in Portein von 1651 3, mitten unter 100 evangelischen
Predigern und verteidigte furchtlos seinen Entschluß, indem er in
glänzender Rede die Gründe seiner Bekehrung darlegte, wie einst St. Stephanus,

sodaß seine Zuhörer « der Weisheit und dem Geiste, der aus ihm
sprach, nicht widerstehen konnten ». Von einer Darstellung aus
gegnerischem Lager erfahren wir jedoch, daß ihm dabei der hochgebildete
Prädikant, der Churer Dekan Hartmann Schwarz entgegentrat. Dieser
habe ihn in die Enge getrieben, sodaß er, zaghaft und ratlos geworden,
den Wunsch geäußert habe, die gegnerischen Einwände schriftlich zu
beantworten. Die Synode nahm diese Bedingung an und bezeichnete

1 BAB, Nunziatura, vol. 43, Korresp. vom 30. Mai 1651.
2 BAB, Nunziatura, vol. 84, Schreiben des Nuntius Menatti nach Rom vom

25. Mai 1690. Der Nuntius sagt darin, er werde Schritte unternehmen, damit
die Drei Bünde durch die Badener Tagsatzung angewiesen würden, den Oberst
Paul Buoi zu schützen, wie dies seinerzeit für Johann Schorsch der Fall gewesen
sei.

3 BAB, Nunziatura vol. 43, Korresp. vom 6. Juli 1651. Diese Synode fand vom
29.-31. Mai 1651 in Portein statt. Synodalarchiv Chur, Synodalprotokolle, Bd. III,
S. 93.

288



Synodalkanzler Johann Danz für die Beantwortung. Schorsch habe aber
15 Jahre lang, bis zum Erscheinen seiner Kontroversschrift 1666,

geschwiegen x.

Mit dem evangelischen Pfarrer im nahen Sils im Domleschg, dem

jungen Prädikanten Pankraz Caprez 2, pflegte Schorsch freundschaftliche

Beziehungen, die er noch einige Jahre nach seiner Bekehrung aufrecht
erhielt. Caprez wurde an der Synode von 1653 zensuriert, da er sich mit
dem « Apostaten » Schorsch abgebe. Er entschuldigte sich damit, er hätte
nach der Apostasie nicht viele Worte mit Schorsch gewechselt 3. Auch
disputierten sie schriftlich miteinander über theologische Fragen. In
einem Schreiben an Caprez von 1. August 1653 beweist Schorsch aus den

Schriften des hl. Augustin die Existenz des Fegfeuers und wirft den

evangelischen Autoren unrichtige Auslegung der Schriften der heiligen
Väter vor. Caprez antwortete darauf im Februar 1654 in einem längeren
Traktat und behauptete unter anderem, die Schriften Augustins seien

verfälscht worden. Augustinus hätte über das Fegfeuer nur « animo hac-

sitante » geschrieben. Doch leugne er nicht, daß er die Existenz des

Fegfeuers zu bejahen scheine. Er kenne aber auch Beweisstellen bei

Augustinus, die gegen die Existenz des Fegfeuers sprächen. Die makka-
bäischen Bücher seien, nach Augustinus, von den alten Juden nicht als

kanonisch angesehen worden. Als Beleg seiner Ausführungen zitiert
Caprez unter anderem die Schriften Luthers, Hottingers, Bullingers und
des Polanus 4. Diese ganze Korrespondenz zwischen Schorsch und Caprez
ist im Gegensatz zu den späteren Kontroversen in einem
persönlichfreundlichen Tone gehalten.

Die Zeit nach seiner Bekehrung verbrachte Schorsch mit
ununterbrochenem Studium der Theologie und mit der Abfassung seiner
Kontroversschrift. Er übte sich fleißig in den christlichen Tugenden, und wie

1 Joh. Jak. Vedrosi, Manuale Antiquitatis, Zürich 1668, S. 1/2. Nach einem
Bericht des päpstlichen Nuntius hatte Schorsch mit solcher Überlegenheit
gesprochen, daß die Prädikanten nicht gleich antworten konnten oder wollten und
die Entgegnung einem der gelehrtesten aus ihrer Mitte aufgetragen hätten :

« al che ha soddisfatto con tanta franchezza, che non havendo i predicatori
saputo o voluto rispondere prontamente, hanno preso tempo di farlo, con darne
la cura ad uno dei più dotti fra di loro. » BAB, Nunziatura voi. 43, 18. Juli 1651.

2 Pankraz Caprez, von Trins, studierte 1643 in Zürich, ordiniert 1648, Pfarrer in
Sils i. D. 1648-54, in Zizers 1654-60, in Maienfeld 1665-1704, j 1704, Verfasser
einiger Schriften. Truog, Die evangelischen Pfarrer der Gemeinden Graubündens,
Jb 1935, S. 209 und C. Bonorand, Bündner Studenten in Zürich, Jb 1949, S. 126.

3 Synodalarchiv der rhätischen Synode, Synodalprotokolle Bd. Ill, S. 118.
1 Diese beiden Briefe sind abgedruckt im « Antigeorgius », Zürich 1671, von Pankraz

Caprez. Ohne Seitenzahlen.

289



die Informatio weiter bezeugt, verzehrte er sich für die Ehre Gottes und
für die Religion und in der Sorge um das Seelenheil der Irrenden und
vollendete so Vieles in kurzer Zeit — in brevi explevit tempora multa
Im November 1665 begab er sich ins Veltlin, um seinen Sohn, Dr. theol.

Johann Schorsch, der dort eine Pfarrei besorgte, zu besuchen. Dabei

erlitt er einen Anfall, brach dort unvorhergesehen zusammen und starb
wohlversehen mit den heiligen Sterbesakramenten. Sein durch Arbeit
und Leiden erschöpfter Körper wurde unter ungewöhnlich großem Volkszulauf

mit großer Ehre bestattet.

II. DIE KONTROVERSE JOHANN SCHORSCHS

Kurz nach dem Tode Johann Schorschs im Jahre 1666, erschien seine

mit großem Fleiße und liebevoller Hingabe erarbeitete Kontroverse :

CONVERSIO JOANNIS GEORGII, RHAETI triginta sex ratio-
nibus, etiam ex ipsismet Reformatae Ecclesiae Ministrorum doctrinis
explicita.
AD ASSERENDAM TUM VETUSTATEM TUM VERITATEM
DOCTRINAE ECCLESIAE ROMANAE INPRIMIS INSER-
VIENS. Typis Principalis Monasterii Einsidlensis, per Jacobum
AMMON. ANNO MDCLXVI.

Die Kontroversschrift stellt einen Band von rund 500 Seiten dar, welcher

in der Klosterdruckerei Einsiedeln, durch Jakob Amnion gedruckt
wurde *. Das Opus muß aber schon um das Jahr 1661 druckfertig
gewesen sein, denn am 14. September 1661 bat der Bischof Ulrich VI.
von Chur den Statthalter von Mailand um einen Beitrag zur Drucklegung

dieses « sehr guten Buches », das der Kosten wegen bis jetzt noch

nicht in Druck gegeben werden konnte 2.

In der Einleitung widmet der Verfasser sein Werk dem Bischof von
Chur und bemerkt dabei ausdrücklich, daß seine Bekehrung nicht aus

irdischen Erwägungen heraus geschehen sei ; sie sei vielmehr eine Gnade.

Ferner empfiehlt der Verfasser sein Werk, das den heftigsten Angriffen
der Gegner ausgesetzt sein werde, dem Schutze der regierenden
katholischen Herren. Der Generalvikar von Chur, Franciscus Tini, genehmigte

1 Jakob Amnion stammt aus Nürnberg, von wo aus er nach Luzern kam. Faktor
in Einsiedeln 1664-68. K. Benziger, Geschichte des Buchgewerbes, 1912, S.156/57.

2 BAB, Abschriften aus Mailand, Trattati 8 (1661-1662). Korresp. vom 14. Sept.
1661.

290



die Veröffentlichung im Juli 1665, nachdem vorher der Domprobst,
Dr. theol. Christoph Mohr und Domdekan Dr. theol. Mathias Sgier und
Dr. theol. P. Wangnereck S. J. 1 das Buch zensuriert und darin nichts

gegen die katholische Glaubens- und Sittenlehre gefunden hatten.
Das Buch Schorschs will in erster Linie eine Rechtfertigung seiner

Bekehrung sein und die noch schuldig gebliebene Antwort an die Synode

von Portein von 1651. Im Grunde genommen enthält es eine Darstellung
der Rechtgläubigkeit der katholischen Kirche und damit eine Widerlegung

der reformierten Auffassungen, und zwar in Form der damals

üblichen, und zu dieser Zeit in großer Form gepflegten Kontroversschriften.

Der Verfasser teilt den Inhalt in 36 Kapiteln auf. Ein jedes
davon behandelt er in Form von Thesen und überschreibt die einzelnen

Thesen oder Kapitel mit :

Ratio I (II, III etc...) conversionis et Nota I (II, III etc...) verae
Ecclesiae ac solius Romanae est, quod. (Grund meiner Bekehrung und
Kennzeichen der wahren Kirche ist...

Damit hatte er aber den Spott seiner Gegner, namentlich des Churer
Prädikanten und Dekans Johann Jakob Vedrosi und des Bartholomäus
Anhorn, herausgefordert, welche höhnisch bemerkten : Mira profusio
Der Katechismus Romanus und Canisius kennen nur zwei Kennzeichen
der wahren Kirche, Stapleton drei, Costerus und Tirinus vier, die

Jesuiten (Jesuitae Posanienses) sieben, Medina elf und Pistorius zwölf.
Der gelehrte Bellarmin erblicke nur 15 Kennzeichen, während der
berühmte Pole Stanislaus Socolovius es bis auf 24 Kennzeichen der wahren
Kirche bringe. Schorsch aber hätte den weit schärferen Verstand und
übertreffe alle mit seinen 36 Kennzeichen 2.

Die 36 Thesen oder Kapitel lassen sich den Hauptgedanken Schorschs

nach in drei Gruppen zusammenfassen.

1. Gruppe : Die heutige (damalige) katholische Kirche stimmt mit der

Urkirche oder der katholischen Kirche der ersten fünf Jahrhunderte
vollständig überein in ihren Glaubenssätzen, in ihren sittlichen Grundsätzen,

in ihren Riten und Einrichtungen des christlichen Lebens

(Ratio 1-4, 7, 9, 15, 17, 18, 19, 21, 35).

1 Wa(n)gnereck Heinrich S. J., geboren 1595 in München, Professor der Theologie
und Philosophie in Dillingen, f 1664, Verfasser verschiedener theologischer
Schriften. Buchberger, Lexikon für Theologie und Kirche, 2. Aufl. 1938,
10. Band, S. 749/750.

2 Barth. Anhorn, Heilige Wiedergeburt, 1. c S. 236. Vedrosi, Manuale Antiqui-
tatis, S. 21.

291



2. Gruppe : Die evangelische Kirche unterscheidet sich von der Urkirche
in ihren Lehren und frommen Einrichtungen und stimmt dagegen in
vielen Dingen mit den Lehren früherer, von der wahren Kirche
verurteilten Häresien überein (Ratio 5, 6, 8, 9, 18, 20, 21, 35).

3. Gruppe : In dieser dritten Gruppe von Thesen Schorchs können wir
die übrigen Gründe seiner Bekehrung zusammenfassen : wie zum
Beispiel : die Verwerfung der vier oekumenischen Konzilien, die

Uneinigkeit unter den verschiedenen reformierten Lehrern auch in wesentlichen

Dingen, Mißbrauch der Heiligen Schrift in den Schriften der
reformierten Autoren, Gotteslästerung durch dieselben und Schmähungen

der heiligen Väter, Propheten und Apostel und selbst Christi
und der heiligen Dreifaltigkeit. Sinistra interpretatio S. Scripturae a

Reformatis, falsche Auslegung von Texten der Heiligen Schrift, der

heiligen Väter und der Lehren der katholischen Kirche. Die
Reformatoren machen Gott zum « volitor » und Urheber der Sünde usw.
(Ratio 10, 12, 14, 13, 16, 17, 19).

Der Kontroversist Schorsch geht mit Vorliebe oder fast durchwegs darauf
aus, seine Thesen mit Zitaten aus den Schriften der Autoren aus dem

gegnerischen Lager zu unterbauen und zu beweisen. Es ist seine Taktik,
dem Gegner seine eigenen Waffen zu entreißen, um ihn mit denselben

zu schlagen. Aus dem feindlichen Arsenal holt er sich seine Rüstung. Hat
etwa diese Beobachtung dem Verfasser der Informatio nahegelegt,
Schorsch mit dem reißenden Wolf (Benjamin lupus rapax) zu
vergleichen

Zur Erfüllung seiner Aufgabe kommt dem Verfasser der Kontroverse
seine tiefe Kenntnis des hl. Augustinus sehr zustatten. Diese Schriften
werden von den katholischen Quellen am meisten herangezogen und
gründlich ausgewertet. Von den übrigen Kirchenvätern ist er auch in
der Lage, des öftern Ambrosius, Chrysostomus, Hieronymus und Cyprian
anzuführen.

Seiner Kampftaktik entsprechend muß Schorsch aber die Haupt-
anleihen aus dem gegnerischen Lager machen. Sein hauptsächlichster
Zeuge ist Calvin, den er am meisten anführt, aber auch bei Zwingli
kennt er sich gut aus, während Luther weniger häufig zitiert wird. Sehr

gut ausgewertet hat er die Schriften des bedeutenden Heidelberger
Professors Abraham Scultetus (Schultheiß, f 1624), des Verfassers vieler
dogmatisch-homiletischer Schriften, besonders seine Kirchenpostille :

Medullae theologiae patrum syntagma. Unser Thusner Kontroversist ist

292



aber auch ein guter Kenner des calvinistischen Genfer Professors Theodor
Beza (f 1605), von dem er besonders seinen « Liber quaestionum » und
seine Schriften gegen Brenz zitiert. Nicht weniger häufig erscheint Johann
Scharpius, mit seiner Schrift : Cursus theologicus. Der Bündner Kontroversist

ist, wie zu erwarten, auch ein guter Kenner der reformierten
Schweizer Theologen. An der Spitze steht Johann Heinrich Bullinger
(1575), der im Ausland viel beachtete Nachfolger Zwinglis in Zürich,
dessen Schriften des öftern angeführt werden, besonders die Streitschriften
gegen Luther und Brenz. In ausgedehntem Maße benützt unser Bündner
Theologe das Werk : Compendium theologiae christianae des bedeutenden

Dogmatikers, des Basler Antistes und Universitätsprofessors Johann
Wolleb (1629), das « Opusculum de sectis paganis » des Johann Jakob
Breitinger (1645), die Schriften des Zürcher Professors Jakob Rudolph
Stucki (1660) (Dialogus de religione) sowie des Berner Theologen Wolfgang

Musculus (Müslin, f 1563 in Bern).
Recht vertraut erweist sich Schorsch mit den vielen Kontroversschriften

des 16./17. Jahrhunderts, besonders jenen deutscher Theologen,
wie des Zacharias Ursinus (j 1585), Johann Heinrich Alstedius (f 1638),
Andreas Hyperius (f 1564), Philipp Melanchthon (f 1560), Kaspar Peucer

(t 1602), des begabten Martin Butzer (f 1551) und des streitbaren Johann
Brenz (t 1570). Hinzu kommen aber auch Schriften des italienischen
Reformators, des literarisch unermüdlich tätigen Pietro Vermigli (f 1562

in Zürich) und des Franzosen Du Plessy-Momay (Mornaeus f 1623). So

beruft sich Schorsch, von der Augsburger Konfession und der Confessio

Helvetica abgesehen auf etwa vierzig protestantische Autoren. Unter
diesen erscheinen fünf Bündner Prädikanten. Diese interessieren uns am
meisten, nicht wegen ihrer Bedeutung als Theologen, sondern weil
Schorsch als Bündner naturgemäß sich mit seinen Landsleuten besonders

gerne beschäftigt, sofern diese seinem Zwecke irgendwie dienen können.

In der 23. These seines Werkes bedient sich Schorsch verschiedener

Belegstellen aus den Schriften des Stephan Gabriel, des literarisch
tätigsten und vielleicht hervorragendsten unter den Bündner Prädikanten
seiner Zeit1. Es handelt sich in dieser These darum, die Uneinigkeit unter
den reformierten Autoren aufzuzeigen, namentlich in der Frage der Über-

1 Stephan Gabriel, von Fetan, ord. in Zürich, Synodale 1593, Pfr. in Flims 1593-99,
in Ilanz 1599-1620, in Altstätten ZH 1620-26, wieder in Ilanz 1626-38, f 1638.
Dekan des Oberen Bundes. Beim Strafgericht von Thusis mitbeteiligt. Schriften :

Il ver sulaz, Stadera de pasar la vera cardientscha, Katechismus. Die Schriften
erfuhren mehrere Auflagen. Truog, Die evangelischen Pfarrer, Jb 1934, S. 84.
HBLS III, S. 366.

293



lieferung als Glaubensquelle (S. 275), in jener über den freien Willen
(S. 277-301) und über die Höllenstrafen (S. 278). Zum Beweise der
24. These (Falsche Schriftinterpretation durch ref. Autoren) zitiert er
Stephan Gabriel in der Frage der Wirkungen der Taufe (S. 297). Zur
Unterbauung seiner 25. These (Falsche Behauptungen über den Ursprung
katholischer Glaubenssätze) bedient sich Schorsch von Zitaten aus den
Schriften Gabriels, nämlich über den Primat Petri (S. 321), über die
Messe (S. 323), über das Fegfeuer (S. 326) und über das Mönchstum
(S. 329). Zur Erhärtung der 36. These (Ratio XXXVI conversionis et
Nota XXXVI verae Ecclesiae ac solius Romanae est : FALSO IACTI-
TATA REFORMATORUM UNIO, ET DOCTRINAE CUM LUTHE-
RIS, PICARDIS ATQUE WALDENSIBUS CONFORMITAS) liefert
Gabriel wiederum verschiedentlich Belegstellen (S. 428-432, 437, 444-446)
aus seinen Schriften (Storg. Salic, Glaubenswaag von der Ohrenbeicht).

Nach Gabriel war Dekan Johann Danz von Zuoz, langjähriger Pfarrer
daselbst, (f 1665) ein hervorragender Bündner Prädikantl. Er war
Zeitgenosse Schorschs und hatte im Briefwechsel mit diesem disputiert.
Dieses Zeugen bedient sich nun Schorsch mit sichtlichem Vergnügen,
indem er ihn nicht weniger als zwei Dutzend Mal herbeizieht, um ihn
mit seinen eigenen Argumenten aus seinen Zuschriften und aus seinem
« Liber medit. » zu schlagen 2. Seine 19. These (Übereinstimmung der

Väterlehre mit der Offenbarung : Ratio XIX conversionis et Nota XIX
verae Eccl. ac solius Romanae est, QUOD IPSIMET REFORMATI
DOCEANT, EX DICTIS ET SCRIPTIS VETERUM PP. NOS ERU-
DIRI, EORUM DOCTRINAM (QUAM SEQUITUR ROM. ECCL.)
ESSE MENTI SPIRITUS S. ET S. SCRIPTURAE CONFORMEM)
begründet er in erster Linie mit einer Stelle aus einem Briefe des Dr. Danz
wie folgt :

Quid in hanc eandem sententiam nobis sive per Dn. Danzium suggérât
Reformata tum in Rhaetia, tum alibi quoque in Helvetiis Ecclesia, paucis
experiri, non parum proderit. Is ergo Danzius. « Quod si vero liberet »

inquit, « ulterius pergere in institutione Collationis Patrum cum Spiritu
Sancto in sancta Scriptura loquente, in tradenda doctrina. sive in
proponendo vero de Deo sensu, et pio in Deum cultu, vel ipso sole clarius

1 Johann Peter Danz von Zuoz, ord. 1627, Pfr. in Pontresina 1628-30, in Zuoz
1630-64, f 1664. Kanzler der Synode 1645-64. Dekan des Gotteshausbundes
1664/65. Truog, Jb 1934, I.e. S. 21. HBLS II, S. 668.

2 Seite 14, 24, 27, 109, 153, 159, 165, 173, 268, 277, 307, 316, 350, 353-55, 362,
365, 374, 398, 447, 464.

294



evaderet, ipsos nec in aliis religionis Christianae articulis a mente spiritu
sancti abire, sed ad eam accedere ; ac proin eorum tempore religionem
christianam magis floruisse et sinceriorem Doctrinam viguisse ». Et paulo
post rursus : « Conciones » ait, « dicta et scripta Patrum qui annis circiter
quingentis a temporibus Apostolorum vixerunt, floruerunt, docuerunt,
ut illius temporis populi Dei, et Ecclesiae Christianae, Episcoporum, Doc-
torum et Pastorum ; unde satis, superque informamur, erudimur et ins-
truimur, ipsos ex SS. Scriptura et secundum illam tradidisse Doctrinam,
de Deo recte cognoscendo et colendo ; exstant apud nos, et inter nos con-
servantur, oculis nostris visuntur, et leguntur, manibus nostris teruntur »

(S. 221/222).

« Was ferner die Übereinstimmung der Lehre der heiligen Väter mit dem
was der Heilige Geist durch die Heilige Schrift spricht, betrifft, ist es

sonnenklar, daß jene in keinem Glaubensartikel vom Heiligen Geiste sich
entfernt haben ; damals (im Urchristentum) blühte die christliche Religion
mehr, ihre Lehre war unverfälscht. »

« Aus den Predigten, Schriften und Aussprüchen der Väter der ersten fünf
Jahrhunderte werden wir hinreichend unterrichtet, daß diese die christliche

Lehre gemäß der Heiligen Schrift gelehrt haben, wie wir uns dessen
noch heute überzeugen können » (S. 221/222).

Die 20. These (Nicht die röm. kath. Kirche, sondern die reformierte ist
von der alten wahren Urkirche abgewichen) stützt Schorsch an erster
Stelle mit einem Zitat aus einer Zuschrift des Danz folgendermaßen :

Eadem in Rhaetia Reformata Ecclesia per eumdem Dn. Danziun : «

utinam igitur », inquit, « utinam talis (Veterum videlicet Doctrina) eiusmodi
religio, talis de Deo sensus, eiusmodi in Deum eultus hodierna luce in
Ecclesia Romana, quae se Catholicam et Apostolicam vocitat, locum
haberet, traderetur et proponeretur. Quam faciles nos ipsis in Ecclesia
illa praeberemus Quam statim nos ad ipsos aggregaremus » Solemni
satis verborum forma hoc in loco Reformata in Rhaetia Ecclesia polli-
cetur, imo protestatur : quod si talis doctrina, eiusmodi Religio, talis de
Deo sensus, eiusmodi in Deum eultus hodierna luce in Ecclesia Romana
locum haberet, vigeret, traderetur et proponeretur, ut nimirum locum
habuit, viguit, tradebatur et proponebatur in Veteri illa primorum quinque

saeculorum (a temporibus Apostolorum) Ecclesia, et iuxta quidem
Augustini, Chrysostomi, Hieronimi, eiusmodique plurium tunc temporis
Doctorum scripta et dicta, foret ut facile et statim se ad Romanam aggre-
garet Ecclesiam.. (S. 228/29).

Danz sagt namens der evang.-rhätischen Kirche : « O daß doch ein solcher
Glaube, eine solche Religion, ein solcher Gottesbegriff, eine solche
Gottesverehrung in der heutigen römischen Kirche, die sie Katholische und
Apostolische nennen, herrschen würde, wie damals in den ersten fünf
Jahrhunderten Wie würden wir uns sogleich dieser Kirche anschließen
und uns mit ihr vereinigen. » In feierlicher Form bekennt und verspricht

295



also die evang-rhätische Kirche, daß sie sich in diesem Falle mit der
römischen Kirche wieder vereinigen würde (S. 228/229).

Von dieser Maior geht Schorsch zur Minor über und sagt ; daß in der

heutigen (damaligen) römischen Kirche genau die gleiche Lehre herrsche
wie in der Urkirche, was er durch These 3 gründlich bewiesen habe.

Aus diesen beiden Praemissen zieht Schorsch in logischer Weise, in Form
des hypothetischen Schlusses, die Conclusio, die ref. Kirche sei von der

alten Kirche abgewichen und müßte nun, nach dem eigenen Versprechen
sich mit der kath. Kirche vereinigen, wie er persönlich es getan habe :

Ergo Reformata Ecclesia eiusmodi solennium protestationum et pollici-
tationum virtute, statim ad Ecclesiam se aggregare Romanam tenetur.
Quod cum adimplere etiamnum, proh dolor eunetetur, sancte equidem
mihi proposui, me a Reformata segregare Ecclesia, quam plurimis, in-
quam, et Patrum et ipsorummet Reformatorum Ministrorum documentis
et testimoniis ostendi ; defecisse a tali doctrina, ab eiusmodi Religione, a

tali de Deo sensu, ut locum habuit et viguit, tradebatur et proponebatur
in Veteri illa et pura primorum quinque saeculorum Ecclesia : et ad
Romanam statim me aggregare Ecclesiam : quam ex iisdem, et Patrum
et ipsorummet Reformatorum Ministrorum scriptis et dictis manifestum
feci, ad unguem retinuisse, et adhuc mordicus retinere talem doctrinam,

ut locum habuit et viguit : tradebatur et proponebatur in Veteri illa
et pura primorum quinque saeculorum Ecclesia (S. 229).

So ist die evang.-rhätische Kirche, kraft eines solchen Versprechens
verpflichtet, sich sogleich mit der katholischen Kirche zu vereinigen. Da sie

aber zögert dies zu tun, habe ich den heiligen Entschluß gefaßt, aus der
reformierten Kirche zu treten, weil sie, wie ich auch bewiesen habe, vom
Glauben der Urkirche abgewichen ist. Ich entschloß mich, sogleich zur
katholischen Kirche überzutreten, wo der gleiche Glaube herrscht wie
in der Urkirche, wie ich dies hinreichend bewiesen habe (S. 229).

Seine 21. These (Ratio XXI est, QUOD IPSIMET REFORMATI
VETERES PATRES APPELLENT ORTHODOXOS DOCTORES
RECTE CUM CHRISTO SENTIENTES, QUOS TAMEN REIICIT
REFORMATA, ET SEQUITER HODIERNA ROMANA ECCLESIA)
stützt Schorsch unter anderem wiederum mit Danz :

D. Danzius : « Orthodoxa Antiquitas », inquit, « ut Augustinus, Bernardus,

Chrysostomus, Hieronimus, Ambrosius etc. secundum scripturam
aiunt... » Item «Orthodoxa Antiquitas, ut Augustinus etc., non est
aliena, non discrepat ab hac spiritus sancti sententia. » (S. 230/31).

Die gleiche These bekräftigt er auch mit Zitaten aus Briefen eines

weiteren prominenten zeitgenössischen Bündner Prädikanten, mit dem

296



er ebenfalls im Briefwechsel stand nämlich des Dekans des Gotteshausbundes

Isaias Schucan (j 1664) l.

D. Schucanus : « subscribunt Orthodoxi Patres et purioris adhuc saeculi
Scriptores ut D. Hieronimus, Augustinus, Chrysostomus, Ambrosius etc. »

(S. 231).

Mit sichtlicher Wonne werden dann die sich widersprechenden Ansichten
Gabriels, Schucans und des Joh. Danz in der Frage Gnade und freier
Wille, einander gegenüber gestellt und verglichen (S. 275, 277).

Unter den damaligen Bündnerprädikanten, mit denen Schorsch schriftlich

disputierte ragte als Theologe noch der Beverser Pfarrer Luzius
Papa (Von Samaden, f 1655) 2 hervor, auf dessen Schriften er sich eigens
in der Frage des Bilderkultes (S. 173/174), falscher Schriftinterpretation
(S. 289) und der Autorität der Reformatoren (S. 332) beruft. Schließlich
ist noch der etwas jüngere Trinser Pankraz Caprez3, Pfarrer in Sils,
Zizers und Maienfeld (f 1704), von dem bereits die Rede war, zu
erwähnen. Auch dessen Schriften zieht Schorsch in seiner Kontroverse
einige Mal heran (S. 153, 187, 275, 350, 374). Caprez, scheinbar gereizt,
sah sich veranlaßt, 1671 selber eine Gegenschrift herauszugeben, worüber
weiter unten noch die Rede sein wird.

III. GEGENSCHRIFTEN AUF SCHORSCHS KONTROVERSE

Die im Jahre 1666 ersclüenene Kontroversscluift Schorschs erregte in
katholischen und evangelischen Kreisen Aufsehen. An der rhätisch-

evang. Synode desselben Jahres zu Ilanz kam sie zur Sprache. Die
Synode beschloß das Buch Schorschs mit Rat und Unterstützung
Zürichs und der führenden Herren des Landes zu beantworten. Diese

Aufgabe übertrug sie dem noch jungen Dekan und Pfarrer zu St. Martin
in Chur, Joh. Jakob Vedrosi4. In Dekan Vedrosi fand Schorsch einen

Isaias Schucan von Zuoz, ord. 1611, Pfr. in Ponte-Camogasc 1611-32, in
Poschiavo 1632-33, in Scanfs 1633-34, f 1664. Dekan des Gotteshausbundes 1645.
Präsident der Synode 1643, 1646, 1652, 1661. Er stand im brieflichen Verkehr
mit Herzog Rohan während dessen Aufenthalt in den Drei Bünden. Truog,
Jb 1935, S. 149. HBLS VI S. 246.
Luzius Papa, von Samaden, ord. 1627, Pfr. in Filisur 1628-32, in Samaden
1632-39, in Bevers 1639-55, f 1655. Truog, Jb 1935, S. 176.
Pankraz Caprez, cf. S. 289 N. 2.

Synodalarchiv, Synodalprotokolle Bd. III, S. 278 : « Iudicat V. Syn. aliquid
respondendum esse calumniis Tschorschi apostatae, cum Consilio Dominorum Tiguri-
norum et D. Maecenatum Patriae nostrae ea et brevitate et dexteritate ut

20 297



nicht leicht zu nehmenden Gegner. Ausgestattet mit den Gaben eines

klaren Denkens, großer Intelligenz, und der Rüstung guter theologischer
Ausbildung und zäher Energie, durfte Vedrosi erfolgverheißend in die
Arena steigen. Innerhalb zweier Jahre hatte es der energiegeladene Mann
geschafft : im Jahre 1668 erschien die über 200 Seiten umfassende

Gegenschrift auf Schorschs « Conversio », in Zürich, aus der Druckerei
Michael Schaufelberger. Das in elegantem Latein geschriebene Buch trägt
den Titel :

MANUALE ANTIQUITATIS, hoc est EXAMEN PLACIDUM ET
ORTHODOXUM RATIONUM CONVERSIONIS (VERIUS
PERVERSIONE) JOH. GEORGII RHAETI, quibus suam ab Evangelio

Jesu Christi fugam ex Antiquitate et doctoribus Reformatis,
incrustare conatus est, institutum a JOHANNE JAKOBO VE-
DROSIO, ECCLESIAE APUD CURIENSES ORTHODOXAE
PASTORE. TIGURI, Typis Viduae Michaelis Schaufelbergi,
MDCLXVIII.

In der Einleitung widmet der Verfasser anfangs Januar 1668 sein Buch
der Behörde und dem Volke von Chur und seiner Heimatgemeinde
Oberengadin, während Dekan Georg Müller von Thalwil ein Epigramm
an den Verfasser schreibt. Das Buch ist in neun Abschnitten (Sectiones)

eingeteilt. Es würde zu weit führen, auf deren Inhalt einzugehen. Der
erste Abschnitt bringt eine Rechtfertigung dieser Schrift. Sodann

zerpflückt der Verfasser die Hauptgedanken der Conversio Schorschs. Im
zweiten Abschnitt sagt er, es sei einer der Hauptfehler Schorschs, daß

er die Autorität der heiligen Väter allzu stark betone. Mit vielen
Belegstellen katholischer Autoren, wie Pereyra, Salmeron usw. beweist er, wie

auch von dieser Seite an der Autorität der Väter gerüttelt worden sei.

Mit dem 3. Abschnitt weist Vedrosi die beiden ersten Thesen Schorschs

über die Sichtbarkeit der Kirche zurück. Mit dem 4. Abschnitt (S. 28 -116)

tritt Vedrosi der 3., wichtigsten These Schorschs (die Lehre der
gegenwärtigen katholische Kirche ist dieselbe wie die der Urkirche) entgegen,
und zwar nach den einzelnen 32 verschiedenen Sachgebieten (1. Primat
Petri ; 2. Sieben Sakramente ; 3. Wirkung der Sakramente usw.).
Mitunter versteht er auch gewandt zum Angriff überzugehen, mit
verschiedenen Vorwürfen an die katholische Kirche (Verbot des Lesens der

Synodi innocentia pateat, patriae pax firmetur, religionis Veritas asseratur,
quod onus Domino Decano Vedrosio est demandatum, qui sibi auditores ad-
hibebit quos iudicat aptos. »

298



Heiligen Schrift, die Kirche betet in einer dem Volke unverständlichen
Sprache, Ablaßverkauf usw.), um die beanspruchte alte Echtheit ihrer
Lehre zu leugnen. Der Verfasser ist in der Lage, eine unglaublich große
Anzahl von heiligen Vätern, von katholischen und auch reformierten
theologischen Autoren zu zitieren. Es kann aber nicht entgehen, wie er
im Zitieren oft keinen Unterschied macht zwischen Privatmeinungen
einzelner katholischer Autoren und der Lehre der gesamten Kirche. Im
5. Abschnitt wendet sich Vedrosi gegen die Thesen 4, 7, 9, 13, 15, 16,

17, 21. Die Verteidigung gegenüber der 8. These Schorschs (wonach die
Ref. ihre Lehren von den alten Häretikern übernommen hätten) nimmt
bei Vedrosi einen recht großen Raum ein. Große Aufmerksamkeit schenkt

er auch den Fragen der Kreuzverehrung, der Bilder- und der
Heiligenverehrung, wobei er dann wieder keinen richtigen Unterschied macht
zwischen verehren und anbeten. Schließlich behauptet er dann, « per
retorsionem » das Gegenteil, nämlich daß die Katholiken mit den von
ihnen einst verurteilten Häretikern konspirieren (VI. Abschnitt). Im
7. Abschnitt zieht Vedrosi gegen die Thesen 23, 24, 25, 26 (Uneinigkeiten
in der reform. Kirche) zu Felde, wobei er der katholischen Kirche die

gleichen Vorwürfe macht (Gegenpäpste, Schismen, verschiedene

Lehrmeinungen, usw.). Mit dem VIII. Abschnitt wendet er sich gegen die
27., 32. und 33. These, besonders gegen die Imputation, die Ref.
bezeichneten Gott als Urheber der Sünde (S. 294/296). Der 9. Abschnitt ist
ein kurzer Abriß der evangelischen Lehre.

Drei Jahre nach dem Erscheinen des Manuale Antiquitatis von Vedrosi,
erschien in der Druckerei David Gessner in Zürich eine zweite Gegenschrift

auf Schorschs Conversio, von Pankraz Caprez, damals Pfarrer in
Maienfeld, unter dem Titel :

ANTIGEORGIUS seu VINDICIAE CAPREZIANAE quibus
JOHANNIS GEORGII, APOSTATAE RHAETI nuper funerati
manium irrequietorum, male conditorum, in tenebris heteredoxiae
oberratio detegitur, eorundemque calumniae deterguntur : veritatis
tuendae causa in lucern emissae a PANCRATIO CAPREZIO,
Ecclesiae Majovillanae in Rhaetia pastore. TIGURI, TYPIS DAVI-
DIS GESSNERI MDCLXXI.

Nach damaligem Brauche widmet der Verfasser das Büchlein einigen der

hervorragendsten ref. Herren seiner Gemeinde und seines Bekanntenkreises.

(Landeshauptm. Joh. Luzi Guggelberg v. Moos, Hauptm. Karl
v. Salis, Oberst Joh. Peter Enderlin von Monswick, Hauptm. Joh.

299



Friedrich Brugger, Landam. Pankraz Caprez von Ilanz, Gubert v. Salis,
Landam. Uir. Buoi, Joh. Bapt. Tscharner.) Im ersten Teil des Büchleins
ist die frühere Korrespondenz zwischen Schorsch und Caprez abgedruckt,
nämlich der Brief Schorschs vom 1. Aug. 1653 und die Antwort darauf
von Caprez vom Febr. 1654. Das Werklein hat, im Gegensatz zur früheren

Korrespondenz zwischen den beiden, wie schon der Titel « vindiciae »

vermuten läßt, einen ausgesprochen scharf-polemischen Charakter.

Caprez scheut sich nicht, sich nicht nur in persönlichen Schmähungen

gegen seinen Partner, sondern auch in Verunglimpfungen gegen die

katholische Kirche zu ergehen (lutosa pascua, bestiae hypocalypticae
adorâtores usw.). Er spottet über seinen nun toten, wehrlosen Gegner
und über dessen im Fegfeuer leidende Seele (quod ipsum, post Manes

eius a corpore egressos et in purgatorium delatos, ut ibi a Megaera, aut
Alectone, aut Tisiphone purgarentur.. Dann geht er zum Angriff auf
die Kontroverse über : Schorsch verfälsche die Texte und verdrehe den

Sinn der evangelischen Autoren und halte Augustinus für unfehlbar.
Das Buch sei voller Irrtümer und zudem wahrscheinlich von einem

andern geschrieben, wie schon der verschiedene Stil zeige. Das Hauptstück

des Antigeorgius bildet die Verteidigung gegen die Thesen Schorschs

über den Primat Petri und über die Uneinigkeit der reformierten Autoren.
Seine ganze Kraft konzentriert Caprez auf die Behandlung jener Stellen

für die er selbst von Schorsch zitiert wurde. Einen großen Raum nehmen

auch die Ausführungen über das Fegfeuer ein. Nicht uninteressant sind
die Hinweise auf ähnliche religiöse Anschauungen über einen Reinigungsort

bei den Heiden (Homer, Virgil bei den Juden und Mohammedanern.

Im ganzen beweist Caprez eine große Belesenheit, die sich im
Zitieren einer großen Anzahl katholischer und reformierter Theologen
und verschiedener Väter offenbart.

Die Bekehrung des Johann Schorsch rief einen vierten Kontroversisten
auf den Plan und die drei genannten Kontroversen hatten eine vierte
zur Folge. Diese stammt aus der Feder des Priesters Johann Federer.

Das Titelblatt trägt die Aufschrift :

CALVINISMUS DETECTUS ET DEDOCTUS A JOHANNE
FEDERER, ELEUTHEROPOLITANO, THEOLOGO CATHOLICO,

ET SACERDOTE, OLIM RHAETIAE INCOLA, ex occasione

duplicis scripti, quorum primum in lucern edidit vir illustris
D. JOANNES GEORGIUS, RHAETUS, EX REFORMATO
CONVERSUS CATHOLICUS, alterum typis vulgavit D. JOANNES

JACOBUS VEDROSIUS, ITIDEM RHAETUS, APUD

300



CURIAM RHAETORUM PRIMARIUS VERBI, UTI VOCANT,
MINISTER.
DEFLNITIO CALVINISMI ET LLBRI SUMMA : CALVINISMUS
EST TOTIUS CHRISTIANISMI EXTERMINIUM. OENIPONTE,
impressit JACOBUS CHRISTOPHORUS WAGNER, archiducalis

typographus. ANNO MDCLXXII.

Das Buch zählt rund 450 Seiten. Zweck und Ziel desselben läßt sich
durch die « Definitio » gleich erahnen. Der leidenschaftliche Verfasser
wendet sich im scharfen polemischen Tone, zur Verteidigung Schorschs,

gegen die Kontroversschrift Vedrosis. Das Buch hat drei Hauptteile.
Im ersten behandelt er den ersten und hauptsächlichsten Grund der

Bekehrung Schorschs, nämlich die gänzliche und nie unterbrochene
Gleichheit (conformitas) der Lehren der katholischen Kirche mit jenen
der Urkirche in den ersten 5 Jahrhunderten. Der zweite Teil behandelt
den zweitwichtigsten Grund der Bekehrung Schorschs, nämlich die

Difformitas der evangelischen Lehre mit jener der frühesten Kirche und
die « miseranda ac deformis cum antiquorum haereticorum tum doctrinis
tum institutis conformitas ». In einem dritten Teil verbreitet sich Federer
über die übrigen Motive der Bekehrung Schorschs.

Weil die beste Verteidigung (Schorschs) der Angriff ist, geht Federer
auf der ganzen Linie zum Angriff auf Vedrosis Schrift über. Vedrosi ziehe

sich in die Dunkelheit zurück, statt klare Antworten zu geben (S. 19, 22,

111, 156, 324, 326). Er zitiere Väterstellen falsch (62, 63, 86, 87, 97) und
interpretiere sie falsch (85, 150, 215) und verstümmele Texte (63, 64 ff.,
186). Auf gewisse Beweise Schorschs wisse Vedrosi keine Antwort zu
geben und weiche ihm aus (S. 218), anderes beantworte er nur sehr

unglücklich (S. 72, 73, 102). Vedrosi versündige sich nicht nur gegen die

Theologie und Geschichte, sondern auch gegen die Grammatik (S. 73,

172), er leugne, was er beweisen wolle (seipsum suo argumento jugulat,
S. 74) und verwickle sich in Widersprüche (S. 196, 215, 238, 239), sogar
in Widersprüche mit sich selbst (S. 77, 280, 341, 392). Federer wirft
Vedrosi ferner vor, er rede an der Sache vorbei, indem er nicht verstehe,
was Schorsch unter « opus operatum » meine und er weiche vom Fragepunkt

ab (S. 104). Vedrosi schimpfe nur, statt eine Antwort zu geben
und zu widerlegen (S. 238, 246, 269) oder er antworte durch Verleumdungen

(S. 405) und mache sich mit Calvin sogar der Gotteslästerung
schuldig (S. 231, 235). Schließlich wirft er Vedrosi noch vor, er leugne,
was weder Calvin noch Zwingli und Bullinger zu leugnen gewagt hätten

301



(S. 92, 94), er rufe gottlose Zeugen für sich an (S. 186) fasse Schriftstellen
in einem verkehrten Sinne auf (S. 145), entstelle die Heilige Schrift und
die Worte Christi (S. 254, 295) und verwende ungeeignete und
nichtssagende Schrifttexte (S. 244, 245). Endlich bezichtigt Federer seinen

Gegner der falschen Beweisführung (S. 95, 244, 366, 378, 390) und

behauptet er schweige und übergehe (S. 274, 291) oft sogar ganze Kapitel
oder Rationes Schorschs, dies allerdings ohne Nachteil seiner Verteidigung
(S. 306, 316, 319).

Mit bemerkenswerter Geschicklichkeit bedient sich Federer in der

Widerlegung seines Gegners der verschiedenen philosophischen
Hilfsmittel, wie beispielsweise des subjektiven Beweises oder des argumentum
ad hominem (z. B. S. 85/86), der dcductio ad absurdum (S. 258) und des

Dilemmas (si nescivit... si scivit ; qualis doctor... qualis pastor...
S. 167, 175). Oder er versucht den Gegner mit gewandter Retorsion zu

schlagen (S. 152, 223/225, 239, 243, 285/86, 339, 354, 400).
Wie die vorgenannten Kontroversisten, ist auch dieser in der Lage,

eine erstaunlich große Anzahl von theologischen Werken zu zitieren,
womit aber nicht entschieden ist, ob diese Polemiker solche Autoren und
deren Werke wirklich kannten, oder ob sie bloß von den immer
wiederkehrenden Stellen in den damals geläufigen Kontroversschriften fleißigen
Gebrauch machten. Jedenfalls standen ihnen zu dieser Zeit, da die

Polemik und Kontroverse systematisch und im großen Stil betrieben

wurde, viele brauchbare Materialien und gute Vorbilder zur Verfügung.

302


	Der Konvertit Johann Schorsch von Thusis (1600-1665) und seine Kontroverse

