Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 52 (1958)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - COMTES RENDUS

A. W. Ziegler : Monachium. Beitrdge zur Kirchen- und Kulturgeschichte
Miinchens und Siidbayerns. Mainz Verlag, Miinchen 1958. 288 S.

Die vom Ordinarius fiir alte Kirchengeschichte an der Theologischen Fakul-
tit Miinchen herausgegebene und der jubilierenden Stadt zur 800-Jahrfeier
gewidmete Festschrift vereinigt elf Aufsidtze. Die ersten vier befassen sich
mit den frithesten Geschicken Miinchens und Siidbayerns, die iibrigen mit
der neueren Kirchen- und Kulturgeschichte. Obwohl auch letztere durch die
Mannigfaltigkeit der Themen und wegen der Zusammenhinge mit der Gegen-
wart (z. B. J. Michael Sailer am Jesuitengymnasium in Miinchen : Zur Seel-
sorge Miinchens im 19. Jahrhundert, Martin Deutingers Kunstphilosophie)
aufmerksame Leser finden werden, beschrinken wir unsere Besprechung auf
die ersteren, zumal wegen ihrer Bedeutung fiir die spdtantike und friihmittel-
alterliche Geschichte der benachbarten Schweiz.

H. Miiller-Karpe, Konservator an der prihistorischen Staatssammlung,
behandelt die archidologischen Zeugnisse des frithen Christentums in der
Miinchener Gegend. Fiir die rémische Periode schliet er vorsichtig, dal der
im 4. Jahrhundert festzustellende Wandel in der Ausrichtung der Grédber
(nun von Ost nach West) sowie das Schwinden der Beigabensitte méglicher-
weise die Christianisierung der Provinzialbevolkerung ausdriicke (S. 13).
Vermutlich lag das Miinchener Gebiet im Bereich der Augsburger Ditzese
und gehorte damit zur Metropole Aquileja (S. 15). Die eingewanderten Baju-
waren wiren wohl heidnisch und nicht arianisch gewesen. IThre Christiani-
sierung hédtte sich dhnlich wie jene der Franken und Burgunder durch die
romisch-christliche Bevolkerung vollzogen (S. 17 {.). Die Wanderprediger des
7. Jahrhunderts (Iroschotten und Franken) fanden also nicht Neuland vor.
Seine Auffassung begriindet der Verfasser durch das Studium der Denkmaler
(Kirche von Miihlthal, von Aschheim, Kreuze, Schmuckgegenstinde). Die
zahlreichen, wenn auch in kiinstlerischer Hinsicht oft armseligen Funde,
bilden ein willkommenes Vergleichsmaterial fiir die Geschichte auch unseres
Landes. Erginzungsweise, zu den Ausfiihrungen iiber das Kreuz auf der
Bronzeschnalle von Miinchen-Aubing (S. 36), sei auf eine 1950 in Tafers (Fr.)
gefundene Giirtelschnalle hingewiesen, die in der Ur-Schweiz 15 (1951) S. 26 {.
verdffentlicht wurde, ebenso auf eine weitere aus Morrens (Waadt), nach
P. Burrarp, Nécropoles burgondes de la Suisse. Genéve-Nyon 1945, P1. XIII,
1. Eines der wichtigsten Stiicke der Miinchenersammlung ist die bronzene
Scheibenfiebel von Miinchen-Giesing (7. Jh.). Mit deren Deutung gibt sich

255



der Verfasser lange ab (S. 46-49) ; handelt es sich doch um die dlteste Christus-
darstellung Miinchens. Das fast zur Unkenntlichkeit stilisierte Motiv wird als
Kroénung zweier Martyrer durch Christus gedeutet. Der eingeschlagene Weg
iiber die altchristliche Kunst ist durchaus richtig, weniger die Sicherheit, mit
der die neue Losung vorgetragen wird. Ich bin vielmehr der Ansicht, die
beiden gekronten Gestalten seien nicht Martyrer, sondern zwei Eheleute. Der
ikonographische, aus einem antiken Viktoria-Motiv entwickelte Grund-Typus
ist freilich in beiden Fillen der nimliche. Wihrend ich keine dhnliche Dar-
stellung der Kronung eines méinnlichen und weiblichen Mirtyrers kenne,
sind solche Krénungen beider Gatten nicht selten z. B. auf Goldglisern
(Garrucci T. 196, 4; 198, 1-3; 188, 7; 197, 6 durch einen Genius gekront),
auf Sarkophagen (Wilpert, Sarcofagi LXXIV, 2-3; LXXXXIV, 1 statt
Christus nur ein Kranz). Damit zu vergleichen sind die Darstellungen von
Eheleuten iiberhaupt, sei es die EheschlieBung (Christus an Stelle der Juno
pronuba), sei es ihr Portrit, besonders auf Goldgldasern und Sarkophagen. All
diese Denkmiler zeigen mit ganz wenigen Ausnahmen die Frau zur Rechten
des Mannes, hiufig mit dhnlichen Gebirden (Hinde nach rechts) wie die
Miinchenerfibel. Dieser Vergleich legt auch die hohe soziale Stellung der
Besitzerin der Fibel nahe, in deren Grab sie gefunden wurde. Ob auf dem
Miinchenerdenkmal der Mann kniet, ist sehr zweifelhaft und gegen die alt-
christliche Sitte (bei der Kronung). Die Verzerrung diirfte vielmehr die
Wirkung der Stilisierung und des Raummangels sein. Man vergleiche damit
etwa das gleichzeitige Metallblatt von Neapel, das C. CecHELLI, 1l trionfo
della Croce, Roma 1954, Fig. 82, abbildet. Die Fiebel diirfte daher dhnlich
den Goldgldsern ein Familienandenken gewesen sein, das ein altchristliches
Motiv weiterfiihrt.

H. Prof. A. W. Ziegler versucht in einer durch Klarheit und Scharfsinn
ausgezeichneten Untersuchung eine Deutung von 24 auf siidbayerischem
Boden gefundenen Metallkreuzen (besonders in Eining a.d. Donau), deren
Sinn bis jetzt riatselhaft geblieben war. Er datiert sie mit Paul Reinecke um
600 n. Chr., ohne die Moglichkeit eines rémischen Ursprunges ausschlieBen
zu wollen. Sie stdnden mit der irisch-burgundischen Mission in Zusammen-
hang. Dies lege ihre Zeit nahe, die Kreuzverehrung und der Kreuzgebrauch
durch diese Glaubensboten, die Ausiibung des Schmiedehandwerkes, ihre
Gepflogenheit, sich an Verkehrswegen wie Romerstraen und I'liissen nieder-
zulassen. Die Kreuze dienten zum Aufstecken, Auflegen, meist zum Hand-
gebrauch, was aus den umgebogenen Fortsdtzen und der Torsion des unteren
Kreuzarmes gefolgert wird. Den aus Caesarius von Arles zitierten Texten
iiber Kreuz und Taufe wiirde ich fiir den Gebrauch eines (materiellen) Hand-
kreuzes bei der Taufspendung nicht allzuviel Bedeutung beimessen. Der
Symbolismus des Kreuzholzes fand in den liturgischen Taufgebeten eine sehr
hidufige Verwendung. Ein wirkliches, wenig behandeltes Problem bildet die
Schrigstellung mancher Kreuze. Im AnschluB an A. Grillmeiers umstrittenes
Buch « Der Logos am Kreuz » und an das apokryphe Martyrium Petri erklart
sie der Verfasser (unter Form einer Hypothese) als Anspielung an die ge-
fallene, von Christus angenommene Menschennatur. Der Missionar hitte mit
solch konkreten Bildern das Geheimnis der Erlosung erklart. Man konnte

256



umgekehrt eine Erklarung der Schrigstellung zuerst von der formalen Seite
her versuchen. An eine bestehende Form hitte sich eine mystische Deutung
anschlieBen konnen. Rein formal konnte sich die Schragstellung aus der
Form des T(bekanntlich ein altes Kreuzsymbol) in nordsemitischen Sprachen
entwickelt haben (vgl. C. CeEcHELLI a.a.O.S.191{. Fig. 6.8. u. S. 195
Fig. 30e {.) oder aber, was viel wahrscheinlicher ist, aus dem monogramma-
tischen Kreuz *, ndherhin aus dem Buchstaben X. In der Numismatik ist dies
bereits seit dem 4. Jahrhundert nachweisbar. Eine Liste bringt. C. M. Kauf-
mann in seinem Handbuch der christlichen Archiologie (1922) S. 622. Bei
den vom Verfasser behandelten Kreuzen Nr. 29 und 30 ist die Ahnlichkeit
auffallend ; doch sollte die Schragung wohl von links nach rechts gehen.
Der bekannte Historiker Bayerns P. Romuald Bauerveis geht den ersten
Anfingen der Jubildumsstadt nach. Er sieht sie auf Grund einer breit
angelegten Ortsnamen- und Lokalforschung in einer klosterlichen Siedelung,
deren Mittelpunkt der sogenannte « Alte Peter» war. Um St. Peter lag
Urmiinchen, dessen amtlicher Name uns jedoch unbekannt ist. « Alte Peter »,
« Zu den Monchen » sind volkstiimliche Namen. Durch das nahe aufstrebende
Schiftlarn diirfte das klosterliche Leben am « Alten Peter » schon vor 800 sein
Ende gefunden haben. Damit wire die Geschichte der Stadt, deren erste
urkundliche Bezeugung aus dem Jahre 1158 stammt, um einige Jahrhunderte
dlter. Fiir die vergleichende Untersuchung (S. 90) lieB3e sich aus dem Gebiet
der Westschweiz Miinchenwiler (fr. Villars-les-Moines) und Miinchenbuchsee
anfithren. In diesem bestand wohl schon vor 1100 ein Cluniazenser Priorat,
in jenem seit dem 12. Jahrhundert eine Johanniter-Komturei. In beiden
Fallen erkliart sich der Ortsname aus der Gegenwart einer Ménchsgemein-
schaft. O. PERLER.

M. H. Vicaire, O. P. : Histoire de saint Dominique. T. I : Un homme évan-
gélique. T. 11 : Au caoeur de U’ Eglise. Paris, Editions du Cerf, 1957 ; 395 et
411 pages.

Ce livre est le fruit de nombreuses années de travail. En 1936 déja, en
collaboration avec son maitre, le P. Mandonnet, le P. Vicaire publiait
Saint Dominique, I'idée, I’homme et I’ceuvre, deux volumes d’études de détail
constituant sur bien des points la base de I'exposé¢ d’ensemble qu’il nous
donne aujourd’hui. Plus récemment, il éditait les documents du XIIIe si¢cle
relatifs au fondateur des Précheurs (cf. cette Revue 1955, p. 253), et enfin,
presque en méme temps que les deux volumes que nous présentons
aujourd’hui, il faisait paraitre, en association avec Léonard von Matt, un
album sur l'iconographie du saint.

Dans une introduction, 1'auteur présente et apprécie les ouvrages parus
sur saint Dominique & partir du XIIIe siécle. Abordant ensuite son sujet,
il décrit longuement, en poéte, la ville natale du saint : Caleruega. Sollicité
par Diégue, prieur du chapitre d’Osma — qui, aidé par 'évéque du diocése,
était parvenu a introduire parmi ses chanoines la « régularité » (qu’ils seront,
au XVe siécle, les derniers & abandonner) — Dominique devient chanoine
régulier. Il le restera toute sa vie. Il en conservera le costume, qui sera celui
des Fréres Précheurs.

257



Le voyage au Danemark qu’il entreprend avec Diégue (promu entre-
temps au siége épiscopal d’Osma), chargé par le roi de Castille Alphonse VIII
d’aller trouver une épouse pour l'infant Ferdinand?!, lui révéle les ravages
causés par les Albigeois dans le comté de Toulouse. Le Saint-Siége a chargé
les cisterciens de ramener les dissidants a I’'orthodoxie; mais ils ne réussissent
guére et sont sur le point de se décourager. C’est alors que Diégue, qui a
essayé en vain auprés d’'Innocent III de se démettre de la charge épiscopale
pour aller évangéliser les paiens, les décide a adopter ses propres méthodes.
Ils travaillent désormais ensemble, vivement appuyés par le nouvel évéque
de Toulouse, Foulques, cistercien lui aussi.

Diégue rentre dans son diocése (pour un temps seulement dans son inten-
tion ; en réalité, il ne reviendra plus). Dominique, calme, tenace, moins
impétueux, plus réfléchi que son maitre, poursuit la prédication seul, ou
plutdt accompagné de ses premiers disciples. I1 fonde & Prouille un monastére
de femmes, qui lui servira de pied-a-terre et de lieu de repos: monastére
double, d’orientation cistercienne quant aux sceurs et dont Dominique est
le prieur. Pour I'instant, lui et ses disciples sont les prédicateurs diocésains
de I’évéque de Toulouse. Leur tache n’est plus exclusivement de combattre
I'hérésie. Nous sommes en 1215, date qui est en réalité — on ne l'a pas
sufisamment remarqué, souligne le P. Vicaire — celle de la fondation des
Précheurs. Dominique se rend & Rome, au moment du concile de Latran,
non pas pour obtenir 'approbation d’une constitution, mais pour faire
confirmer par le Saint-Siége, pour lui et les siens, le titre de prédicateurs,
pour rendre, en d’autres termes, son initiative indépendante du bon vouloir
d’un évéque. Il n’est pas question de créer un ordre nouveau ; le concile vient
d’ailleurs de l'interdire. S’il fallait accepter une regle, ce serait celle des pré-
montrés. Les projets de Dominique en réalité se précisent au contact de la
vie et des legons de l'expérience. Au cours d’un nouveau séjour 3 Rome,
son idéal s’élargit : il veut faire de ses disciples un ordre de prédicateurs mis
a la disposition non pas d’'un diocése seulement mais de 1’Eglise universelle.

Ils ne sont encore qu'une poignée, mais Dominique n’hésite pas a les
disperser : il les envoie dans différents pays, notamment a Paris et & Bologne,
« les deux centres intellectuels de 1'univers chrétien, qu’il choisit pour pivots
de la société des Précheurs» (II, 84). « A Paris, son action a toujours été
assez faible; elle fut presque nulle en Germanie» (II, 301). Infatigable,
malgré une santé déficiente, il visite ces maisons, il se rend a Toulouse, plu-
sieurs fois a Rome, le point d’appui de son institution. Il réunit & Bologne
un premier chapitre général, puis un second, et c’est la qu’il meurt, le
6 aoGt 1221, n'ayant pas cinquante ans.

Le P. Vicaire entre dans les détails, mais son exposé n’est jamais aride,
tout d’abord grace a la présentation, qui est singuliérement vivante, et

1 Contrairement a ce qu’'on admet d’ordinaire, a la suite de Jourdain de Saxe,
le P. Vicaire suppose que lors du second voyage, quand les envoyés d’Alphonse
vinrent, cette fois-ci, quérir la fiancée, celle-ci n'était pas morte, mais qu’elle
était entrée au couvent, effrayée par les malheurs de sa tante, Ingeberge, répu-
diée, le lendemain méme de son mariage, par Philippe-Auguste, qui lui préférait
une concubine.

258



ensuite parce que l’auteur méle habilement aux menus faits qu'il est amené
a signaler des considérations empruntées a 1’histoire générale de 1'Eglise,
voire méme, a l'occasion, une appréciation sur un probléme d’actualité.

Il explique la situation du clergé au moyen age et 1’évolution de I'insti-
tution canoniale en particulier. Il montre les haines qui divisaient alors les
familles, les villes, les partis. Il donne son opinion — qui est celle d’un spé-
cialiste — sur des questions discutées entre historiens : la vraie nature et
I’extension de l'albigéisme, la moralité des Cathares, les Pauvres catho-
liques, les Humiliés, la personnalité de Raymond de Toulouse, de Simon de
Montfort, la régle dite de saint Augustin (au sujet de laquelle le P. Vicaire
rétracte 1'opinion qu’il avait soutenue naguére, de son antériorité par rapport
a la fameuse épitre 211), le role d’Innocent III dans la fondation des Pré-
cheurs (on avait reproché au P. Mandonnet de I’avoir quelque peu exagéré),
la pauvreté, que, plus il avance, plus aussi Dominique veut absolue, parce
qu’il la juge indispensable pour répondre aux objections des Vaudois et des
Albigeois ; aussi bien Honorius III finit-il par la lui accorder en 1219.

Le P. Vicaire conteste assez souvent en note des affirmations de H. C.
Scheeben (qui, de son c6té, lui avait reproché vivement certaines des con-
clusions de ses travaux antérieurs). M. Scheeben est quelquefois trop absolu ;
il est porté a exagérer. Il procéde parfois par anthithése (le P. Mandonnet
I'avait fait également une fois ou l'autre), c’est-a-dire que pour mieux pré-
ciser une tendance, une école, il dit non seulement ce qu’elle a été ou ce
qu’elle voulait étre, mais aussi ce qu’elle n’était pas. Le procédé est inté-
ressant, mais délicat ; le P. Vicaire s’en est ordinairement abstenu. Il recon-
nait d’ailleurs les mérites de celui qui, avec Berthold Altaner, sur le probleme
de la fondation des Précheurs, faisait ordinairement autorité en Allemagne.
On le complétera désormais et on le corrigera par les deux volumes, plus
nuancés, du P. Vicaire, qui a habilement utilisé les sources — toujours soi-
gneusement indiquées en note, de méme que les travaux particuliers — mais
sans jamais les solliciter. Le lecteur suit, avec un vif intérét, un récit qu'’il
sent tout proche de la réalité. Il voit progresser avec une étonnante rapidité
I'ceuvre de saint Dominique et se préciser le but que celui-ci s’était tracé
dés le début, évolution qu’il était d’autant plus difficile de mettre en lumiére
que le saint ne s’est la-dessus jamais expliqué. 11 fallait la longue et abondante
connaissance du XIIIe siécle que posséde le P. Vicaire pour nous donner
cette brillante synthése, qui couronne de longues, patientes et fructueuses
recherches. L. WAEBER.

Franz Xaver Kraus : Tagebiicher. Hrg. von Hubert Schiel. Koéln, Verlag
J. P. Bachem 1957. xx-820 S., 8 Abb. DM 42.—.

H. Schiel, bekannt auch durch seine Forschungen iiber Joh. Michael Sailer,
widmete Fr. X. Kraus bereits 1951 eine knapp gehaltene, doch substan-
zielle biographische Wiirdigung : Im Spannungsfeld von Kirche und Politik.
Gedenkschrift zum 50. Todestag auf Grund des unversiegelten Nachlasses.
Wer sich diese eindrucksvolle Charakteristik vergegenwirtigte, war auf die
Veroffentlichung der Tagebiicher, nach Ablauf der 50jdhrigen Sperrfrist,

259



recht gespannt. Nun liegt der Band der Offentlichkeit in einer sehr umfang-
reichen Edition vor, iibrigens bei einem relativ sehr gedringten Satz, der
die Lesbarkeit nicht erhoht.

Unwillkiirlich erinnert man sich der Veroffentlichung der Tagebiicher,
Briefe und Erinnerungen von L. v. Pastor, die der leider frith verstorbene
Historiker W. Wiihr unternahm. Sie war einer z. T. heftigen Kritik unter-
zogen worden, weil Wiihr bloB Ausziige bot. Man sprach, vielleicht nicht
ganz ohne Grund, von einer frisierten Ausgabe. Die vorliegende Ausgabe
bildet in dieser Hinsicht ein Gegenstiick. Nichts wurde gekiirzt, ausge-
nommen in den ersten Teilen, die sich auf die Jugendzeit beziehen, bis zur
Priesterweihe 1864. Ist aber der Leser nun vollig befriedigt ? Niemand
zweifelt an der Bedeutung des Gelehrten Kraus, niemand wird sich der
Bewunderung der wissenschaftlichen Leistungen einer gesundheitlich schwer
gepriiften Personlichkeit entziehen kénnen. Und gewiB3 ist auch, da@3 hier
in vielen Aufzeichnungen ein Seelengemilde ersteht, das den Psychologen
gefangen nehmen diirfte. Aber ebenso wenig ist zu bezweifeln, daB3 sehr
Wertvolles sich oft sehr zerstreut findet in Notizen, die wohl als Erinnerung
fiir den Schreibenden wertvoll waren, heute aber kaum im ganzen Umfang
Bestand haben. So muB sich der Leser durch vieles hindurchfinden, zumal
K. ungewdhnlich viel Gewicht darauf legt, zeitweise Tag um Tag seine
Begegnungen mit ganz verschieden gearteten Personlichkeiten festzuhalten,
Begegnungen, deren Bedeutung nicht immer fa@3bar ist, selbst wenn Sch.
sich um die Identifizierung gréBte Miihe gab. Dal3 dabei gelegentlich auch
Irrtiimer unterlaufen, wird man dem Herausgeber zugutehalten (vgl. etwa
die irrigen Daten zu Decurtins S. 374 Anm. 37 oder zu Franz L. Segesser
Anm. 38 : infulierter Abt von St. Leodegar!). Wire es denn nicht vorzu-
ziehen gewesen, trotz der Befiirchtungen Schs., sich dem Vorwurf willkiir-
licher Kiirzungen auszusetzen, Wesentliches von wirklich Unwesentlichem
zu scheiden ? Wie vieles beriihrt eigentlich bloB die Krankheitsgeschichte
von K.! Wir gestehen allerdings, daB die Aufgabe des Herausgebers in
diesem Fall nicht erleichtert worden wire, aber anderseits hitte die Aus-
gabe durch stirkere Straffung an Lesbarkeit und Wert entschieden ge-
wonnen.

Der Vielseitigkeit der Personlichkeit dieses Gelehrten entspricht auch der
Reichtum an Gedanken und Urteilen, die Mannigfaltigkeit der erdrterten
Probleme der Zeit. Wir miissen uns notgedrungen mit wenigen Hinweisen
begniigen. Da ist einmal der akademische Lehrer, der auf seine Schiiler
sicher tiefen Einflull ausiibte. Unter ihnen fanden sich manche Schweizer,
zumal aus Luzern. Josef Hiirbin stand K. besonders nahe. Er griff auch
wiederholt zur Feder, um seinen Lehrer zu ehren. Alois Litolf, einer der
besten Schweizer Historiker und Forscher, lernte K. bereits 1873 kennen.
Decurtins galt K. als sehr talentvoll. Uber ihn und dessen Freund Fr. L. Se-
gesser urteilt K. «die sich offenbar mit meinen liberal-katholischen An-
sichten immer mehr durchdringen» (473). Oft und oft besuchte K. die
Schweiz, namentlich die Innerschweiz und das Engadin. Im September 1889
lernte er auch Freiburg kennen. Manche Naturschilderungen wird der eine
und andere schitzen.

260



Einigen Einblick gewinnen wir hier auch in die gelehrten Forschungen
von K. Gemessen am Ganzen ist das Ergebnis jedoch echer bescheiden. Den
breitesten Raum nehmen Politik und Kirchenpolitik ein. Aber gerade hier
zeigt sich die zwiespiltige Natur, tritt der Subjektivismus von K. besonders
stark hervor. Vieles ist durch Sch. im wesentlichen bereits bekannt geworden,
klingt hier aber in scharferen Toénen auf. Wie oft ist von Ultramontanismus,
von politischem Katholizismus die Rede, mit welcher Schirfe lehnt K. das
Zentrum und seine Politik ab ! DaB er nicht immer richtig sah und auffallend
einseitig urteilte, wird niemand verkennen. Aber es muf3 doch betont werden,
daf3 K. wiederum nicht selten Ideen wiedergibt oder entwickelt, die wirk-
liche Gedankentiefe bezeugen. K. gibt im Herbst 1889 das Urteil seines
Freundes M. du Camp, eines franzosischen Schriftstellers, wieder : « Frank-
reich und Deutschland gingen viel besser zusammen, um den einzigen Feind
curopdischer Bildung und Freiheit, den Moskoviter, zu bekimpfen » (560).

Reizvoll sind gelegentlich Charakteristiken bedeutender Personlichkeiten,
so etwa jene P. Lacordaires (119), den K. als Zwanzigjahriger in Paris be-
suchte ; ergreifend namentlich die Aufzeichnungen iiber Dollingers Tod
(562 f.). « Eine groflere Leiche liegt neben ihm : das ist unsere katholische
Theologie. » Unmaoglich ist es, hier die so wechselvollen Beziehungen zu den
Papsten und zur romischen Kurie, die kritische Haltung von Kr. gegeniiber
ihrer Politik, die Urteile iiber Bismarck nidher aufzuzeigen oder gar den
immer wiederkehrenden Auslassungen iiber den K. so nahestehenden Ros-
minikreis und dessen Gegner zu folgen. Einmal (Jan. 1891) bemerkt K. aus
einem Gesprich mit P. Lockhart, einem englischen Rosminianer, «da auch
er die Demokratie als die Regierungsgrundlage der Zukunft erachtete ».
Vieles ist beherzigenswert, anderes reizt zum Widerspruch oder kann niemals
Billigung finden. Wer aber noch einmal ein schones Beispiel guter Tagebuch-
fiihrung kennen lernen will, lese, was K. iiber Kierkegard schreibt (571 f.).
Hochgefiihl und diistere Stimmungen wechselten beim reizbaren Gelehrten
ab. Versohnend iiber manches in seinem Leben, das in diesen Tagebiichern
in Intimstes fuhrt, bleibt der unerschiitterliche Wille zur Treue zu seinem
Glauben und zur Kirche.

Der Herausgeber hat den Tagebiichern eine ausgezeichnete Einleitung
vorausgeschickt, die Wesentliches aus seiner Biographie zusammenfaQt.
Unnétig zu sagen, daf3 die ungewohnlich reichhaltige Bibliographie von und
iber Kraus wie auch das trefflich gearbeitete Personenregister den Weg zu
weiteren Forschungen ebnet. O. VASELLA.

Johannes Stumpfs Schweizer- und Reformationschronik. II. Teil. Hrg. von
E. Gagliardi, Hans Miiller und Fritz BiiBer. Quellen z. Schweizer Geschichte
N. F. I. Abt. Chroniken, Bd. 6. Basel, Verlag Birkhduser 1955. 389 S,
br. Fr. 26.—.

Der vorliegende Band, der eigentlich erst 1956 erschien und aus uns
unbekannten Griinden vordatiert wurde, schlieBt die Edition des bedeutenden
Geschichtswerkes Stumpfs ab, des vor allem durch seine gedruckte schweize-
rische Chronik beriihmt gewordenen Historiographen. Dariiber wird sich

261



jeder Freund und Forscher der schweizerischen Reformation mit Recht
freuen. Wie man weiB, ist ja die Reformationschronik bisher nur in einzelnen
Teilen bekannt geworden, namentlich seit Dr. Leo Weisz sich mit ihr ein-
gehender beschiftigte und die Biographie Zwinglis (vgl. S. 186 ff.) unter dem
Titel : Chronica vom Leben und Wirken des Ulr. Zwingli (Ziirich 21932)
veroffentlichte. Weisz war es auch, der die Diskussion iiber die ndheren
Zusammenhinge der Ziircher Chronistik in der Reformationszeit erneut in
FluB brachte (vgl. die Besprechung des 1. Bandes in dieser Zs. 48, 1954,
210-12). Wir erinnern erneut daran, um damit die Bedeutung der vorliegen-
den Ausgabe in das gebiihrende Licht zu riicken. Sts. Darstellung ist ja,
was nicht iiberraschen kann, Parteigeschichte, aber trotzdem darf gesagt
werden, dafl er im Vergleich mit Johannes Kefller weit weniger angriffig
und einseitig schreibt.

Der Text wird unverkiirzt geboten, mit einer Einschrinkung freilich, daB
namlich in allen IFdllen, wo St. lediglich Abschriften von bereits gedruckten
Texten bietet, seien es Mandate oder Ausschreiben oder sonstige Aktenstiicke,
entsprechende Hinweise auf einschldgige Quellenpublikationen gegeben wer-
den, etwa auf die Eidgen. Abschiede, auf Aktensammlungen zur Reforma-
tionsgeschichte oder auch Bullinger Reformationsgeschichte, endlich auch
auf Schottenlohers Bibliographie (vgl. zahlreiche Beispiele, bes. bemerkens-
wert 73, 294, 324). Gelegentlich fehlt ein notwendiger Hinweis, so fiir die
von St. erlduterte Satzung der Stadt Ziirich fiir die Backer und Wirte auf
dem Lande (St. 278), die Egli unter No. 1816 im Auszug aus der Original-
Missive bringt. Das Epigramm auf Joh. Oekolampad bietet E. Staehelin,
Briefe und Akten zum Leben Oek. Il (Leipzig 1934) 720 nach einem Basler
Druck von 1532, was nicht hitte iibersehen werden diirfen (vgl. auch die
Texte, die Staehelin unter No. 978 aus Stumpfs Chronik, hier 262 f., 264 {.,
bietet). Im vorliegenden Druck des Epigramms 264 Z. 7 soll es heilen : sine,
nicht fine rogare, Z. 22 wohl iniungit, nicht inungit, Z. 28 wohl precipi, nicht
preripi, Z. 30 : preconia, nicht precoma. Das Epitaph Zwinglis von Heinr,
Wolflin (St. 199) findet sich bei Val. Anshelm Bd. 6, 99 {., jenes des LLaurentius
Agricola aus Winterthur (203) in der Chronik des Laur. Bosshart 288 f. Die
Editoren haben eher zuviel auf Worterklirungen Bedacht genommen, zu
wenig auf Quellennachweise, was fiir die Kenntnis der Selbstdndigkeit Sts.
nicht unwichtig gewesen wire. Vereinzelt begegnet man auch wenig sinn-
vollen Anmerkungen (s. 279 Anm. 4 : subscripserunt/subscriptis/subscripsit ?)
Diese Ausstellungen wollen das Verdienst der Bearbeiter nicht etwa iiber
Gebiihr herabsetzen. Allein da und dort widre doch mehr Umsicht und
Sorgfalt denkbar gewesen.

Der Text dieses 2. Bandes umfaf3t 7 Jahre, die Zeit von 1528-1534. Natiir-
lich wendet sich das Interesse des Geschichtsschreibers St. vor allem den
Hauptereignissen der Zeit zu : der Burgrechtspolitik, den Siegen des neuen
Glaubens in einzelnen Orten und in den gemeinen Vogteien bes. 1529, den
beiden Kappelerkriegen. Sehr eingehend wird der 2. Miisserkrieg behandelt
(111-131). Allein die Chronik lenkt unsere Aufmerksamkeit eher auf die
Zeit nach dem 2. Kappelerkrieg mit der Krise, die durch die Niederlage
Ziirichs heraufbeschworen wurde (265 ff.), der Schilderung der Rekatholisie-

262



rung Rapperswils (249-54) und der Biindnispldne des Papstes (300-302). Auf-
fallend ist die Notiz liber Propst Joh. Bodler, den bedeutenden Gegner der
Neuglaubigen in Luzern (333). Da bleibt St. niichterner Berichterstatter iiber
das glimpflich verlaufene Ungliick, wihrend er dann allerdings iiber den
Urner Ammann Jakob Troger scharf genug herfidllt (334 f.). Wie andere
Chronisten streut auch St. mancherlei iiber Naturereignisse, Witterungsver-
hdltnisse, Krankheiten (englischer Schweiz) u. 4. m. in seine Darstellung ein.
So lesen wir auch eine Notiz iiber die Auffiihrung des Spiels vom reichen Mann
und dem armen Lazarus in Ziirich vom Jahre 1529 (45).

Der reiche Inhalt ist damit nur knapp angedeutet. Mége der Dank an die
Bearbeiter darin seinen besonderen Ausdruck finden, daB diese Edition die
Erforschung der ungemein problemgesattigten Zeit und namentlich auch der
zu wenig aufgehellten inneren Beziehungen ihrer Geschichtsschreibung aufs
neue belebe. O. VASELLA.

Ernst Staehelin : Dewettiana. Forschungen und Texte zu Wilh. M. Lebe-
recht de Wettes Leben und Werk. Basel, Verlag Helbing & Lichtenhahn,
1956. 222 S. Kart. Fr. 16.60.

Mit diesem Band verfolgt St. die Absicht, die Grundlagen fiir eine um-
fassende Darstellung des Lebens des s. Zt. einflulreichen Theologen der
Universitdt Basel zu schaffen. Diesem Ziel wird er dadurch gerecht, dafl er,
gleichsam in Form eines Abrisses, in einem 1. Teil die Daten des iiberaus
wechselvollen Lebens, das sehr vielseitige Schrifttum und die Briefe de
Wettes verzeichnet, und zwar abschnittweise entsprechend den wichtigsten
Lebensabschnitten de Wettes. Natiirlich werden dabei auch ungedruckte
Schriften und sonstige Manuskripte einbezogen. Wer sich vergegenwartigt,
daB de Wette Privatdozent in Jena (1805-07), Professor in Heidelberg
(1807-10) und in Berlin (1810-19) war und 1822, nach einer Zeit der Be-
drangnis, an die Universitit Basel berufen wurde und hier bis 1849 lehrte,
daB er auBlerdem nicht nur theologische Werke, Aufsitze und Predigten
veroffentlichte, sondern auch als Dichter von Schauspielen und Operntexten
hervortgat, der wird das methodische Vorgehen Sts. durchaus verstehen.
Hinter allem steht ein unermiidlicher Einsatz, den NachlaB moglichst
vollstindig zu erfassen.

Ein zweiter Teil bringt unter dem Titel : Ausgewidhlte Texte aus und
zu de Wettes Leben und Werk, namentlich eine groBe Zahl von Briefen aus
der Zeit von 1798-1849, die noch folgenden Stiicke beziehen sich auf spitere
AuBerungen, auf die unter seinem Namen errichtete Stiftung und den Bau der
nach ihm benannten StraB3e in Basel. Es hilt schwer, den Gehalt dieser Briefe
in seiner Bedeutung auch nur einigermaBen aufzuzeigen. Leichter greifbar
ist er mittels der Personlichkeiten, namentlich der Theologen, mit denen de
Wette eifriger korrespondierte (so Jak. Friedr. Fries, Fr. Schleiermacher,
Alex. Schweizer u. a. m.). Wieviel besagt die Tatsache, da3 eines der befiir-
wortenden Gutachten anldBlich der Berufung de Wettes nach Basel an
Wilhelm Snell gerichtet war (Nr. 61 : Gutachten des Heidelberger Theologen
Chr. Schwarz). Nicht weniger aufschluBireich ist die Eingabe von 4 echten

263



Baslern der theol. Fakultit an den Kleinen Rat, von einer Berufung ab-
zusehen (Nr. 68, S. 111).

Wohl nur wenige haben die geistige Haltung de Wettes so trefflich charak-
terisiert, wie die beiden so verschiedenen Personlichkeiten Al. Biedermann
und Alex. Vinet. Biedermann nannte de Wette zwar einen trefflichen Lehrer,
dem aber wenige bis zum Ende treu blieben, was offenbar de Wette selbst
empfand und gegeniiber Fries offen eingestand (Nr. 157 f., 1842). Dreizehn
Jahre frither schrieb Vinet an Charles Monnard iiber den Kirchenhistoriker
Karl Hagenbach und de Wette anldBlich ihrer Ernennung zu Ordinarien u. a. :
« En quoi ils se ressemblent, c’est dans la tendance négative de leur ensei-
gnement ; ils démolissent a merveille. . . », und an einer anderen Stelle heiB3t
es : « Ce que nous voyons clairement, c’est que les jeunes théologiens formés
a cette école ne seront jamais des pasteurs, quoiqu’on puisse leur en donner
le titre... » De Wettes Lehren galten Vinet « si vagues, si inconhérentes. »
Wenn die Briefe derart charakteristisch sind, rechtfertigt sich ihr erneuter
Abdruck. Doch verdanken wir St. nun die Kenntnis zahlreicher, bisher
unbekannter oder doch nur an entlegener Stelle abgedruckter Briefe. Der
Wert dieser Publikation bemif3t sich nach der Personlichkeit de Wettes, und
da3 diese in den damaligen Dezennien einen namhaften Einflu an der
Universitdit Basel und dariiber hinaus ausgeiibt hat, wird wohl niemand
bestreiten wollen. So durfte das Buch auch mit Recht in der Reihe : Studien
zur Geschichte der Wissenschaften in Basel, hgg. zum fiinfhundertjahrigen
Jubildum 1460-1960, erscheinen. O. VASELLA.

Chanoine Emmanuel-Stanislas Dupraz : La Cathédrale de Lausanne, His-
toire — Art — Culte. Lausanne, librairie « Notre-Dame », Lombard et Ryter
1958. 312 p. 15 fr. 55.

Ce livre de M. le curé de Poliez-Pittet est la réédition, remaniée et modifiée
dans son plan, du volume aujourd’hui épuisé que, sous ce méme titre, avait
publi¢ en 1906 son oncle, Mgr Dupraz, curé d’Echallens. Destinant son
ouvrage « au lecteur moyen », l'auteur a laissé de coté les parties du livre de
Mgr Dupraz (les deux tiers environ) qui lui paraissaient ne devoir intéresser
que I'historien de profession. 11 a fait abstraction des notes. « Pas de trou-
vailles, de découvertes historiques nouvelles », mais «le tout ordonné et
classé avec grand effort de clarté. Ceci est certainement inédit, comme sont
inédits et bien personnels les deux derniers chapitres du livre » (piété mariale,
survivance du culte de Notre-Dame de Lausanne) «ainsi que plusicurs
parties des chapitres précédents » (p. XIII).

S’il a opéré des suppressions dans I’ouvrage de son prédécesseur, M. Dupraz
a par contre utilisé les travaux parus au cours de ce dernier demi-siécle, en
particulier le beau volume du docteur Bach : La Cathédrale de Lausanne
(dans les Monuments d’Art et d’Histoire de la Suisse) agrémentant parfois
ses citations de remarques et de souvenirs personnels ainsi que de quelques
digressions.

Il n’est pas question, dans le livre de M. Dupraz, de la cathédrale seulement
en tant que batiment, mais aussi et méme plus encore du clergé qu’elle

264



abritait, des institutions dont elle constituait le centre et la raison d’étre :
les évéques, les chanoines, le clergé inférieur, leurs demeures, la maitrise des
Innocents, les écoles, les confréries, les corporations, les ccuvres de charité,
la vie religieuse. M. Dupraz a méme un chapitre sur la communauté pro-
testante a laquelle la cathédrale sert actuellement de lieu de culte.
Quelques petites remarques : M. Dupraz ne semble pas avoir eu connais-
sance de l'étude publiée dernierement par M. Gramm a l'occasion de l'inau-
guration des nouvelles orgues de la cathédrale, ni de I'important ouvrage de
MUe Beer sur la Rose du transept sud (6¢ vol. des Berner Schriften zur Kunst
1952). A propos des évéques (pp. 159-160), il ne faut plus parler de Gui de
Merlen, mais de Gui de Maligny (localité des environs d’Auxerre, qui, en
latin, se dit Merleniacum) ni de Francois de Montfalcon, mais de Francois
Prost ou Prévot de Virieu-le-Grand, dans le diocése de Belley (M. Max.
Reymond s’est rétracté a ce sujet, RHV 1921, p. 363). Il elit été bien de
préciser que c’était IFélix V — dont I'aventure est trés bien exposée par
l’auteur — qui avait créé Louis de La Palud cardinal et évéque de Maurienne,
et Jean de Prangins évéque d’Aoste. 11 faut, aprés les travaux du chanoine
Quaglia et de M. André Donnet, renoncer a rattacher saint Bernard du
Mont- Joux a la famille de Menthon (p. 87). Mgr de Strambin n’a jamais
résidé a Besangon (p. 260). Pourquoi Cuno d’Estavayer ? (p. 182). 1235, a
la p. 196, est une crreur de date. Le manuscrit de la Visite de 1453 ne se
trouve pas aux Archives cantonales vaudoises mais a la Bibliothéque de
la Bourgeoisie a4 Berne (p. 204).
M. Dupraz a ses auteurs préférés, auxquels il se plait a décerner des éloges.
Il aime donner la parole & ceux, protestants ou incroyants, qui viennent
corroborer une thése qui lui tient a coeur. I1 dit trés haut la légitime admi-
ration que lui inspire la merveilleuse cathédrale de Lausanne, et la douzaine
de belles photographies de M. Gaston de Jongh, réparties au cours du
volume, contribueront a la faire partager par les lecteurs. Ceux-ci, au vu
de la ferveur des populations du Pays de Vaud pour la Dame de Lausanne
et du souvenir nostalgique qui en est demeuré longtemps encore apres la
Réforme, verront s’accroitre leur dévotion a la Vierge, culte que M. le cha-
noine Dupraz associe si étroitement & son amour pour sa patrie vaudoise.
L. WAEBER.

Jacques Burdet : La danse populaire dans le Pays de Vaud sous le Régime
bernois. (Publications de la Société suisse des Traditions populaires, Vol. 19.)
Verlag G. Krebs, Bale 1958. 207 p. 14 fr. 50.

Préparant un ouvrage sur la musique dans le Pays de Vaud sous le régime
bernois, M. Burdet a été amené a étudier un des aspects accessoires de son
sujet : I'activité des ménétriers, professionnels ou amateurs, engagés par des
groupes qui voulaient se livrer a la danse. Avec une patience qui pourra
méme paraitre excessive, il a dépouill¢ plusieurs centaines de registres de
procés-verbaux des consistoires appelés a porter un jugement sur les trans-
gressions commises en la matiére. Peu nombreux pour la période de 1536
a 1600, ces recueils abondent a partir surtout du milieu du XVII¢ siécle.

1= 265



L’auteur a examiné ensuite les collections des mandats et ordonnances sou-
veraines provenant des différents bailliages, conservées soit & Berne, soit
aux Archives cantonales vaudoises. (Il les reproduit en appendice, pp. 167-
199).

De I'étude de M. Burdet se dégage d'une part l'extréme sévérité avec
laquelle LL. EE. de Berne, soucieuses de faire respecter les exigences
de la morale et — elles le disent plus d’une fois — d’épargner ainsi au pays
les calamités permises par le Ciel, interdisaient la danse. A peine y avait-il
une exception pour les jours de noce. Les punitions, sous forme d’amendes,
étaient appliquées avec une impitoyable rigueur, méme a 1'égard de ceux
qui franchissaient la frontiére pour aller, sur territoire fribourgeois, danser a
I'occasion de nos « bénichons ». La sentence était tout au plus légérement
atténuée s’il s’agissait de femmes ou de danse entre gens de méme sexe.

L’autre fait qui ressort non moins nettement du travail de M. Burdet,
c’est la frénésie — c’est le terme dont il se sert —, le besoin incoercible de
danser qu’éprouvait la population, malgré les chatiments auxquels elle se
savait exposée. Il semble méme qu’elle ne se souciait que médiocrement de
prendre des précautions pour que ces sauteries — qui se pratiquaient souvent
a domicile, dans une grange, un battoir, une salle de classe, une cave, dans
une forét ou méme dans un cimetiére — échappent aux investigations de la
police ou aux dénonciations de voisins rigoristes ou peu charitables.

M. Burdet a pris la peine de dresser la liste des ménétriers qu'il a ren-
contrés. Il en énumeére plus de six cents ! Il précise le genre d’instruments
utilisés : principalement le violon, mais aussi le fifre, la flite, la cornemuse,
la clarinette, le tambourin, instruments qui étaient souvent confisqués ou
méme détruits par l'autorité.

M. Burdet a certainement épuisé son sujet. Bien que les textes qu'il cite
tout le long de son étude se répétent nécessairement, son ouvrage est inté-
ressant du point de vue des traditions populaires (ce qui lui a valu un prix
de la part de la Société vaudoise d’histoire et d’archéologie). Il révele d’autre
part au moraliste — et c’est par ce c6té qu’il touche aussi a I'histoire ecclé-
siastique — a part un besoin qui est de tous les temps, une sévérité légis-
lative bien éloignée de celle que sont en mesure d’appliquer nos autorités
d’aujourd’hui. L. WAEBER.

Kapuzinerkloster Schiipfheim 1655-1955. Gedenkschrift zur Feier des
300jahrigen Bestehens. Hrg. von Thadddus Vonarburg. Buchdruckerei Schiipf-
heim 1957. 135 S. 16 Tafeln, Kart. Fr. 7. 85.

Wer zundchst die im Urteil sorgfaltig ausgewogene, quellenmdBig gut
unterbaute und fliissig geschriebene Griindungsgeschichte dieses Klosters
aus der I'eder des tiichtigen Ordenshistorikers P. RAINALD FIscHER liest
(1-34), wird sich rasch inne, daB hier nicht blo8 eine eilig verfaBte Gelegen-
heitsschrift vorliegt. Die Griindungsgeschichte fiihrt uns in die bewegte Zeit
des Bauernkrieges von 1653. Frithere Pldne, auf die I'. hinweist, mi3langen.
Der Hauptakzent der Studie liegt indessen auf der behutsamen Wiirdigung
der Vermittlungstitigkeit der Kapuziner wiahrend der groBen Krise auf der

266



Luzerner Landschaft. Beschlossen wurde die Errichtung des Klosters 1654
auf ausdriicklichen Wunsch des IL.uzerner Rates, mit der ohne Scheu vor-
getragenen Begriindung, sie sei zur Beruhigung der Bauern notwendig ; denn
Enttduschung und MiBtrauen gegeniiber der stadtischen Obrigkeit wirkten
noch lange nach und saflen so tief, dal der Luzerner Rat sich schriftlich fiir
die Ubernahme der Bau- und Unterhaltskosten verbiirgen muBte. Ubrigens
verdanken wir F. auch eine knappe, aber alles Wesentliche erfassende kunst-
geschichtliche Schilderung der renovierten Kirche und der Kapellen sowie
ihrer Ausstattung. Die Renovation bezog sich iibrigens auch auf den Friedhof,
und sie gibt ApoLr HUpP1 AnlaB zu manchen beherzigenswerten Ideen zu
einer neuen und schopferischen Gestaltung von Friedhofen iiberhaupt, die
aus einem intensiven Studium dieser Probleme flieBen (113-124). Der Heraus-
geber selbst vermittelt uns manches Wissenswerte aus der spidteren Ge-
schichte des Klosters : die Schilderung, auf Grund der Aufzeichnungen des
damaligen Guardian, der furchtbaren Katastrophe von 1715, eines Blitz-
schlages, der auBerordentlichen Schaden anrichtete und mehreren Patres
das Leben kostete, sowie der Zerstorungen, welche die wahrend des Sonder-
bundskrieges einbrechenden Berner Truppen in Kirche und Kloster anrich-
teten, wahrlich kein Ruhmesblatt eidgendssischer Disziplin! (94-99). Besonders
dankbar sind wir dem Herausgeber, unter dem Gesichtspunkt auch des
Brauchtums, fiir die Mitteilungen iiber das Kdsealmosen und die Institution
des Klostervaters (76-87), schlie3lich auch liber die Wallfahrtsseelsorge im
HI. Kreuz, einer weitbekannten Gnadenstédtte (59-64). Mit Recht wird auch
die soziale Seite in der Téatigkeit der Kapuziner einbezogen, ob es sich um
die Betreuung des entlegenen Bergdorfes Sorenberg (53-59, P. Damasus
KocH), des Biirgerheims (64-73, P. AUREL FLAMMER) oder des Kinderheims
(73-75, P. GaAupeNz KocH) handelt. FrRanz WIGGER weist in einer knappen
Ubersicht nach, wie ausgebreitet der Wirkungskreis der Kapuziner infolge
der wachsenden Zahl der Seelsorgestellen geworden ist. Als Ganzes gewinnt
diese treffliche, geschmackvoll ausgestattete Gedenkschrift, trotz mancher
Ungleichheiten in den Beitrigen, ihre innere Geschlossenheit in derselben
Wertschdtzung des verdienten Ordens. O. VASELLA.

Siegrist Jean Jacques : Die Gemeinde Unterkulm und das Kirchspiel Kulm.
Ein Beitrag zur Verfassungs-, Wirtschafts- und Sozialgeschichte des Wynen-
tals. Mit Karten, Pldnen, Tabellen und Textabbildungen. Aarau, Keller
Verlag 1957. 279 S.

Unterkulm liegt mitten im aargauischen Wynental. Die Gemeinde lieB
vor zwei Jahren ihre Ortsgeschichte schreiben. Sie beauftragte damit Dr. Jean
Jacques Siegrist, den ausgezeichneten Kenner landwirtschaftsgeschichtlicher
und dorflich-rechtlicher Fragen.

In Kulm wie im iibrigen Wynental lassen sich menschliche Spuren bis
ins Neolithicum (3. Jahrtausend v. Chr) zuriickverfolgen. Diese Jiger und
Bauern gehérten zum keltischen Stamm der Helvetier. Sie waren es, die
dem FluB den Namen Wina gaben, d. h. « die sich windende ». In Ober-
kulm stand ein gallorémischer Gutshof mit einem Flichenmaf von 400-450 ha.

267



Sein Herrenhaus mafl 123 m in der Linge und 27 m in der Breite. Es war
mit Mosaiken und Ireskomalereien geschmiickt. Dieser Herrenhof hieB3 « co-
lumbarium » (Taubenschlag) oder « villa columbaria » (Taubenfarm). S. zeigt
anhand zahlreicher Urkundenbelege die Entwicklung des Namens von « co-
lumbarium » bis zu seiner noch heute gebrauchlichen Form Kulm, die bereits
Ende des 14. Jh. erwdahnt ist. — Zwischen 350 und 400 wurde die Sied-
lung wahrscheinlich verlassen oder zerstért. Im 5./6. Jh. wanderten Ale-
mannen ein, Vertreter eines alemannischen Herrengeschlechtes mit freien
und unfreien Gefolgsleuten. Es entstand die alemannische Mark. In ziher
Arbeit rodeten die Leute. Thre Namen haben sich in den Hofnamen erhalten.
Im abgelegenen Nordteil der Mark Kulm entstanden Einzelhofsiedlungen
(Steckhofe). Grundherrlicher Mittelpunkt der Mark war der Herrenhof im
spatern Unterkulm. Hier gebot der Vertreter eines alemannischen Herren-
geschlechtes. Seine Rechtsnachfolger wurden die Aargau-Grafen, spiter ihre
Erben, die Lenzburger.

Die Lenzburger kamen aus dem Gasterland. Sie erhoben den Markhaupt-
hof zum gerichtlich bevorzugten Meierhof. Noch vor 1045 kam es zur Tren-
nung der Mark Kulm. S. fithrt die Teilung auf die Schenkung namhafter
Rechte am Kulmer Meierhof an das gasterlandische Stift Schdnnis zuriick,
das unter der lenzburgischen Kastvogtei stand. Trotz der beginnenden Tren-
nung verblieb den beiden Marken noch manches Gemeinsame, wie etwa die
Kirche. Die Namen Oberkulm (1295) und Unterkulm (1306) tauchen in den
Urkunden recht spat auf. Es ist verstdndlich, daB3 in der Ortsgeschichte
von Unterkulm das benachbarte Oberkulm hidufig erwdhnt wird.

Auf die Lenzburger folgten die Kiburger, diesen die Habsburger. Mit der
Eroberung des Aargaus kamen 1415 auch Oberkulm und Unterkulm unter
die Herrschaft Berns. Seit 1803 gehéren die Gemeinden zum Kt. Aargau.
Unterkulm sicherte sich im ganzen Wynental eine Vorrangstellung : es
wurde Bezirkshauptort.

Von groBter Bedeutung war im mittelalterlichen Kulm wie auch in nach-
reformatorischer Zeit die Kirche. Wann das Kulmer Gotteshaus gegriindet
wurde, ist unbekannt. Nur archdologische Forschungen kénnten uns niahern
AufschluB3 geben. S. rechnet mit der Moglichkeit einer gallo-rémischen Sied-
lungskirche oder mit einer bischéflichen Taufkirche. Diese wiirde genossen-
schaftlichen Bestrebungen in alemannisch-frankischer Zeit ihre Entstehung
verdanken. Das Martinspatrozinium scheint auf ein hohes Alter hinzuweisen.
In Kulm, wie iibrigens in verschiedenen andern heute reformierten Kirchen,
nennen keine Quellen den Kirchenpatron. Im 17. Jh. ist jedoch von Martins-
giitern die Rede. 1641/42 stiftete die langst reformiert gewordene Kirch-
gemeinde Kulm dem damals renovierten Pfarrhaus eine farbige Scheibe mit
dem Kapitelswappen und auch eine solche mit dem Bilde des hl. Martin.
Das Martinspatrozinium fiir Kulm darf als gesichert gelten.

Die Kirche Kulm geriet offenbar im ausgehenden Friihmittelalter in die
Hinde weltlicher GroBer, die sich vor allem um die Einkiinfte des Gottes-
hauses interessierten. Das Gotteshaus wurde sogenannte Eigenkirche. In
gewandter Beweisfiilhrung erbringt S. den Nachweis, daB3 es sich bei diesen
Obereigentiimern um die Grafen von Tierstein gehandelt haben muf, und

268



zwar noch vor der Teilung ihres Hauses. Sie lichen ihre Rechte und Ein-
kiinfte am Kulmer Gotteshaus weiter. So treffen wir spdter im Besitze von
Laienzehnten die Freien von Riissegg wie die Herren von Miilinen. Schlief3-
lich verkauften die Herren von Miilinen den Kirchensatz im Jahre 1478
an das Stift Beromiinster. Auf recht seltsame Weise und offenbar auf Ver-
anlassung Berns wanderte dann 1489 das Kulmer Patronatsrecht in den
Besitz des Chorherrenstiftes Zofingen.

Das Gotteshaus zu Kulm stand mit seinem Kirchhof im Dorfkern. Der
Kirchturm iiberragte die holzernen, mit Stroh gedeckten Hauser. Er weist
in seinen untersten zwei Geschoflen romanischen Fugenstrich auf. Im
13./14. Jh. setzte man drei weitere Geschofle dariiber, um 1500 erhielt der
Kulmer Kirchturm seine heutige imposante Gestalt. Stolz waren die Kulmer
auf die Turmuhr mit Schlagwerk, die 1530 eingerichtet, und wie die
Glocken, mit Klauenfett und Baumol gepflegt wurde. Die dlteste, heute
noch erhaltene Glocke stammt von 1502. Der quadratische Chor der Kirche
datiert aus dem 13./14. Jh., das Kirchenschiff wurde um 1500 zum heutigen
Raum erweitert. Auch Pfrundhaus und Beinhaus werden in ithrer wechsel-
vollen Geschichte geschildert.

Der Liber decimationis von 1275 erwdhnt Kulm erstmals als Pfarrei. Sie
gehorte im Mittelalter zum Dekanat Aarau-Reitnau, seit der Glaubenstren-
nung aber zum Kapitel Suhr. 1404 wird eine Marienkaplanei erwidhnt. S.
nimmt an, diese Pfriinde sei schon in der 1. Hilfte des 14. Jh. entstanden,
als die Bevolkerungszahl von Kulm zugenommen hatte. Wenig berichten
die Quellen ferner iiber die Filialkapelle in Zetzwil, deren Patron bis heute
unbekannt geblieben ist. Dagegen wissen wir, daB3 auf der Trostburg, die
ebenfalls in den Kirchsprengel Kulm gehérte, Hans von Hallwil 1491 eine
dem hl. Johannes dem Taufer geweihte SchloBkapelle stiftete, die 1509 sogar
ithren eigenen Kaplan erhielt.

Giiter und Einkiinfte nannten zu Kulm ihr Eigen das Stift Schonenwerd,
die Johanniterkomturei Klingnau-Leuggern, das Johanniterhaus Biberstein,
die Stifte Beromiinster und Schinnis, sowie das Kloster Muri. Recht spirlich
flieBen die Nachrichten iiber die mittelalterliche Kirchengeschichte Kulms.
Umso mehr staunt man, mit welchem Geschick es dem unermiidlichen For-
scher gelungen ist, Entscheidendes iiber die Entstehung einer eigenen Kirch-
gemeinde (um 1300), iiber den Kirchenzehnten, die Verwaltung und Ver-
teilung der kirchlichen Einkiinfte, wie auch iiber die Einkommensverhilt-
nisse des Pfarrers zu sagen. (Bei der Erwidhnung der Stolgebiihren setzt
der Verfasser beim « Beichtgeld » mit Recht ein Fragezeichen !) Tabellarische
Zusammenstellungen wie etwa iiber die Entwicklung des Kirchenzehntens
von 1489-1740 vermitteln ein besonders anschauliches Bild. Interessant sind
ferner die priazisen Angaben, welche die Einordnung der Kulmer Pfarrei
unter die bescheiden dotierten Pfriinden erlauben.

Nicht unbesehen iibernahmen die Kulmer 1528 den neuen Glauben. Mit
dem iibrigen Gebiet der Grafschaft Lenzburg stimmte auch diese Pfar-
rei 1524, sowie im Januar und Mai 1526 fiir das Festhalten am alten Glauben.
Der Kulmer Kirchherr Rudolf Kiling aber unterschrieb die zehn SchluB3-
reden der Berner Disputation vom 6. Januar 1528. Seine Pfarrkinder wiinsch-

269



ten jedoch bei der Messe zu bleiben und wichen nur der obrigkeitlichen
Machtverfiigung. Noch im Juni 1528 anerboten sich einige Kulmer, auf
ihre Kosten die Messe wiederherzustellen. Bern brachte durch seinen auf
der Lenzburg gebietenden Landvogt den Widerstand zum Schweigen.
Die Heiligenbilder wurden in jenem Sommer nach Beromiinster gebracht.
Der katholische Glaube wirkte lange nach. Das Martinspatrozinium war
noch 1641 unvergessen. 1577/78 horen wir vom Unterhalt eines Helgen-
hiisli im Oberkulmer Twing.

Rasch aber breitete sich im obern Wynental das Taufertum aus, dem
auch mit teilweiser Verbannung seiner Anhidngerschaft nach Mihren nicht
beizukommen war. Gegen Ende des Dreiligjahrigen Krieges erhielt es neuen
Auftrieb, was 1646 zur dramatischen Verhaftung des Tauferfiihrers Hans
Stenz fiihrte. Im 18. Jahrhundert war es der Pietismus, dem sich viele
Kulmer zuwandten. Wir vernehmen hieriiber wertvolle Einzelheiten. 1806/7
und wiederum 1817 begeisterte die pietistische Erweckungstitigkeit der
Baronin von Kriidener viele Leute, noch 1823 horen wir von pietistischen
Versammlungen in Kulm.

Leider schweigen die mittelalterlichen Quellen tiber Gottesdienst und reli-
gioses Leben in Kulm génzlich. Der Verlust des Jahrzeitenbuches ist beson-
ders zu bedauern. So miissen wir uns mit den interessanten Schilderungen
kirchlichen Lebens aus der Epoche nach der Glaubenstrennung begniigen.
Wir vernehmen hier manch késtliche Einzelheiten, so etwa iiber die Pflege
der Kirchenmusik. Auch dem Schulwesen und der sozialen Tatigkeit hat
S. grofle Aufmerksamkeit geschenkt.

Die vorliegende Besprechung mdochte vor allem die kirchengeschichtlichen
Ergebnisse betonen. Auf anderes sei daher nur kurz hingewiesen. Die Quellen
sind mit beispielhafter Griindlichkeit zusammengetragen worden. Keines
der zahlreichen Probleme wurde iibersehen. Die Landwirtschaftsgeschichte
beansprucht in einer so lindlichen Gegend natiirlich besondere Beachtung.
Aber auch die dorfliche Rechtsgeschichte, die Bevolkerungsstatistik, die
Entwicklung von Gewerbe und Industrie usw. sind eingehend geschildert.
Einen besondern Hinweis verdient das Kulmer Flurnamenverzeichnis mit
seinen ausgezeichneten Erklarungen. S. erldutert seine Darlegungen zudem
durch zahlreiche Karten, tabellarische Ubersichten und Verzeichnisse. Die
Schrift ist schon gedruckt und geschmackvoll illustriert. Schade, daf3 die
Gemeinde sich nicht entschlieen konnte, den Wunsch des verdienten Autors
nach einem Orts- und Personenregister zu erfiillen. Das detaillierte Inhalts-
verzeichnis bietet keinen Ersatz. Das soll aber keineswegs heiBlen, die Ge-
meindebehérden, die eine solch vortreftliche Ortsgeschichte ermoglichten,
verdienten nicht volles Lob. Im Gegenteil : Die Bedeutung dieser Arbeit
reicht weit iiber die Gemarkungen Ober- und Unterkulms, des Wynentals
und selbst iiber die aargauischen Grenzen hinaus. S. hat damit erneut
bewiesen, wie wertvoll die Ergebnisse griindlicher ortsgeschichtlicher For-
schung sind. ALFRED HABERLE.

270



	Rezensionen = Comptes rendus

