
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 52 (1958)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMTES RENDUS

A. W. Ziegler : Monachium. Beiträge zur Kirchen- und Kulturgeschichte
Münchens und Südbayerns. Mainz Verlag, München 1958. 288 S.

Die vom Ordinarius für alte Kirchengeschichte an der Theologischen Fakultät

München herausgegebene und der jubilierenden Stadt zur 800-Jahrfeier
gewidmete Festschrift vereinigt elf Aufsätze. Die ersten vier befassen sich
mit den frühesten Geschicken Münchens und Südbayerns, die übrigen mit
der neueren Kirchen- und Kulturgeschichte. Obwohl auch letztere durch die
Mannigfaltigkeit der Themen und wegen der Zusammenhänge mit der Gegenwart

(z. B. J. Michael Sailer am Jesuitengymnasium in München : Zur
Seelsorge Münchens im 19. Jahrhundert, Martin Deutingers Kunstphilosophie)
aufmerksame Leser finden werden, beschränken wir unsere Besprechung auf
die ersteren, zumal wegen ihrer Bedeutung für die spätantike und frühmittelalterliche

Geschichte der benachbarten Schweiz.
H. Müller-Karpe, Konservator an der prähistorischen Staatssammlung,

behandelt die archäologischen Zeugnisse des frühen Christentums in der
Münchener Gegend. Für die römische Periode schließt er vorsichtig, daß der
im 4. Jahrhundert festzustellende Wandel in der Ausrichtung der Gräber
(nun von Ost nach West) sowie das Schwinden der Beigabensitte möglicherweise

die Christianisierung der Provinzialbevölkerung ausdrücke (S. 13).
Vermutlich lag das Münchener Gebiet im Bereich der Augsburger Diözese
und gehörte damit zur Metropole Aquileja (S. 15). Die eingewanderten
Bajuwaren wären wohl heidnisch und nicht arianisch gewesen. Ihre Christianisierung

hätte sich ähnlich wie jene der Franken und Burgunder durch die
römisch-christliche Bevölkerung vollzogen (S. 17 f.). Die Wanderprediger des
7. Jahrhunderts (Iroschotten und Franken) fanden also nicht Neuland vor.
Seine Auffassung begründet der Verfasser durch das Studium der Denkmäler
(Kirche von Mühlthal, von Aschheim, Kreuze, Schmuckgegenstände). Die
zahlreichen, wenn auch in künstlerischer Hinsicht oft armseligen Funde,
bilden ein willkommenes Vergleichsmaterial für die Geschichte auch unseres
Landes. Ergänzungsweise, zu den Ausführungen über das Kreuz auf der
Bronzeschnalle von München-Aubing (S. 36), sei auf eine 1950 in Tafers (Fr.)
gefundene Gürtelschnalle hingewiesen, die in der Ur-Schweiz 15 (1951) S. 26 f.
veröffentlicht wurde, ebenso auf eine weitere aus Morrens (Waadt), nach
P. Buffard, Nécropoles burgondes de la Suisse. Genève-Nyon 1945, PI. XIII,
1. Eines der wichtigsten Stücke der Münchenersammlung ist die bronzene
Scheibenfiebel von München-Giesing (7. Jh.). Mit deren Deutung gibt sich

255



der Verfasser lange ab (S. 46-49) ; handelt es sich doch um die älteste
Christusdarstellung Münchens. Das fast zur Unkenntlichkeit stilisierte Motiv wird als
Krönung zweier Märtyrer durch Christus gedeutet. Der eingeschlagene Weg
über die altchristliche Kunst ist durchaus richtig, weniger die Sicherheit, mit
der die neue Lösung vorgetragen wird. Ich bin vielmehr der Ansicht, die
beiden gekrönten Gestalten seien nicht Märtyrer, sondern zwei Eheleute. Der
ikonographische, aus einem antiken Viktoria-Motiv entwickelte Grund-Typus
ist freilich in beiden Fällen der nämliche. Während ich keine ähnliche
Darstellung der Krönung eines männlichen und weiblichen Märtyrers kenne,
sind solche Krönungen beider Gatten nicht selten z. B. auf Goldgläsern
(Garrucci T. 196, 4 ; 198, 1-3 ; 188, 7 ; 197, 6 durch einen Genius gekrönt),
auf Sarkophagen (Wilpert, Sarcofagi LXXIV, 2-3 ; LXXXXIV, 1 statt
Christus nur ein Kranz). Damit zu vergleichen sind die Darstellungen von
Eheleuten überhaupt, sei es die Eheschließung (Christus an Stelle der Juno
pronuba), sei es ihr Porträt, besonders auf Goldgläsern und Sarkophagen. All
diese Denkmäler zeigen mit ganz wenigen Ausnahmen die Frau zur Rechten
des Mannes, häufig mit ähnlichen Gebärden (Hände nach rechts) wie die
Münchenerfibel. Dieser Vergleich legt auch die hohe soziale Stellung der
Besitzerin der Fibel nahe, in deren Grab sie gefunden wurde. Ob auf dem
Münchenerdenkmal der Mann kniet, ist sehr zweifelhaft und gegen die
altchristliche Sitte (bei der Krönung). Die Verzerrung dürfte vielmehr die
Wirkung der Stilisierung und des Raummangels sein. Man vergleiche damit
etwa das gleichzeitige Metallblatt von Neapel, das C. Cechelli, Il trionfo
della Croce, Roma 1954, Fig. 82, abbildet. Die Fiebel dürfte daher ähnlich
den Goldgläsern ein Familienandenken gewesen sein, das ein altchristliches
Motiv weiterführt.

H. Prof. A. W. Ziegler versucht in einer durch Klarheit und Scharfsinn
ausgezeichneten Untersuchung eine Deutung von 24 auf südbayerischem
Boden gefundenen Metallkreuzen (besonders in Eining a. d. Donau), deren
Sinn bis jetzt rätselhaft geblieben war. Er datiert sie mit Paul Reinecke um
600 n. Chr., ohne die Möglichkeit eines römischen Ursprunges ausschließen
zu wollen. Sie ständen mit der irisch-burgundischen Mission in Zusammenhang.

Dies lege ihre Zeit nahe, die Kreuzverehrung und der Kreuzgebrauch
durch diese Glaubensboten, die Ausübung des Schmiedehandwerkes, ihre
Gepflogenheit, sich an Verkehrswegen wie Römerstraßen und Flüssen
niederzulassen. Die Kreuze dienten zum Aufstecken, Auflegen, meist zum
Handgebrauch, was aus den umgebogenen Fortsätzen und der Torsion des unteren
Kreuzarmes gefolgert wird. Den aus Caesarius von Arles zitierten Texten
über Kreuz und Taufe würde ich für den Gebrauch eines (materiellen)
Handkreuzes bei der Taufspendung nicht allzuviel Bedeutung beimessen. Der
Symbolismus des Kreuzholzes fand in den liturgischen Taufgebeten eine sehr
häufige Verwendung. Ein wirkliches, wenig behandeltes Problem bildet die
Schrägstellung mancher Kreuze. Im Anschluß an A. Grillmeiers umstrittenes
Buch « Der Logos am Kreuz » und an das apokryphe Martyrium Petri erklärt
sie der Verfasser (unter Form einer Hypothese) als Anspielung an die
gefallene, von Christus angenommene Menschennatur. Der Missionar hätte mit
solch konkreten Bildern das Geheimnis der Erlösung erklärt. Man könnte

256



umgekehrt eine Erklärung der Schrägstellung zuerst von der formalen Seite
her versuchen. An eine bestehende Form hätte sich eine mystische Deutung
anschließen können. Rein formal könnte sich die Schrägstellung aus der
Form des T(bekanntlich ein altes Kreuzsymbol) in nordsemitischen Sprachen
entwickelt haben (vgl. C. Cechelli a. a. O. S. 191 f. Fig. 6. 8. u. S. 195

Fig. 30e f.) oder aber, was viel wahrscheinlicher ist, aus dem monogrammatischen

Kreuz *, näherhin aus dem Buchstaben X. In der Numismatik ist dies
bereits seit dem 4. Jahrhundert nachweisbar. Eine Liste bringt. C. M.
Kaufmann in seinem Handbuch der christlichen Archäologie (1922) S. 622. Bei
den vom Verfasser behandelten Kreuzen Nr. 29 und 30 ist die Ähnlichkeit
auffallend ; doch sollte die Schrägung wohl von links nach rechts gehen.

Der bekannte Historiker Bayerns P. Romuald Bauerreis geht den ersten
Anfängen der Jubiläumsstadt nach. Er sieht sie auf Grund einer breit
angelegten Ortsnamen- und Lokalforschung in einer klösterlichen Siedelung,
deren Mittelpunkt der sogenannte « Alte Peter » war. Um St. Peter lag
Urmünchen, dessen amtlicher Name uns jedoch unbekannt ist. « Alte Peter »,

« Zu den Mönchen » sind volkstümliche Namen. Durch das nahe aufstrebende
Schäftlarn dürfte das klösterliche Leben am « Alten Peter » schon vor 800 sein
Ende gefunden haben. Damit wäre die Geschichte der Stadt, deren erste
urkundliche Bezeugung aus dem Jahre 1158 stammt, um einige Jahrhunderte
älter. Für die vergleichende Untersuchung (S. 90) ließe sich aus dem Gebiet
der Westschweiz Münchenwiler (fr. Villars-les-Moines) und Münchenbuchsee
anführen. In diesem bestand wohl schon vor 1100 ein Cluniazenser Priorat,
in jenem seit dem 12. Jahrhundert eine Johanniter-Komturei. In beiden
Fällen erklärt sich der Ortsname aus der Gegenwart einer Mönchsgemeinschaft.

O. Perler.

M. H. Vicaire, O. P. : Histoire de saint Dominique. T. I : Un homme
évangélique. T. II : Au cœur de l'Eglise. Paris, Editions du Cerf, 1957 ; 395 et
411 pages.

Ce livre est le fruit de nombreuses années de travail. En 1936 déjà, en
collaboration avec son maître, le P. Mandonnet, le P. Vicaire publiait
Saint Dominique, l'idée, l'homme et l'œuvre, deux volumes d'études de détail
constituant sur bien des points la base de l'exposé d'ensemble qu'il nous
donne aujourd'hui. Plus récemment, il éditait les documents du XIIIe siècle
relatifs au fondateur des Prêcheurs (cf. cette Revue 1955, p. 253), et enfin,
presque en même temps que les deux volumes que nous présentons
aujourd'hui, il faisait paraître, en association avec Léonard von Matt, un
album sur l'iconographie du saint.

Dans une introduction, l'auteur présente et apprécie les ouvrages parus
sur saint Dominique à partir du XIIIe siècle. Abordant ensuite son sujet,
il décrit longuement, en poète, la ville natale du saint : Caleruega. Sollicité
par Diègue, prieur du chapitre d'Osma — qui, aidé par l'évêque du diocèse,
était parvenu à introduire parmi ses chanoines la « régularité » (qu'ils seront,
au XVe siècle, les derniers à abandonner) — Dominique devient chanoine
régulier. Il le restera toute sa vie. Il en conservera le costume, qui sera celui
des Frères Prêcheurs.

257



Le voyage au Danemark qu'il entreprend avec Diègue (promu
entretemps au siège episcopal d'Osma), chargé par le roi de Castille Alphonse VIII
d'aller trouver une épouse pour l'infant Ferdinand 1, lui révèle les ravages
causés par les Albigeois dans le comté de Toulouse. Le Saint-Siège a chargé
les cisterciens de ramener les dissidants à l'orthodoxie ; mais ils ne réussissent
guère et sont sur le point de se décourager. C'est alors que Diègue, qui a

essayé en vain auprès d'Innocent III de se démettre de la charge episcopale
pour aller évangéliser les païens, les décide à adopter ses propres méthodes.
Ils travaillent désormais ensemble, vivement appuyés par le nouvel évêque
de Toulouse, Foulques, cistercien lui aussi.

Diègue rentre dans son diocèse (pour un temps seulement dans son intention

; en réalité, il ne reviendra plus). Dominique, calme, tenace, moins
impétueux, plus réfléchi que son maître, poursuit la prédication seul, ou
plutôt accompagné de ses premiers disciples. Il fonde à Prouille un monastère
de femmes, qui lui servira de pied-à-terre et de lieu de repos : monastère
double, d'orientation cistercienne quant aux sœurs et dont Dominique est
le prieur. Pour l'instant, lui et ses disciples sont les prédicateurs diocésains
de l'évêque de Toulouse. Leur tâche n'est plus exclusivement de combattre
l'hérésie. Nous sommes en 1215, date qui est en réalité — on ne l'a pas
suffisamment remarqué, souligne le P. Vicaire — celle de la fondation des
Prêcheurs. Dominique se rend à Rome, au moment du concile de Latran,
non pas pour obtenir l'approbation d'une constitution, mais pour faire
confirmer par le Saint-Siège, pour lui et les siens, le titre de prédicateurs,
pour rendre, en d'autres termes, son initiative indépendante du bon vouloir
d'un évêque. Il n'est pas question de créer un ordre nouveau ; le concile vient
d'ailleurs de l'interdire. S'il fallait accepter une règle, ce serait celle des
prémontrés. Les projets de Dominique en réalité se précisent au contact de la
vie et des leçons de l'expérience. Au cours d'un nouveau séjour à Rome,
son idéal s'élargit : il veut faire de ses disciples un ordre de prédicateurs mis
à la disposition non pas d'un diocèse seulement mais de l'Eglise universelle.

Ils ne sont encore qu'une poignée, mais Dominique n'hésite pas à les

disperser : il les envoie dans différents pays, notamment à Paris et à Bologne,
« les deux centres intellectuels de l'univers chrétien, qu'il choisit pour pivots
de la société des Prêcheurs» (II, 84). «A Paris, son action a toujours été
assez faible ; elle fut presque nulle en Germanie » (II, 301). Infatigable,
malgré une santé déficiente, il visite ces maisons, il se rend à Toulouse,
plusieurs fois à Rome, le point d'appui de son institution. Il réunit à Bologne
un premier chapitre général, puis un second, et c'est là qu'il meurt, le
6 août 1221, n'ayant pas cinquante ans.

Le P. Vicaire entre dans les détails, mais son exposé n'est jamais aride,
tout d'abord grâce à la présentation, qui est singulièrement vivante, et

1 Contrairement à ce qu'on admet d'ordinaire, à la suite de Jourdain de Saxe,
le P. Vicaire suppose que lors du second voyage, quand les envoyés d'Alphonse
vinrent, cette fois-ci, quérir la fiancée, celle-ci n'était pas morte, mais qu'elle
était entrée au couvent, effrayée par les malheurs de sa tante. Ingeberge, répudiée,

le lendemain même de son mariage, par Philippe-Auguste, qui lui préférait
une concubine.

258



ensuite parce que l'auteur mêle habilement aux menus faits qu'il est amené
à signaler des considérations empruntées à l'histoire générale de l'Eglise,
voire même, à l'occasion, une appréciation sur un problème d'actualité.

Il explique la situation du clergé au moyen âge et l'évolution de l'institution

canoniale en particulier. Il montre les haines qui divisaient alors les

familles, les villes, les partis. Il donne son opinion — qui est celle d'un
spécialiste — sur des questions discutées entre historiens : la vraie nature et
l'extension de l'albigéisme, la moralité des Cathares, les Pauvres
catholiques, les Humiliés, la personnalité de Raymond de Toulouse, de Simon de

Montfort, la règle dite de saint Augustin (au sujet de laquelle le P. Vicaire
rétracte l'opinion qu'il avait soutenue naguère, de son antériorité par rapport
à la fameuse epître 211), le rôle d'Innocent III dans la fondation des
Prêcheurs (on avait reproché au P. Mandonnet de l'avoir quelque peu exagéré),
la pauvreté, que, plus il avance, plus aussi Dominique veut absolue, parce
qu'il la juge indispensable pour répondre aux objections des Vaudois et des

Albigeois; aussi bien Honorius III finit-il par la lui accorder en 1219.

Le P. Vicaire conteste assez souvent en note des affirmations de H. C.

Scheeben (qui, de son côté, lui avait reproché vivement certaines des
conclusions de ses travaux antérieurs). M. Scheeben est quelquefois trop absolu ;

il est porté à exagérer. Il procède parfois par anthithèse (le P. Mandonnet
l'avait fait également une fois ou l'autre), c'est-à-dire que pour mieux
préciser une tendance, une école, il dit non seulement ce qu'elle a été ou ce

qu'elle voulait être, mais aussi ce qu'elle n'était pas. Le procédé est
intéressant, mais délicat ; le P. Vicaire s'en est ordinairement abstenu. Il reconnaît

d'ailleurs les mérites de celui qui, avec Berthold Altaner, sur le problème
de la fondation des Prêcheurs, faisait ordinairement autorité en Allemagne.
On le complétera désormais et on le corrigera par les deux volumes, plus
nuancés, du P. Vicaire, qui a habilement utilisé les sources — toujours
soigneusement indiquées en note, de même que les travaux particuliers — mais
sans jamais les solliciter. Le lecteur suit, avec un vif intérêt, un récit qu'il
sent tout proche de la réalité. Il voit progresser avec une étonnante rapidité
l'œuvre de saint Dominique et se préciser le but que celui-ci s'était tracé
dès le début, évolution qu'il était d'autant plus difficile de mettre en lumière
que le saint ne s'est là-dessus jamais expliqué. Il fallait la longue et abondante
connaissance du XIIIe siècle que possède le P. Vicaire pour nous donner
cette brillante synthèse, qui couronne de longues, patientes et fructueuses
recherches. L. Waeber.

Franz Xaver Kraus : Tagebücher. Hrg. von Hubert Schiel. Köln, Verlag
J. P. Bachern 1957. xx-820 S., 8 Abb. DM 42.—.

H. Schiel, bekannt auch durch seine Forschungen über Joh. Michael Sailer,
widmete Fr. X. Kraus bereits 1951 eine knapp gehaltene, doch substan-
zielle biographische Würdigung : Im Spannungsfeld von Kirche und Politik.
Gedenkschrift zum 50. Todestag auf Grund des unversiegelten Nachlasses.
Wer sich diese eindrucksvolle Charakteristik vergegenwärtigte, war auf die
Veröffentlichung der Tagebücher, nach Ablauf der 50jährigen Sperrfrist,

259



recht gespannt. Nun liegt der Band der Öffentlichkeit in einer sehr umfangreichen

Edition vor, übrigens bei einem relativ sehr gedrängten Satz, der
die Lesbarkeit nicht erhöht.

Unwillkürlich erinnert man sich der Veröffentlichung der Tagebücher,
Briefe und Erinnerungen von L. v. Pastor, die der leider früh verstorbene
Historiker W. Wühr unternahm. Sie war einer z. T. heftigen Kritik unterzogen

worden, weil Wühr bloß Auszüge bot. Man sprach, vielleicht nicht
ganz ohne Grund, von einer frisierten Ausgabe. Die vorliegende Ausgabe
bildet in dieser Hinsicht ein Gegenstück. Nichts wurde gekürzt,
ausgenommen in den ersten Teilen, die sich auf die Jugendzeit beziehen, bis zur
Priesterweihe 1864. Ist aber der Leser nun völlig befriedigt Niemand
zweifelt an der Bedeutung des Gelehrten Kraus, niemand wird sich der
Bewunderung der wissenschaftlichen Leistungen einer gesundheitlich schwer
geprüften Persönlichkeit entziehen können. Und gewiß ist auch, daß hier
in vielen Aufzeichnungen ein Seelengemälde ersteht, das den Psychologen
gefangen nehmen dürfte. Aber ebenso wenig ist zu bezweifeln, daß sehr
Wertvolles sich oft sehr zerstreut findet in Notizen, die wohl als Erinnerung
für den Schreibenden wertvoll waren, heute aber kaum im ganzen Umfang
Bestand haben. So muß sich der Leser durch vieles hindurchfinden, zumal
K. ungewöhnlich viel Gewicht darauf legt, zeitweise Tag um Tag seine
Begegnungen mit ganz verschieden gearteten Persönlichkeiten festzuhalten,
Begegnungen, deren Bedeutung nicht immer faßbar ist, selbst wenn Sch.
sich um die Identifizierung größte Mühe gab. Daß dabei gelegentlich auch
Irrtümer unterlaufen, wird man dem Herausgeber zugutehalten (vgl. etwa
die irrigen Daten zu Decurtins S. 374 Anm. 37 oder zu Franz L. Segesser
Anm. 38 : infulierter Abt von St. Leodegar Wäre es denn nicht vorzuziehen

gewesen, trotz der Befürchtungen Schs., sich dem Vorwurf willkürlicher

Kürzungen auszusetzen, Wesentliches von wirklich Unwesentlichem
zu scheiden Wie vieles berührt eigentlich bloß die Krankheitsgeschichte
von K. Wir gestehen allerdings, daß die Aufgabe des Herausgebers in
diesem Fall nicht erleichtert worden wäre, aber anderseits hätte die
Ausgabe durch stärkere Straffung an Lesbarkeit und Wert entschieden
gewonnen.

Der Vielseitigkeit der Persönlichkeit dieses Gelehrten entspricht auch der
Reichtum an Gedanken und Urteilen, die Mannigfaltigkeit der erörterten
Probleme der Zeit. Wrir müssen uns notgedrungen mit wenigen Hinweisen
begnügen. Da ist einmal der akademische Lehrer, der auf seine Schüler
sicher tiefen Einfluß ausübte. Unter ihnen fanden sich manche Schweizer,
zumal aus Luzern. Josef Hürbin stand K. besonders nahe. Er griff auch
wiederholt zur Feder, um seinen Lehrer zu ehren. Alois Lütolf, einer der
besten Schweizer Historiker und Forscher, lernte K. bereits 1873 kennen.
Decurtins galt K. als sehr talentvoll. Über ihn und dessen Freund Fr. L.
Segesser urteilt K. « die sich offenbar mit meinen liberal-katholischen
Ansichten immer mehr durchdringen » (473). Oft und oft besuchte K. die
Schweiz, namentlich die Innerschweiz und das Engadin. Im September 1889
lernte er auch Freiburg kennen. Manche Naturschilderungen wird der eine
und andere schätzen.

260



Einigen Einblick gewinnen wir hier auch in die gelehrten Forschungen
von K. Gemessen am Ganzen ist das Ergebnis jedoch eher bescheiden. Den
breitesten Raum nehmen Politik und Kirchenpolitik ein. Aber gerade hier
zeigt sich die zwiespältige Natur, tritt der Subjektivismus von K. besonders
stark hervor. Vieles ist durch Sch. im wesentlichen bereits bekannt geworden,
klingt hier aber in schärferen Tönen auf. Wie oft ist von Ultramontanismus,
von politischem Katholizismus die Rede, mit welcher Schärfe lehnt K. das
Zentrum und seine Politik ab Daß er nicht immer richtig sah und auffallend
einseitig urteilte, wird niemand verkennen. Aber es muß doch betont werden,
daß K. wiederum nicht selten Ideen wiedergibt oder entwickelt, die wirkliche

Gedankentiefe bezeugen. K. gibt im Herbst 1889 das Urteil seines
Freundes M. du Camp, eines französischen Schriftstellers, wieder : u Frankreich

und Deutschland gingen viel besser zusammen, um den einzigen Feind
europäischer Bildung und Freiheit, den Moskoviter, zu bekämpfen » (560).

Reizvoll sind gelegentlich Charakteristiken bedeutender Persönlichkeiten,
so etwa jene P. Lacordaires (119), den K. als Zwanzigjähriger in Paris
besuchte ; ergreifend namentlich die Aufzeichnungen über Döllingers Tod
(562 f.). « Eine größere Leiche liegt neben ihm : das ist unsere katholische
Theologie. » Unmöglich ist es, hier die so wechselvollen Beziehungen zu den
Päpsten und zur römischen Kurie, die kritische Haltung von Kr. gegenüber
ihrer Politik, die Urteile über Bismarck näher aufzuzeigen oder gar den
immer wiederkehrenden Auslassungen über den K. so nahestehenden
Rosminikreis und dessen Gegner zu folgen. Einmal (Jan. 1891) bemerkt K. aus
einem Gespräch mit P. Lockhart, einem englischen Rosminianer, « daß auch
er die Demokratie als die Regierungsgrundlage der Zukunft erachtete ».

Vieles ist beherzigenswert, anderes reizt zum Widerspruch oder kann niemals
Billigung finden. Wer aber noch einmal ein schönes Beispiel guter Tagebuchführung

kennen lernen will, lese, wras K. über Kierkegard schreibt (571 f.).
Hochgefühl und düstere Stimmungen wechselten beim reizbaren Gelehrten
ab. Versöhnend über manches in seinem Leben, das in diesen Tagebüchern
in Intimstes führt, bleibt der unerschütterliche Wille zur Treue zu seinem
Glauben und zur Kirche.

Der Herausgeber hat den Tagebüchern eine ausgezeichnete Einleitung
vorausgeschickt, die Wesentliches aus seiner Biographie zusammenfaßt.
Unnötig zu sagen, daß die ungewöhnlich reichhaltige Bibliographie von und
über Kraus wie auch das trefflich gearbeitete Personenregister den Weg zu
weiteren Forschungen ebnet. O. Vasella.

Johannes Stumpfs Schweizer- und Reformationschronik. II. Teil. Hrg. von
E. Gagliardi, Hans Müller und Fritz Büßer. Quellen z. Schweizer Geschichte
N. F. I. Abt. Chroniken, Bd. 6. Basel, Verlag Birkhäuser 1955. 389 S.

br. Fr. 26.—.

Der vorliegende Band, der eigentlich erst 1956 erschien und aus uns
unbekannten Gründen vordatiert wurde, schließt die Edition des bedeutenden
Geschichtswerkes Stumpfs ab, des vor allem durch seine gedruckte schweizerische

Chronik berühmt gewordenen Historiographen. Darüber wird sich

261



jeder Freund und Forscher der schweizerischen Reformation mit Recht
freuen. Wie man weiß, ist ja die Reformationschronik bisher nur in einzelnen
Teilen bekannt geworden, namentlich seit Dr. Leo Weisz sich mit ihr
eingehender beschäftigte und die Biographie Zwinglis (vgl. S. 186 ff.) unter dem
Titel : Chronica vom Leben und Wirken des Uir. Zwingli (Zürich 21932)
veröffentlichte. Weisz war es auch, der die Diskussion über die näheren
Zusammenhänge der Zürcher Chronistik in der Reformationszeit erneut in
Fluß brachte (vgl. die Besprechung des 1. Bandes in dieser Zs. 48, 1954,

210-12). Wir erinnern erneut daran, um damit die Bedeutung der vorliegenden

Ausgabe in das gebührende Licht zu rücken. Sts. Darstellung ist ja,
was nicht überraschen kann, Parteigeschichte, aber trotzdem darf gesagt
werden, daß er im Vergleich mit Johannes Keßler weit weniger angriffig
und einseitig schreibt.

Der Text wird unverkürzt geboten, mit einer Einschränkung freilich, daß
nämlich in allen Fällen, wo St. lediglich Abschriften von bereits gedruckten
Texten bietet, seien es Mandate oder Ausschreiben oder sonstige Aktenstücke,
entsprechende Hinweise auf einschlägige Quellenpublikationen gegeben werden,

etwa auf die Eidgen. Abschiede, auf Aktensammlungen zur
Reformationsgeschichte oder auch Bullinger Reformationsgeschichte, endlich auch
auf Schottenlohers Bibliographie (vgl. zahlreiche Beispiele, bes. bemerkenswert

73, 294, 324). Gelegentlich fehlt ein notwendiger Hinweis, so für die
von St. erläuterte Satzung der Stadt Zürich für die Bäcker und Wirte auf
dem Lande (St. 278), die Egli unter No. 1816 im Auszug aus der Original-
Missive bringt. Das Epigramm auf Joh. Oekolampad bietet E. Staehelin,
Briefe und Akten zum Leben Oek. II (Leipzig 1934) 720 nach einem Basler
Druck von 1532, was nicht hätte übersehen werden dürfen (vgl. auch die
Texte, die Staehelin unter No. 978 aus Stumpfs Chronik, hier 262 f., 264 f.,

bietet). Im vorliegenden Druck des Epigramms 264 Z. 7 soll es heißen : sine,
nicht fine rogare, Z. 22 wohl iniungit, nicht inungit, Z. 28 wohl precipi, nicht
preripi, Z. 30 : preconia, nicht precoma. Das Epitaph Zwinglis von Heinr.
Wölflin (St. 199) findet sich bei Val. Anshelm Bd. 6, 99 f., jenes des Laurentius
Agricola aus Winterthur (203) in der Chronik des Laur. Bosshart 288 f. Die
Editoren haben eher zuviel auf Worterklärungen Bedacht genommen, zu

wenig auf Quellennachweise, was für die Kenntnis der Selbständigkeit Sts.

nicht unwichtig gewesen wäre. Vereinzelt begegnet man auch wenig
sinnvollen Anmerkungen (s. 279 Anm. 4 : subscripserunt/subscriptis/subscripsit?)
Diese Ausstellungen wollen das Verdienst der Bearbeiter nicht etwa über
Gebühr herabsetzen. Allein da und dort wäre doch mehr Umsicht und
Sorgfalt denkbar gewesen.

Der Text dieses 2. Bandes umfaßt 7 Jahre, die Zeit von 1528-1534. Natürlich

wendet sich das Interesse des Geschichtsschreibers St. vor allem den

Hauptereignissen der Zeit zu : der Burgrechtspolitik, den Siegen des neuen
Glaubens in einzelnen Orten und in den gemeinen Vogteien bes. 1529, den
beiden Kappelerkriegen. Sehr eingehend wird der 2. Müsserkrieg behandelt
(111-131). Allein die Chronik lenkt unsere Aufmerksamkeit eher auf die
Zeit nach dem 2. Kappelerkrieg mit der Krise, die durch die Niederlage
Zürichs heraufbeschworen wurde (265 ff.), der Schilderung der Rekatholisie-

262



rung Rapperswils (249-54) und der Bündnispläne des Papstes (300-302).
Auffallend ist die Notiz über Propst Joh. Bodler, den bedeutenden Gegner der
Neugläubigen in Luzern (333). Da bleibt St. nüchterner Berichterstatter über
das glimpflich verlaufene Unglück, während er dann allerdings über den
Urner Ammann Jakob Troger scharf genug herfällt (334 f.). Wie andere
Chronisten streut auch St. mancherlei über Naturereignisse, Witterungsverhältnisse,

Krankheiten (englischer Schweiz) u. ä. m. in seine Darstellung ein.
So lesen wir auch eine Notiz über die Aufführung des Spiels vom reichen Mann
und dem armen Lazarus in Zürich vom Jahre 1529 (45).

Der reiche Inhalt ist damit nur knapp angedeutet. Möge der Dank an die
Bearbeiter darin seinen besonderen Ausdruck finden, daß diese Edition die
Erforschung der ungemein problemgesättigten Zeit und namentlich auch der
zu wenig aufgehellten inneren Beziehungen ihrer Geschichtsschreibung aufs
neue belebe. O. Vasella.

Ernst Staehelin : Dewettiana. Forschungen und Texte zu Wilh. M. Leberecht

de Wertes Leben und Werk. Basel, Verlag Helbing & Lichtenhahn,
1956. 222 S. Kart. Fr. 16.60.

Mit diesem Band verfolgt St. die Absicht, die Grundlagen für eine
umfassende Darstellung des Lebens des s. Zt. einflußreichen Theologen der
L'niversität Basel zu schaffen. Diesem Ziel wird er dadurch gerecht, daß er,
gleichsam in Form eines Abrisses, in einem 1. Teil die Daten des überaus
wechselvollen Lebens, das sehr vielseitige Schrifttum und die Briefe de
Wertes verzeichnet, und zwar abschnittweise entsprechend den wichtigsten
Lebensabschnitten de Wettes. Natürlich werden dabei auch ungedruckte
Schriften und sonstige Manuskripte einbezogen. Wer sich vergegenwärtigt,
daß de Wette Privatdozent in Jena (1805-07), Professor in Heidelberg
(1807-10) und in Berlin (1810-19) war und 1822, nach einer Zeit der
Bedrängnis, an die Universität Basel berufen wurde und hier bis 1849 lehrte,
daß er außerdem nicht nur theologische Werke, Aufsätze und Predigten
veröffentlichte, sondern auch als Dichter von Schauspielen und Operntexten
hervortrat, der wird das methodische Vorgehen Sts. durchaus verstehen.
Hinter allem steht ein unermüdlicher Einsatz, den Nachlaß möglichst
vollständig zu erfassen.

Ein zweiter Teil bringt unter dem Titel : Ausgewählte Texte aus und
zu de Wettes Leben und Werk, namentlich eine große Zahl von Briefen aus
der Zeit von 1798-1849, die noch folgenden Stücke beziehen sich auf spätere
Äußerungen, auf die unter seinem Namen errichtete Stiftung und den Bau der
nach ihm benannten Straße in Basel. Es hält schwer, den Gehalt dieser Briefe
in seiner Bedeutung auch nur einigermaßen aufzuzeigen. Leichter greifbar
ist er mittels der Persönlichkeiten, namentlich der Theologen, mit denen de
Wette eifriger korrespondierte (so Jak. Friedr. Fries, Fr. Schleiermacher,
Alex. Schweizer u. a. m.). Wieviel besagt die Tatsache, daß eines der
befürwortenden Gutachten anläßlich der Berufung de Wettes nach Basel an
Wilhelm Snell gerichtet war (Nr. 61 : Gutachten des Heidelberger Theologen
Chr. Schwarz). Nicht weniger aufschlußreich ist die Eingabe von 4 echten

263



Baslern der theol. Fakultät an den Kleinen Rat, von einer Berufung
abzusehen (Nr. 68, S. 111).

Wohl nur wenige haben die geistige Haltung de Wettes so trefflich
charakterisiert, wie die beiden so verschiedenen Persönlichkeiten AI. Biedermann
und Alex. Vinet. Biedermann nannte de Wette zwar einen trefflichen Lehrer,
dem aber wenige bis zum Ende treu blieben, was offenbar de Wette selbst
empfand und gegenüber Fries offen eingestand (Nr. 157 f., 1842). Dreizehn
Jahre früher schrieb Vinet an Charles Monnard über den Kirchenhistoriker
Karl Hagenbach und de Wette anläßlich ihrer Ernennung zu Ordinarien u. a. :

« En quoi ils se ressemblent, c'est dans la tendance négative de leur
enseignement ; ils démolissent à merveille. », und an einer anderen Stelle heißt
es : « Ce que nous voyons clairement, c'est que les jeunes théologiens formés
à cette école ne seront jamais des pasteurs, quoiqu'on puisse leur en donneile

titre. » De Wettes Lehren galten Vinet « si vagues, si inconhérentes. »

Wenn die Briefe derart charakteristisch sind, rechtfertigt sich ihr erneuter
Abdruck. Doch verdanken war St. nun die Kenntnis zahlreicher, bisher
unbekannter oder doch nur an entlegener Stelle abgedruckter Briefe. Der
Wert dieser Publikation bemißt sich nach der Persönlichkeit de Wettes, und
daß diese in den damaligen Dezennien einen namhaften Einfluß an der
Universität Basel und darüber hinaus ausgeübt hat, wird wohl niemand
bestreiten wollen. So durfte das Buch auch mit Recht in der Reihe : Studien
zur Geschichte der Wissenschaften in Basel, hgg. zum fünfhundertjährigen
Jubiläum 1460-1960, erscheinen. O. Vasella.

Chanoine Emmanuel-Stanislas Dupraz : La Cathédrale de Lausanne,
Histoire — Art — Culte. Lausanne, librairie « Notre-Dame », Lombard et Ryter
1958. 312 p. 15 fr. 55.

Ce livre de M. le curé de Poliez-Pittet est la réédition, remaniée et modifiée
dans son plan, du volume aujourd'hui épuisé que, sous ce même titre, avait
publié en 1906 son oncle, Mgr Dupraz, curé d'Echallens. Destinant son

ouvrage • au lecteur moyen », l'auteur a laissé de côté les parties du livre de

Mgr Dupraz (les deux tiers environ) qui lui paraissaient ne devoir intéresser

que l'historien de profession. Il a fait abstraction des notes. « Pas de
trouvailles, de découvertes historiques nouvelles », mais « le tout ordonné et
classé avec grand effort de clarté. Ceci est certainement inédit, comme sont
inédits et bien personnels les deux derniers chapitres du livre » (piété mariale,
survivance du culte de Notre-Dame de Lausanne) « ainsi que plusieurs
parties des chapitres précédents » (p. XIII).

S'il a opéré des suppressions dans l'ouvrage de son prédécesseur, M. Dupraz
a par contre utilisé les travaux parus au cours de ce dernier demi-siècle, en
particulier le beau volume du docteur Bach : La Cathédrale de Lausanne
(dans les Monuments d'Art et d'Histoire de la Suisse) agrémentant parfois
ses citations de remarques et de souvenirs personnels ainsi que de quelques
digressions.

Il n'est pas question, dans le livre de M. Dupraz, de la cathédrale seulement
en tant que bâtiment, mais aussi et même plus encore du clergé qu'elle

264



abritait, des institutions dont elle constituait le centre et la raison d'être :

les évêques, les chanoines, le clergé inférieur, leurs demeures, la maîtrise des

Innocents, les écoles, les confréries, les corporations, les œuvres de charité,
la vie religieuse. M. Dupraz a même un chapitre sur la communauté
protestante à laquelle la cathédrale sert actuellement de lieu de culte.

Quelques petites remarques : M. Dupraz ne semble pas avoir eu connaissance

de l'étude publiée dernièrement par M. Gramm à l'occasion de
l'inauguration des nouvelles orgues de la cathédrale, ni de l'important ouvrage de
Mlle Beer sur la Rose du transept sud (6e vol. des Berner Schriften zur Kunst
1952). A propos des évêques (pp. 159-160), il ne faut plus parler de Gui de

Merlen, mais de Gui de Maligny (localité des environs d'Auxerre, qui, en
latin, se dit Merleniacum) ni de François de Montfalcon, mais de François
Prost ou Prévôt de Virieu-le-Grand, dans le diocèse de Belley (M. Max.
Reymond s'est rétracté à ce sujet, RHV 1921, p. 363). Il eût été bien de

préciser que c'était Félix V — dont l'aventure est très bien exposée par
l'auteur — qui avait créé Louis de La Palud cardinal et évêque de Maurienne,
et Jean de Prangins évêque d'Aoste. Il faut, après les travaux du chanoine
Quaglia et dc M. André Donnet, renoncer à rattacher saint Bernard du

Mont-Joux à la famille de Menthon (p. 87). Mgr de Strambin n'a jamais
résidé à Besançon (p. 260). Pourquoi Cimo d'Estavayer (p. 182). 1235, à

la p. 196, est une erreur de date. Le manuscrit de la Visite de 1453 ne se

trouve pas aux Archives cantonales vaudoises mais à la Bibliothèque de

la Bourgeoisie à Berne (p. 204).
M. Dupraz a ses auteurs préférés, auxquels il se plaît à décerner des éloges.

Il aime donner la parole à ceux, protestants ou incroyants, qui viennent
corroborer une thèse qui lui tient à cœur. Il dit très haut la légitime
admiration que lui inspire la merveilleuse cathédrale de Lausanne, et la douzaine
de belles photographies de M. Gaston de Jongh, réparties au cours du
volume, contribueront à la faire partager par les lecteurs. Ceux-ci, au vu
de la ferveur des populations du Pays de Vaud pour la Dame de Lausanne
et du souvenir nostalgique qui en est demeuré longtemps encore après la
Réforme, verront s'accroître leur dévotion à la Vierge, culte que M. le
chanoine Dupraz associe si étroitement à son amour pour sa patrie vaudoise.

L. Waeber.

Jacques Bürdet : La danse populaire dans le Pays de Vaud sous le Régime
bernois. (Publications de la Société suisse des Traditions populaires, Vol. 19.)

Verlag G. Krebs, Bâle 1958. 207 p. 14 fr. 50.

Préparant un ouvrage sur la musique dans le Pays de Vaud sous le régime
bernois, M. Bürdet a été amené à étudier un des aspects accessoires de son
sujet : l'activité des ménétriers, professionnels ou amateurs, engagés par des

groupes qui voulaient se livrer à la danse. Avec une patience qui pourra
même paraître excessive, il a dépouillé plusieurs centaines de registres de

procès-verbaux des consistoires appelés à porter un jugement sur les
transgressions commises en la matière. Peu nombreux pour la période de 1536
à 1600, ces recueils abondent à partir surtout du milieu du XVIIe siècle.

265



L'auteur a examiné ensuite les collections des mandats et ordonnances
souveraines provenant des différents bailliages, conservées soit à Berne, soit
aux Archives cantonales vaudoises. (Il les reproduit en appendice, pp. 167-
199).

De l'étude de M. Bürdet se dégage d'une part l'extrême sévérité avec
laquelle LL. EE. de Berne, soucieuses de faire respecter les exigences
de la morale et — elles le disent plus d'une fois — d'épargner ainsi au pays
les calamités permises par le Ciel, interdisaient la danse. A peine y avait-il
une exception pour les jours de noce. Les punitions, sous forme d'amendes,
étaient appliquées avec une impitoyable rigueur, même à l'égard de ceux
qui franchissaient la frontière pour aller, sur territoire fribourgeois, danser à
l'occasion de nos « bénichons ». La sentence était tout au plus légèrement
atténuée s'il s'agissait de femmes ou de danse entre gens de même sexe.

L'autre fait qui ressort non moins nettement du travail de M. Bürdet,
c'est la frénésie — c'est le terme dont il se sert —, le besoin incoercible de
danser qu'éprouvait la population, malgré les châtiments auxquels elle se

savait exposée. Il semble même qu'elle ne se souciait que médiocrement de

prendre des précautions pour que ces sauteries — qui se pratiquaient souvent
à domicile, dans une grange, un battoir, une salle de classe, une cave, dans
une forêt ou même dans un cimetière — échappent aux investigations de la
police ou aux dénonciations de voisins rigoristes ou peu charitables.

M. Bürdet a pris la peine de dresser la liste des ménétriers qu'il a
rencontrés. Il en énumère plus de six cents Il précise le genre d'instruments
utilisés : principalement le violon, mais aussi le fifre, la flûte, la cornemuse,
la clarinette, le tambourin, instruments qui étaient souvent confisqués ou
même détruits par l'autorité.

M. Bürdet a certainement épuisé son sujet. Bien que les textes qu'il cite
tout le long de son étude se répètent nécessairement, son ouvrage est
intéressant du point de vue des traditions populaires (ce qui lui a valu un prix
de la part de la Société vaudoise d'histoire et d'archéologie). Il révèle d'autre
part au moraliste — et c'est par ce côté qu'il touche aussi à l'histoire
ecclésiastique — à part un besoin qui est de tous les temps, une sévérité
législative bien éloignée de celle que sont en mesure d'appliquer nos autorités
d'aujourd'hui. L. Waeber.

Kapuzinerkloster Schüpfheim 1655-1955. Gedenkschrift zur Feier des

300jährigen Bestehens. Hrg. von Thaddäus Vonarburg. Buchdruckerei Schüpfheim

1957. 135 S. 16 Tafeln. Kart. Fr. 7.85.

Wer zunächst die im Urteil sorgfältig ausgewogene, quellenmäßig gut
unterbaute und flüssig geschriebene Gründungsgeschichte dieses Klosters
aus der Feder des tüchtigen Ordenshistorikers P. Rainald Fischer liest
(1-34), wird sich rasch inne, daß hier nicht bloß eine eilig verfaßte
Gelegenheitsschrift vorliegt. Die Gründungsgeschichte führt uns in die bewegte Zeit
des Bauernkrieges von 1653. Frühere Pläne, auf die F. hinweist, mißlangen.
Der Hauptakzent der Studie liegt indessen auf der behutsamen Würdigung
der Vermittlungstätigkeit der Kapuziner während der großen Krise auf der

266



Luzerner Landschaft. Beschlossen wurde die Errichtung des Klosters 1654

auf ausdrücklichen Wunsch des Luzerner Rates, mit der ohne Scheu

vorgetragenen Begründung, sie sei zur Beruhigung der Bauern notwendig ; denn

Enttäuschung und Mißtrauen gegenüber der städtischen Obrigkeit wirkten
noch lange nach und saßen so tief, daß der Luzerner Rat sich schriftlich für
die Übernahme der Bau- und Unterhaltskosten verbürgen mußte. Übrigens
verdanken wir F. auch eine knappe, aber alles Wesentliche erfassende kunst-
gcschichtliche Schilderung der renovierten Kirche und der Kapellen sowie
ihrer Ausstattung. Die Renovation bezog sich übrigens auch auf den Friedhof,
und sie gibt Adolf Hüppi Anlaß zu manchen beherzigenswerten Ideen zu
einer neuen und schöpferischen Gestaltung von Friedhöfen überhaupt, die
aus einem intensiven Studium dieser Probleme fließen (113-124). Der Herausgeber

selbst vermittelt uns manches Wissenswerte aus der späteren
Geschichte des Klosters : die Schilderung, auf Grund der Aufzeichnungen des

damaligen Guardian, der furchtbaren Katastrophe von 1715, eines
Blitzschlages, der außerordentlichen Schaden anrichtete und mehreren Patres
das Leben kostete, sowie der Zerstörungen, welche die während des
Sonderbundskrieges einbrechenden Berner Truppen in Kirche und Kloster anrichteten,

wahrlich kein Ruhmesblatt eidgenössischer Disziplin! (94-99). Besonders
dankbar sind wir dem Herausgeber, unter dem Gesichtspunkt auch des

Brauchtums, für die Mitteilungen über das Käsealmosen und die Institution
des Klostervaters (76-87), schließlich auch über die Wallfahrtsseelsorge im
Hl. Kreuz, einer weitbekannten Gnadenstätte (59-64). Mit Recht wird auch
die soziale Seite in der Tätigkeit der Kapuziner einbezogen, ob es sich um
die Betreuung des entlegenen Bergdorfes Sörenberg (53-59, P. Damasus
Koch), des Bürgerheims (64-73, P. Aurel Flammer) oder des Kinderheims
(73-75, P. Gaudenz Koch) handelt. Franz Wigger weist in einer knappen
Übersicht nach, wie ausgebreitet der Wirkungskreis der Kapuziner infolge
der wachsenden Zahl der Seelsorgestellen geworden ist. Als Ganzes gewinnt
diese treffliche, geschmackvoll ausgestattete Gedenkschrift, trotz mancher
Ungleichheiten in den Beiträgen, ihre innere Geschlossenheit in derselben

Wertschätzung des verdienten Ordens. O. Vasella.

Siegrist Jean Jacques : Die Gemeinde Unterkulm und das Kirchspiel Kulm.
Ein Beitrag zur Verfassungs-, Wirtschafts- und Sozialgeschichte des Wynen-
tals. Mit Karten, Plänen, Tabellen und Textabbildungen. Aarau, Keller
Verlag 1957. 279 S.

Unterkulm liegt mitten im aargauischen Wynental. Die Gemeinde ließ
vor zwei Jahren ihre Ortsgeschichte schreiben. Sie beauftragte damit Dr. Jean
Jacques Siegrist, den ausgezeichneten Kenner landwirtschaftsgeschichtlicher
und dörflich-rechtlicher Fragen.

In Kulm wie im übrigen Wynental lassen sich menschliche Spuren bis
ins Neolithicum (3. Jahrtausend v. Chr) zurückverfolgen. Diese Jäger und
Bauern gehörten zum keltischen Stamm der Helvetier. Sie waren es, die
dem Fluß den Namen Wina gaben, d. h. « die sich windende ». In Oberkulm

stand ein gallorömischer Gutshof mit einem Flächenmaß von 400-450 ha.

267



Sein Herrenhaus maß 123 m in der Länge und 27 m in der Breite. Es war
mit Mosaiken und Freskomalereien geschmückt. Dieser Herrenhof hieß «

columbarium » (Taubenschlag) oder « villa columbaria » (Taubenfarm). S. zeigt
anhand zahlreicher Urkundenbelege die Entwicklung des Namens von n

columbarium » bis zu seiner noch heute gebräuchlichen Form Kulm, die bereits
Ende des 14. Jh. erwähnt ist. — Zwischen 350 und 400 wurde die Siedlung

wahrscheinlich verlassen oder zerstört. Im 5./6. Jh. wanderten
Alemannen ein, Vertreter eines alemannischen Herrengcschlechtes mit freien
und unfreien Gefolgsleuten. Es entstand die alemannische Mark. In zäher
Arbeit rodeten die Leute. Ihre Namen haben sich in den Hofnamen erhalten.
Im abgelegenen Nordteil der Mark Kulm entstanden Einzelhofsiedlungen
(Steckhöfe). Grundherrlicher Mittelpunkt der Mark war der Herrenhof im
spätem Unterkulm. Hier gebot der Vertreter eines alemannischen
Herrengeschlechtes. Seine Rechtsnachfolger wurden die Aargau-Grafen, später ihre
Erben, die Lenzburger.

Die Lenzburger kamen aus dem Gasterland. Sie erhoben den Markhaupthof
zum gerichtlich bevorzugten Meierhof. Noch vor 1045 kam es zur Trennung

der Mark Kulm. S. führt die Teilung auf die Schenkung namhafter
Rechte am Kulmer Meierhof an das gasterlandische Stift Schännis zurück,
das unter der lenzburgischen Kastvogtei stand. Trotz der beginnenden Trennung

verblieb den beiden Marken noch manches Gemeinsame, wie etwa die
Kirche. Die Namen Oberkulm (1295) und Unterkulm (1306) tauchen in den
Urkunden recht spät auf. Es ist verständlich, daß in der Ortsgeschichte
von Unterkulm das benachbarte Oberkulm häufig erwähnt wird.

Auf die Lenzburger folgten die Kiburger, diesen die Habsburger. Mit der
Eroberung des Aargaus kamen 1415 auch Oberkulm und Unterkulm unter
die Herrschaft Berns. Seit 1803 gehören die Gemeinden zum Kt. Aargau.
Unterkulm sicherte sich im ganzen Wynental eine Vorrangstellung : es

wurde Bezirkshauptort.
Von größter Bedeutung war im mittelalterlichen Kulm wie auch in nach-

reformatorischer Zeit die Kirche. Wann das Kulmer Gotteshaus gegründet
wurde, ist unbekannt. Nur archäologische Forschungen könnten uns nähern
Aufschluß geben. S. rechnet mit der Möglichkeit einer gallo-römischen
Siedlungskirche oder mit einer bischöflichen Taufkirche. Diese würde
genossenschaftlichen Bestrebungen in alemannisch-fränkischer Zeit ihre Entstehung
verdanken. Das Martinspatrozinium scheint auf ein hohes Alter hinzuweisen.
In Kulm, wie übrigens in verschiedenen andern heute reformierten Kirchen,
nennen keine Quellen den Kirchenpatron. Im 17. Jh. ist jedoch von Martinsgütern

die Rede. 1641/42 stiftete die längst reformiert gewordene
Kirchgemeinde Kulm dem damals renovierten Pfarrhaus eine farbige Scheibe mit
dem Kapitelswappen und auch eine solche mit dem Bilde des hl. Martin.
Das Martinspatrozinium für Kulm darf als gesichert gelten.

Die Kirche Kulm geriet offenbar im ausgehenden Frühmittelalter in die
Hände weltlicher Großer, die sich vor allem um die Einkünfte des Gotteshauses

interessierten. Das Gotteshaus wurde sogenannte Eigenkirche. In
gewandter Beweisführung erbringt S. den Nachweis, daß es sich bei diesen

Obereigentümern um die Grafen von Tierstein gehandelt haben muß, und

268



zwar noch vor der Teilung ihres Hauses. Sie liehen ihre Rechte und
Einkünfte am Kulmer Gotteshaus weiter. So treffen wir später im Besitze von
Laienzehnten die Freien von Rüssegg wie die Herren von Mülinen. Schließlich

verkauften die Herren von Mülinen den Kirchensatz im Jahre 1478

an das Stift Beromunster. Auf recht seltsame Weise und offenbar auf
Veranlassung Berns wanderte dann 1489 das Kulmer Patronatsrecht in den
Besitz des Chorherrenstiftes Zofingen.

Das Gotteshaus zu Kulm stand mit seinem Kirchhof im Dorfkern. Der
Kirchturm überragte die hölzernen, mit Stroh gedeckten Häuser. Er weist
in seinen untersten zwei Geschoßen romanischen Fugenstrich auf. Im
13./14. Jh. setzte man drei weitere Geschoße darüber, um 1500 erhielt der
Kulmer Kirchturm seine heutige imposante Gestalt. Stolz waren die Kulmer
auf die Turmuhr mit Schlagwerk, die 1530 eingerichtet, und wie die
Glocken, mit Klauenfett und Baumöl gepflegt wurde. Die älteste, heute
noch erhaltene Glocke stammt von 1502. Der quadratische Chor der Kirche
datiert aus dem 13./14. Jh., das Kirchenschiff wurde um 1500 zum heutigen
Raum erweitert. Auch Pfrundhaus und Beinhaus werden in ihrer wechselvollen

Geschichte geschildert.
Der Liber deeimationis von 1275 erwähnt Kulm erstmals als Pfarrei. Sie

gehörte im Mittelalter zum Dekanat Aarau-Reitnau, seit der Glaubenstrennung

aber zum Kapitel Suhr. 1404 wird eine Marienkaplanei erwähnt. S.

nimmt an, diese Pfründe sei schon in der 1. Hälfte des 14. Jh. entstanden,
als die Bevölkerungszahl von Kulm zugenommen hatte. Wenig berichten
die Quellen ferner über die Filialkapelle in Zetzwil, deren Patron bis heute
unbekannt geblieben ist. Dagegen wissen wir, daß auf der Trostburg, die
ebenfalls in den Kirchsprengel Kulm gehörte, Hans von Hallwil 1491 eine
dem hl. Johannes dem Täufer geweihte Schloßkapelle stiftete, die 1509 sogar
ihren eigenen Kaplan erhielt.

Güter und Einkünfte nannten zu Kulm ihr Eigen das Stift Schönenwerd,
die Johanniterkomturei Klingnau-Leuggern, das Johanniterhaus Biberstein,
die Stifte Beromunster und Schännis, sowie das Kloster Muri. Recht spärlich
fließen die Nachrichten über die mittelalterliche Kirchengeschichte Kulms.
Umso mehr staunt man, mit welchem Geschick es dem unermüdlichen
Forscher gelungen ist, Entscheidendes über die Entstehung einer eigenen
Kirchgemeinde (um 1300), über den Kirchenzehnten, die Verwaltung und
Verteilung der kirchlichen Einkünfte, wie auch über die Einkommcnsverhält-
nisse des Pfarrers zu sagen. (Bei der Erwähnung der Stolgebühren setzt
der Verfasser beim « Beichtgeld » mit Recht ein Fragezeichen Tabellarische
Zusammenstellungen wie etwa über die Entwicklung des Kirchenzehntens
von 1489-1740 vermitteln ein besonders anschauliches Bild. Interessant sind
ferner die präzisen Angaben, welche die Einordnung der Kulmer Pfarrei
unter die bescheiden dotierten Pfründen erlauben.

Nicht unbesehen übernahmen die Kulmer 1528 den neuen Glauben. Mit
dem übrigen Gebiet der Grafschaft Lenzburg stimmte auch diese Pfarrei

1524, sowie im Januar und Mai 1526 für das Festhalten am alten Glauben.
Der Kulmer Kirchherr Rudolf Kißling aber unterschrieb die zehn Schlußreden

der Berner Disputation vom 6. Januar 1528. Seine Pfarrkinder wünsch-

269



ten jedoch bei der Messe zu bleiben und wichen nur der obrigkeitlichen
Machtverfügung. Noch im Juni 1528 anerboten sich einige Kulmer, auf
ihre Kosten die Messe wiederherzustellen. Bern brachte durch seinen auf
der Lenzburg gebietenden Landvogt den Widerstand zum Schweigen.
Die Heiligenbilder wurden in jenem Sommer nach Beromunster gebracht.
Der katholische Glaube wirkte lange nach. Das Martinspatrozinium war
noch 1641 unvergessen. 1577/78 hören wir vom Unterhalt eines Helgen-
hüsli im Oberkulmer Twing.

Rasch aber breitete sich im obern Wynental das Täufertum aus, dem
auch mit teilweiser Verbannung seiner Anhängerschaft nach Mähren nicht
beizukommen war. Gegen Ende des Dreißigjährigen Krieges erhielt es neuen
Auftrieb, was 1646 zur dramatischen Verhaftung des Täuferführers Hans
Stenz führte. Im 18. Jahrhundert war es der Pietismus, dem sich viele
Kulmer zuwandten. Wir vernehmen hierüber wertvolle Einzelheiten. 1806/7
und wiederum 1817 begeisterte die pietistische Erweckungstätigkeit der
Baronin von Krüdener viele Leute, noch 1823 hören wir von pietistischen
Versammlungen in Kulm.

Leider schweigen die mittelalterlichen Quellen über Gottesdienst und
religiöses Leben in Kulm gänzlich. Der Verlust des Jahrzeitenbuches ist besonders

zu bedauern. So müssen wir uns mit den interessanten Schilderungen
kirchlichen Lebens aus der Epoche nach der Glaubenstrennung begnügen.
Wir vernehmen hier manch köstliche Einzelheiten, so etwa über die Pflege
der Kirchenmusik. Auch dem Schulwesen und der sozialen Tätigkeit hat
S. große Aufmerksamkeit geschenkt.

Die vorliegende Besprechung möchte vor allem die kirchengeschichtlichen
Ergebnisse betonen. Auf anderes sei daher nur kurz hingewiesen. Die Quellen
sind mit beispielhafter Gründlichkeit zusammengetragen worden. Keines
der zahlreichen Probleme wurde übersehen. Die Landwirtschaftsgeschichte
beansprucht in einer so ländlichen Gegend natürlich besondere Beachtung.
Aber auch die dörfliche Rechtsgeschichte, die Bevölkerungsstatistik, die
Entwicklung von Gewerbe und Industrie usw. sind eingehend geschildert.
Einen besondern Hinweis verdient das Kulmer Flurnamenverzeichnis mit
seinen ausgezeichneten Erklärungen. S. erläutert seine Darlegungen zudem
durch zahlreiche Karten, tabellarische Übersichten und Verzeichnisse. Die
Schrift ist schön gedruckt und geschmackvoll illustriert. Schade, daß die
Gemeinde sich nicht entschließen konnte, den Wunsch des verdienten Autors
nach einem Orts- und Personenregister zu erfüllen. Das detaillierte
Inhaltsverzeichnis bietet keinen Ersatz. Das soll aber keineswegs heißen, die
Gemeindebehörden, die eine solch vortreffliche Ortsgeschichte ermöglichten,
verdienten nicht volles Lob. Im Gegenteil : Die Bedeutung dieser Arbeit
reicht weit über die Gemarkungen Ober- und Unterkulms, des Wynentals
und selbst über die aargauischen Grenzen hinaus. S. hat damit erneut
bewiesen, wie wertvoll die Ergebnisse gründlicher ortsgeschichtlicher
Forschung sind. Alfred Häberle.

270


	Rezensionen = Comptes rendus

