Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 52 (1958)

Artikel: A propos de I' "Elucidarium” d'Honorius Augustodunensis : quelques
problemes d'histoire ecclesiastique

Autor: Rousset, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-128397

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-128397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PAUL ROUSSET

A PROPOS DE L’«ELUCIDARIUM» D’HONORIUS
AUGUSTODUNENSIS: QUELQUES PROBLEMES
D’HISTOIRE ECCLESIASTIQUE

En publiant I'Elucidarium, M. Yves Lefévre n’a pas seulement mis
a la disposition des médiévistes un texte important pour la con-
naissance des idées religieuses du XIIe siécle, il a encore apporté sur
le développement de la pensée et sur certains aspects de la mentalité
populaire une information nouvelle et des précisions utiles!. On est
émerveillé, en lisant le manuel d'Honorius et les savants commentaires
de son éditeur, de découvrir I'importance de cette « somme catéchétique
sans grande originalité et plutot maladroite » et d’en suivre la diffusion
jusqu'au XVe siécle ; mais c'est cette banalité méme qui mérite la
sympathie de l'historien.

L’Elucidarium est sans intérét pour l’histoire de la philosophie et de
la théologie ; toutefois, parce qu'il a été longtemps le manuel de doctrine
a I'usage du clergé, il permet de « connaitre la nature, la forme et 1'ori-
gine des croyances les plus courantes a partir du XII® siécle » 2. L' Elu-
cidarium est un traité théologique par demandes et réponses, une espéce
de dialogue composé de trois livres et précédé d'un bref prologue.
M. Lefévre fait remarquer l'effort de systématisation accompli par
Honorius et le plan ordonné d'un traité en apparence confus ; I'Eluci-
darium « résout toutes les questions qui se posent lorsque l'on suit,

1 Yves LeFEVRE, L'Elucidarium et les Lucidaires. — Contribution par I'histoire
d'un texte, a I'histoive des cvoyances religieuses en France au moyen dge (Biblio-
théque des Ecoles frangaises d’Athénes et de Rome, fasc. 180). Paris, E. de Boc-
card, 1954, in-8°, 543 pages.

2 Ibid., p. 103.

223



dans un ordre chronologique, I'histoire du monde et celle de I'homme » 1.
Ce traité contient de nombreuses références aux Péres, en particulier a
saint Augustin et & saint Grégoire le Grand ; Honorius, selon son édi-
teur, serait redevable d'une grande partie de ses idées a saint Anselme,
et I'Elucidarium serait la transcription d’un enseignement recu, refléte-
rait des traditions scolaires et orales 2.

Ce qui nous importe ici, c’est de noter, a la suite de M. Lefévre,
I’absence d’originalité dans les idées exprimées par Honorius, le caractére
commun et universel de ce traité de théologie, « tableau général de la
doctrine, ol une réponse simple est fournie a toutes les questions diffi-
ciles » 3, manuel qui représente assez bien l'état de la théologie a la
fin du XTe et au début du XIIe siécles. Or, au cours du XIIe et du
XIIIe siécles, la théologie fit des progrés considérables, 1'Elucidarium
fut rapidement vieilli et, bient6t, méprisé par les docteurs au profit
d’une réflexion et d’'une méthode nouvelles. Mais le bas clergé et le
peuple des fidéles, qui préféraient a de subtiles discussions des affir-
mations catégoriques et un enseignement magistral, trouveérent longtemps
dans I'ceuvre d’Honorius une nourriture suffisante. Comme le remarque
E. Amann, Honorius a su vulgariser « parmi le clergé si ignorant de
son époque les connaissances indispensables a I’honnéte homme et a
I’ecclésiastique conscient de son devoir » 4.

A partir de ces constatations, M. Y. Lefévre a su mieux que d’'autres
tirer les lecons qui s’imposent sur I'écart ou l'opposition entre la fol
populaire et la pensée des théologiens. Le succeés méme de I'Elucidarium,
remarque-t-il, montre combien la foi populaire au moyen age s’est
trouvée séparée du mouvement des idées que les écoles ont connu. Sans
doute, «les formes de la pensée populaire sont toujours en retard sur

1 Ibid., p. 202.

2 Les historiens allemands, Endres et Dietrich notamment, avaient déja 6té a
Honorius son appelation « d’Autun» et montré que ce théologien avait vécu
dans le sud de I'Allemagne (cf. la mise au point de Hauck, Kirchengeschichte
Deutschlands, t. IV, Leipzig 1913, 4¢ éd., pp. 445-452). E. AMANN, dans l'article
« Honorius Augustodunensis » du Dictionnaire de théologie catholique, t. VII,
col. 139-158, a repris a son compte ces afirmations. M. Y. LEFEVRE, a son tour,
pPp- 209-222, écarte I'hypothése d’une origine bourguignonne de notre auteur ; on
ne sait, déclare-t-il, ou est né Honorius et quand il mourut, mais on peut affirmer
qu’il a appartenu & I'école de saint Anselme de Cantorbéry ; il fut écolatre, pré-
dicateur, puis moine et, enfin, reclus; il aurait vécu longtemps 4 Ratisbonne
dans une communauté bénédictine irlandaise.

3 Y. LEFEVRE, o0p. cit., p. 331.

4+ E. AMaNN, art. cit., col. 152.

224



celles de 1'élite intellectuelle, mais, dans le cas qui nous occupe, elles
semblent comme frappées d’'immobilité » 1. Et, de 'autre co6té, la pensée
théologique ou philosophique s’est le plus souvent développée loin du
peuple commun. M. Lefévre note, aprés Langlois, que la scolastique n’a
gueére inspiré d’ouvrages en langue vulgaire et n’a eu que peu d’influence
en dehors des écoles.

Il est évident que le prétre ou le religieux n’était pas capable de
s’intéresser aux discussions savantes et qu'il avait besoin, dans I'exercice
de son ministere, d'un manuel répondant clairement aux questions
qu'une foi encore simple pouvait poser. « Avec un manuel d'histoire
sainte, un pénitentiel et un traité de liturgie, 1'Elucidarium constitue
une bonne encyclopédie des sciences religieuses. .. Comme tel, il con-
tribue largement a la formation religieuse du peuple laique 2 » Les
causes, I'étendue et la qualité de cette influence posent des problémes
difficiles a4 résoudre. Dans quelle mesure, en particulier, I'Elucidarium
a-t-il contribué a former la mentalité religieuse du chrétien moyen ?
A cette question M. Lefévre répond que «si I'on ne peut déterminer en
quelle mesure I'Elucidarium a formé la mentalité religieuse du peuple,
du XIIe au XVe siécle, ou en quelle mesure il n'en est que le reflet,
on ne doit pas moins le considérer comme un sir témoin de cette
mentalité » 3, Tel est aussi le jugement du P. de Ghellinck qui pense
que l'ceuvre d’'Honorius a longtemps alimenté la vie religieuse des
foules 4.

L’enseignement religieux donné au peuple venait donc pour une
bonne part d’'Honorius, lui-méme tributaire des besoins et des aspi-
rations de son temps et héritier d'une pensée théologique. Et cet ensei-
gnement religieux, on le sait, dépassait dans certains de ses développe-
ments ou de ses spéculations le champ déja vaste du dogme et de la
catéchése ; l'influence d’Honorius, par I'Elucidarium et par 1'Imago
mundi, s’est exercée notamment dans le domaine de l'art et de la
poésie S.

L'intérét majeur de 1'Elucidarium vient de son caractére universel,
de son succeés auprés du clergé et de 1'é¢tendue de son influence. Il

1'Y. LEFEVRE, op. cif., p. 336.

* Ibid., p. 333.

¢ Ibid., pp. 337-338.

¢ Cf. J. pE GHELLINCK, Le mouvement théologique du X1I¢ siécle, 2¢ éd. Bruges 1948,
p- 120.

¢ Ibid., p. 120.

225



importe a I'historien des croyances et des sentiments communs d’étudier
attentivement ce traité et d’en dégager les idées maitresses et les éléments
caractéristiques. M. Lefévre a amorcé cette étude et, grice i ses
remarques et & la qualité de 1'édition nouvelle qu'il nous donne, 1’his-
torien peut désormais opérer dans de bonnes conditions.

L'éditeur de I'Elucidarium remarque chez Honorius « la tendance qui
veut tout traduire en images, pénétrer avec un naif réalisme dans les
mystéres les plus insondables, scruter avec des yeux trop humains les
secrets de Dieu, des anges, du paradis terrestre, des fins derniéres. Ce
gotit de l'image concrete, joint a celui du symbole interprété i la
lettre, conduit a des représentations comme celle du microcosme. Il
semble que les notions les plus spirituelles et les plus surnaturelles sont
systématiquement ramenées a des notions purement et directement sen-
sibles » 1. Dans le commentaire de I’ Elucidarium qu'’il donne au deuxiéme
chapitre de son ouvrage, M. Lefevre précise I'origine et la qualité des
observations et des hypothéses d'Honorius ; ainsi & propos des ages de
I’humanité 2 et de la célebre théorie de I'homme-microcosme développée
par notre écolatre 3, théorie déja énoncée par les Grecs et qui, aux
XTIe et XIIe siécles, touchait vraisemblablement la sensibilité et la
pensée communes, si on en juge d’aprés les Historiae de Raoul Glaber 4.

Dans la description qu'’il fait des catégories sociales (livre II), Hono-
rius présente des considérations sévéres et prononce des jugements défi-
nitifs : les chevaliers vivent de rapine et attirent les punitions divines,
les marchands s’enrichissent presque exclusivement par la fraude et les
injustices, les jongleurs sont les serviteurs du diable. Honorius, en
revanche, pense que la plupart des paysans seront sauvés parce qu'’ils
vivent simplement et nourrissent le peuple de Dieu 3. Cette indulgence
pour le petit peuple, ce souci du pauvre se retrouvent plus loin quand
Honorius déclare qu’il vaut mieux donner son argent aux pauvres que
d’aller a Jérusalem et en d’autres lieux saints ¢ ; ailleurs, I'Elucidarium
semble accueillir I'écho de querelles théologiques, notamment sur le

1 Y. LEFEVRE, op. cif., p.p 336-337.

2 Ibid., p. 121.

3 Ibid., pp. 115-116 et 371. Cf. aussi I'fmago mundi dans Migne, P. L., t. CLXXII,
col. 140.

% Cf. RaouL GLABER, Les cing livres de son histoire, éd. Prou (Paris 1886), 1. I, ¢. 1,
pp- 3 et 4. L’art aussi, a cette époque, exprime la pensée de I'homme-microcosme :
cf. E. MALE, L'art religieux du XII¢ siécle en France (Paris 1922), pp. 315-321.

5 Elucidarium, 1. II, quaestiones 54-61.

Ibid., 1. 11, q. 77.

-

226



probléme de la liberté. Mais, en général, Honorius s’appuie sur l'auto-
rité des Péres et prolonge leur enseignement ; « I'Elucidarium représente
assez bien. .. l'état de la théologie a la fin du XIe siécle » 1.

Il serait intéressant d’étudier conjointement I'Elucidarium (et pour
certains secteurs de la pensée le Speculum mundi) et les textes narratifs
contemporains généralement rédigés par des clercs a demi instruits et
peu versés dans les exercices spéculatifs. On pourrait alors établir de
maniére approximative quel était I’état desconnaissances et des croyances
du grand nombre a I'époque romane et on constaterait, comme
M. Lefévre l'a fait pour le manuel d'Honorius, que ces connaissances et
ces croyances communes étaient parfois fort éloignées de la théologie
des docteurs et des consignes de I'Eglise ; on verrait en outre que cer-
taines pratiques, en dépit des condamnations qui les frappaient ou des
blames qui s’y attachaient, étaient assez largement répandues et parfois
célébrées par des clercs mal informés ou peu soucieux d’orthodoxie. La
discipline ecclésiastique et 1'unité spirituelle n’étaient pas toujours res-
pectées et défendues et, entre la foi populaire et le mouvement spéculatif,
un écart sans cesse croissant se creusait. L'intérét majeur de l'ceuvre
d’'Honorius est d’avoir a la fois enregistré et répandu les idées et les
croyances du grand nombre ; en interrogeant cette ceuvre, I'historien
entre en contact avec « les formes les plus humbles, mais aussi les plus
courantes de la pensée religieuse médiévale » 2.

Cette publication de I'Elucidarium peut étre proposée en exemple et
on souhaite que beaucoup d’historiens donnent des éditions critiques
d’ceuvres exprimant la pensée et les croyances communes. Cette pensée
et ces croyances sont peu connues, les efforts des historiens des idées
s’étant surtout attachés a la description et au développement des sys-
témes philosophiques et théologiques. Précisons et généralisons : 1'his-
toire des mentalités et des sentiments, comme l'histoire des croyances
populaires, n’a pas encore un véritable droit de cité a l'intérieur de la
science historique. On peut s’en étonner, surtout si on considére I'intérét
accordé par I'histoire sociale et économique aux collectivités, a I'étre
social et, d’autre part, si on pense aux acquisitions de la psychologie
moderne.

L'histoire ecclésiastique, en particulier, trouverait dans l'étude des
pensées, des croyances et des sentiments du grand nombre un profit
évident. Et on peut, a ce propos, se demander si les différents secteurs

1 Y. LEFEVRE, op. cit., p. 200.
* Ibid., p. 339.

| )
)
~1



de la recherche historique ne devraient pas étre soumis & un examen
critique et leur valeur respective mieux fixée. Un rapide regard sur les
sommaires des grandes revues d’histoire est instructif : les biographies,
les institutions, les doctrines, les petits et les grands événements, 1'évo-
lution sociale et économique occupent presque toute la place disponible ;
selon leur orientation propre, les revues s'intéressent encore a I’archéolo-
gie, 4 I'art, aux missions, aux corporations civiles et religieuses, a I’hagio-
graphie 1.

L’étude de ces différents thémes garde sa valeur a condition d’étre
complétée et revivifiée par les apports de la sociologie, de la géographie
humaine, du folklore et d'une histoire de I'art envisagée selon des pers-
pectives nouvelles. Et T'histoire ecclésiastique elle-méme — et surtout
pour la période médiévale — devrait étre étudiée parallélement a 1'his-
toire générale et parfois intégrée dans celle-ci; le grand ouvrage de
G. Schniirer, L’Eglise et la civilisation au moyen dge, constitue a cet
égard un exemple fécond ; I'historien allemand a su décrire la vie de
I'Eglise a l'intérieur de I'histoire politique et culturelle de I’Europe et
dans ses rapports avec la civilisation.

Nous voudrions, pour terminer, formuler quelques remarques qui con-
cernent principalement I’histoire ecclésiastique ; mais on sait que celle-ci,
pour le moyen age, se confond souvent avec I'histoire générale. Il con-
viendrait d’abord, comme nous venons de le dire a propos de la publi-
cation de I'Elucidarium, d’étudier systématiquement les croyances et la
sensibilité du grand nombre, d’amorcer enfin la description de la men-
talité médiévale : tiche redoutable, car les témoignages sont dispersés,
confus et difficiles 4 analyser. L’'historien doit ici appliquer sa raison et
sa capacité de compréhension a des éléments souvent irrationnels, il doit
pénétrer, comme le suggére H. Focillon, «dans des régions de la vie
humaine beaucoup moins définies, beaucoup moins faciles & analyser
parce que les valeurs affectives vivent dans l'éternel crépuscule des
instincts » 2.

Une telle étude ne peut étre congue sans une étude parallele des
conditions de vie : le cadre géographique, la conquéte du sol, les travaux,

1 En fait les catégories bibliographiques ne réservent pas une place particuliére a
I'histoire des croyances et des mentalités. Remarquons toutefois que le X¢ Congres
international des sciences historiques (Rome 1955), dans sa section du moyen
age, a donné a cette discipline sa juste place (cf. en particulier les communications
de E. DELARUELLE sur la piété populaire).

2 H. FociLLoN, L'An Mille, Paris 1952, p. 56.

228



la lutte pour la vie, le milieu social. .. Ces conditions de vie exergaient
alors une influence directe ou indirecte sur le comportement d’hommes
encore proches de la nature; c’est pourquoi I'historien des mentalités
devra pratiquer une véritable géographie humaine rétrospective, lier
I'histoire 4 la géographie, imaginer une géohistoire qui débouche dans
’histoire affective et spirituelle . On peut, comme l'a tenté un séminaire
de recherches du Centre d’études supérieures de civilisation médiévale
de I'Université de Poitiers, dresser un répertoire générale de la psychologie
médiévale, rassembler les documents relatifs aux sentiments et aux
passions en s’effor¢ant d’en découvrir les origines et les prolongements 2.

L’historien doit s'intéresser & une géographie humaine rétrospective ;
d’'une maniére analogue, il doit appliquer au passé les principes et les
méthodes de la sociologie et chercher, par des enquétes dont les docu-
ments écrits fournissent la matiére, a définir le comportement mental
d’'une humanité disparue (mais présente encore par tout un héritage
spirituel et affectif). Faut-il rappeler ici I'ceuvre magistrale de G. Le Bras
sur la sociologie religieuse et, en particulier, ses travaux et ceux de ses
éléves sur la pratique religieuse et la vitalité chrétienne ? On remarquera
toutefois que ces travaux ne concernent qu’exceptionnellement le moyen
age, période pour laquelle les documents explicites manquent géné-
ralement.

En ce qui regarde les documents artistiques une remarque doit étre
faite. Le plus souvent ces documents sont étudiés du point de wvue
formel ou historique ; or I'art n’est pas seulement 1’expression consciente
et élaborée d’un individu ou d’un groupe, il est aussi un idéal mal for-
mulé, le témoignage confus d’une sensibilité particuliere ou collective et,
comme tel, reléve de 1'histoire des sentiments.

Cette volonté de faire appel aux lecons de la géographie, de la socio-
logie, de l'art, a coté des disciplines traditionnelles, ne doit toutefois
pas faire abandonner par l'historien la méthode souvent féconde des
monographies consacrées a des chroniqueurs a la fois proches du grand
nombre par leur sensibilité et leurs croyances et, en méme temps, assez

1 Sur cette méthode géohistorique, cf. F. BRAUDEL, La Méditervanée et le monde
méditerranéen a l'époque de Philippe 11, Paris 1949, pp. 295-296. Sur les rapports
étroits qui doivent lier géographie et histoire : cf. H. HASSINGER, Geographische
Grundlagen dev Geschichte, Freib. i. Br. 1931.

* Cf. Cahiers de civilisation médiévale. X¢ et XI11¢ siécles. Centre d'Etudes supérieures
de civilisation médiévale de 1'Université de Poitiers, t. I, No 1, janv.-mars 1958,
pp- 101-102.

229



instruits pour dominer quelque peu leur témoignage et réfléchir sur
celui-ci. Nous pensons pour ’époque romane a Raoul Glaber, 4 Guibert
de Nogent, a Orderic Vital dont les ceuvres étudiées selon l'esprit et les
méthodes que nous venons de décrire, apporteraient a I'histoire des
sentiments et des croyances une riche matiére 1. Ces chroniqueurs-his-
toriens nous indiquent la voie a suivre : rédiger une histoire qui ne se
limite pas a I'étude des structures et des événements, mais qui s’attache
tout autant et d’abord a la description des conditions de vie et des
mentalités.

1 Signalons ici la belle étude récemment parue du P. H. WoOLTER : Orderic Vitalis.
— Ein Beitrag zur Rluniazensischen Geschichtsschreibung, Wiesbaden 1955.

230



	A propos de l' "Elucidarium" d'Honorius Augustodunensis : quelques problèmes d'histoire ecclesiastique

