
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 52 (1958)

Artikel: A propos de l' "Elucidarium" d'Honorius Augustodunensis : quelques
problèmes d'histoire ecclesiastique

Autor: Rousset, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128397

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAUL ROUSSET

A PROPOS DE L'«ELUCIDARIUM» D'HONORIUS

AUGUSTODUNENSIS : QUELQUES PROBLEMES

D'HISTOIRE ECCLESIASTIQUE

En publiant VElucidarium, M. Yves Lefèvre n'a pas seulement mis
à la disposition des médiévistes un texte important pour la

connaissance des idées religieuses du XIIe siècle, il a encore apporté sur
le développement de la pensée et sur certains aspects de la mentalité
populaire une information nouvelle et des précisions utiles 1. On est

émerveillé, en lisant le manuel d'Honorius et les savants commentaires
de son éditeur, de découvrir l'importance de cette « somme catéchétique
sans grande originalité et plutôt maladroite » et d'en suivre la diffusion

jusqu'au XVe siècle ; mais c'est cette banalité même qui mérite la

sympathie de l'historien.
L'Elucidarium est sans intérêt pour l'histoire de la philosophie et de

la théologie ; toutefois, parce qu'il a été longtemps le manuel de doctrine
à l'usage du clergé, il permet de « connaître la nature, la forme et l'origine

des croyances les plus courantes à partir du XIIe siècle »2. h'Elu-
cidarium est un traité théologique par demandes et réponses, une espèce

de dialogue composé de trois livres et précédé d'un bref prologue.
M. Lefèvre fait remarquer l'effort de systématisation accompli par
Honorius et le plan ordonné d'un traité en apparence confus ; VElucidarium

« résout toutes les questions qui se posent lorsque l'on suit,

1 Yves Lefèvre, L'Elucidarium et les Lucidaires. — Contribution par l'histoire
d'un texte, à l'histoire des croyances religieuses en France au moyen âge (Bibliothèque

des Ecoles françaises dAthènes et de Rome, fase. 180). Paris, E. de
Boccard, 1954, in-8°, 543 pages.

2 Ibid., p. 103.

223



dans un ordre chronologique, l'histoire du monde et celle de l'homme »1.
Ce traité contient de nombreuses références aux Pères, en particulier à

saint Augustin et à saint Grégoire le Grand ; Honorius, selon son
éditeur, serait redevable d'une grande partie de ses idées à saint Anselme,
et YElucidarium serait la transcription d'un enseignement reçu, refléterait

des traditions scolaires et orales 2.

Ce qui nous importe ici, c'est de noter, à la suite de M. Lefèvre,
l'absence d'originalité dans les idées exprimées par Honorius, le caractère

commun et universel de ce traité de théologie, « tableau général de la
doctrine, où une réponse simple est fournie à toutes les questions difficiles

»3, manuel qui représente assez bien l'état de la théologie à la
fin du XIe et au début du XIIe siècles. Or, au cours du XIIe et du
XIIIe siècles, la théologie fit des progrès considérables, YElucidarium
fut rapidement vieilli et, bientôt, méprisé par les docteurs au profit
d'une réflexion et d'une méthode nouvelles. Mais le bas clergé et le

peuple des fidèles, qui préféraient à de subtiles discussions des

affirmations catégoriques et un enseignement magistral, trouvèrent longtemps
dans l'œuvre d'Honorius une nourriture suffisante. Comme le remarque
E. Amann, Honorius a su vulgariser « parmi le clergé si ignorant de

son époque les connaissances indispensables à l'honnête homme et à

l'ecclésiastique conscient de son devoir »4.

A partir de ces constatations, M. Y. Lefèvre a su mieux que d'autres
tirer les leçons qui s'imposent sur l'écart ou l'opposition entre la foi
populaire et la pensée des théologiens. Le succès même de YElucidarium,
remarque-t-il, montre combien la foi populaire au moyen âge s'est

trouvée séparée du mouvement des idées que les écoles ont connu. Sans

doute, « les formes de la pensée populaire sont toujours en retard sur

1 Ibid., p. 202.
2 Les historiens allemands, Endres et Dietrich notamment, avaient déjà ôté à

Honorius son appelation ¦ dAutun « et montré que ce théologien avait vécu
dans le sud de TAllemagne (cf. la mise au point de Hauck, Kirchengeschichte
Deutschlands, t. IV, Leipzig 1913, 4e éd., pp. 445-452). E. Amann, dans l'article
« Honorius Augustodunensis » du Dictionnaire de théologie catholique, t. VII,
col. 139-158, a repris à son compte ces affirmations. M. Y. Lefèvre, à son tour,
pp. 209-222, écarte l'hypothèse d'une origine bourguignonne de notre auteur ; on
ne sait, déclare-t-il, où est né Honorius et quand il mourut, mais on peut affirmer
qu'il a appartenu à l'école de saint Anselme de Cantorbéry ; il fut écolâtre,
prédicateur, puis moine et, enfin, reclus ; il aurait vécu longtemps à Ratisbonne
dans une communauté bénédictine irlandaise.

3 Y. Lefèvre, op. cit., p. 331.
4 E. Amann, art. cit., col. 152.

224



celles de l'élite intellectuelle, mais, dans le cas qui nous occupe, elles

semblent comme frappées d'immobilité »1. Et, de l'autre côté, la pensée

théologique ou philosophique s'est le plus souvent développée loin du

peuple commun. M. Lefèvre note, après Langlois, que la scolastique n'a
guère inspiré d'ouvrages en langue vulgaire et n'a eu que peu d'influence
en dehors des écoles.

Il est évident que le prêtre ou le religieux n'était pas capable de

s'intéresser aux discussions savantes et qu'il avait besoin, dans l'exercice
de son ministère, d'un manuel répondant clairement aux questions
qu'une foi encore simple pouvait poser. « Avec un manuel d'histoire
sainte, un pénitentiel et un traité de liturgie, YElucidarium constitue

une bonne encyclopédie des sciences religieuses. Comme tel, il
contribue largement à la formation religieuse du peuple laïque 2. » Les

causes, l'étendue et la qualité de cette influence posent des problèmes
difficiles à résoudre. Dans quelle mesure, en particulier, YElucidarium
a-t-il contribué à former la mentalité religieuse du chrétien moyen
A cette question M. Lefèvre répond que « si l'on ne peut déterminer en

quelle mesure YElucidarium a formé la mentalité religieuse du peuple,
du XIIe au XVe siècle, ou en quelle mesure il n'en est que le reflet,
on ne doit pas moins le considérer comme un sûr témoin de cette
mentalité »3. Tel est aussi le jugement du P. de Ghellinck qui pense

que l'œuvre d'Honorius a longtemps alimenté la vie religieuse des

foules 4.

L'enseignement religieux donné au peuple venait donc pour une
bonne part d'Honorius, lui-même tributaire des besoins et des

aspirations de son temps et héritier d'une pensée théologique. Et cet

enseignement religieux, on le sait, dépassait dans certains de ses développements

ou de ses spéculations le champ déjà vaste du dogme et de la
catéchèse ; l'influence d'Honorius, par YElucidarium et par l'Imago
mundi, s'est exercée notamment dans le domaine de l'art et de la

poésie 5.

L'intérêt majeur de YElucidarium vient de son caractère universel,
de son succès auprès du clergé et de l'étendue de son influence. Il

1 Y. Lefèvre, op. cit., p. 336.

Ibid., p. 333.
' Ibid., pp. 337-338.
4 Cf. J. de Ghellinck, Le mouvement théologique du X1P siècle, 2e éd. Bruges 1948,

p. 120.
• Ibid., p. 120.

225



importe à l'historien des croyances et des sentiments communs d'étudier
attentivement ce traité et d'en dégager les idées maîtresses et les éléments

caractéristiques. M. Lefèvre a amorcé cette étude et, grâce à ses

remarques et à la qualité de l'édition nouvelle qu'il nous donne,
l'historien peut désormais opérer dans de bonnes conditions.

L'éditeur de YElucidarium remarque chez Honorius « la tendance qui
veut tout traduire en images, pénétrer avec un naïf réalisme dans les

mystères les plus insondables, scruter avec des yeux trop humains les

secrets de Dieu, des anges, du paradis terrestre, des fins dernières. Ce

goût de l'image concrète, joint à celui du symbole interprété à la
lettre, conduit à des représentations comme celle du microcosme. Il
semble que les notions les plus spirituelles et les plus surnaturelles sont

systématiquement ramenées à des notions purement et directement
sensibles »1. Dans le commentaire de YElucidarium qu'il donne au deuxième

chapitre de son ouvrage, M. Lefèvre précise l'origine et la qualité des

observations et des hypothèses d'Honorius ; ainsi à propos des âges de

l'humanité 2 et de la célèbre théorie de l'homme-microcosme développée

par notre écolâtre 3, théorie déjà énoncée par les Grecs et qui, aux
XIe et XIIe siècles, touchait vraisemblablement la sensibilité et la
pensée communes, si on en juge d'après les Historiae de Raoul Glaber 4.

Dans la description qu'il fait des catégories sociales (livre II), Honorius

présente des considérations sévères et prononce des jugements
définitifs : les chevaliers vivent de rapine et attirent les punitions divines,
les marchands s'enrichissent presque exclusivement par la fraude et les

injustices, les jongleurs sont les serviteurs du diable. Honorius, en

revanche, pense que la plupart des paysans seront sauvés parce qu'ils
vivent simplement et nourrissent le peuple de Dieu 5. Cette indulgence

pour le petit peuple, ce souci du pauvre se retrouvent plus loin quand
Honorius déclare qu'il vaut mieux donner son argent aux pauvres que
d'aller à Jérusalem et en d'autres lieux saints 6

; ailleurs, YElucidarium
semble accueillir l'écho de querelles théologiques, notamment sur le

1 Y. Lefèvre, op. cit., p.p 336-337.
2 Ibid., p. 121.
3 Ibid., pp. 115-116 et 371. Cf. aussi l'Imago mundi dans Migne, P. L., t. CLXXII,

col. 140.
4 Cf. Raoul Glaber, Les cinq livres de son histoire, éd. Prou (Paris 1886), 1. I, c. 1,

pp. 3 et 4. L'art aussi, à cette époque, exprime la pensée de l'homme-microcosme :

cf. E. Male, L'art religieux du XIT' siècle en France (Paris 1922), pp. 315-321.
6 Elucidarium, 1. II, quaestiones 54-61.
« Ibid., 1. II, q. 77.

226



problème de la liberté. Mais, en général, Honorius s'appuie sur l'autorité

des Pères et prolonge leur enseignement ; « YElucidarium représente
assez bien. l'état de la théologie à la fin du XIe siècle »1.

Il serait intéressant d'étudier conjointement Y Elucidarium (et pour
certains secteurs de la pensée le Speculum mundi) et les textes narratifs
contemporains généralement rédigés par des clercs à demi instruits et

peu versés dans les exercices spéculatifs. On pourrait alors établir de

manière approximative quel était l'état des connaissances et des croyances
du grand nombre à l'époque romane et on constaterait, comme
M. Lefèvre l'a fait pour le manuel d'Honorius, que ces connaissances et
ces croyances communes étaient parfois fort éloignées de la théologie
des docteurs et des consignes de l'Eglise ; on verrait en outre que
certaines pratiques, en dépit des condamnations qui les frappaient ou des

blâmes qui s'y attachaient, étaient assez largement répandues et parfois
célébrées par des clercs mal informés ou peu soucieux d'orthodoxie. La

discipline ecclésiastique et l'unité spirituelle n'étaient pas toujours
respectées et défendues et, entre la foi populaire et le mouvement spéculatif,
un écart sans cesse croissant se creusait. L'intérêt majeur de l'œuvre
d'Honorius est d'avoir à la fois enregistré et répandu les idées et les

croyances du grand nombre ; en interrogeant cette œuvre, l'historien
entre en contact avec « les formes les plus humbles, mais aussi les plus
courantes de la pensée religieuse médiévale »2.

Cette publication de YElucidarium peut être proposée en exemple et

on souhaite que beaucoup d'historiens donnent des éditions critiques
d'œuvres exprimant la pensée et les croyances communes. Cette pensée

et ces croyances sont peu connues, les efforts des historiens des idées

s'étant surtout attachés à la description et au développement des

systèmes philosophiques et théologiques. Précisons et généralisons : l'histoire

des mentalités et des sentiments, comme l'histoire des croyances
populaires, n'a pas encore un véritable droit de cité à l'intérieur de la
science historique. On peut s'en étonner, surtout si on considère l'intérêt
accordé par l'histoire sociale et économique aux collectivités, à l'être
social et, d'autre part, si on pense aux acquisitions de la psychologie
moderne.

L'histoire ecclésiastique, en particulier, trouverait dans l'étude des

pensées, des croyances et des sentiments du grand nombre un profit
évident. Et on peut, à ce propos, se demander si les différents secteurs

1 Y. Lefèvre, op. cit., p. 200.
2 Ibid., p. 339.

227



de la recherche historique ne devraient pas être soumis à un examen

critique et leur valeur respective mieux fixée. Un rapide regard sur les

sommaires des grandes revues d'histoire est instructif : les biographies,
les institutions, les doctrines, les petits et les grands événements,
l'évolution sociale et économique occupent presque toute la place disponible ;

selon leur orientation propre, les revues s'intéressent encore à l'archéologie,

à l'art, aux missions, aux corporations civiles et religieuses, à l'hagiographie

1.

L'étude de ces différents thèmes garde sa valeur à condition d'être
complétée et revivifiée par les apports de la sociologie, de la géographie
humaine, du folklore et d'une histoire de l'art envisagée selon des

perspectives nouvelles. Et l'histoire ecclésiastique elle-même — et surtout

pour la période médiévale — devrait être étudiée parallèlement à l'histoire

générale et parfois intégrée dans celle-ci ; le grand ouvrage de

G. Schnürer, L'Eglise et la civilisation au moyen âge, constitue à cet

égard un exemple fécond ; l'historien allemand a su décrire la vie de

l'Eglise à l'intérieur de l'histoire politique et culturelle de l'Europe ct
dans ses rapports avec la civilisation.

Nous voudrions, pour terminer, formuler quelques remarques qui
concernent principalement l'histoire ecclésiastique ; mais on sait que celle-ci,

pour le moyen âge, se confond souvent avec l'histoire générale. Il
conviendrait d'abord, comme nous venons de le dire à propos de la
publication de YElucidarium, d'étudier systématiquement les croyances et la

sensibilité du grand nombre, d'amorcer enfin la description de la
mentalité médiévale : tâche redoutable, car les témoignages sont dispersés,
confus et difficiles à analyser. L'historien doit ici appliquer sa raison et

sa capacité de compréhension à des éléments souvent irrationnels, il doit
pénétrer, comme le suggère H. Focillon, « dans des régions de la vie

humaine beaucoup moins définies, beaucoup moins faciles à analyser

parce que les valeurs affectives vivent dans l'éternel crépuscule des

instincts »2.

Une telle étude ne peut être conçue sans une étude parallèle des

conditions de vie : le cadre géographique, la conquête du sol, les travaux,

1 En fait les catégories bibliographiques ne réservent pas une place particulière à

l'histoire des croyances et des mentalités. Remarquons toutefois que le Xe Congrès
international des sciences historiques (Rome 1955), dans sa section du moyen
âge, a donné à cette discipline sa juste place (cf. en particulier les communications
de E. Delaruelle sur la piété populaire).

2 H. Focillon, L'An Mille, Paris 1952, p. 56.

228



la lutte pour la vie, le milieu social. Ces conditions de vie exerçaient
alors une influence directe ou indirecte sur le comportement d'hommes

encore proches de la nature ; c'est pourquoi l'historien des mentalités
devra pratiquer une véritable géographie humaine rétrospective, lier
l'histoire à la géographie, imaginer une géohistoire qui débouche dans

l'histoire affective et spirituelle 1. On peut, comme l'a tenté un séminaire
de recherches du Centre d'études supérieures de civilisation médiévale
de l'Université de Poitiers, dresser un répertoire générale de la psychologie
médiévale, rassembler les documents relatifs aux sentiments et aux
passions en s'efforçant d'en découvrir les origines et les prolongements 2.

L'historien doit s'intéresser à une géographie humaine rétrospective ;

d'une manière analogue, il doit appliquer au passé les principes et les

méthodes de la sociologie et chercher, par des enquêtes dont les

documents écrits fournissent la matière, à définir le comportement mental
d'une humanité disparue (mais présente encore par tout un héritage
spirituel et affectif). Faut-il rappeler ici l'œuvre magistrale de G. Le Bras

sur la sociologie religieuse et, en particulier, ses travaux et ceux de ses

élèves sur la pratique religieuse et la vitalité chrétienne On remarquera
toutefois que ces travaux ne concernent qu'exceptionnellement le moyen
âge, période pour laquelle les documents explicites manquent
généralement.

En ce qui regarde les documents artistiques une remarque doit être

faite. Le plus souvent ces documents sont étudiés du point de vue
formel ou historique ; or l'art n'est pas seulement l'expression consciente

et élaborée d'un individu ou d'un groupe, il est aussi un idéal mal
formulé, le témoignage confus d'une sensibilité particulière ou collective et,

comme tel, relève de l'histoire des sentiments.
Cette volonté de faire appel aux leçons de la géographie, de la sociologie,

de l'art, à côté des disciplines traditionnelles, ne doit toutefois

pas faire abandonner par l'historien la méthode souvent féconde des

monographies consacrées à des chroniqueurs à la fois proches du grand
nombre par leur sensibilité et leurs croyances et, en même temps, assez

Sur cette méthode géohistorique, cf. F. Braudel, La Méditerranée et le monde
méditerranéen à l'époque de Philippe II, Paris 1949, pp. 295-296. Sur les rapports
étroits qui doivent lier géographie et histoire : cf. H. Hassinger, Geographische
Grundlagen der Geschichte, Freib. i. Br. 1931.
Cf. Cahiers de civilisation médiévale. Xe et XIIe siècles. Centre d'Etudes supérieures
de civilisation médiévale de l'Université de Poitiers, t. I, N° 1, janv.-mars 1958,

pp. 101-102.

229



instruits pour dominer quelque peu leur témoignage et réfléchir sur
celui-ci. Nous pensons pour l'époque romane à Raoul Glaber, à Guibert
de Nogent, à Orderic Vital dont les œuvres étudiées selon l'esprit et les

méthodes que nous venons de décrire, apporteraient à l'histoire des

sentiments et des croyances une riche matière 1. Ces chroniqueurs-historiens

nous indiquent la voie à suivre : rédiger une histoire qui ne se

limite pas à l'étude des structures et des événements, mais qui s'attache
tout autant et d'abord à la description des conditions de vie et des

mentalités.

1 Signalons ici la belle étude récemment parue du P. H. Wolter : Orderic Vitalis.
— Ein Beitrag zur kluniazensischen Geschichtsschreibung, Wiesbaden 1955.

230


	A propos de l' "Elucidarium" d'Honorius Augustodunensis : quelques problèmes d'histoire ecclesiastique

