Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 52 (1958)

Artikel: Die Disentiser Barockscholastik
Autor: Miuller, Iso
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-128395

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-128395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

P. 1ISO MULLER OSB
DIE DISENTISER BAROCKSCHOLASTIK

(Schiufl)

4. MoraL, RECHT UND BRrAUCH

In die Zeit, in welcher Defuns Theologie studierte und dozierte, fallen die
groBen Kiampfe um die sog. Moralsysteme. Der spanische Domini-
kaner Bartolomé de Medina (} 1581) begriindete den Probabilismus, der
dem Axiom huldigt : Man darf einer der Freiheit giinstigen Meinung
folgen, wenn sie wenigstens wahrscheinlich ist (opinio probabilis), selbst
wenn die entgegengesetzte Meinung, die fiir das Gesetz spricht, noch mehr
Wahrscheinlichkeit fiir sich hat (opinio probabilior). Als erster Jesuit ver-
trat der Spanier Gabriel Vasquez (11604) dieses Moralprinzip . Es wurde
in der Folge jedoch von einzelnen Theologen allzu weit ausgedehnt. So
gelangt der sizilianische Jesuit Tomaso Tamburini ( 1675) zu dem
Grundsatz : Wenn wir etwas tun nur gestiitzt auf die noch so schwache
innere oder duBere Wahrscheinlichkeit seines Erlaubtseins, so handeln
wir immer klug. Diese Richtung bezeichnete man mit dem wenig schmei-
chelhaften Begriff : Laxismus. Mehrere Thesen, die der sizilianische Thea-
tiner P. Antonino Diana (1 1663) in seinen Resolutiones morales auf-
stellte, belegen diese Geistigkeit. Auch der spanische Zisterzienser und
spitere Bischof Juan Caramuel (1 1682) ist hier zuzuzdhlen, weshalb ihn
der hl. Alfons als Princeps Laxistarum charakterisierte. Sein Apologema
pro doctrina de probabilitate kam 1664 auf den Index. Diese laxe Auf-
fassung muBte von den Pipsten verurteilt werden (z. B. 1679) 2. Spiter
entwickelte sich aus der Diskussion ein neues System, der Probabilioris-

1 Lexikon f. Theologie u. Kirche 7 (1935) 315-319; 10 (1938) 511-513. Kirchliches
Handlexikon 2 (1912) 1030.
2 DENZINGER-BANNWART, Enchiridion Symbolorum 1922, nr. 1151-1153 zu 1679.

151



mus . Wenn die der Freiheit giinstige Meinung wahrscheinlicher ist als
die entgegengesetzte, die dem Gesetze zuneigte, dann darf man ihr folgen.
Nachdem das Generalkapitel des Dominikanerordens 1656 diese Ansicht
dringend empfohlen hatte und auch einige Jesuitentheologen sie an-
nahmen, brachte sie es zu Ansehen. Allein die iiberwiegende Mehrheit
der Theologen blieb dennoch beim Probabilismus.

Defuns wendet sich sehr deutlich gegen die Probabilisten und Laxisten
und verteidigt den Probabiliorismus : « Niemals darf man nach einer weni-
ger wahrscheinlichen Meinung handeln, sondern im Zweifel ist stets die
wahrscheinlichere zu befolgen. » Er spricht davon, daB die « ungliickliche
Freiheit der Casuisten so weit fortgeschritten ist, daB man in der Moral
kaum eine Handlung namhaft machen kann, die noch nicht als wahr-
scheinlich angesprochen und gemeinhin als erlaubt bezeichnet wurde,
nicht die Ehrsucht, nicht der Wucher, nicht irgendwelche Liiste ». Er
fahrt weiter fort : « Soweit geht die Freiheit der neuen Casuisten und ihre
verwegene Vermessenheit, daB es fast keine so groBe und abscheuliche
Siinde gibt, die nicht von irgendeinem jener Theologaster als wahrschein-
lich erlaubt erklirt wird. » P. Adalbert zieht die Bilanz : « Fast jede ein-
zelne Seite der modernen Casuisten ist mit dem vergifteten Zucker der
Gutmiitigkeit (lenitatis saccaro) behaftet, was geniigend aus dem allge-
meinsten Begriff der Frommigkeit zuriickgewiesen wird. »* Man muB es
Defuns lassen, daB er gesunde und kraftige Grundsétze in der Moral ver-
tritt und auch bittere Medizinen keineswegs verschmiht. Jedenfalls neigt
er eher zu einer strengeren Auffassung als sie die Theologia S. Galli ver-
tritt, die nicht so gegen den Probabilismus Sturm lduft, ausgenommen
es sel das Recht oder das Wohl eines Dritten (bonum tertii) in Frage 2.

Die Einstellung unseres Disentiser Moralisten ersehen wir sehr dra-
stisch bei der Behandlung des Fastengebotes. Er wehrt sich dagegen, dal3
schon der Sport davon entschuldige. « Diese Patrone der Laxheit sollen
zusehen, ob sie nach den Worten des Heilandes lehren, der da betont,
wie eng der Weg 1st zum Leben. » « Besonders bei den neueren Casuisten
werden zahllose andere Umstdnde, die vom Fasten entschuldigen, ange-
filhrt. Wenn wir sie alle annehmen und billigen wollten, dann wire nach
diesen Autoren jegliches kirchliche Fasten nichts anderes mehr als eine
leere Leichenhiille auf dem Altar (cavea et cassum arae cadaver). Sicher-
lich war die Meinung der alten Viter anders, unter denen Basilius im
zweiten Sermo iiber das Fasten schreibt : Es gibt keine Insel, keine Stadt,
kein Land, kein Volk, keinen so verlassenen Ort, wo die Predigt (des
1 Theologia II. S. 677-682, 689. ® Theol. Sang. II. S. 578-582.

152



Fastens) nicht gehért wurde. Ja auch die Soldaten und die Kaufleute zu
Wasser und zu Land, sie alle héren sie an und nehmen sie auf. »1

Bei der Bewertung des Lebens ist sich Defuns seiner Verantwortung
ganz bewuBt. Er 148t es nicht zu, daB jemand sich auf den Befehl eines
Tyrannen voll betrinkt, um dem Tode zu entgehen 2. Er stellt auch den
Grundsatz auf, daB ein Soldat keine Mauer untergraben und kein Sal-
peterpulver (nitratum pulverem) anziinden oder Schiffe versenken darf,
wenn ihm dabei der sichere Untergang droht. Er fihrt dazu einen Aus-
spruch des antiken Martial an und fahrt dann fort : « Wahrlich verwun-
derungswert ist, daB die Jesuiten Tamburinus und Lessius nicht das ge-
sehen haben, was schon ein Heide erkannt hat. »® Hier nennt er also
seine moraltheologischen Gegner, die Jesuiten Tamburinus, den schon
genannten Gelehrten, und Lessius, einen sehr angesehenen niederldndi-
schen Moraltheologen (f 1623). Zu ihnen muf3 noch Caramuel gerechnet
werden, den er allgemein als « unertrédglich lax » (intollerabiliter laxus)
bezeichnet 4. ]

Wenden wir uns den Ausfithrungen iiber die Frau zu. Wie fiir andere
Theologen, ist auch fiir Defuns das Weib «unbestindig und unvoll-
kommen » 8. Den wechselnden Geschmack der IFrauen, besonders der
schwangeren, hebt unser Ménch hervor 8. Schminke und Periicke mochte
er erlauben, wenn es sich darum handelt, korperliche Defekte zu ver-
bergen. Im iibrigen wendet sich Defuns auch gegen Frauenmode ?.

Die chelichen Fragen behandelt P. Adalbert mit gréBter Sachlichkeit.
Er verweist auch bereits auf die Mediziner, denen in krankhaften Fillen
das Urteil zusteht. 1m tibrigen tiberliBt er nach dem Beispiel der Sankt-
galler Theologie manches der Privatlektiire, da ihm eine zu eingehende
Darlegung aller Probleme der klosterlichen Zucht und dem geistlichen
Ethos nicht entsprechen wiirde (hic religiosae puritatis memores consulto
omittenda) 8. Bezeichnend ist dafiir die Einstellung von Defuns gegeniiber
dem Werke : De sancto Matrimonii sacramento, das der spanische Jesuit
Thomas Sanchez (+ 1610) erstmals 1602 in Genua publizierte und das
weiteste Verbreitung fand, da es die Ehekasuistik sehr ausfiihrlich, aber

Theologia 1V. S. 47-48. Migne, Patr. graeca 31 Sp. 186.

Theologia IV. S. 54 ; Theol. Sang. V. S. 189.

Theologia IV. S. 303.

Theologia IV. S. 504.

Theologia V. S. 565. J. B. GoNET, Clypeus theol. thomisticae 5 (1669) 497 (Folio-
Ldition).

® Philosophia II. S. 212, 233.

? Theologia IV. S. 89-91 ; vgl. Theol. Sang. V. S. 286-292,

8 Theologia V. S. 656 ; Theol. Sang. X. S. 642.

o e W e e

11 132



nicht immer geniigend taktvoll darstellte. P. Adalbert schreibt wortlich :
« Uber die eheliche Pflicht, deren Anwendung und Arten, wobei die Ehe-
leute oft im Eheverkehr siindigen, handelt Thomas Sanchez mit breiter
und plumper Feder » (lato ac pingui calamo) . Immerhin glaubt Defuns
auch in seiner Zeit betonen zu miissen, dal3 der auBereheliche Verkehr,
auch wenn der Mann zustimmt, Ehebruch ist 2. Ebenfalls legt er sich
die Frage vor, ob nicht Armut von der Pflicht des Debitums entbinde.
Seine Antwort lautet : « Es wire absurd, jemanden wegen dieser Absicht
von der Verpflichtung des Debitums zu entbinden, da die Ehe zu diesem
Zwecke eingesetzt ist. » 3 Defuns setzte das Prinzip fest, ging aber auf
die Schwierigkeit nicht weiter ein. Das war erst notwendig, als ein
Sikulum spiter die Bevolkerung sich iiberall verdoppelte.

Hierher gehort auch das Hebammenwesen. Unser Theologe schreibt :
« Alle Pfarrer in unserem Biindnerlande kénnen und miissen an sich be-
dingungsweise die Kinder, die in Todesgefahr zu Hause von den Heb-
ammen getauft worden sind, wiederum taufen. Die Erfahrung lehrt nim-
lich, daB solche Hebammen o6fters in wesentlichen Dingen irren, da sie
ungebildet und unerfahren sind und nicht den pflichtgemadBen Dienst
leisten, wie es in vorangeschrittenen Stidten der Fall ist. » 4

Die Barockzeit war unsozial gestimmt. Aber Defuns empfiehlt das
Almosen in auffallend dringender Weise : « Wer iiberfliissiges besitzt und
keinem, der auch nur in gewohnlicher Not sich befindet, ein Almosen
geben will, der wiirde schwer siindigen, wie unsere Sanktgaller sagen, die
gewissenhafter denken als Paul Laymann, der zu schreiben wagte : Der
Beichtvater moge dem Reichen nicht leicht die Absolution von Siinden
verweigern, wenn dieser trotz Mahnung die allgemeinen Néte der Armen
nicht beheben will. Der Reiche hat ndmlich zum Scheine stets einen
Grund fiir seine Weigerung, namlich den : Ich habe nichts Uberfliissiges.
Soweit jener (Laymann). Wie frivol ist doch die AuBerung dieses Autors,
als ob die Verpflichtung zum Almosen nicht aus den Worten der Schrift,
sondern aus der vorgeschiitzten Meinung der Reichen hergenommen wer-
den miiBte. » Defuns, der noch Weiteres fiir seine Einstellung anfiihrt,
erwahnt ausdriicklich, daB3 das Gebot des Almosens Kleriker und Kirche
noch strenger verpflichte als die Laien °.

1 Theologia V. S. 656, 687. 2 Theologia V. S. 641.

3 Theologia V. S. 657.

4 Theologia V. S. 157. Was ebendort gegen die Wiederholung der Taufe bei der
Conversion von getauften Hairetikern gesagt ist, schlieBt an Theologia Sang.
IX. S. 189 an.

5 Theologia III. S. 714-717 ; Theol. Sang. IV. S. 479-480.

154



5. DER ASZETISCHE, BENEDIKTINISCHE UND HUMANISTISCHE CHARAKTER

Die gewaltige religiose Verinnerlichung und kirchliche Wiedergeburt
des 16. Jh., welche aus den neuen oder erneuerten Orden (Jesuiten,
Karmeliter, Kapuziner), aus dem Tridentinum und aus den mystischen
Schriften fithrender Heiliger wie der hl. Theresia (+ 1582) und des hl. Jo-
hannes vom Kreuz (t 1591) aufbrach, erfaBte auch die Barocktheologie.
Die Gottesgelehrten wollten die theologischen und philosophischen Wahr-
heiten nicht nur in verstandesmiBig klarer, sondern auch in Herz und
Gemiit erfassender Art darstellen. Bedeutende Werke dieser Richtung
schufen der Sorbonner Professor Louis Bail (1 1669) mit seiner Théologie
affective und der portugiesische Dominikaner Vincentius Contenson
(1 1674) mit seiner Theologia mentis et cordis . Wohl unabhingig von
diesen beiden Werken, aber vom gleichen Geiste der Zeit erfiillt, schrieb
auch Defuns seine neun Binde nicht nur mit der Tinte, sondern auch
mit dem warmen Blute seines Herzens. Es liegt hier ein deutlicher Unter-
schied zwischen dem Cursus theologicus (1670) und Cursus philosophicus
(1696) von St. Gallen vor. Letztere wollen mehr sachlich-wissenschaftlich
wirken, wihrend der Biindner Theologe gerne seine seelsorgliche Liebe
und seine innere Glut dem Leser mitteilen wollte. « Theologie auf den
Knien », wiirde man heute sagen. Freilich sind nicht alle Partien gleich
geeignet, aber immer wieder brechen diese persénlichen Anliegen hervor.

Wie sehr Defuns nicht im kalten Verstandesbereiche verbleiben will,
sondern den Leser innerlich gewinnen und begeistern mochte, zeigen ein-
mal die Gebete, die er gerne am Schlusse groBerer Abschnitte anfiigt.
GewiB haben wir Ansidtze dazu selbst in der St. Galler Theologie, dann
bei Goudin und Vorbilder vor allem bei Gonet. Aber Defuns fiihrt sie
weiter aus, gestaltet sie personlich um. Sie mogen fiir den heutigen
Menschen vielleicht aufdringlich erscheinen, waren es aber damals nicht.
Beispielsweise am Schlusse des BuBtraktates schreibt P. Adalbert : « Das
bis jetzt Gesagte geniige iiber das Sakrament und die Tugend der BuBe,
zu der mich ungliicklichen Stinder Christus und dessen unbefleckte Jung-
frau-Mutter fithren mége. Das wiinsche ich mit heftigstem Verlangen und
heiBen Gebeten, bevor der schreckliche Tod mich tiberfillt. » 2 In seinen
Ausfiihrungen iiber den Heiligen Geist erhob Defuns sein Herz gegen
oben : « Endlich wende ich meine Feder zu Dir, o gottlichster Geist,
lebendige Quelle aller Giite, durch dessen Werk wir bislang alles, was
wir geschrieben, gliicklich zustande bringen konnten. Auch fiirderhin er-

! GRABMANN 172-179. ¢ Theologia V. S. 519.

155



warten wir keine Verminderung Deiner goéttlichen Gunst. Komm also,
Stidrke der Schwachen, Lehrer der Demiitigen, Zerstorer der Stolzen ! » !
Man kann sich das Eindruckes nicht erwehren, daB in Defuns die Salbung
des Geistes sich mit einem beachtlichen Wissen harmonisch verbanden 2.

Im Sinne des tridentinischen Konzils vergalBl Defuns die Heiligen nicht.
Vom hl. Thomas von Aquin war schon die Rede. Placidus und Sigisbert
sowie St. Martin erfreuten sich als Schiitzer des Klosters und der Cadi
besonderer Vorliebe. Zu diesen bevorzugten Heilbringern gehort auch die
hl. Katharina von Alexandrien, die Patronin der Philosophie. Episoden
aus ihrer Legende und Anrufungen zu ihr begegnen oft. Auch die zweite
alexandrinische Jungfrau, die hl. Apollonia, stand in Ehren, ferner Agnes,
Katharina von Siena und Agatha. Es ist, als ob der Barock gerade die
weiblichen Heiligen bevorzugte. Die Zeit, die so kriftige Gestalten liebte,
zeigte doch auch fiir das Zarte einen feinen Sinn. Als Theologe iiberging
Defuns die alttestamentlichen Heroen (Abraham, Isaak, Jakob, David,
Daniel) und die Engel (Gabriel, Michael) nicht. Im ganzen nennt P. Adal-
bert in seiner Philosophie und Theologie etwa vierzig Heilige, gewiB ein
Zeichen, daB sich iitber das barocke Disentis ein groBartiger Heiligen-
himmel wolbte 3.

Der besondere Charakter der aszetisch-mystischen Einstellung besteht
in der benediktinischen Gesamthaltung. Schon Abt Augustin Stocklin
(+ 1641) kannte und schitzte die traditionelle benediktinische Literatur
in hohem MaBe ¢. Defuns zeigte diese Komponente bereits in der Aus-
wahl seiner Heiligen, die er verehrte (z. B. Gregor d. Gr. und Maurus,
Scholastika und Gertrud). Aber er will sein Werk von innen heraus
benediktinisch gestalten, einen eigentlichen Cursus Benedictinus-Thoni-
sticus schaffen ®. Er gedenkt des hl. Benedikt so oft, dal man aus diesen
Stellen ein Leben des Heiligen mit illustrierenden Episoden zusammen-
stellen konnte ®. Dabei stiitzte er sich vornehmlich auf Gregor d. Gr. 7

1 Theologia II. S. 98. Der letzte Satz nach Clypeus V. S. 516 : Veni ergo.

2 Vgl. Theologia II. S. 125, 329, 378; IIL. S. 57; V. S. 569, 689. Die Bedeutung
der Trinen gehort auch hierher : Theologia II. S. 111 ; IV. S. 346-347, 373, 703-
704, 714 ; V. S. 394, 433. Dazu I. MULLER, Barocke Geistigkeit einer Benediktiner-
abtei. Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 49 (1953) 266-267.

3 Die niheren Belege siche in der Arbeit: « Die Cadi im Urteile eines Barock-
theologen », die im Biindner Monatsblatt erscheinen und das landschaftsgebun-
dene Material aus der Philosophie u. Theologie darbieten wird.

* Barocke Geistigkeit S. 263.

5 Philosophie I. S. 4, 17.

Philosophia I. S. 112, 186, 355 ; II. S. 239. Theologie III. S. 440.

7 Philosophia I. S. 140-141 ; Theologia III. S. 358 ; IV, S. 713 ; V. S. 667.

156

w



Viel wichtiger ist, daB er viele Sitze und Gedanken der Regula S. Bene-
dicti in seine Ausfithrungen einflicht, wo immer es nur angebracht oder
moglich erscheint'. Wie sehr P. Adalbert den Heiligen von Nursia
schiitzt, ergibt sich daraus, daB er dessen Visionen auf die gleiche Stufe
stellt wie die des Apostels Paulus und daB er ihm die gleiche Theologla.
infusa nachrithmt wie dem hl. Bernhard 2.

Was man heute als « Pathos der Geschichte » bezeichnet und was der
pathetischen Barockzeit so entsprach, das finden wir bei unserem Disen-
tiser Benediktiner in reichlichem MaBe vorhanden. Ganz im Gegensatz
zu der St. Galler Theologie, die mehr an Weltpriester denkt, gerne auch
Franziskaner und Kartéduser sich als Leser vorstellt, auch im Gegensatz
zu der rein sachlichen St. Galler Philosophie 1i83t Defuns seiner Begeiste-
rung fiir die alten Ménche und Benediktiner freien Lauf. Fiir ihn steht
fest, daB «die vornehmsten Bliiten der Heiligkeit und die duftenden
Lilien der Reinheit aus diesem Garten der Kirche hervorgegangen sind.
Nachdem sie im hellen Glanze aller Tugenden leuchteten und durch ihre
Taten irdischen Engeln gleichkamen, durften sie ihr sterbliches Gewand
ablegen und wurden von den Wirren der Welt in des Himmels Glorie
verpflanzt, wo sie das Paradies als ewige und unsterbliche Zierden des
Ordensstandes bevélkern. » # « Der Benediktinerorden kann sich vor allen
rithmen, da er als erster von allen vom Apostolischen Stuhle schon vor
vollen elf Jahrhunderten in wiirdiger Weise bestitigt wurde. » ¢ Defuns
bezeichnet ihn als « die sehr wahre und groBe Heimstdtte der Jungfriu-
lichkeit, vom glorreichen Griinder selbst unter Dornen gegen das Feuer
der Wollust geheiligt, in der so viele Tausende von Jungfrauen beider
Geschlechter schon seit selbst 12 Jahrhunderten und mehr blithten, so-
daB man eher die zur Nachtzeit glinzenden Gestirne zihlen als die Zahl
jener ermessen kann » 5. '

Die St. Galler Theologie behandelte die drei Geliibde : Armut, Keusch-
heit und Gehorsam 8. Defuns ist benediktinischer, da er noch besonders
die Stabilitit hervorhebt und zwar in einem ganz strengen Sinne : « Der

! Hier nur einige Belege : Philosophia I. S. 21, 40, 74. Theologia II. S. 318, 326,
365 ; II1. S. 53, 312 ; IV. S. 40-41, 207, 492, 498, 528 ; V. S. 346.

Theologia 1. S. 8, 216, 246.

Theologia IV. S. 506.

Theologia IV. S. 509-510.

Philosophia IV. S. 188. Zur Zahlenfreudigkeit des Barocks siehe G. HEER, Joh.
Mabillon und die Schweizer Benediktiner 1938, S. 432 und bes. Festschrift zur
900 Jahr-Feier des Klosters Weingarten 1956, S. 397.

Theologia S. Galli VII. S. 396 {., 406 f., 411 ff.

[Z. I~ I <]

157



Benediktinerreligiose siindigt oft schwer, wenn er aus UberdruB oder aus
ungeordneter Trauer der Seele in ein anderes Kloster oder in eine andere
Kongregation, wo er nicht ProfeB abgelegt hat, iiberzutreten wiinscht,
denn unser glorreicher Gesetzgeber Benedikt wollte durch das Geliibde
der Bestindigkeit seinen Religiosen das Umherschweifen unmdéglich ma-
chen, das er im ersten Kapitel bei den Gyrovagen so tadelt. »!
Sichtlicher Stolz beseelt Defuns, wenn er die groflen Mdnchsgestalten
an seinem Auge voriiberziehen 1iBt. Der Schiiler des Patriarchen von
Montecassino, der hl. Placidus, ist ihm der Divus Placidus Ordinis Bene-
dictini Protomartyr 2. Gregor d. Gr. bezeichnet er als «die leuchtendste
Sonne (sol fulgentissimus) unseres heiligen Benediktinerordens»3. « Ich
wiirde kein Ende finden, wenn ich alle Viter und Lehrer, die einzig im
Benediktinerorden als Moénche in der Philosophie glinzten, aufzidhlen
wollte wie z. B. Gregor, Cassiodor, Julianus, Isidor, Alcuin, Beda, Dama-
scen, Rhaban, Anselm, Fulbert, Bernhard und andere zahllose, die sich
in der weltlichen Literatur und in der menschlichen Weisheit wunderbar
ausgezeichnet haben und sie in den von ihnen geschriebenen Biichern
der Nachwelt iiberliefert haben, wie sehr richtig Joannes Mabillon in der
Vorrede zum ersten Jahrhundert der benediktinischen Ordensheiligen
geschrieben hat. Was immer bei den Alten an Bildungsgut und Wissen-
schaft wertvoll ist, was immer bei den Vitern an Frommigkeit und Weis-
heit in Fiille vorliegt, was immer an Ideen heilig, was in heiligen Biichern
gottlich ist, all das ist, ich méchte es ohne Uberhebung sagen, durch
die Hinde der monchischen Benediktiner bis zu diesen Zeiten gelangt. »
Er nennt den Orden eine benediktinische Schule der Philosophie (Philo-
sophorum Palestra Benedictina) 4. Aber der Orden hat nicht nur Philo-
sophen, sondern auch Theologen, wie Gregor, Beda, Alkuin, Anselm,
Bernhard und andere. « Solche und so groBe Minner unseres Ordens,
welche durch theologische Lorbeeren geschmiickt sind, soll ich nicht
nach Kriften nachzuahmen suchen ? » ® Also die Masse der groBen Vor-
ginger erdriickt ihn gleichsam. Unser Disentiser Theologe freute sich
auch, da8 Benediktiner als Berater der Konige wirken durften und er-
innert an Alkuin (t 804) bei Karl dem GroBen (1 814) und Abt Suger
von St. Denys (+ 1151) beim franzosischen Koénige Ludwig VI. dem
Dicken (1 1137) 8. Wie heimisch sich der benediktinische Leser in Defuns’

1 Theologia IV. S. 526. ? Philosophia II. S. 180. 3 Philosophia III. S. 5.

1 Philosophia I. S. 75-77. JoH. MABILLON, Acta Sanctorum O. S. B. I. Praef. N. 114
(Paris 1668, p. 60).

5 Theologia I. S. 2-3. ¢ Philosophia I. S. 39.

158



Werken fiihlt, belegen Ausdriicke wie : Beda noster, Rhabanus noster, An-
selmus noster, Bernardus noster, Rupertus noster Abbas doctissimus usw.!

Selbstverstindlich ist P. Adalbert auch fiir die hochmittelalterliche
Theologia mystica der heiligen Jungfrauen Gerfrud, Mechtildis und Hilde-
gard begeistert 2. Und doch bleibt er bei allem Enthusiasmus der kiihl
abwigende Theologe : « Der Glaube als katholisch und universal muB all-
gemeine, der ganzen Kirche vorgesetzte Wahrheiten betreffen. Daher
konnten die Offenbarungen der Benediktiner- Jungfrauen Gertrud und
Mechtild von ihnen selbst, denen sie gemacht waren, mit géttlichem
Glauben geglaubt werden, nicht aber von andern, weil niemand Privat-
Offenbarungen (mit gottlichem Glauben) glauben kann noch glauben
muB, auBer sie wiirden von der Kirche zum Glauben vorgestellt werden.
Aber solche heilige Offenbarungen sind nicht gering zu schitzen oder als
reine Weibertriume zu verachten, da es sicher ist, daB Gott in jedem
Jahrhundert seinen vertrauten Dienern und Dienerinnen vieles geoffen-
bart hat, was in der Kirche sehr groBen Nutzen brachte. » Defuns hatte
bei dieser seiner These das Urteil von Gonet und Blosius fiir sich und
dachte selbst an die Visio des Reichenauer Monches Wettin (1 824) 2.

Zur benediktinischen Konstante gehort in gewisser Hinsicht die Vor-
liebe fiir die « Nachfolge Christi ». 1614 gelangte Constantin Cajetan zum
Ergebnis, daB deren Verfasser ein Johannes Gersen, ein italienischer Abt
des 13. Jh. gewesen sei. Unter diesem Namen starteten auch die Ein-
siedler Ausgaben der Imitatio von 1672, 1683, 1715. Dieser These hul-
digte ebenso Defuns in seiner ritoromanischen Ubersetzung von 1716 ¢,
Schon gleich auf den ersten Seiten der Philosophie mahnte P. Adalbert
seine Leser, mehr auf die praktische Lebensphilosophie als auf die theo-
retische Weisheit Wert zu legen und bat « jene saft- und geschmackvolle
Philosophie des monchischen Lebens nicht zu vernachldssigen. Wenn
diese beiseite gesetzt ist, was kann uns jene noch niitzen ? » Darauf
zitiert er Gedanken der Imitatio, daB es nichts niitze, wenn man eine
ganze Bibliothek auswendig wisse, aber ohne Gnade und Liebe sei und
daB ein demiitiger und gottesfiirchtiger Bauer hoher stehe als ein stolzer

! Philosophia I. S. 63, 80, 86, 695, 698, 716 ; Theologia II. S. 94, 96, 101, 294 ;
ITI. S. 31. Uber Rupert von Deutz (+ 1129) vgl. bes. Philosophia I. S. 695 ; iiber
Bernhard Ayglier ( 1282), Abt von Monte Cassino Theologia III. S. 321 ; dazu
Dictionnaire de Spiritualité 1. (1937) 1502.

t Theologia I. S. 8 ; II. S. 271 ; Philosophia II. S. 335.

3 Theologia III. S. 592. Clypeus X. S. 392.

4 Dariiber Ischi 1951, S. 85-87.

159



Philosoph 1. In diesem Zusammenhang wird der Verfasser der « Nach-
folge Christi » als « unser hehrer Meister himmlischer Weisheit und auf-
richtiger Philosoph der christlichen Lehre und glithender Nacheiferer des
benediktinischen Ménchtums » genannt 2. Defuns fithrt die Imitatio Chri-
sti mit Vorliebe an und ist stolz, wenn er deren Verfasser immer wieder als
« devotissimus abbas noster Joannes Gersen» bezeichnen darf3. DaQ3
manches in der « Nachfolge Christi » gar nicht benediktinisch war, fiel
dieser Zeit nicht auf.

Zu den spitmittelalterlichen Autoren gehort auch der Abdt Johannes
Trithemius (t+ 1516), den unser Disentiser Theologe als doctissimus et
ingeniosissimus non minus quam piissimus abbas noster Joannes Trithe-
mius bezeichnet. In dessen Werk : De viris illustribus Ordinis S. Bene-
dicti fand er «unzihlige sehr heilige und sehr gelehrte Viter in allen
Sparten der Literatur und Philosophie, die zu verschiedenen Zeiten im
benediktinischen Ménchtum (in re publica Benedictina) blithten und die
heilige Kirche Gottes wunderbar erhellten ». Auf des Trithemius’ Werk
itber die Polygraphie verweist Defuns bei der Behandlung der Zahlen 4.
Zeitlich schlieBt sich an den Trithemius der Benediktinerabt Ludwig
Blostus (T 1566) an. Schon Abt Augustin Sticklin (T 1641) hob Blosius
als Vertreter einer benediktinisch-milden und gemiitvollen Aszese her-
vor 5. Defuns kennt dessen Opuscula und zitiert im besonderen das Con-
clave animae fidelis, in dessen Vorwort sich Blosius gegen die Verachtung
von Visionen und Offenbarungen wendet ©.

Erklirungen der Benediktinerregel besall Defuns sicher. Er zitiert zu-
nichst einmal diejenigen der beiden Spanier Perez und Caramuel 7. Der
Abt Antonio Perez (+ 1637) gab 1625 in Lyon die Commentaria in Regu-
lam S. P. Benedicti heraus, die spiter wiederum aufgelegt wurden. In
Frankfurt 1646 edierte erstmals der Zisterzienser Johannes Caramuel

1 Philosophia I.S. 13-14. Dazu F. KERN, Dic Nachfolge Christi 1947, 5.18-19, 356-357.

2 Philosophia I. S. 13 : ille noster caelestis Sapientiae nobilis Magister sincerusque
vitae christianae Philosophus ac rei Benedictinae publicae ferventissimus aemu-
lator. Vgl. S. 25 : res publica Benedictina ; vgl. III. S. 17.

3 Philosophia 1. S. 31, 238, 239; II. S. 296 ; III. S. 17 ; Theologia I. S. 161, 392 ;
I1. S. 3; I1L. S. 41, 501, 707 ; IV. S. 14; V. S. 83.

4 Philosophia I. S. 25, 718. Uber ihn vgl. B. THoMMEN, Die Prunkreden des Abtes
Johannes Trithemius 1 (1934) 1 ff. ; 2 (1935) 1-46 (Biographie), bes. S. 3-4 (Poly-
graphie).

5 Barocke Geistigkeit S. 263-264.

8 Theologia II. S.271; III. S. 592. Das Schriftenverzeichnis von Blosius siche
WETZER-WELTE, Kirchenlexikon, ed. Hergenroéther-Kaulen 2 (1883) 923-926.

7 Theologia I1I. S. 318,

160



(t 1682) seine Theologia regularis, die 1665 wiederum in Lyon heraus-
kam 1. Gut moglich, daB die beiden Werke sich im Kloster Disentis be-
fanden. Ins gleiche Gebiet geht das Hauptwerk des Propstes im Kloster
Afflighem, des Benedict van Haeften (+ 1648) : « S. Benedictus illustratus
sive Disquisitionum monasticarum libri XIL. » (Antwerpen 1644), das
Defuns zitiert und wohl aus eigener Einsichtnahme kannte 2. Schon
P. Sigisbert Tyron (+ 1696) schitzte Haeftens aszetische Schrift : « Die
heilige Jagd. »3

« Anmerkungen iiber die Regel St. Benedicti» gab 1679 zu Konstanz
der Fischinger Abt Joachim Seiler (1672-88) heraus. Ihm folgte Defuns
in der Beurteilung der Kirchenmusik, wenn er schreibt : « Jetzt ist all-
gemein in den Kirchen der Gebrauch der Orgel und anderer Musik-
instrumente eingefithrt, der zur Zeit des hl. Thomas (von Aquin) noch
nicht bestand. Wie er in ernster Art und Weise durchgefiihrt zur Er-
weckung der Andacht sehr férderlich sein kann, so kann es aber auch
nichts Schlimmeres geben, wenn er mit eitlen und weltlichen Weisen ver-
mengt oder nur zur Ergotzung vorgetragen wird. Dariiber ist die ernste
Auseinandersetzung des Hochw. Abtes Joachim Seiler zum 18. Kapitel
der Regel des heiligen Vaters Benedikt einzusehen. » 4

Diese Ausfithrungen entsprachen in etwa dem BeschluB der Abtever-
sammlung von 1680, welche nach langer Diskussion die Instrumental-
musik unter bestimmten VorsichtsmaBregeln gestattete °.

Defuns benutzte oftmals das Sacrarum Meditationum alvear, 365 cel-
luis seu meditationibus per totius anni decursum consistens, das P. Pla-
cidus Spiefs (1 1659), ein Monch von Ochsenhausen, geschrieben hatte,
das aber erst 1663 zu Kempten erstmals gedruckt wurde. Das Werk
fand in den Klostern des deutsch-osterreichischen Raumes die groBte
Verbreitung . Unser P. Adalbert greift auf dieses Betrachtungsbuch
Ofters zuriick, so bei der Erwihnung der Herzwunde des Heilandes, bei

1 Uber Perez siche M. FEroTIN, Histoire de I’Abbaye de Silos, 1897, S. 242. Uber
Perez und Caramuel siehe ScumiTtz-RABER, Geschichte des Benediktiner-Ordens
1 (1947) 363-364. Das Werk von Perez wird bald 1623, bald 1624, bald 1625
datiert.

2 Theologia III. S. 312. Uber Haeften ScuMiTZ-RABER, I. S. 363-364.

3 Barocke Geistigkeit S. 264.

4 Theologia IV. S. 437. Zu Seilers Werk G. HEER, Joh. Mabillon und die Schweizer
Benediktiner 1938, S. 85.

5 Niheres Biindner Monatsblatt 1951, S. 230.

¢ P. LINDNER im Didzesanarchiv von Schwaben 17 (1899) 117-120 und in den Nach-
triagen zum ProfeBbuch der Abtei Ochsenhausen. Kempten und Minchen 1911,
S. 5,9, 12. Freundl. Hinweise von P. Dr. Gebhard Spahr, Weingarten.

161



der Erweckung des Jiinglings von Naim und des Lazarus usw. Unser
Disentiser Theologe nennt den Verfasser noster venerabilis P. Placidus
bzw. piissimus P. Placidus. Ubrigens schopfte man in Disentis noch
gerne aus der Praxis catechistica (1617 bzw. 1680) des gleichen Ochsen-
hausener Ménches 2.

Zu den Gewidhrsminnern unseres Disentiser Theologen zdhlt auch der
Weingartner Monch und Polyhistor P. Gabriel Bucelin (1599-1681), des-
sen Annales Benedictini ihm die freudige Nachricht boten, daBl in
Athiopien, wo der Priester Johannes (il Prer) regiere, heutzutage « un-
zihlige Kloster unter der Regel unseres heiligen Vaters Benedikt existie-
ren, dessen heilige Regel dort genau befolgt wird » 3. Der barocke Zug in
die Weite offenbart sich bei Defuns auch sonst, beispielsweise in der Er-
wihnung von Amerika4. Auf Bucelin beruft sich P. Adalbert ebenso, wenn
er die Schicksale der Reliquien des hl. Thomas von Canterbury erzihlt .

Viel wichtiger als Bucelin waren die groB8en Historiker Baronius und
Mabillon. Der Oratorianerkardinal und Kirchenhistoriker Caesar Baro-
nius (1 1607) schrieb die Annales ecclesiastici a Christo nato ad annum
1198, deren erste Ausgabe 1588-93 erschien. Defuns beruft sich auf dieses
Opus, das er wohl zur Verfigung hatte ®. Als Abt kaufte er die Fortset-
zung, die Spandanus Henricus 1675-82 herausgegeben hatte 7. Mit dem
Fiirsten der Mauriner, P. Jean Mabillon (1 1707) korrespondierte Defuns
schon einige Zeit 8. Dessen Acta Sanctorum Ordinis Sancti Benedicti,
die seit 1668 in Paris erschienen, benutzte P. Adalbert ®. Die Annales
kamen erst spiter seit 1703 heraus und konnten daher von Defuns selbst
bei der Abfassung seiner Theologie nicht herangezogen werden 1°.

! Philosophia IV.S. 260 ; Theologia II. S. 326; IIL. S. 36, 77 ; IV. S. 718 ; V. S. 2.

2 Biindner Monatsblatt 1952, S. 68.

® Philosophia III. S. 180. Uber Bucelin siehe Festschrift zur 900Jahr-Feier des
Klosters Weingarten 1956, S. 370-400, bes. 377.

% Theologia II. S. 361 ; IIL. S. 624.

% Theologia IV. S. 284, ohne Angabe der genauen Quelle. In Philosophia I. S. 38,
139 beruft sich Defuns auf Bucelins Rhaetia Ethrusca Romana 1666, Einl. und
S. 2-3.

® Theologia IV. S. 396, 584 (in aparatu ad suas Annales) ; V. S. 355. Philosophia
I. S 54,

7 HEER 337. 8 HEER 255-264.

® Philosophia I. S. 75-76. Theologia II. S. 316, 592 ; IV. S. 392, 661, 753. Vgl. Acta
Sanctorum O. S.B. 1 (1668) 60 iber Benedictinertum ; II. 2 (1672) 28-87 iiber
Vita S. Bonifatii von Othlo; IV. 1 (1677) 39, 263-293 iiber Praeputium und Visio
Wettini. Was Defuns i{iber das Konzil von Frankfurt sagt, ist nicht immer klar
und kann sich auf das gleiche Opus IV, 1 Praef. N. 20 und 43 beziehen. Diese
Verifikationen verdanke ich der Giite von P. Dr. Gall Heer, Engelberg.

19 HEER 263, 264, 335.

162



Ziehen wir die Bilanz aus der aszetischen Biicherei, die Defuns fiir
seine Werke eingesehen hatte, so ersieht man sofort, daB die damals
bekannten und vielgelesenen aszetischen Schriften der Jesuiten wie Drexel,
Nieremberg, Puente, Rodriguez usw. fehlen. Wohl hat Defuns moraltheo-
logische Werke von Jesuitengelehrten herangezogen, nicht aber asze-
tische. So war es ja bereits bei Abt Augustin Stocklin (11641) !. Nur
eine einzige Ausnahme weist Defuns auf, indem er vom berithmten Volks-
missionar und bekannten Fastenprediger P. Paolo Segnert S. J. (1 1694)
vor allem dessen La Manna dell’anima, das in 4 Bidnden 1673-80 in
Bologna herauskam, benutzte und auch dessen Quaresimale, das 1679 in
Florenz erschien, studierte 2. Den Ruf Segneris iibernahm dessen treuer
Mitarbeiter, der Bologneser P. Fulvius Fontana, der zusammen mit P. Jo-
hann Anton Mariani 1705 im Kloster die groBe Volksmission fiir die
ganze Cadi und dariiber hinaus hielt, wobei Defuns den Dolmetscher
machte 3.

Was die oft so salbungsvolle und gemiitsreiche Theologie von P. Adal-
bert Defuns charakterisiert, sind auch die zahlreichen Hinweise auf das
Brevier, dessen Orationen und Lesungen %. Auch auf das Martyrologium
Romanum beruft sich der Verfasser ®. Selbst die Sequenzen erwihnt er,
so die Pfingstsequenz, die er irrig dem St. Galler Notker zuweist, und
die Fronleichnamssequenz 8. Noch bezeichnender ist die Benutzung des
Churer Propriums, nach welchem beim hl. Florian und dem hl. Gauden-
tius am toten Korper per miraculum Haare und Négel gewachsen sein
sollen 7. DaB all diese praktisch-liturgischen Quellen nicht eigentlich
historische Quellen sind, fiel damals nicht auf. Der Mangel an Kritik
zeigt sich bei Defuns schon in der uneingeschrinkten Benutzung von
Chronisten wie Trithemius und Bucelin 8. Dem Legendenzauber erlag
unser Barocktheologe nur allzu schnell. Er erzdhlt uns mit der ernstesten
Miene der Welt vom spanischen Benediktinerabt Eron, der beim Sonnen-
aufgang durch Vogelgesang angelockt in den nahen Wald ging und dort
200 und mehr Jahre verbrachte ®. Auch die Legende der Siebenschlifer,
1 Barocke Geistigkeit 263.

? Theologia II, S. 110 ; III. S. 162, 703, 714 (vide gravissimam Contionem R. P.

PAuLI SEGNER in suo Quadragesimali, Contione 22).

3 Biindner Monatsblatt 1944, S. 178-194.
* Theologia II. S. 629, 653 ; III. S. 293 ; V. S. 202, 369, 679.
8 Theologia IV. S. 305.
¢ Theologia III. S. 48 ; V. S. 310.
Philosophia IV. S. 159. Proprium Curiense 1680, S. 178, 314.

7
® Festschrift zur 900 Jahr-Feier des Klosters Weingarten 1956, S. 396-400.
* Philosophia II. S. 300. Vgl. A. ZiIMMERMANN, Kalendarium Benedictinum 2 (1934%)

163



die zur Zeit der Verfolgung in eine Hohle flichteten und dort einige
Jahrhunderte verbrachten, berichtet uns Defuns im AnschluB an Goudin. !
Erscheinungen Christi zu Einsiedeln, Paris und Canterbury erfahren wir
ebenfalls durch ihn 2. Nach dem Vorbilde von Gonet wei3 er auch von
wunderbaren Erlésungen aus der Holle zu berichten 3. Von den Leidens-
werkzeugen, dem Blute Christi, der heiligen Lanze, dem Turiner Leichen-
tuch, dem Tuche der Veronika erzihlt uns Defuns gerne 4. Selbst vom
Praeputium Domini ist die Rede 3. Ebenfalls als echt sieht Defuns Haare
und Milch der Muttergottes an 8. Wie wenig kritisch ist es auch, wenn
er berichtet, daB 1374 bei Grabungen im Tale Josaphat die Leiche Seths
mit einer Inschrift (Ego Seth usw.) gefunden worden sei ?. So mutet uns
das Werk von Defuns oft wie eine spidtmittelalterliche Chronik an. ® Aber
man muB bedenken, daB ja die historische Kritik damals erst bei den
Maurinern einen freilich verheiBungsvollen Anfang gemacht hatte. De-
funs war schlieBlich nicht mehr und nicht weniger kritisch als viele andere
Barockchroniken und Barocktheologen °.

Wenn wir die mystische Inspiration und benediktinische Orientierung
unseres Disentiser Moénches als wesentliche Koordinaten von dessen
Geisteshaltung ansprechen, so diirfen wir ergdnzungsweise auch die Auma-
nistische Stimmung, die durch das Werk geht, nicht iibersehen. Seit den
humanistischen Tendenzen des 14./15. Jh. und den ihnen folgenden patri-
stischen Studien lernte man die Weisheit Griechenlands als « zweites
Altes Testament » schitzen, ganz im Sinne der alten Kirchenviter (Cle-
mens von Alexandrien). Fiir Calderon (+ 1681) ténte neben der géttlichen

636, wonach dem span. Abte Ero des 12. Jh. erst spiter diese Legende zuge-
schoben wurde. Dazu folgende Anmerkung.

! Philosophia II. S. 301. Gounin, 1I. S. 419. Dazu H. GUNTER, Psychologie der
Legende 1949, S. 67-68.

2 Philosophia II. S. 333. Uber Einsiedler Engelweihe : lege Abbatem Redinus (!)

in Opusc. adversus Heideggerum Tigurinam (!) Professorem doctissime rem hanc

pertractantem. Die Schrift erschien 1669. R. HENGGELER, ProfeBbuch von Ein-

siedeln 1933, S. 143.

Theologia III. S. 172. Clypeus VIII. pars prior S. 482-483.

Theologia IV. S. 659-660. Vgl. Philosophia IV. S. 260 (L.onginus).

Theologia IV. S. 659, 661.

Philosophia IV. S. 178 : ego prae omnibus B. Virginis de capillis et lacte eius,

quae apud nos hic Disertinae visuntur, certissimas reliquias esse iudico. Dazu

I. MULLER, Die Abtei Disentis 1634-1655, S. 114-116.

? Philosophia I. S. 708.

8 Hierher gehort auch die Heirat vieler Heiligen ohne Vollzug der Ehe. Theologia
V. S. 646.

® HEER 435-438 ; A. CorETH, Osterreichische Geschichtsschreibung in der Barock-
zeit 1950, S. 15 £, 49 {.

164

@ e s W



Stimme der Propheten die menschliche der Poeten . Das war das Wesen
des Barockhumanismus, der in der Antike eine Briicke zum Christentum
sah. Ersichtlich ist das zunidchst in den Klassikerzitaten, welche wir schon
bei Goudin und Gonet finden. Defuns weist aber manche auf, die nicht
in diesen Quellen stehen. Am meisten beniitzte er Vergil, Ovid und Horaz.
Daneben finden sich Zitate aus vielen lateinischen Schriftstellern der
heidnischen und christlichen Zeit, so von Alciatus, Arator, Claudianus,
Gellius, Lactantius, Lucanus, Martialis, Seneca, Venantius Fortunatus.
Eine gute Anzahl von angefithrten Texten ist nicht ohne weiteres identi-
fizierbar, da Defuns oft nur allgemein den Verfasser andeutet durch Be-
merkungen wie elegans poeta, recte cecinit ille, ut merito nobilis poeta
cecinit, poeta noster usw. 2 Auffillig ist ein Zitat aus einer Ode auf die
hl. Katharina von Alexandrien, die P. Athanas Gugger (1 1669) aus Sankt
Gallen, der 1664-66 in Disentis als Dekan wirkte, verfaBt hat 3. Ebenso
wichtig wie die Beniitzung der Werke von Dichtern und Schriftstellern
ist die Heranziehung der antiken Geschichte. Wenn Defuns die Notwen-
digkeit der Philosophie betont, so greift er nicht nur auf die Juden und
Agypter, sondern auch auf die Griechen und Rémer zuriick. Da er-
scheinen Sokrates und Plato, Solon und Lykurg, aber auch Numa Pom-
pilius und Cicero als Belege 4. Den Wert der Philosophie beginnt Defuns
damit zu beweisen, daB er Adam als ersten Philosophen darstellt und
den philosophischen Einflufl bei Epaminondas und Alkibiades, Scipio und
Caesar hervorstreicht ®. In diesem Zusammenhange ist es auch typisch,
daB er selbst den sagenhaften rdtischen Ahnherren Arunz Rhaetus als
Philosophen ansieht €. Ubrigens auch diese Betonung der ritisch-antiken
Urspriinge ist bezeichnend und setzte sich spdter in P. Maurus Wenzin
(+ 1745) und P. Placidus Spescha (t 1833) weiter 7.

Aber fiir diesen Barockhumanismus schwirmten damals nicht alle. Der
Paganismus der Renaissancezeit hatte eine Gegenbewegung veranlallt, die
in der antiken Bildung mehr oder weniger eine Gefahr sah und sich dabei

1 E.R.Curtius, Europiische Literatur und lateinisches Mittelalter 1948, S. 248-249.

? z. B. Philosophia II. S. 212 ; Theologia II. S. 96, 443-444; IIL S. 174, 289, 291,
688 ; IV. S. 373, 464.

3 Theologia II. S. 494. A. GUGGER, Odarum Sacrarum Libri IV. S. 533: O tua
felix Catharina sorte. Dazu Abtei I1. S. 106-107, 120.

i Philosophia I. S. 29-39. GoupIn, I. S. 7-13.

5 Philosophia I. S. 31-32, 44. Das Christentum als Philosophie siehe CurTiUS 216-
218 und F. DOLGER, Byzanz und die europiische Staatenwelt 1953, S. 197-208.

8 Philosophia I. S. 38, aus G. BuckeLIN, Rhaetia Ethrusca 1656, S. 2.

? Wenzini Descriptio Desertinensis 1882, S. 6-7. Schweizer Rundschau 46 (1947) 773
(tiber Spescha).

165



auch schon auf manche Vorldufer der frithchristlichen und mittelalter-
lichen Zeit berufen konnte 1. Diese antihumanistische Bewegung dauerte
noch im ganzen 17. Jh. an. Auch in unseren Landen war sie vorhanden.
Der Ilanzer Pradikant Stephan Gabriel warnte in seinem Sulaz, der 1611
erstmals herauskam und auch 1683 wieder aufgelegt wurde, vor allzu-
groBer Verehrung von Cicero, Galenus und Justinian. Und im gleichen
Jahre 1683 betonte der Griinder der Trappisten de Rancé, daB Studium
und Wissenschaft dem Monchtum gefdhrlich seien, wogegen sich Jean
Mabillon 1691 mit Recht wehrte 2. Die Consolaziun von 1690 brachte
deutlich in Erinnerung, daB3 auch die alten Dichter Vergil und Horaz,
Ovid und Martial der Verginglichkeit angehoren. Cicero wird als ruhm-
siichtig herabgesetzt 3.

Defuns fragte sich daher, ob der Ménch Philosophie und damit auch
antike Bildung sich aneignen soll. Schon die Collationes Patrum von
Cassian (t ca. 435) hitten sich gegen Fabeln und Kindereien (fabularum
nugas) der Dichter ausgesprochen 4. Auch Hieronymus sei einst von einem
Engel wegen der Lektiire des Heiden Cicero gepriigelt worden, was De-
funs aber als eitlen Traum entwertet. P. Adalbert weil auch, daB3 der
Cluniazenserabt Odo (1 942) im Schlafe erlebte, daB ihm ein GefaB voll
Schlangen gezeigt wurde und zwar gerade damals, als er sich anschickte,
Vergil zu lesen. Defuns deutete dies sehr einfach. Odo habe den rémi-
schen Klassiker nur der Erg6tzung, nicht aber des Nutzens wegen lesen
wollen 3. Unser Disentiser Theologe weist darauf hin, wie jetzt die
« Monche nicht in Eindden, wie einst, sondern in Dorfern und Stiddten
wohnen und nicht mehr wie einst von den Vorfahren unter die Laien,
sondern unter die Geistlichen gezihlt und zum Priestertum erhoben wer-
den, um dem Heil des Nachsten und dem Predigtauftrage zu obliegen,
den Glauben mit der Feder zu verteidigen, die Heiden und Hiretiker
zu bekdmpfen und zu widerlegen, wie aus der heutigen Erfahrung fest-
steht » 6, Damit hat Defuns, wie ja zu erwarten war, sich auf die Seite
seines Freundes Mabillon gestellt. Er wollte alles Wissen und alle Bildung
mit dem Glauben und der Theologie vereinen.

1 CurTtIius 240 f1f. ; ScHMITZ-RABER, Geschichte des Benediktinerordens 2 (1948) 81 fi.

2 HEER 19-22.

3 Niheres Jahresber. d. hist.-antiquar. Gesellschaft v. Graubiinden 81 (1951) 58-59.

4 Philosophia I. S. 70. Cassiani Collationes Patrum XIV. 12. Siehe MIGNE, Patro-
logia Latina 49 Sp. 974-981.

5 Philosophia I. S. 71. Daritber . ScHNEIDER, Rom und der Romgedanke im
Mittelalter 1926, S. 142,

¢ Philosophia I. S. 72.

166



6. IM PARITATISCHEN BUNDNERLAND

Die mystisch-aszetische Einstellung und das benediktinisch-humani-
stische Interesse zeichnen noch nicht die ganze Personlichkeit von Adal-
bert Defuns. Man muB noch den Apologeten Defuns mitten in dem kon-
fessionell zerrissenen Biindnerlande hinzufiigen. Die Glaubensspaltung
ging ihm um so mehr zu Herzen, als sie teilweise sehr spat kam. So fand
die Neuerung in Trimmis (Bez. Unterlandquart) erst 1613-16 bei einer
Minderheit Eingang 1. Als Ursache der Glaubenskrise sah P. Adalbert die
Unwissenheit an 2. Das ist insofern richtig, als eine theologische Unklar-
heit das 15. Jh. charakterisierte 3. Zum Durchbruch verhalfen der Neue-
rung die Ilanzer Artikel, in denen z. B. die Schenkungen zu guten Zwecken
als «gottlos und sakrilegisch » bezeichnet wurden 4. Unser Disentiser
Monch ist aber stolz darauf, daB der neue Glaube nie in die Grenzen der
Cadi eindringen konnte. Das eigentliche Klostergebiet blieb unversehrt,
was er den Klosterheiligen Placidus und Sigisbert zugute schreibt. In
seiner zeitgebundenen polemischen Art macht er sogar die Vertreter der
neuen Richtung nur allzusehr liacherlich : « Jene neulich aus kleinem
Dorngestrauch der Haretiker herausgezogenen Haselmiuse versuchten
diese orthodoxe Glaubenslehre, die wir Euch, Ihr iiberaus glorreichen
Himmlischen, gleichsam als erbliches Geschenk schon seit lingst ver-
gangenen Zeiten rein und unversehrt erhalten haben, ja jene Haselmiuse
versuchten diesen Glauben ins Wanken zu bringen, aber sie vermochten
durch Eure Hilfe, Thr Heiligen im Himmel, nur das, was die Nebel gegen
die Sonne. » ®

Wenn auch der Protestantismus nicht die Quellen des jungen Rheins
erobern konnte, so war es ihm doch vergénnt, den groBeren Teil der
biindnerischen Lande fiir sich zu gewinnen. Das konstatiert Defuns
schweigend. Aber unser Theologe 1iBt den Blick auch iiber die Landes-

1 Hist. Biogr. Lex. der Schweiz 7 (1934) 52-53. Zum Ganzen Barocke Geistigkeit
257-262.

2 Philosophia I. S. 57 : Utinam Rhaetia nostra nuperis Haeresibus ignorantiam
praeteriti saeculi ianuam non aperuisset.

3 J. Lorrtz, Geschichte der Kirche 1948, S. 237 f., 250-253.

4 Theologia IV. S. 251. C. JeckriN, Urkunden zur Verfassungsgeschichte Grau-
biindens 5 (1883) 79-80, 90-91.

5 Theologia I. Einl. S. vi : equidem extractae illae nuper e vepreculis Haereticorum
nitedulae hanc orthodoxae Fidei Doctrinam, quam a Vobis, Gloriosissimi Coe-
lites, velut Haereditarium munus iam olim puram atque illibatam accepimus,
labefactare sunt conati, sed Vestris, o Divi in Coelo, suffragiis haec in illam
potuerunt, quod adversus Solem nebulae.

167



grenzen schweifen und stellt trostlich fest, daB die katholische Kirche auf
dem ganzen Erdball, in Europa von Spanien bis Polen, von Italien bis Eng-
land, und auBerhalb Europas bis Indien und bis Amerika verbreitet ist.
Dann fiahrt er fort : « Die Sekten unseres Landes haben nur einen kleinen
Teil Germaniens durchdrungen und in diesem Erdenwinkel sitzen sie an
der Sichel, doch, wie wir im Herrn hoffen, diirfen wir bald deren Vernich-
tung erwarten » (brevi exspectans excidium). ! Die Zeit kannte noch keine
biirgerliche Toleranz, beide Parteien suchten einander zu eliminieren 2.

Und doch glaubte Defuns nicht ernstlich an das schnelle Ende des
biindnerischen Protestantismus, denn er gibt zahlreiche Ratschlige fiir
das praktische Zusammenleben. « In unserem Ritien ist das Anhéren von
hiretischen Predigten, die Teilnahme am Leichenzug, die Ubernahme
der Taufpatenstelle kein Zeichen der GlaubensiuBerung oder der Reli-
gilonsgemeinschaft mit Hiretikern. » Defuns fiigte jedoch mit Gonet wohl-
weislich hinzu : « wenn ein Argernis und die Gefahr des Abfalls ferne
ist » 3. Er tritt dafir ein, daB man protestantische Kinder gegen den
Willen von deren Eltern nicht taufen darf 4. Auch sucht er nicht iiberall
Hiretiker : « Viele einfache und ungebildete Leute, die in unserem Ritien
als Hidretiker gelten, sind keine wahren und eigentlichen Hiretiker, weil
die Hartnéckigkeit fehlt (ob defectum pertinaciae), weshalb sie von ihren
Pfarrern losgesprochen werden kénnen. Solche haben tatsdchlich den
katholischen Glauben, den sic in der Taufe erhielten, niemals verloren.
Dieser wird ndmlich nur durch beharrlichen Irrtum verloren (errando
pertinaciter). » > Gegen Verirrte ist er groBziigig : « Wer in die Héiresie
gefallen ist, muB in der Beichte nicht deren Eigenschaft angeben, weil
alle Hiresien der gleichen Art sind, auch wenn gewisse das Gegenteil
lehren. » ©

Und doch geht Defuns nicht iiber die Grenzen der Tradition. Ja, er
stellt sich auf den Standpunkt des mittelalterlichen Rechts und der
Scholastik, wenn er behauptet, dal die Héretiker gerechterweise wegen
threr Hiresie oder Apostasie mit dem Tode bestraft werden konnen.
1 Theologia III. S. 624. In Philosophia I. S. 756-757 setzt Defuns den Fall, daB
Disentiser Religiosen in Ilanz den Katechismus erkliren. Nach Philosophia I.
S. 117 ist die Doctrina Christiana Rhaetica gemeint, wohl identisch mit dem
romanischen Katechismus von Joh. Ant. Calvenzano (1611). Zeitschrift fir
Schweiz. Kirchengeschichte 42 (1948) 51-52.
Niheres Barocke Geistigkeit 259.
Theologia III. S. 642. Clypeus X. S. 661. Vgl. Theologia III. S. 737.
Theologia III. S. 653.

Theologia III. S. 655.
Theologia III. S. 655.

@ o ol W

168



Auch die Sanktgaller Theologen lehrten dies. Jedoch sieht P. Adalbert
die praktische Schwierigkeit ein : « Im iibrigen haben diese Strafen in
unserem Ritien und fast in ganz Germanien nach dem bedauernswerten
Schiftbruch des Glaubens wegen der Zahl der Hiretiker keinen Platz
mehr. » ! Defuns gibt aber einige praktische Mahnungen. So warnt er im
allgemeinen, mit den Hiretikern zu disputieren 2. Ebenso rit er dringend
ab, das Neue Testament, das der Ilanzer Pridikant Lucius Gabriel 1648
in rdatoromanischer Sprache herausgegeben hat, zu lesen, da besonders
dessen Einleitung gefihrlich sei 3. Vielleicht hitte Defuns besser getan,
auch die Schriften des Stephan Gabriel, so Ilg ver sulaz (1611) und Unna
stadera (1649) hier zu nennen 4. Besonders betont P. Adalbert die Wahr-
heit der Eucharistie gegen die protestantische Auffassung : « Es ist ein
Ungliick fiir Ritien und das Vaterland, die sonst so sehr blithen, dall wir
mitten unter den zwinglisch-kalvinistischen Feinden der Kirche und des
Glaubens leben, mit denen wir 6fters notwendigerweise in Streit kommen
und die reale Gegenwart Christi unter den eucharistischen Gestalten,
welche jene leugnen, verteidigen miissen. » Darum behandelte Defuns die
Lehre von der Eucharistie ausfiihrlicher und wollte noch mehreres dar-
iber in seinem geplanten sechsten Bande der Theologie, den er als Tomus
Controversiarum bezeichnet, sagen 5. Darin sollte die Rechtfertigungs-
lehre der Kirche breiter behandelt werden. Diese Darlegung war gegen
den protestantischen Churer Pfarrer Johann Jacob Vedrosi (1624-1706)
gerichtet 8. Gegen diesen Theologen hatte schon der Einsiedler Abt Augu-
stin Reding 1670 seine Dissertationes Controversisticae geschrieben, die
noch 1684 eine Neuauflage erlebten. Abt Adalbert de Medell (1656-96)
hatte zwar an dieser Kontroverse wenig Freude, wohl aber sein Ménch
Adalbert Defuns, der spiter sein Nachfolger werden sollte ?. Gegen die
protestantischen Historiker des Biindnerlandes verteidigte Defuns auch
Theologia III. S. 657. Vgl. Theologia Sang. IV. S. 311-317.
Theologia III. S. 652.
Theologia IV. S. 85-86 : Nota, quosdam e Rhaetiis nostris nimium esse audaces,
qui novuam Testamentum a Stephano Gabriele Ilantii Ministro Zwinglio Cal-
viniano rhaetice versum sua cum venerata (venenata) professione vel Praefatione
absque ullo timore vel licentia legunt, quos equidem vehementior vereor, ut excom-
municationem incurrant. Defuns verwechselt Lucius und Stephan Gabriel.
¢ Bibliografia Retoromontscha 1938, nr. 1370, 1376, 1388.
® Theologia V. S. 199-200.
¢ Theologia III. S. 511 : Verum de his in Tomo Controversistico plura, quem contra
Vedrosium aliquando elucubravimus Deo dante. Vermutlich Verschrieb elucu-
bravimus fiir elucubrabimus.

7 1. MULLER, Die Abtei Disentis 1655-96. 1955, S. 526. Biindner Monatsblatt 1957.
S. 25-26. Hist. Biogr. Lex. d. Schweiz 7 (1934) 205.

12 169

L O



den Zolibat. Er wies darauf hin, daB die Aesopeia wohl die Gemahlin
des Bischofs Paschalis war, aber daB letzterer sie vor seiner Bischofs-
wiirde geheiratet habe. Dann erklirt er mit Gonet allgemein solche epis-
copae bzw. episcopinae !. In der Synopsis Annalium von 1709 betont
Defuns das gleiche und verweist auf seine weiteren Ausfithrungen in den
Annales 2. Diese waren allgemein eine groBe apologetische Arbeit gegen
den Churer Protestantismus 3. Sie waren schon abgeschlossen, als Defuns
seine Theologie schrieb, denn er zitierte sie und zwar zu den Jahren 600
bis 612 und 681 %. Sogar die groBe Riife (Bova gronda) vom 29. Juni 1689
war bereits einverleibt °.

Apologetisch wirkt seine Disentiser Geschichte dadurch, daB er oft
nach dem Grundsatz « Weltgeschichie ist Weltgericht » vorgeht. Der Morder
des hl. Placidus kommt in den Wellen des Rheins um, einzelne Teil-
nehmer der Polter-Landsgemeinde von 1634 erleben nachher Ungliick
auf Ungliick und die Fiihrer des klosterfeindlichen Cumin von 1656 gehen
schlimm aus ®. In diesen Zusammenhang hinein gehort die Ansicht, daB
die Byzantiner zur Strafe fiir ihr Schisma gerade in den Pfingsttagen
1453 die Eroberung ihrer Stadt erleben muBten und seit dieser Zeit in
der Knechtschaft der Tiirken verblieben. Diese Meinung hat Defuns bei
Gonet gelesen. 7 Im iibrigen iibernahm P. Adalbert von Goudin die mecha-
nische Geschichtsauffassung, wonach einfach die Zeiten sich folgen wie
Sonnentage auf Regentage und wie erntereiche Jahre auf unfruchtbare
Perioden. So sei das eine Jahrhundert gelehrter, das andere barbarischer.
Und als Beispiel fiir ein unkultiviertes Sakulum fiihrt er das neunte an,
also gerade dasjenige der karolingischen Renaissance®. So verfehlt das
ist, so wire es doch ungerecht, vom 17. Jh. jene Geschichtskenntnisse

‘und jene objektive Einstellung zur Forschung zu erwarten, die erst das
19. und 20. Jh. brachten.

! Theologia V. S. 554, 566. ]J. B. GoNET, Manuale Thomistarum 1681, Par IIL
S. 179. Dazu Zeitschrift f. Schweiz. Geschichte 19 (1939) 342-344.

2 Synopsis ad 681.

3 Niheres Zeitschrift f. Schweiz. Geschichte 13 (1933) 468-473.

4 Theologia II. S. 489 (vide Annales Disert.). IV. S. 466 (quae olim scripsimus in

historia nostra Disertinensi ad annum 600). Philosophia I. S. 691 (in Cronico

manuscripto Monasterii nostri Disertinensis Libro primo ad annum Christi 612).

Theologia V. S. 554 (ut probavimus olim in Libro secundo historiae). Dazu

Synopsis ad 681.

Theologia II. S. 545 : ut legere potestis in historia manuscripta.

Synopsis ad 621, 1634, 1656.

Theologia II1. S. 99. Clypeus V. S. 546.

Philosophia III. S. 40. Goupin, IIL. S. 26.

170

® =~ o o



7. IM ZEICHEN DER NATURWISSENSCHAFT UND MATHEMATIK

Da dic Philosophie auch die Physik, d. h. die Naturphilosophie behan-
delte, konnen wir daraus das naturwissenschaftliche Weltbild der Gene-
ration um 1700 erkennen. Beginnen wir mit der Kosmologie. Wie sein
philosophischer Cicerone A. Goudin, so lillt auch Defuns die Welt im
Frihling erschaffen werden. Im Gegensatz zum vorsichtigen franzosi-
schen Dominikaner gibt unser Disentiser Theologe aber sogar den ge-
nauen Tag, den 25. Mirz, an '. Defuns setzt sich auch fiir das Sechstage-
werk ein, wihrend Goudin eher fiir die augustinische Deutung stimmt 2.
Ohne Zogern liBt P. Adalbert die Sonne um die Erde drehen und bemerkt
dazu : « So lehren fast alle Philosophen und es scheint, da8 diese Be-
hauptung klar aus jenem Psalm 103 (Vers 5) bewiesen werden kann : « Du
hast die Erde auf ihre feste Grundlage gegriindet und sie wird in Ewig-
keit nicht umgeworfen » und aus dem ersten Kapitel des Ecclesiastes
(Vers 4-5) : « Die Erde steht in Ewigkeit, die Sonne geht auf und geht
wieder unter. » Verurteilt ist daher die Torkert (damnata est stultitia),
welche Kopernikus und Galiler wieder erneuert haben und zwar nach dem
Beispiele gewisser antiker Philosophen, die da trdumen, die Sonne sei
inmitten der Welt unbeweglich, die Erde aber bewege sich bestindig um
sie. » 3 Als Beleg fiir seine Ansicht fithrt Defuns die nicht neuen volks-
tiimlichen Beobachtungen an : « Wenn sich die Erde von Westen nach
Osten bewegen wiirde, wie sich die Wolken bewegen, dann wiirden diese
nie an demselben Orte erscheinen und haltmachen, sondern sie wiirden
reifend schnell vom Osten nach Westen getragen werden, was der Er-
fahrung widerspricht. Wenn endlich die Erde in schnellster Bewegung
fortgerissen wiirde, dann wiirde ein senkrecht in die Hohe geworfener
Stein an einem sehr entfernten Orte gegen Westen hin zuriickfallen, wo-
von wir aber téglich das Gegenteil wahrnehmen. » 4 Defuns steht nicht
allein da. Die gleiche These stellte sein Gewdhrsmann A. Goudin auf,
der keinen geniigenden Grund fand, davon abzugehen, und das ptolo-
maische Weltbild als das wahrscheinlichere annahm (caeteris probabilius
Systema) ®. Auch der St. Galler Sfondrati wandte sich gegen Kopernikus
und Galilei und betonte die exegetischen Griinde : « Die Heilige Schrift

1 Philosophia III. S. 26. Goupixn, III. S. 18-20.

? Fhilosophia III. S. 30-35. Goupin, III. S, 20-24.
3 Philosophia II. S. 173 ; III. S, 64-65,

¢ Philosophia III. S. 65.

5 Goupin, III. S. 139, 141, 144-145, 150.

171



lehrt an vielen Stellen, dal die Erde stillsteht, der Himmel und die
Sonne aber sich stets bewegen, welche sehr klaren Texte nicht in einen
andern Sinn verdreht werden miissen. Daher stammen alle Hiresien. » 1
Defuns stand also noch ganz im Banne der barocken Einstellung. Sehr
begreiflich, denn erst 1683, also fiinf Jahre vor Abfassung seiner Philo-
sophie, erbrachten Newton mit dem Gravitationsgesetz und 1725 Bradley
mit seiner Beobachtung iiber die Ellipsen der Fixsterne die letzten Be-
weise fir das heliozentrische System.

Den Gestirnen brachte man damals groBes Interesse entgegen. Defuns
berichtet, da man mit dem Teleskop auf dem Monde Berge, Wilder
und Meere gesehen haben wolle. Zu diesen Forschern zdhle auch der Jesuit
Athanas Kircher (1 1680), der dieses Thema in seinen « Reisen » zu den
sieben Planeten verfolgt habe (Iter exstaticum 1656). « Aber dies alles
ist fabelhaft und ohne jeglichen Grund ausgedacht, denn jene eingebil-
deten Berge und Mondflecken sind nur diinnere und dunklere Mondteile,
die Berge und Wilder darstellen. » Defuns folgte hier wieder seinem
dominikanischen Mentor 2. Einen gewissen Einflu der Gestirne auf den
Menschen nimmt P. Adalbert an « sowohl wegen der sehr alten Tradition
fast aller als auch aus verschiedenen Beobachtungen der Gelehrten ». An
einer anderen Stelle sagt er: « Nicht nur Vater und Mutter, sondern
auch die Gestirne kommen bei der Geburt eines Kindes zur Geltung. Da-
her haben diejenigen bessere Anlagen, die unter einem gliicklicheren An-
blick der Sterne geboren werden. » ® Diese Frage hatte ihn schon einige
Jahre vorher so beschiftigt, daB er iiber das Verhiltnis von Sterne und
Vererbung Notizen gesammelt hatte 4. Nicht umsonst notierte sich das
Berthersche Tagebuch des 17. und 18. Jh. bei den Geburten jeweils die
Konstellation der Gestirne ®. Was aber die Voraussagungen der Astro-
logen allgemein betrifft, so fithrt P. Adalbert im AnschluB an St. Thomas
aus, so sind sie oft nur zufillig richtig oder gehen dann auf gottliche
Anweisung zuriick oder entstanden auch in Zusammenarbeit mit Ddmo-
nen. « Daher sind solche Astrologen oder wie wir auf rdatisch sagen, Lenker
von Planeten (Planetarum Rectores) strenge fernzuhalten und zu unter-
driicken. » 8

1 C. SronDRATI, Cursus philosophicus S. Galli 3 (1696) 34-43.

® Theologia I1I. S. 92. Goubin, III. S. 72, 80.

3 Philosophia II. S. 173. Goubin, II. S. 217.

! Philosophia IV. S. 193-196 : consulat Conimbrecenses et si placet similiter nota-
tiones nostras physicas aliquot ab hinc annis exortas (S. 196).

* BerTHERsches Tagebuch S. 28, 30, 31.

¢ Philosophia IIIL. S. 40, 122-123. Goubp1x, IIL. S. 113-114.

172



Trotzdem hat Defuns am Sternenhimmel seine groBe Freude. Er be-
richtet uns iiber den in Disentis sichtbaren Mondregenbogen vom Jahre
1670, den er 1680 in Somvix wieder sehen konnte 1. Ebenso hielt er das
Erscheinen des Kometen im Jahre 1680/81 fest 2. Er meldet uns selbst
von einem Astrolabium in Truns, das der Obersaxer Christianus Giger,
der spiter beim Bau der Klosterkirche als Operum Praefectus, also als
Polier oder Bauleiter fithrend hervortrat, erbaut hatte 3. P. Adalbert be-
schreibt uns das Werk ziemlich deutlich : « Christian Giger, ein ausge-
zeichneter Mann aus Obersaxen, der in scharfsinniger Weise technische
Einrichtungen (acerrimi ingenii in excogitandis artefactis) erfinden konn-
te, lieB in seinem Haus an einer bescheidenen Wand das Wachsen und
Abnehmen des Mondes, den Untergang und das Wiederaufstehen der
Sonne mit einem wunderbaren Kunstwerk, das durch seine Gewichte in
Schwung gesetzt wurde, sichtbar darstellen, was wir selbst nicht nur
einmal in Truns gesehen haben. » * Giger konnte also ein Astrolabium,
das sonst eine ziemlich groBe Mechanik benétigte, in einem seiner Zim-
mer an einer Wand herstellen.

Die Freude am gestirnten Himmel ist echt barock und wird auch dem
hl. Ignatius von Loyola nachgerithmt. Fiir diese gliubige Zeit war Welt
und Uberwelt eins. Vom Geschaffenen drang der Geist miihelos zum Un-
geschaffenen vor. Was uns Heutigen fast als aufdringliches Moralisieren
vorkommt, wurde damals nicht so empfunden. Daher machte sich Defuns
im AnschluB an das kurze Wort Goudins : terra non nisi ut punctum
tiefe Gedanken tiber unser Erdenleben °. « Auf diesem irdischen Punkte
fithren wir Kriege, schaffen uns Latifundien, richten Hiuser und Paliste
ein, verjagen einander neidisch vom angestammten Boden, vollbringen
tausend torichte Kindereien. Ich beschwére Dich, wer immer du dies
schreibst oder liesest oder horst, den Geist von diesem Erdenpunkt zum
Himmel emporzurichten. Schau auf die in ewiger Ordnung eilenden Lich-
ter und sieh, wie die Gestirne zusammen bestdndige Reigen auffithren.
Wer mochte nicht tausendmal alles Irdische mit hochherzigem Schritt
zu Boden treten, um endlich nach dem Abgang den Ruhm des héchsten,
weitesten und groBartigsten Sternenreiches erreichen zu dirfen. »

! Philosophia IV. S. 94.

 Philosophia III. S. 78. CHR. BRUGGER, Beitrige zur Natur-Chronik der Schweiz
4 (1881) 10-11.

Biindner Monatsblatt 1946, S. 367 zu 1706.

Philosophia II. S. 162.

Goupin, III. S. 76.

8 Philosophia III. S. 99 ; dhnlich 181.

o - <«

173



Von der Astrologie gehen wir iiber zur Physik und Chemie. Die Physik
stellt Defuns hoher als die Mathematik, aber nicht so hoch wie die Meta-
physik . Das Problem des Perpetuum mobile beschiftigte ihn sehr. Da-
bei priifte er alle kiinstlichen Maschinen, von denen er je Kunde erhalten
konnte, angefangen von der holzernen Taube des Archytas von Tarent
bis zum metallenen Adler, der beim Einzug Karls V. in Niirnberg auf-
gestellt war 2. Die Beschreibung des Barometers entlehnte er aus Gou-
din 3. Wenn wir die chemischen Darlegungen unseres Theologen werten
wollen, so miissen wir immer vor Augen halten, daB3 noch im 15./16. Jh.
die Alchimie weithin herrschte. So ist es begreiflich, wie Defuns an di-
monische Medizinen glauben konnte %. Hierher gehért wohl auch das sog.
pulvis sympathicus, dessen Fernwirkung in damaliger Zeit hoch im Kurse
stand ®. Damit erklirte sich Defuns die Bahrprobe, die darin bestand,
daB die Wunden des Ermordeten bei der Anwesenheit des Méorders zu
bluten begannen. Defuns hilt dafiir, daB die geistigen Krifte des Blutes
wieder zu ihren Quellen zuriickzuflieBen geneigt seien. Doch glaubte
P. Adalbert nicht an eine Fernwirkung, sondern nur an eine solche in
der Nihe. In diesen Ausfithrungen stiitzte sich unser Theologe vielfach
auf Goudin, der aber doch letztlich hinter diesem Mittel ein Fragezeichen
machte 8. In die Chemie gehort auch die Frage der Goldmacherei. Der
Disentiser Monch lehnte sie ab, beruft sich aber dabei typisch auf die
mittelalterliche Scholastik (Thomas) und das kanonische Recht 7.

Uber die Pflanzen erfahren wir nicht iiberaus viel. Freilich hatte Defuns
Freude, in aller Besinnlichkeit die Blumen zu betrachten. Er spricht von
Lilien und Nelken, deren aromatischer Duft und eleganter Bau erfreuen.
Durch ihre Farbe ergotzt die Narzisse und das Veilchen. Die Tulpe ist
beliebt und 6ffnet sich der Sonne 8. Auch den Tieren wendet unser Theo-
loge seine Aufmerksamkeit zu, aber es ist hier vor allem das Merkwiirdige
und Auffillige, das ihn interessiert. Er meldet von Tierchen, die im Feuer

1 Philosophia II. S. 16.

2 Philosophia II. S. 162. Dazu F. M. FELpHAUS, Die Technik der Antike und des
Mittelalters 1931, S. 129, 215, 223, 378.

3 Philosophia II. S. 337-338. GouDpin, IL. S, 454-457.

4 Philosophia II. S. 164.

5 Philosophia II. S. 382: sane hic pulvis magno in pretio est hac actate ctiam
apud homines non solum doctrina et eruditione, sed etiam sanctitate ac vitae
integritate conspicuos.

¢ Philosophia II. S. 378-382. Goubpin, II. S. 487 : forte enim eiusmodi laudatus
pulvis nullius roboris est et vulgatissima illius efficaciae fama.

7 Philosophia II. S. 164-167.

8 Philosophia IV. S. 210-211.

174



geboren werden und leben konnen. Die Griechen bezeichneten solche
als Piraustas !. Auch dunkle Schwine und weiBe Raben reizen die Neu-
gierde unseres Paters 2. Selbst von menschenidhnlichen Fischen weil3 er
aus Goudin zu erzidhlen 3. Das ewige Wachstum der Krokodile hat er aus
Aristoteles iibernommen 4. Stets weill Defuns spannende Beispiele anzu-
fithren, so etwa den wilden Stier, der am Feigenbaume angebunden, so-
fort zahm wird ®. Ganz anziehende Fragen beziehen sich auf die Monstra 8.
Seine ganze Digressio de animalibus endet mit Froschen wie bei Goudin
und bezeichnenderweise mit einem Zitat aus Plinius (ut refert Plinius) 7.
Es geht eben dem barocken Zimmermensch und Zellengelehrten nicht
um die eigene Anschauung und Forschung im Sinne von Paracelsus, son-
dern einfach um das in der Literatur iiberkommene Material.

Auch die anthropologischen Probleme sind Defuns nicht fern. Auf die
antike Naturwissenschaft und die scholastische Spekulation geht die
Unterscheidung des Blutes in unvollkommenes (nutrimentalis) und voll-
kommenes (naturalis) zuriick. Dieses hat nach Galenus in der Leber, nach
Aristoteles im Herzen seinen Sitz. Die St. Galler Theologen lehnten die
Unterscheidung ab 8. Fiir die Theologie benutzte man dies, um zu beur-
teilen, was in Christus wesentlich zur hypostatischen Union gehore. Sie
nahmen an, da8 Ziahne, Haare und Nigel des Korpers Christi mit dem
Worte Gottes vereinigt worden seien, nicht aber die Trianen, der Schweil3
und der Speichel und andere Uberfliissigkeiten und Exkremente des
menschlichen Korpers ?. Nachdem der englische Arzt William Harvey
(¥ 1657) den Blutkreislauf des Menschen entdeckt hatte, kam die Kennt-
nis der Venen und Arterien iiber Goudin auch zu Defuns 1°.

Selbst Fragen der Medizin und Psychologie berithrten Defuns gelegent-
lich. Er empfiehlt dem Melancholiker die Reinigung der Gallenwege durch
Medikamente 1*. Bei der Erorterung der Distanzwirkung erwdhnt er Zwil-
linge, die sich « oft zugleich freuen, zugleich trauern, zugleich krank wer-
den, zugleich gesunden, auch wenn der eine in Rom, der andere zu Disen-

Philosophia IV. S. 179.

Philosophia I. S. 400.

Philosophia IV, S. 272. Goupin, IIIL. S. 552.

Philosophia II. S. 293-294.

Philosophia II. S. 383.

Philosophia II. S. 230.

Philosophia IV. S. 276. GoubpIn, III. S. 561.

Theologia IV. S. 655-656. Clypeus XI. S. 603 f. Theologia Sang. VIII. S. 152.
Theologia IV. S. 657. Clypeus XI. S. 605-606, 624. Theologia Sang. VIII. S. 152.
10 Philosophia IV. S. 251-252. Goub1n, IIIL. S. 507-510,

11 Philosophia II. S. 676 : melancholicus medicamentis evacuet utram bilem.

@w = B Bk D

175



tis verweilt. » Schon wirklichkeitsnaher erfal3t er die Psychologie seiner
Mitwelt : « Gewisse Menschen haben vor bestimmten Tieren wie z. B.
Katzen, Médusen, Froschen, jungen Hunden solche Angst, daB sie ob
deren Gegenwart im gleichen Zimmer zu schwitzen beginnen, obwohl
diese Tiere weit entfernt sind und nicht gesehen werden kénnen. » 1
Mehr als fiir die Naturwissenschaften war Defuns fiir die Mathematik
begeistert. Nicht von ungefidhr ! Er lebte mitten in dem Jahrhundert der
Mathematik (1650-1750), das glaubte, daB die Mathematik das Vorbild
aller Wissenschaften sei. Descartes (1 1650) bereitete diese Einstellung
vor, Spinoza (t1697) machte den Versuch, die Tugendlehre more geo-
metrico fir alle Menschen und Zeiten zu beweisen. Der Basler Jakob
Bernoulli (1 1705) triumphierte schon, da der mittelalterliche Syllogis-
mus durch die Algebra besiegt worden sei 2. Diese Zeitstromung muf
man sich vor Augen halten, wenn man den Enthusiasmus und die Freude
unseres Disentiser Theologen an der Zahlenwissenschaft zur Kenntnis
nimmt. Gegen den Zisterzienserphilosophen P. Petrus a S. Josepho, der
die Mathematik nicht eigentlich als Wissenschaft betrachten wollte, zieht
Defuns mutig zu Felde : « Die Autoritidt dieses Neuerers gilt uns nicht
so viel, daBB wir deshalb Aristoteles und den hl. Thomas verlassen wollen,
da ja alle in gemeinsamer Ubereinstimmung die Arithmetik zu den eigent-
lichen Wissenschaften zdhlen und zwar sie als von allen die genaueste,
sicherste und einleuchtendste betrachten. » 3 So braucht Defuns den Be-
griff « mathematisch » gerne. Von der Satisfactio der Bulle sagt er, es
gehe um keine aequalitas arithmetica, sondern nur um eine aequalitas
proportionis bzw. geometrica et moralis 4. Besonders lieb sind Defuns
Planimetrie (Kreis, Dreieck) und Stereometrie (Kugel, Ellipse, Zylinder,
Kubus), die er gerne zur Erkldrung seiner Ausfithrungen benutzt 5. Die
Frage, ob eine unendliche GroBe auf gottliche Art moglich ist, beant-
wortet er mit St. Thomas negativ und bringt dafiir aus Goudin mathe-
matische Beweise, die er zeichnerisch darstellt, was sein Mentor nicht
tat 8. DaB die Quantitas continua zwar nicht physisch, aber doch mathe-
matisch aus teilbaren Teilen besteht, dafiir bietet er Beispiele aus der

1 Philosophia II. S. 383-384.

2 E. FUueTeER, Das Jahrhundert der Mathematik. VIII. Congrés international des
sciences historiques. Ziirich 1938. II. S. 510-513. H. HusscuMiDp, Gott, Mensch
und Welt in der schweiz. Aufklirung 1950, S. 39-41.

3 Philosophia I. S. 519.

4 Theologia V. S. 482 ; vgl. ebendort S. 564.

5 Philosophia I. S. 534, 621, 662.

¢ Philosophia II. S. 282-285. Probatio S. 3-5.

176



Lehre vom Kreis, Dreieck, Diagonale und Pyramide. Die Hilfte dieser
Hinweise stammt nicht von Goudin, sondern von Defuns, der auch wie-
derum die Zeichnungen dazu schenkte !. Das Bezeichnendste ist wohl,
daf3 uns unser Disentiser Theologe mathematische Beweise dafiir vorzu-
legen wagt, daB in der konsekrierten Hostie und in jedem Teil derselben
der ganze Christus enthalten ist. Defuns arbeitet mit Dreieck (triangelus
solus) und Dreieck im Kreis (triangelus cum circulo), kann aber begreif-
licherweise mehr illustrieren als beweisen. Die Zeichnungen machte ihm
P. Adelgott Diirler (+1708), der Kalligraph und Kupferstecher des Klo-
sters. Leider sind gerade diese Zeichnungen in der Handschrift ausge-
lassen, jedoch lieBen sie sich durch P. Dr. Burkard Kaufmann, Disentis,
anhand des Textes rekonstruieren 2.

Die Zeichnungen sind iiberhaupt charakteristisch fiir die Defunsischen
Arbeiten. Schon seine Vorbilder wiesen Zeichnungen auf, so die Manu-
ductio ad Logicam vom Jesuiten Philippe du Trieu (} 1645), die erstmals
1614 /15 herauskam, dann auch die Idea philosophiae (1654) des Zister-
ziensers P. Petrus a S. Josepho (1 1662). Aber Defuns schuf solche in
groBerer Anzahl, wenn freilich in hochst einfacher Form. Komplizierte
Zeichnungen und Darstellungen, wie wir sie in der Philosophie von
Goudin (1671) und von Sfondrati (1696) finden, konnte sich das hand-
schriftlich weitergegebene Werk des Disentiser Professors nicht leisten.
In den vorhandenen Kopien sind manchmal Seiten fiir die Zeichnungen
freigelassen. Oft liegt auch ein ausdriicklicher Hinweis vor, Bemerkungen
wie : in hac tabella, adverte omnes lineas, en tibi Schema, ut haec figura
ostendit, arborem breviter hic accipe). 3 All das zeigt wiederum einmal
mehr, dafl P. Adalbert Defuns ein ungemein erfahrener und praktischer
Lehrer war.

8. GESAMTCHARAKTERISTIK

Uberblickt man das ganze philosophisch-theologische Arbeiten der
neun Binde mit insgesamt 5000 Seiten, so kann man der Schaffenskraft
des ritischen Monches die Achtung nicht versagen. Auch die sieben-
bidndigen Annales Monasterii sowie die Synopsis Annalium und andere
historische Schriften von Defuns diirften im ganzen wiederum an die

! Philosophia II. S. 346-355.

? Theologia V. S. 299-309. Uber DURLER, Abtei I1. S. 477-480.

3 Philosophia I. S. 175, 533, 595, 616-617, 622-626, 641, 643, 646, 648, 663; II.
S. 284-285, 346, 349, 352-354 usw.

177



5000 Seiten ausmachen. Mit strahlender Energie und nicht erlahmender
Arbeitskraft hat Defuns auf dem theologischen und historischen Gebiete
gearbeitet. Wenn der Begriff « Barockaktivismus » richtig ist, dann kann
er mit Fug und Recht auf Defuns angewendet werden. So erst kann man
sich erklidren, daB noch P. Placidus Spescha (1 1833) in seiner zwar etwas
eigenrichtigen, aber im 18. Jh. stets gut unterrichteten Klostergeschichte
Adalbert Defuns bezeichnet als «das feinste, ausgebildetste und weit-
sichtigste Genie, das Disentis jemals gehabt und haben wird ». Er nennt
ihn ein « Licht der Gelehrsamkeit und Frommigkeit » 1.

Wie bei den historischen Werken der klare annalistische Aufbau konse-
quent grundgelegt wurde, so ist auch bei der Philosophie und Theologie
das aristotelisch-thomistische System folgerichtig und ausdauernd durch-
gefithrt. Es ging dem Verfasser nicht darum, da oder dort zu studieren,
sondern es ging ihm um das GroBe und Ganze, um das monumentale
Gebiude der Philosophie und Theologie. Eine groBartige Synthese des
gesamten Wissens, eine harmonische Zusammenfassung des ganzen Den-
kens der Zeit war das Ziel. Die Logik, Physik und Metaphysik, die Theo-
dizee und Soteriologie, all das sollte zu einer klaren Gesamtkonstruktion
vereinigt werden. Was Defuns in langem Studium aus der Bibel, dem
Kirchenrechte, der Summa des hl. Thomas und aus vielen andern Werken
gelesen und iiberlegt sowie jahrelang doziert hatte, das wollte er nun
in den wesentlichsten Ziigen schriftlich darlegen. Sein Ziel, einen klaren
systematisch aufgebauten Gesamt-Uberblick iiber das ganze Wissens-
gebiet zu schaffen, paBt vollkommen zu den Idealen der Barockschola-
stik 2. Das spidtere Spezialistentum, das im 19./20. Jh. so GrofBartiges
geleistet, aber doch oft den Zusammenhang mit dem Ganzen verloren
hat, war damals noch keineswegs am Werke.

Kann man nun von einer Theologia Disertinensis sprechen, wie man
von einer Theologia Coloniensis (1638), Salmanticensis (1631), Sangallen-
sis (1670), Einsidlensis (1687) und Salisburgensis (1704) spricht ? Ja und
Nein ! Ja, wenn man in Betracht zieht, dafl sich sein Opus wohl bei-
nahe ein halbes Jahrhundert als Lehrbuch im Kloster erhalten hat und
zwar fiir die Klostermitglieder wie fir die Weltgeistlichen. Und dann liegt
auch ein praktisches Werk vor, das im Gegensatze zur St. Galler Philo-
sophie und Theologie manches unbrauchbare Material beiseite lieB. M. J.
Scheeben sagte von der theologischen Arbeit der Periode von ca. 1660-
1750, daB sie zwar eine Epigonenzeit darstelle, aber daB « die Biindigkeit,

1 PIETH-HAGER, P. Placidus Spescha 1913, S. 58.
2 SCHEEBEN 474.

178



Ruhe und Ubersichtlichkeit vieler dieser Werke einen wohltuenden Ein-
druck macht und ihnen groBe praktische Brauchbarkeit verleiht » 1. Das
trifft bei Defuns einigermaBen zu. Endlich sticht unsere Disentiser Arbeit
durch den systematischen und rein thomistischen Aufbau hervor, ferner
durch die aszetisch-benediktinische Auffassung und die oft salbungsvolle
Darstellung.

Und doch gibt es keine Disentiser Theologie in dem Sinne, da§ Defuns
etwa eine eigene selbstédndige Begriindung der Dogmen und der Moral dar-
gelegt hitte. Die zahllosen Entlehnungen im Aufbau und in der Aus-
fihrung aus Goudins Philosophie und aus Gonets Theologie und auch
viele Anleihen bei der St. Galler Theologie, trotz mancher beachtens-
werten Abweichungen, all das belegt, daBB das Defunsische Opus kein
selbstandiger Wurf war. Der Verfasser darf nicht zu den erstrangigen
Scholastikern des 17. Jh. gezdhlt werden. M. J. Scheeben hat an dieser
theologischen Epoche von 1660-1750 getadelt, da3 deren Werke « leider
manchmal zu maschinen- und fabrikmiBig ausgefiihrt sind ». « Nament-
lich einige deutsche Theologen hatten die Manie, iiber alle theologischen
Fiacher Handbiicher zusammenzuschreiben. » Dieser Vorwurf betrifft
auch das Opus von Defuns, wenn auch nicht in dieser allgemeinen Form.
Wenn ferner Scheeben den spanischen Theologen dieser Zeit « eine immer
abstruser werdende Spekulation » vorwirft, so denkt man sofort an die
mathematischen Darlegungen von P. Adalbert, die freilich nur einen ganz
kleinen Teil des Gesamtwerkes ausmachen 2.

Durchgehen wir die theologische Bibliothek von P. Adalbert Defuns,
so fallt der franzisische Anteil besonders auf. Goudin und Gonet stehen
an der Spitze, dann folgen Trieu und Petrus a S. Josepho, Genebrard und
Mabillon schlieBen in etwa den Reigen. Dazu paBt, daB Defuns gerne
Beispiele franzosischer Konige anfiihrt 3. Das steht durchaus im Einklang
mit andern AuBerungen von P. Adalbert Defuns, der vom Frankreich
des Sonnenkdnigs das Heil erwartete und auch sogar die Unterdriickung
der Protestanten in Graubiinden 4. Der spanische Einflufl bei Defuns ist
nicht so groB. Anspielungen auffilliger Art finden sich wenige ®. Dal3 der
Professor diktierte, war eigentlich spanischer Brauch, der Anfang des

* SCHEEBEN 483.

2 SCHEEBEN 483.

3 Philosophia I. S. 31, 39; Theologia IV. S. 737; V. §8.6, 249. Zum hofischen
Element vgl. auch die nobilissima virgo Barbara bzw. Catharina. Philosophia I.
S. 15, 54. Zum Ganzen Barocke Geistigkeit S. 274-282.

% Barocke Geistigkeit S. 280-282.

§ Philosophia I. S. 31 ; Theologia I. S. 114.

179



17. Jh. auch nach Kéln kam?!. Aber zur Zeit von Defuns war er wohl schon
sehr verbreitet. Wenn P. Adalbert oft gerade gegen spanische Theologen
wie Suarez, Molina, Vasquez usw. polemisiert, so will dies selbstverstind-
lich nicht national gedeutet sein. Es gab in Spanien nicht nur Molinisten,
sondern auch hervorragende Thomisten. Zudem fehlten im Kloster auch
Freunde von Habsburg-Spanien keineswegs 2.

SchlieBlich wollte und konnte Defuns weder spanisch noch franzésisch,
sondern nur Rirchlich sein, ganz im Sinne der tridentinischen Reform.
So ist es bezeichnend, wenn er von den liturgischen Anweisungen, den
sogenannten Rubriken, schreibt : « Den Rubriken miissen wir mehr ge-
horchen als den privaten Anweisungen der Menschen. » ® Selbst fiir das
wenig klassische Kirchenlatein setzte er sich ein und nahm auf die Ein-
winde der Grammatiker keine Riicksicht. Der Begriff ex opere operato
braucht zwar das Verbum deponens in passiver Bedeutung, aber warum
sollte man nicht in der Theologie neue praktische Begriffe prigen, wie
das ja auch in der Jurisprudenz der Fall sei. Defuns war fiir das leben-
dige kirchliche Latein. Von der Einfithrung der Volkssprache sagte er
jedoch nichts 4. Endlich macht es ihm Ehre, wenn er am Schlusse des
ganzen Werkes schreibt : « Was immer ich bis zu diesem Tage schrieb,
sagte oder diktierte und was immer ich noch, sofern es Gott gestattet,
schreiben werde, unterstelle ich bereitwilligst dem Urteilsspruche der
heiligen romischen Kirche. Sie ist ndmlich die Sdule und edle Siegerin
iiber die Hiresien, sie die Lehrmeisterin der erprobten Sitten, sie die
reine Regel des lebendigen und wahren Glaubens. Thr unterstelle ich mich
und meine Arbeiten. Ich bitte und wiinsche aus ganzer Seele ihre Be-
glaubigung, wenn ich gegen ihre Feinde kdmpfe, ihre Berichtigung, wenn
ich irre, und endlich ihre Anerkennung, wenn ich die Wahrheit vertei-
dige. » ® Hier zeigt Defuns die innersten Falten seines Herzens. Er war
wohl kein so groBer Theologe wie es der Einsiedler Augustin Reding
war, er konnte nicht so in den Streit der Zeit eingreifen wie der St. Galler
Coelestin Sfondrati, aber er verdient mit ihnen zusammen als Theologe
und Apologet der Kirche genannt zu werden, da er ihnen an Eifer und
Liebe zur kirchlichen Wissenschaft kaum nachsteht.

G. M. LoHR, Die Kélner Dominikanerschule vom 14. bis 16. Jh. 1946, S. 22,
Barocke Geistigkeit S. 277-279.

Theologia V. S. 380 (betreff Seelenmessen).

Theologia V. S. 59 ; vgl. Theologia Sang. IX. S. 74.

Theologia V. S. 690.

o B W N

180



	Die Disentiser Barockscholastik

