
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 52 (1958)

Artikel: Die Disentiser Barockscholastik

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128395

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


P. ISO MÜLLER OSB

DIE DISENTISER BAROCKSCHOLASTIK

(Schluß)

4. Moral, Recht und Brauch

In die Zeit, in welcher Defuns Theologie studierte und dozierte, fallen die

großen Kämpfe um die sog. Moralsysteme. Der spanische Dominikaner

Bartolome de Medina (f 1581) begründete den Probabilismus, der
dem Axiom huldigt : Man darf einer der Freiheit günstigen Meinung
folgen, wenn sie wenigstens wahrscheinlich ist (opinio probabilis), selbst

wenn die entgegengesetzte Meinung, die für das Gesetz spricht, noch mehr
Wahrscheinlichkeit für sich hat (opinio probabilior). Als erster Jesuit vertrat

der Spanier Gabriel Vasquez (fl604) dieses Moralprinzip 1. Es wurde
in der Folge jedoch von einzelnen Theologen allzu weit ausgedehnt. So

gelangt der sizilianische Jesuit Tomaso Tamburini (f 1675) zu dem

Grundsatz : Wenn wir etwas tun nur gestützt auf die noch so schwache

innere oder äußere Wahrscheinlichkeit seines Erlaubtseins, so handeln

wir immer klug. Diese Richtung bezeichnete man mit dem wenig
schmeichelhaften Begriff : Laxismus. Mehrere Thesen, die der sizilianische Thea-
tiner P. Antonino Diana (f 1663) in seinen Resolutiones morales
aufstellte, belegen diese Geistigkeit. Auch der spanische Zisterzienser und

spätere Bischof Juan Caramuel (f 1682) ist hier zuzuzählen, weshalb ihn
der hl. Alfons als Princeps Laxistarum charakterisierte. Sein Apologema

pro doctrina de probabilitate kam 1664 auf den Index. Diese laxe
Auffassung mußte von den Päpsten verurteilt werden (z. B. 1679)2. Später
entwickelte sich aus der Diskussion ein neues System, der Probabilioris-

1 Lexikon f. Theologie u. Kirche 7 (1935) 315-319 ; 10 (1938) 511-513. Kirchliches
Handlexikon 2 (1912) 1030.

1 Denzinger-Bannwart, Enchiridion Symbolorum 1922, nr. 1151-1153 zu 1679.

151



mus: Wenn die der Freiheit günstige Meinung wahrscheinlicher ist als

die entgegengesetzte, die dem Gesetze zuneigte, dann darf man ihr folgen.
Nachdem das Generalkapitel des Dominikanerordens 1656 diese Ansicht

dringend empfohlen hatte und auch einige Jesuitentheologen sie

annahmen, brachte sie es zu Ansehen. Allein die überwiegende Mehrheit
der Theologen blieb dennoch beim Probabilismus.

Defuns wendet sich sehr deutlich gegen die Probabilisten und Laxisten
und verteidigt den Probabiliorismus : « Niemals darf man nach einer weniger

wahrscheinlichen Meinung handeln, sondern im Zweifel ist stets die

wahrscheinlichere zu befolgen. » Er spricht davon, daß die « unglückliche
Freiheit der Casuisten so weit fortgeschritten ist, daß man in der Moral
kaum eine Handlung namhaft machen kann, die noch nicht als

wahrscheinlich angesprochen und gemeinhin als erlaubt bezeichnet wurde,
nicht die Ehrsucht, nicht der Wucher, nicht irgendwelche Lüste ». Er
fährt weiter fort : « Soweit geht die Freiheit der neuen Casuisten und ihre

verwegene Vermessenheit, daß es fast keine so große und abscheuliche

Sünde gibt, die nicht von irgendeinem jener Theologaster als wahrscheinlich

erlaubt erklärt wird. » P. Adalbert zieht die Bilanz : « Fast jede
einzelne Seite der modernen Casuisten ist mit dem vergifteten Zucker der

Gutmütigkeit (lenitatis saccaro) behaftet, was genügend aus dem
allgemeinsten Begriff der Frömmigkeit zurückgewiesen wird. »x Man muß es

Defuns lassen, daß er gesunde und kräftige Grundsätze in der Moral
vertritt und auch bittere Medizinen keineswegs verschmäht. Jedenfalls neigt
er eher zu einer strengeren Auffassung als sie die Theologia S. Galli
vertritt, die nicht so gegen den Probabilismus Sturm läuft, ausgenommen
es sei das Recht oder das Wohl eines Dritten (bonum tertii) in Frage 2.

Die Einstellung unseres Disentiser Moralisten ersehen wir sehr
drastisch bei der Behandlung des Fastengebotes. Er wehrt sich dagegen, daß
schon der Sport davon entschuldige. « Diese Patrone der Laxheit sollen

zusehen, ob sie nach den Worten des Heilandes lehren, der da betont,
wie eng der Weg ist zum Leben. » « Besonders bei den neueren Casuisten
werden zahllose andere Umstände, die vom Fasten entschuldigen,
angeführt. Wenn wir sie alle annehmen und billigen wollten, dann wäre nach
diesen Autoren jegliches kirchliche Fasten nichts anderes mehr als eine

leere Leichenhülle auf dem Altar (cavea et cassum arae cadaver). Sicherlich

war die Meinung der alten Väter anders, unter denen Basilius im
zweiten Sermo über das Fasten schreibt : Es gibt keine Insel, keine Stadt,
kein Land, kein Volk, keinen so verlassenen Ort, wo die Predigt (des
1 Theologia II. S. 677-682, 689. 2 Theol. Sang. IL S. 578-582.

152



Fastens) nicht gehört wurde. Ja auch die Soldaten und die Kaufleute zu
Wasser und zu Land, sie alle hören sie an und nehmen sie auf. »1

Bei der Bewertung des Lebens ist sich Defuns seiner Verantwortung
ganz bewußt. Er läßt es nicht zu, daß jemand sich auf den Befehl eines

Tyrannen voll betrinkt, um dem Tode zu entgehen 2. Er stellt auch den

Grundsatz auf, daß ein Soldat keine Mauer untergraben und kein
Salpeterpulver (nitratum pulverem) anzünden oder Schiffe versenken darf,
wenn ihm dabei der sichere Untergang droht. Er führt dazu einen
Ausspruch des antiken Martial an und fährt dann fort : « Wahrlich
verwunderungswert ist, daß die Jesuiten Tamburinus und Lessius nicht das
gesehen haben, was schon ein Heide erkannt hat. »3 Hier nennt er also
seine moraltheologischcn Gegner, die Jesuiten Tamburinus, den schon

genannten Gelehrten, und Lessius, einen sehr angesehenen niederländischen

Moraltheologen (f 1623). Zu ihnen muß noch Caramuel gerechnet
werden, den er allgemein als « unerträglich lax » (intollerabiliter laxus)
bezeichnet 4.

Wenden wir uns den Ausführungen über die Frau zu. Wie für andere

Theologen, ist auch für Defuns das Weib « unbeständig und
unvollkommen »5. Den wechselnden Geschmack der Frauen, besonders der

schwangeren, hebt unser Mönch hervor 6. Schminke und Perücke möchte
er erlauben, wenn es sich darum handelt, körperliche Defekte zu
verbergen. Im übrigen wendet sich Defuns auch gegen Frauenmode 7.

Die ehelichen Fragen behandelt P. Adalbert mit größter Sachlichkeit.
Er verweist auch bereits auf die Mediziner, denen in krankhaften Fällen
das Urteil zusteht, lm übrigen überläßt er nach dem Beispiel der Sanktgaller

Theologie manches der Privatlektüre, da ihm eine zu eingehende
Darlegung aller Probleme der klösterlichen Zucht und dem geistlichen
Ethos nicht entsprechen würde (hic religiosae puritatis memores consulto

omittenda) 8. Bezeichnend ist dafür die Einstellung von Defuns gegenüber
dem Werke : De sancto Matrimonii sacramento, das der spanische Jesuit
Thomas Sanchez (f 1610) erstmals 1602 in Genua publizierte und das

weiteste Verbreitung fand, da es die Ehekasuistik sehr ausführlich, aber
1 Theologia IV. S. 47-48. Migne, Patr. graeca 31 Sp. 186.
2 Theologia IV. S. 5'. ; Theol. Sang. V. S. 189.
3 Theologia IV. S. 303.
4 Theologia IV. S. 504.
5 Theologia V. S. 565. J. B. Gonet, Clypeus theol. thomisticae 5 (1669) 497 (Folio-

Edition)
6 Philosophia II. S. 212, 233.
7 Theologia IV. S. 89-91 ; vgl. Theol. Sang. V. S. 286-292.
8 Theologia V. S. 656 ; Theol. Sang. X. S. 642.

11 15c



nicht immer genügend taktvoll darstellte. P. Adalbert schreibt wörtlich :

« Über die eheliche Pflicht, deren Anwendung und Arten, wobei die
Eheleute oft im Eheverkehr sündigen, handelt Thomas Sanchez mit breiter
und plumper Feder » (lato ac pingui calamo)1. Immerhin glaubt Defuns
auch in seiner Zeit betonen zu müssen, daß der außereheliche Verkehr,
auch wenn der Mann zustimmt, Ehebruch ist2. Ebenfalls legt er sich
die Frage vor, ob nicht Armut von der Pflicht des Debitums entbinde.
Seine Antwort lautet : « Es wäre absurd, jemanden wegen dieser Absicht
von der Verpflichtung des Debitums zu entbinden, da die Ehe zu diesem
Zwecke eingesetzt ist. »3 Defuns setzte das Prinzip fest, ging aber auf
die Schwierigkeit nicht weiter ein. Das war erst notwendig, als ein
Säkulum später die Bevölkerung sich überall verdoppelte.

Hierher gehört auch das Hebammenwesen. Unser Theologe schreibt :

« Alle Pfarrer in unserem Bündnerlande können und müssen an sich
bedingungsweise die Kinder, die in Todesgefahr zu Hause von den
Hebammen getauft worden sind, wiederum taufen. Die Erfahrung lehrt nämlich,

daß solche Hebammen öfters in wesentlichen Dingen irren, da sie

ungebildet und unerfahren sind und nicht den pflichtgemäßen Dienst
leisten, wie es in vorangeschrittenen Städten der Fall ist. »4

Die Barockzeit war unsozial gestimmt. Aber Defuns empfiehlt das

Almosen in auffallend dringender Weise : « Wer überflüssiges besitzt und

keinem, der auch nur in gewöhnlicher Not sich befindet, ein Almosen

geben will, der würde schwer sündigen, wie unsere Sanktgaller sagen, die

gewissenhafter denken als Paul Laymann, der zu schreiben wagte : Der
Beichtvater möge dem Reichen nicht leicht die Absolution von Sünden

verweigern, wenn dieser trotz Mahnung die allgemeinen Nöte der Armen
nicht beheben will. Der Reiche hat nämlich zum Scheine stets einen
Grund für seine Weigerung, nämlich den : Ich habe nichts Überflüssiges.
Soweit jener (Laymann). Wie frivol ist doch die Äußerung dieses Autors,
als ob die Verpflichtung zum Almosen nicht aus den Worten der Schrift,
sondern aus der vorgeschützten Meinung der Reichen hergenommen werden

müßte. » Defuns, der noch Weiteres für seine Einstellung anführt,
erwähnt ausdrücklich, daß das Gebot des Almosens Kleriker und Kirche
noch strenger verpflichte als die Laien 5.

1 Theologia V. S. 656, 687. 2 Theologia V. S. 641.
3 Theologia V. S. 657.
* Theologia V. S. 157. Was ebendort gegen die Wiederholung der Taufe bei der

Conversion von getauften Häretikern gesagt ist, schließt an Theologia Sang.
IX. S. 189 an.

* Theologia III. S. 714-717 ; Theol. Sang. IV. S. 479-480.

154



5. Der aszetische, benediktinische und humanistische Charakter

Die gewaltige religiöse Verinnerlichung und kirchliche Wiedergeburt
des 16. Jh., welche aus den neuen oder erneuerten Orden (Jesuiten,
Karmeliter, Kapuziner), aus dem Tridentinum und aus den mystischen
Schriften führender Heiliger wie der hl. Theresia (f 1582) und des hl.
Johannes vom Kreuz (f 1591) aufbrach, erfaßte auch die Barocktheologie.
Die Gottesgelehrten wollten die theologischen und philosophischen
Wahrheiten nicht nur in verstandesmäßig klarer, sondern auch in Herz und
Gemüt erfassender Art darstellen. Bedeutende Werke dieser Richtung
schufen der Sorbonner Professor Louis Bail (f 1669) mit seiner Théologie
affective und der portugiesische Dominikaner Vincentius Contenson

(f 1674) mit seiner Theologia mentis et cordis x. Wohl unabhängig von
diesen beiden Werken, aber vom gleichen Geiste der Zeit erfüllt, schrieb
auch Defuns seine neun Bände nicht nur mit der Tinte, sondern auch
mit dem warmen Blute seines Herzens. Es hegt hier ein deutlicher Unterschied

zwischen dem Cursus theologicus (1670) und Cursus philosophicus
(1696) von St. Gallen vor. Letztere wollen mehr sachlich-wissenschaftlich
wirken, während der Bündner Theologe gerne seine seelsorgliche Liebe
und seine innere Glut dem Leser mitteilen wollte. « Theologie auf den
Knien », würde man heute sagen. Freilich sind nicht alle Partien gleich
geeignet, aber immer wieder brechen diese persönlichen AnHegen hervor.

Wie sehr Defuns nicht im kalten Verstandesbereiche verbleiben will,
sondern den Leser innerlich gewinnen und begeistern möchte, zeigen
einmal die Gebete, die er gerne am Schlüsse größerer Abschnitte anfügt.
Gewiß haben wir Ansätze dazu selbst in der St. Galler Theologie, dann
bei Goudin und Vorbilder vor allem bei Gonet. Aber Defuns führt sie

weiter aus, gestaltet sie persönlich um. Sie mögen für den heutigen
Menschen vielleicht aufdringlich erscheinen, waren es aber damals nicht.
Beispielsweise am Schlüsse des Bußtraktates schreibt P. Adalbert : « Das
bis jetzt Gesagte genüge über das Sakrament und die Tugend der Buße,
zu der mich unglücklichen Sünder Christus und dessen unbefleckte
Jungfrau-Mutter führen möge. Das wünsche ich mit heftigstem Verlangen und
heißen Gebeten, bevor der schreckliche Tod mich überfällt. »2 In seinen

Ausführungen über den Heiligen Geist erhob Defuns sein Herz gegen
oben : « Endlich wende ich meine Feder zu Dir, o göttlichster Geist,

lebendige Quelle aller Güte, durch dessen Werk wir bislang alles, was
wir geschrieben, glücklich zustande bringen konnten. Auch fürderhin er-

1 Grabmann 172-179. 2 Theologia V. S. 519.

155



warten wir keine Verminderung Deiner göttlichen Gunst. Komm also,

Stärke der Schwachen, Lehrer der Demütigen, Zerstörer der Stolzen »
1

Man kann sich das Eindruckes nicht erwehren, daß in Defuns die Salbung
des Geistes sich mit einem beachtlichen Wissen harmonisch verbanden 2.

Im Sinne des tridentinischen Konzils vergaß Defuns die Heiligen nicht.
Vom hl. Thomas von Aquin war schon die Rede. Placidus und Sigisbert
sowie St. Martin erfreuten sich als Schützer des Klosters und der Cadi

besonderer Vorliebe. Zu diesen bevorzugten Heilbringern gehört auch die

hl. Katharina von Alexandrien, die Patronin der Philosophie. Episoden
aus ihrer Legende und Anrufungen zu ihr begegnen oft. Auch die zweite
alexandrinische Jungfrau, die hl. Apollonia, stand in Ehren, ferner Agnes,
Katharina von Siena und Agatha. Es ist, als ob der Barock gerade die

weiblichen Heiligen bevorzugte. Die Zeit, die so kräftige Gestalten liebte,
zeigte doch auch für das Zarte einen feinen Sinn. Als Theologe überging
Defuns die alttestamentlichen Heroen (Abraham, Isaak, Jakob, David,
Daniel) und die Engel (Gabriel, Michael) nicht. Im ganzen nennt P. Adalbert

in seiner Philosophie und Theologie etwa vierzig Heilige, gewiß ein

Zeichen, daß sich über das barocke Disentis ein großartiger Hciligen-
himmel wölbte 3.

Der besondere Charakter der aszetisch-mystischcn Einstellung besteht

in der benediktinischen Gesamthaltung. Schon Abt Augustin Stöcklin

(f 1641) kannte und schätzte die traditionelle benediktinische Literatur
in hohem Maße4. Defuns zeigte diese Komponente bereits in der
Auswahl seiner Heiligen, die er verehrte (z. B. Gregor d. Gr. und Maurus,
Scholastika und Gertrud). Aber er will sein Werk von innen heraus

benediktinisch gestalten, einen eigentlichen Cursus Benedictinus-Thomi-
sticus schaffen 5. Er gedenkt des hl. Benedikt so oft, daß man aus diesen

Stellen ein Leben des Heiligen mit illustrierenden Episoden zusammenstellen

könnte 6. Dabei stützte er sich vornehmlich auf Gregor d. Gr.7

1 Theologia II. S. 98. Der letzte Satz nach Clypeus V. S. 5 46 : Veni ergo.
2 Vgl. Theologia II. S. 125, 329, 378 ; III. S. 57 ; V. S. 569, 689. Die Bedeutung

der Tränen gehört auch hierher : Theologia II. S. 111 ; IV. S. 346-3 47, 373, 703-
704, 714 ; V. S. 394, 433. Dazu I. Müller, Barocke Geistigkeit einer Benediktinerabtei.

Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 49 (1955) 266-267.
3 Die näheren Belege siehe in der Arbeit : ¦ Die Cadi im Urteile eines

Barocktheologen >, die im Bündner Monatsblatt erscheinen und das landschaftsgebundene
Material aus der Philosophie u. Theologie darbieten wird.

4 Barocke Geistigkeit S. 263.
6 Philosophie I. S. 4, 17.

9 Philosophia I. S. 112, 186, 355 ; IL S. 239. Theologie III. S. 440.
7 Philosophia I. S. 140-141 ; Theologia III. S. 358 ; IV. S. 713 ; V. S. 667.

156



Viel wichtiger ist, daß er viele Sätze und Gedanken der Regula S. Benedicti

in seine Ausführungen einflicht, wo immer es nur angebracht oder

möglich erscheint1. Wie sehr P. Adalbert den Heiligen von Nursia
schätzt, ergibt sich daraus, daß er dessen Visionen auf die gleiche Stufe
stellt wie die des Apostels Paulus und daß er ihm die gleiche Theologia
infusa nachrühmt wie dem hl. Bernhard 2.

Was man heute als « Pathos der Geschichte » bezeichnet und was der

pathetischen Barockzeit so entsprach, das finden wir bei unserem Disentiser

Benediktiner in reichlichem Maße vorhanden. Ganz im Gegensatz

zu der St. Galler Theologie, die mehr an Weltpriester denkt, gerne auch
Franziskaner und Kartäuser sich als Leser vorstellt, auch im Gegensatz

zu der rein sachlichen St. Galler Philosophie läßt Defuns seiner Begeisterung

für die alten Mönche und Benediktiner freien Lauf. Für ihn steht
fest, daß « die vornehmsten Blüten der Heiligkeit und die duftenden
Lilien der Reinheit aus diesem Garten der Kirche hervorgegangen sind.
Nachdem sie im hellen Glänze aller Tugenden leuchteten und durch ihre
Taten irdischen Engeln gleichkamen, durften sie ihr sterbliches Gewand

ablegen und wurden von den Wirren der Welt in des Himmels Glorie

verpflanzt, wo sie das Paradies als ewige und unsterbliche Zierden des

Ordensstandes bevölkern. » 3 « Der Benediktinerorden kann sich vor allen
rühmen, da er als erster von allen vom Apostolischen Stuhle schon vor
vollen elf Jahrhunderten in würdiger Weise bestätigt wurde. » 4 Defuns
bezeichnet ihn als « die sehr wahre und große Heimstätte der Jungfräulichkeit,

vom glorreichen Gründer selbst unter Dornen gegen das Feuer
der Wollust geheiligt, in der so viele Tausende von Jungfrauen beider
Geschlechter schon seit selbst 12 Jahrhunderten und mehr blühten,
sodaß man eher die zur Nachtzeit glänzenden Gestirne zählen als die Zahl
jener ermessen kann » 5.

Die St. Galler Theologie behandelte die drei Gelübde : Armut, Keuschheit

und Gehorsam 6. Defuns ist benediktinischer, da er noch besonders

die Stabilität hervorhebt und zwar in einem ganz strengen Sinne : « Der

1 Hier nur einige Belege : Philosophia I. S. 21, 40, 74. Theologia IL S. 318, 326,
365 ; III. S. 53, 312 ; IV. S. 40-41, 207, 492, 498, 528 ; V. S. 346.

2 Theologia I. S. 8, 216, 246.
3 Theologia IV. S. 506.
4 Theologia IX. S. 509-510.
5 Philosophia IV. S. 188. Zur Zahlenfreudigkeit des Barocks siehe G. Heer, Joh.

Mabillon und die Schweizer Benediktiner 1938, S. 432 und bes. Festschrift zur
900Jahr-Feier des Klosters Weingarten 1956, S. 397.

Theologia S. Galli VIL S. 396 f., 406 f., 411 ff.

157



Benediktinerreligiose sündigt oft schwer, wenn er aus Überdruß oder aus

ungeordneter Trauer der Seele in ein anderes Kloster oder in eine andere

Kongregation, wo er nicht Profeß abgelegt hat, überzutreten wünscht,
denn unser glorreicher Gesetzgeber Benedikt wollte durch das Gelübde

der Beständigkeit seinen Religiösen das Umherschweifen unmöglich
machen, das er im ersten Kapitel bei den Gyrovagen so tadelt. »x

Sichtücher Stolz beseelt Defuns, wenn er die großen Mönchsgestalten

an seinem Auge vorüberziehen läßt. Der Schüler des Patriarchen von
Montecassino, der hl. Placidus, ist ihm der Divus Placidus Ordinis Bene-

dictini Protomartyr 2. Gregor d. Gr. bezeichnet er als « die leuchtendste
Sonne (sol fulgentissimus) unseres heiligen Benediktinerordens »3. « Ich
würde kein Ende finden, wenn ich alle Väter und Lehrer, die einzig im
Benediktinerorden als Mönche in der Philosophie glänzten, aufzählen
wollte wie z. B. Gregor, Cassiodor, Julianus, Isidor, Alcuin, Beda, Dama-

scen, Rhaban, Anselm, Fulbert, Bernhard und andere zahllose, die sich

in der weltlichen Literatur und in der menschlichen Weisheit wunderbar

ausgezeichnet haben und sie in den von ihnen geschriebenen Büchern
der Nachwelt überliefert haben, wie sehr richtig Joannes Mabillon in der
Vorrede zum ersten Jahrhundert der benediktinischen Ordensheiligen
geschrieben hat. Was immer bei den Alten an Bildungsgut und Wissenschaft

wertvoll ist, was immer bei den Vätern an Frömmigkeit und Weisheit

in Fülle vorliegt, was immer an Ideen heilig, was in heiligen Büchern

göttlich ist, all das ist, ich möchte es ohne Überhebung sagen, durch
die Hände der mönchischen Benediktiner bis zu diesen Zeiten gelangt. »

Er nennt den Orden eine benediktinische Schule der Philosophie (Philo-
sophorum Palestra Benedictina) 4. Aber der Orden hat nicht nur
Philosophen, sondern auch Theologen, wie Gregor, Beda, Alkuin, Anselm,
Bernhard und andere. « Solche und so große Männer unseres Ordens,
welche durch theologische Lorbeeren geschmückt sind, soll ich nicht
nach Kräften nachzuahmen suchen »5 Also die Masse der großen
Vorgänger erdrückt ihn gleichsam. Unser Disentiser Theologe freute sich

auch, daß Benediktiner als Berater der Könige wirken durften und
erinnert an Alkuin (f 804) bei Karl dem Großen (f 814) und Abt Suger

von St. Denys (f 1151) beim französischen Könige Ludwig VI. dem

Dicken (f 1137)6. Wie heimisch sich der benediktinische Leser in Defuns'

1 Theologia IV. S. 526. 2 Philosophia II. S. 180. ' Philosophia III. S. 5.
4 Philosophia I. S. 75-77. Joh. Mabillon, Acta Sanctorum O. S. B. I. Praef. N. 114

(Paris 1668, p. 60).
6 Theologia I. S. 2-3. • Philosophia I. S. 39.

158



Werken fühlt, belegen Ausdrücke wie : Beda noster, Rhabanus noster,
Anselmus noster, Bernardus noster, Rupertus noster Abbas doctissimus usw.1

Selbstverständlich ist P. Adalbert auch für die hochmittelalterliche
Theologia mystica der heiligen Jungfrauen Gertrud, Mechtildis und Hildegard

begeistert2. Und doch bleibt er bei allem Enthusiasmus der kühl
abwägende Theologe : « Der Glaube als katholisch und universal muß

allgemeine, der ganzen Kirche vorgesetzte Wahrheiten betreffen. Daher
konnten die Offenbarungen der Benediktiner-Jungfrauen Gertrud und
Mechtild von ihnen selbst, denen sie gemacht waren, mit göttlichem
Glauben geglaubt werden, nicht aber von andern, weil niemand Privat-
Offenbarungen (mit göttlichem Glauben) glauben kann noch glauben
muß, außer sie würden von der Kirche zum Glauben vorgestellt werden.

Aber solche heilige Offenbarungen sind nicht gering zu schätzen oder als

reine Weiberträume zu verachten, da es sicher ist, daß Gott in jedem
Jahrhundert seinen vertrauten Dienern und Dienerinnen vieles geoffenbart

hat, was in der Kirche sehr großen Nutzen brachte. » Defuns hatte
bei dieser seiner These das Urteil von Gonet und Blosius für sich und
dachte selbst an die Visio des Reichenauer Mönches Wettin (f 824) 3.

Zur benediktinischen Konstante gehört in gewisser Hinsicht die
Vorliebe für die « Nachfolge Christi ». 1614 gelangte Constantin Cajetan zum
Ergebnis, daß deren Verfasser ein Johannes Gersen, ein italienischer Abt
des 13. Jh. gewesen sei. Unter diesem Namen starteten auch die
Einsiedler Ausgaben der lmitatio von 1672, 1683, 1715. Dieser These

huldigte ebenso Defuns in seiner rätoromanischen Übersetzung von 1716 *.

Schon gleich auf den ersten Seiten der Philosophie mahnte P. Adalbert
seine Leser, mehr auf die praktische Lebensphilosophie als auf die
theoretische Weisheit Wert zu legen und bat « jene saft- und geschmackvolle
Philosophie des mönchischen Lebens nicht zu vernachlässigen. Wenn
diese beiseite gesetzt ist, was kann uns jene noch nützen » Darauf
zitiert er Gedanken der lmitatio, daß es nichts nütze, wenn man eine

ganze Bibliothek auswendig wisse, aber ohne Gnade und Liebe sei und
daß ein demütiger und gottesfürchtiger Bauer höher stehe als ein stolzer

1 Philosophia I. S. 63, 80, 86, 695, 698, 716; Theologia II. S. 94, 96, 101, 294;
III. S. 31. Über Rupert von Deutz (f 1129) vgl. bes. Philosophia I. S. 695 ; über
Bernhard Ayglier (t 1282), Abt von Monte Cassino Theologia III. S. 321 ; dazu
Dictionnaire de Spiritualité 1. (1937) 1502.

2 Theologia I. S. 8 ; II. S. 271 ; Philosophia IL S. 335.
3 Theologia III. S. 592. Clypeus X. S. 392.
4 Darüber Ischi 1951, S. 85-87.

159



Philosoph 1. In diesem Zusammenhang wird der Verfasser der « Nachfolge

Christi » als « unser hehrer Meister himmlischer Weisheit und
aufrichtiger Philosoph der christlichen Lehre und glühender Nacheiferer des

benediktinischen Mönchtums » genannt 2. Defuns führt die lmitatio Christi

mit Vorliebe an und ist stolz, wenn er deren Verfasser immer wieder als

« devotissimus abbas noster Joannes Gersen » bezeichnen darf 3. Daß
manches in der « Nachfolge Christi » gar nicht benediktinisch war, fiel
dieser Zeit nicht auf.

Zu den spätmittelalterlichen Autoren gehört auch der Abt Johannes
Trithemius (f 1516), den unser Disentiser Theologe als doctissimus et
ingeniosissimus non minus quam piissimus abbas noster Joannes Trithemius

bezeichnet. In dessen Werk : De viris illustribus Ordinis S. Benedicti

fand er « unzählige sehr heilige und sehr gelehrte Väter in allen

Sparten der Literatur und Philosophie, die zu verschiedenen Zeiten im
benediktinischen Mönchtum (in re publica Benedictina) blühten und die

heilige Kirche Gottes wunderbar erhellten ». Auf des Trithemius' Werk
über die Polygraphie verweist Defuns bei der Behandlung der Zahlen 4.

Zeitlich schließt sich an den Trithemius der Benediktinerabt Ludwig
Blosius (f 1566) an. Schon Abt Augustin Stöcklin (f 1641) hob Blosius
als Vertreter einer benediktinisch-milden und gemütvollen Aszese hervor

5. Defuns kennt dessen Opuscula und zitiert im besonderen das
Conclave animae fidelis, in dessen Vorwort sich Blosius gegen die Verachtung
von Visionen und Offenbarungen wendet 6.

Erklärungen der Benediktinerregel besaß Defuns sicher. Er zitiert
zunächst einmal diejenigen der beiden Spanier Perez und Caramuel '. Der
Abt Antonio Perez (f 1637) gab 1625 in Lyon die Commentarla in Regulam

S. P. Benedicti heraus, die später wiederum aufgelegt wurden. In
Frankfurt 1646 edierte erstmals der Zisterzienser Johannes Caramuel

1 Philosophia I. S. 13-14. Dazu F. Kern, Die Nachfolge Christi 1947, S.18-19, 356-357.
2 Philosophia I. S. 13 : ille noster caelestis Sapientiae nobilis Magister sincerusque

vitae christianae Philosophus ac rei Bcnedictinae publicae ferventissimus aemu-
lator. Vgl. S. 25 : res publica Benedictina ; vgl. III. S. 17.

3 Philosophia I. S. 31, 238, 239 ; II. S. 296 ; III. S. 17 ; Theologia I. S. 161, 392 ;

II. S. 3 ; III. S. 41, 501, 707 ; IV. S. 14 ; V. S. 83.
4 Philosophia I. S. 25, 718. Über ihn vgl. B. Thommen, Die Prunkreden des Abtes

Johannes Trithemius 1 (1934) 1 ff. ; 2 (1935) 1-46 (Biographie), bes. S. 3-4

(Polygraphie)

6 Barocke Geistigkeit S. 263-264.
6 Theologia IL S. 271 ; III. S. 592. Das Schriftenverzeichnis von Blosius siehe

Wetzer-Welte, Kirchenlexikon, ed. Hergenröther-Kaulen 2 (1883) 923-926.
7 Theologia III. S. 318.

160



(f 1682) seine Theologia regularis, die 1665 wiederum in Lyon herauskam

1. Gut möglich, daß die beiden Werke sich im Kloster Disentis
befanden. Ins gleiche Gebiet geht das Hauptwerk des Propstes im Kloster
Afflighem, des Benedict van Haeften j 1648) : « S. Benedictus illustratus
sive Disquisitionum monasticarum libri XII. » (Antwerpen 1644), das

Defuns zitiert und wohl aus eigener Einsichtnahme kannte2. Schon

P. Sigisbert Tyron (f 1696) schätzte Haeftens aszetische Schrift : «Die
heilige Jagd. » 3

'< Anmerkungen über die Regel St. Benedicti » gab 1679 zu Konstanz
der Fischinger Abt Joachim Seiler (1672-88) heraus. Ihm folgte Defuns
in der Beurteilung der Kirchenmusik, wenn er schreibt : « Jetzt ist
allgemein in den Kirchen der Gebrauch der Orgel und anderer
Musikinstrumente eingeführt, der zur Zeit des hl. Thomas (von Aquin) noch

nicht bestand. Wie er in ernster Art und Weise durchgeführt zur
Erweckung der Andacht sehr förderlich sein kann, so kann es aber auch

nichts Schlimmeres geben, wenn er mit eitlen und weltlichen Weisen

vermengt oder nur zur Ergötzung vorgetragen wird. Darüber ist die ernste

Auseinandersetzung des Hochw. Abtes Joachim Seiler zum 18. Kapitel
der Regel des heiligen Vaters Benedikt einzusehen. » 4

Diese Ausführungen entsprachen in etwa dem Beschluß der
Äbteversammlung von 1680, welche nach langer Diskussion die Instrumentalmusik

unter bestimmten Vorsichtsmaßregeln gestattete 5.

Defuns benutzte oftmals das Sacrarum Meditationum alvear, 365 cel-

luis seu meditationibus per totius anni decursum consistens, das P.
Placidus Spieß (f 1659), ein Mönch von Ochsenhausen, geschrieben hatte,
das aber erst 1663 zu Kempten erstmals gedruckt wurde. Das Werk
fand in den Klöstern des deutsch-österreichischen Raumes die größte
Verbreitung 6. Unser P. Adalbert greift auf dieses Betrachtungsbuch
öfters zurück, so bei der Erwähnung der Herzwunde des Heilandes, bei

1 Über Perez siehe M. Ferotin, Histoire de l'Abbaye de Silos, 1897, S. 242. Über
Perez und Caramuel siehe Schmitz-Räber, Geschichte des Benediktiner-Ordens
1 (1947) 363-364. Das Werk von Perez wird bald 1623, bald 1624, bald 1625
datiert.

2 Theologia III. S. 312. Über Haeften Schmitz-Räber, I. S. 363-364.
3 Barocke Geistigkeit S. 264.
4 Theologia IV. S. 437. Zu Seilers Werk G. Heer, Joh. Mabillon und die Schweizer

Benediktiner 1938, S. 85.
6 Näheres Bündner Monatsblatt 1951, S. 230.
8 P. Lindner im Diôzesanarchiv von Schwaben 17 (1899) 117-120 und in den

Nachträgen zum Profeßbuch der Abtei Ochsenhausen. Kempten und München 1911,
S. 5, 9, 12. Freundl. Hinweise von P. Dr. Gebhard Spahr, Weingarten.

161



der Erweckung des Jünglings von Nairn und des Lazarus usw. Unser
Disentiser Theologe nennt den Verfasser noster venerabilis P. Placidus
bzw. piissimus P. Placidus1. Übrigens schöpfte man in Disentis noch

gerne aus der Praxis catechistica (1617 bzw. 1680) des gleichen Ochsen-

hausener Mönches 2.

Zu den Gewährsmännern unseres Disentiser Theologen zählt auch der

Weingartner Mönch und Polyhistor P. Gabriel Bucelin (1599-1681), dessen

Annales Benedictini ihm die freudige Nachricht boten, daß in
Äthiopien, wo der Priester Johannes (il Prer) regiere, heutzutage «

unzählige Klöster unter der Regel unseres heiligen Vaters Benedikt existieren,

dessen heilige Regel dort genau befolgt wird »s. Der barocke Zug in
die Weite offenbart sich bei Defuns auch sonst, beispielsweise in der

Erwähnung von Amerika4. Auf Bucelin beruft sich P. Adalbert ebenso, wenn
er die Schicksale der Reliquien des hl. Thomas von Canterbury erzählt5.

Viel wichtiger als Bucelin waren die großen Historiker Baronius und
Mabillon. Der Oratorianerkardinal und Kirchenhistoriker Caesar Baronius

(f 1607) schrieb die Annales ecclesiastici a Christo nato ad annum
1198, deren erste Ausgabe 1588-93 erschien. Defuns beruft sich auf dieses

Opus, das er wohl zur Verfügung hatte 6. Als Abt kaufte er die Fortsetzung,

die Spandanus Henricus 1675-82 herausgegeben hatte 7. Mit dem

Fürsten der Mauriner, P. Jean Mabillon (f 1707) korrespondierte Defuns
schon einige Zeit8. Dessen Acta Sanctorum Ordinis Sancti Benedicti,
die seit 1668 in Paris erschienen, benutzte P. Adalbert 9. Die Annales
kamen erst später seit 1703 heraus und konnten daher von Defuns selbst
bei der Abfassung seiner Theologie nicht herangezogen werden10.

1 Philosophia IV. S. 260 ; Theologia II. S. 326 ; III. S. 36, 77 ; IV. S. 718 ; V. S. 2.
2 Bündner Monatsblatt 1952, S. 68.
3 Philosophia IH. S. 180. Über Bucelin siehe Festschrift zur 900Jahr-Feier des

Klosters Weingarten 1956, S. 370-400, bes. 377.
4 Theologia II. S. 361 ; III. S. 624.
5 Theologia IV. S. 284, ohne Angabe der genauen Quelle. In Philosophia I. S. 38,

139 beruft sich Defuns auf Bucelins Rhaetia Ethrusca Romana 1666, Eini. und
S. 2-3.

8 Theologia IV. S. 396, 584 (in aparatu ad suas Annales) ; V. S. 355. Philosophia
I. S. 54.

7 Heer 337. 8 Heer 255-264.
9 Philosophia I. S. 75-76. Theologia II. S. 316, 592 ; IV. S. 392, 661, 753. Vgl. Acta

Sanctorum O. S. B. 1 (1668) 60 über Benedictinertum ; II. 2(1672) 28-87 über
Vita S. Bonifatii von Othlo ; IV. 1 (1677) 39, 263-293 über Praeputium und Visio
Wettini. Was Defuns über das Konzil von Frankfurt sagt, ist nicht immer klar
und kann sich auf das gleiche Opus IV. 1 Praef. N. 20 und 43 beziehen. Diese
Verifikationen verdanke ich der Güte von P. Dr. Gall Heer, Engelberg.

10 Heer 263, 264, 335.

162



Ziehen wir die Bilanz aus der aszetischen Bücherei, die Defuns für
seine Werke eingesehen hatte, so ersieht man sofort, daß die damals
bekannten und vielgelesenen aszetischen Schriften der Jesuiten wie Drexel,
Nieremberg, Puente, Rodriguez usw. fehlen. Wohl hat Defuns moraltheologische

Werke von Jesuitengelehrten herangezogen, nicht aber asze-
tische. So war es ja bereits bei Abt Augustin Stöcklin (fl641)1. Nur
eine einzige Ausnahme weist Defuns auf, indem er vom berühmten
Volksmissionar und bekannten Fastenprediger P. Paolo Segneri S. J. (f 1694)

vor allem dessen La Manna dell'anima, das in 4 Bänden 1673-80 in
Bologna herauskam, benutzte und auch dessen Quaresimale, das 1679 in
Florenz erschien, studierte 2. Den Ruf Segneris übernahm dessen treuer
Mitarbeiter, der Bologneser P. Fulvius Fontana, der zusammen mit P.
Johann Anton Mariani 1705 im Kloster die große Volksmission für die

ganze Cadi und darüber hinaus hielt, wobei Defuns den Dolmetscher
machte 3.

Was die oft so salbungsvolle und gemütsreiche Theologie von P. Adalbert

Defuns charakterisiert, sind auch die zahlreichen Hinweise auf das

Brevier, dessen Orationen und Lesungen 4. Auch auf das Martyrologium
Romanum beruft sich der Verfasser5. Selbst die Sequenzen erwähnt er,
so die Pfingstsequenz, die er irrig dem St. Galler Notker zuweist, und
die Fronleichnamssequenz8. Noch bezeichnender ist die Benutzung des

Churer Propriums, nach welchem beim hl. Florian und dem hl. Gaudentius

am toten Körper per miraculum Haare und Nägel gewachsen sein

sollen 7. Daß all diese praktisch-liturgischen Quellen nicht eigentlich
historische Quellen sind, fiel damals nicht auf. Der Mangel an Kritik
zeigt sich bei Defuns schon in der uneingeschränkten Benutzung von
Chronisten wie Trithemius und Bucelin 8. Dem Legendenzauber erlag
unser Barocktheologe nur allzu schnell. Er erzählt uns mit der ernstesten
Miene der Welt vom spanischen Benediktinerabt Eron, der beim Sonnenaufgang

durch Vogelgesang angelockt in den nahen Wald ging und dort
200 und mehr Jahre verbrachte 9. Auch die Legende der Siebenschläfer,

1 Barocke Geistigkeit 263.
2 Theologia II, S. HO ; III. S. 162, 703, 714 (vide gravissimam Condonerà R. P.

Pauli Segner in suo Quadragesimali, Contione 22).
3 Bündner Monatsblatt 1944, S. 178-194.
4 Theologia II. S. 629, 653 ; III. S. 293 ; V. S. 202, 369, 679.
5 Theologia IV. S. 305.
« Theologia III. S. 48 ; V. S. 310.
7 Philosophia IV. S. 159. Proprium Curiense 1680, S. 178, 314.
8 Festschrift zur 900Jahr-Feier des Klosters Weingarten 1956, S. 396-400.
' Philosophia II. S. 300. Vgl. A. Zimmermann, Kalendarium Benedictinum 2 (1934)

163



die zur Zeit der Verfolgung in eine Höhle flüchteten und dort einige

Jahrhunderte verbrachten, berichtet uns Defuns im Anschluß an Goudin.1

Erscheinungen Christi zu Einsiedeln, Paris und Canterbury erfahren wir
ebenfalls durch ihn 2. Nach dem Vorbilde von Gonet weiß er auch von
wunderbaren Erlösungen aus der Hölle zu berichten 3. Von den

Leidenswerkzeugen, dem Blute Christi, der heiligen Lanze, dem Turiner Leichentuch,

dem Tuche der Veronika erzählt uns Defuns gerne 4. Selbst vom
Praeputium Domini ist die Rede 5. Ebenfalls als echt sieht Defuns Haare

und Milch der Muttergottes an 6. Wie wenig kritisch ist es auch, wenn
er berichtet, daß 1374 bei Grabungen im Tale Josaphat die Leiche Seths

mit einer Inschrift (Ego Seth usw.) gefunden worden sei7. So mutet uns
das Werk von Defuns oft wie eine spätmittelalterliche Chronik an. 8 Aber

man muß bedenken, daß ja die historische Kritik damals erst bei den

Maurinern einen freilich verheißungsvollen Anfang gemacht hatte.
Defuns war schließlich nicht mehr und nicht weniger kritisch als viele andere

Barockchroniken und Barocktheologen 9.

Wenn wir die mystische Inspiration und benediktinische Orientierung
unseres Disentiser Mönches als wesentliche Koordinaten von dessen

Geisteshaltung ansprechen, so dürfen wir ergänzungsweise auch die
humanistische Stimmung, die durch das Werk geht, nicht übersehen. Seit den

humanistischen Tendenzen des 14./15. Jh. und den ihnen folgenden
patristischen Studien lernte man die Weisheit Griechenlands als « zweites

Altes Testament » schätzen, ganz im Sinne der alten Kirchenväter
(Clemens von Alexandrien). Für Calderon (f 1681) tönte neben der göttlichen

636, wonach dem span. Abte Ero des 12. Jh. erst später diese Legende
zugeschoben wurde. Dazu folgende Anmerkung.

1 Philosophia II. S. 301. Goudin, II. S. 419. Dazu H. Günter, Psychologie der
Legende 1949, S. 67-68.

2 Philosophia IL S. 333. Über Einsiedler Engehveihe : lege Abbatem Redinus
in Opusc. adversus Heideggerum Tigurinam Professoroni doctissimerem hanc
pertraetantem. Die Schrift erschien 1669. R. Henggeler, Profeßbuch von
Einsiedeln 1933, S. 143.

3 Theologia III. S. 172. Clypeus VIII. pars prior S. 482-483.
4 Theologia IV. S. 659-660. Vgl. Philosophia IV. S. 260 (Longinus).
5 Theologia IV. S. 659, 661.
8 Philosophia IV. S. 178 : ego prae omnibus B. Virginis de capillis et lacte eius,

quae apud nos hic Disertinae visuntur, certissimas reliquias esse iudico. Dazu
I. Müller, Die Abtei Disentis 1634-1655, S. 114-116.

7 Philosophia I. S. 708.
8 Hierher gehört auch die Heirat vieler Heiligen ohne Vollzug der Ehe. Theologia

V. S. 646.
* Heer 435-438 ; A. Coreth, Österreichische Geschichtsschreibung in der Barockzeit

1950, S. 15 f., 49 f.

164



Stimme der Propheten die menschliche der Poetenx. Das war das Wesen

des Barockhumanismus, der in der Antike eine Brücke zum Christentum
sah. Ersichtlich ist das zunächst in den Klassikerzitaten, welche wir schon

bei Goudin und Gonet finden. Defuns weist aber manche auf, die nicht
in diesen Quellen stehen. Am meisten benützte er Vergil, Ovid und Horaz.
Daneben finden sich Zitate aus vielen lateinischen Schriftstellern der
heidnischen und christlichen Zeit, so von Alciatus, Arator, Claudianus,
Gellius, Lactantius, Lucanus, Martialis, Seneca, Venantius Fortunatus.
Eine gute Anzahl von angeführten Texten ist nicht ohne weiteres
identifizierbar, da Defuns oft nur allgemein den Verfasser andeutet durch
Bemerkungen wie elegans poeta, recte cecinit ille, ut merito nobilis poeta
cecinit, poeta noster usw. 2 Auffällig ist ein Zitat aus einer Ode auf die
hl. Katharina von Alexandrien, die P. Athanas Gugger (f 1669) aus Sankt
Gallen, der 1664-66 in Disentis als Dekan wirkte, verfaßt hat3. Ebenso

wichtig wie die Benützung der Werke von Dichtern und Schriftstellern
ist die Heranziehung der antiken Geschichte. Wenn Defuns die Notwendigkeit

der Philosophie betont, so greift er nicht nur auf die Juden und
Ägypter, sondern auch auf die Griechen und Römer zurück. Da
erscheinen Sokrates und Plato, Solon und Lykurg, aber auch Numa Pom-

pilius und Cicero als Belege 4. Den Wert der Philosophie beginnt Defuns

damit zu beweisen, daß er Adam als ersten Philosophen darstellt und
den philosophischen Einfluß bei Epaminondas und Alkibiades, Scipio und
Caesar hervorstreicht 5. In diesem Zusammenhange ist es auch typisch,
daß er selbst den sagenhaften rätischen Ahnherren Arunz Rhaetus als

Philosophen ansieht 6. Übrigens auch diese Betonung der rätisch-antiken

Ursprünge ist bezeichnend und setzte sich später in P. Maurus Wenzin

(f 1745) und P. Placidus Spescha (f 1833) weiter7.
Aber für diesen Barockhumanismus schwärmten damals nicht alle. Der

Paganismus der Renaissancezeit hatte eine Gegenbewegung veranlaßt, die

in der antiken Bildung mehr oder weniger eine Gefahr sah und sich dabei

1 E. R. Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter 1948, S. 248-249.
2 z. B. Philosophia II. S. 212 ; Theologia II. S. 96, 443-444 ; III. S. 174, 289, 291,

688 ; IV. S. 373, 464.
3 Theologia II. S. 494. A. Gugger, Odarum Sacrarum Libri IV. S. 533 : O tua

felix Catharina sorte. Dazu Abtei IL S. 106-107, 120.
4 Philosophia I. S. 29-39. Goudin, I. S. 7-13.
5 Philosophia I. S. 31-32, 44. Das Christentum als Philosophie siehe Curtius 216-

218 und F. Dölger, Byzanz und die europäische Staatenwelt 1953, S. 197-208.
5 Philosophia I. S. 38, aus G. Bucelin, Rhaetia Ethrusca 1656, S. 2.
7 Wenzini Descriptio Desertinensis 1882, S. 6-7. Schweizer Rundschau 46 (1947) 773

(über Spescha).

165



auch schon auf manche Vorläufer der frühchristlichen und mittelalterlichen

Zeit berufen konnte 1. Diese antihumanistische Bewegung dauerte
noch im ganzen 17. Jh. an. Auch in unseren Landen war sie vorhanden.
Der Ilanzer Prädikant Stephan Gabriel warnte in seinem Sulaz, der 1611

erstmals herauskam und auch 1683 wieder aufgelegt wurde, vor
allzugroßer Verehrung von Cicero, Galenus und Justinian. Und im gleichen
Jahre 1683 betonte der Gründer der Trappisten de Rancé, daß Studium
und Wissenschaft dem Mönchtum gefährlich seien, wogegen sich Jean
Mabillon 1691 mit Recht wehrte 2. Die Consolaziun von 1690 brachte
deutlich in Erinnerung, daß auch die alten Dichter Vergil und Horaz,
Ovid und Martial der Vergänglichkeit angehören. Cicero wird als

ruhmsüchtig herabgesetzt 3.

Defuns fragte sich daher, ob der Mönch Philosophie und damit auch

antike Bildung sich aneignen soll. Schon die Collationes Patrum von
Cassian (f ca. 435) hätten sich gegen Fabeln und Kindereien (fabularum
nugas) der Dichter ausgesprochen 4. Auch Hieronymus sei einst von einem

Engel wegen der Lektüre des Heiden Cicero geprügelt worden, was
Defuns aber als eitlen Traum entwertet. P. Adalbert weiß auch, daß der
Cluniazenserabt Odo (f 942) im Schlafe erlebte, daß ihm ein Gefäß voll
Schlangen gezeigt wurde und zwar gerade damals, als er sich anschickte,

Vergil zu lesen. Defuns deutete dies sehr einfach. Odo habe den
römischen Klassiker nur der Ergötzung, nicht aber des Nutzens wegen lesen

wollen 5. Unser Disentiser Theologe weist darauf hin, wie jetzt die
« Mönche nicht in Einöden, wie einst, sondern in Dörfern und Städten
wohnen und nicht mehr wie einst von den Vorfahren unter die Laien,
sondern unter die Geistlichen gezählt und zum Priestertum erhoben werden,

um dem Heil des Nächsten und dem Predigtauftrage zu obliegen,
den Glauben mit der Feder zu verteidigen, die Heiden und Häretiker
zu bekämpfen und zu widerlegen, wie aus der heutigen Erfahrung
feststeht »6. Damit hat Defuns, wie ja zu erwarten war, sich auf die Seite
seines Freundes Mabillon gestellt. Er wollte alles Wissen und alle Bildung
mit dem Glauben und der Theologie vereinen.

1 Curtius 240 ff. ; Schmitz-Räber, Geschichte des Benediktinerordens 2 (1948) 81 ff.
2 Heer 19-22.
3 Näheres Jahresber. d. hist.-antiquar. Gesellschaft v. Graubünden 81 (1951) 58-59.
4 Philosophia I. S. 70. Cassiani Collationes Patrum XIV. 12. Siehe Migne, Patrologia

Latina 49 Sp. 974-981.
5 Philosophia I. S. 71. Darüber F. Schneider, Rom und der Romgedanke im

Mittelalter 1926, S. 142.
8 Philosophia I. S. 72.

166



6. IM PARITÄTISCHEN BÜNDNERLAND

Die mystisch-aszetische Einstellung und das benediktinisch-humani-
stische Interesse zeichnen noch nicht die ganze Persönlichkeit von Adalbert

Defuns. Man muß noch den Apologeten Defuns mitten in dem
konfessionell zerrissenen Bündnerlande hinzufügen. Die Glaubensspaltung

ging ihm um so mehr zu Herzen, als sie teilweise sehr spät kam. So fand
die Neuerung in Trimmis (Bez. Unterlandquart) erst 1613-16 bei einer
Minderheit Eingang *. Als Ursache der Glaubenskrise sah P. Adalbert die
Unwissenheit an 2. Das ist insofern richtig, als eine theologische Unklarheit

das 15. Jh. charakterisierte 3. Zum Durchbruch verhalfen der Neuerung

die Ilanzer Artikel, in denen z. B. die Schenkungen zu guten Zwecken
als « gottlos und sakrilegisch » bezeichnet wurden 4. Unser Disentiser
Mönch ist aber stolz darauf, daß der neue Glaube nie in die Grenzen der
Cadi eindringen konnte. Das eigentliche Klostergebiet blieb unversehrt,
was er den Klosterheiligen Placidus und Sigisbert zugute schreibt. In
seiner zeitgebundenen polemischen Art macht er sogar die Vertreter der

neuen Richtung nur allzusehr lächerlich : « Jene neulich aus kleinem

Dorngesträuch der Häretiker herausgezogenen Haselmäuse versuchten
diese orthodoxe Glaubenslehre, die wir Euch, Ihr überaus glorreichen
Himmlischen, gleichsam als erbliches Geschenk schon seit längst
vergangenen Zeiten rein und unversehrt erhalten haben, ja jene Haselmäuse

versuchten diesen Glauben ins Wanken zu bringen, aber sie vermochten
durch Eure Hilfe, Ihr Heiligen im Himmel, nur das, was die Nebel gegen
die Sonne. »6

Wenn auch der Protestantismus nicht die Quellen des jungen Rheins
erobern konnte, so war es ihm doch vergönnt, den größeren Teil der
bündnerischen Lande für sich zu gewinnen. Das konstatiert Defuns

schweigend. Aber unser Theologe läßt den Blick auch über die Landes-

1 Hist. Biogr. Lex. der Schweiz 7 (1934) 52-53. Zum Ganzen Barocke Geistigkeit
257-262.

2 Philosophia I. S. 57 : Utinam Rhaetia nostra nuperis Haeresibus ignorantiam
praeteriti saeculi ianuam non aperuisset.

3 J. Lortz, Geschichte der Kirche 1948, S. 237 f., 250-253.
4 Theologia IV. S. 251. C. Jecklin, Urkunden zur Verfassungsgeschichte

Graubündens 5 (1883) 79-80, 90-91.
6 Theologia I. Eini. S. vi : equidem extraetae illae nuper e vepreculis Haereticorum

nitedulae hanc orthodoxae Fidei Doctrinam, quam a Vobis, Gloriosissimi Coe-

lites, velut Haereditarium munus iam olim puram atque illibatam accepimus,
labefaetare sunt conati, sed Vestris, o Divi in Coelo, suffragiis haec in illam
potuerunt, quod adversus Solem nebulae.

167



grenzen schweifen und stellt tröstlich fest, daß die katholische Kirche auf
dem ganzen Erdball, in Europa von Spanien bis Polen, von Italien bis
England, und außerhalb Europas bis Indien und bis Amerika verbreitet ist.
Dann fährt er fort : « Die Sekten unseres Landes haben nur einen kleinen
Teil Germaniens durchdrungen und in diesem Erdenwinkel sitzen sie an
der Sichel, doch, wie wir im Herrn hoffen, dürfen wir bald deren Vernichtung

erwarten » (brevi exspectans excidium).1 Die Zeit kannte noch keine

bürgerliche Toleranz, beide Parteien suchten einander zu eliminieren 2.

Und doch glaubte Defuns nicht ernstlich an das schnelle Ende des

bündnerischen Protestantismus, denn er gibt zahlreiche Ratschläge für
das praktische Zusammenleben. « In unserem Rätien ist das Anhören von
häretischen Predigten, die Teilnahme am Leichenzug, die Übernahme
der Taufpatenstelle kein Zeichen der Glaubensäußerung oder der

Religionsgemeinschaft mit Häretikern. » Defuns fügte jedoch mit Gonet
wohlweislich hinzu : « wenn ein Ärgernis und die Gefahr des Abfalls ferne
ist » 3. Er tritt dafür ein, daß man protestantische Kinder gegen den
Willen von deren Eltern nicht taufen darf4. Auch sucht er nicht überall
Häretiker : « Viele einfache und ungebildete Leute, die in unserem Rätien
als Häretiker gelten, sind keine wahren und eigentlichen Häretiker, weil
die Hartnäckigkeit fehlt (ob defectum pertinaciae), weshalb sie von ihren
Pfarrern losgesprochen werden können. Solche haben tatsächlich den
katholischen Glauben, den sie in der Taufe erhielten, niemals verloren.
Dieser wird nämlich nur durch beharrlichen Irrtum verloren (errando
pertinaciter). »6 Gegen Verirrte ist er großzügig : « Wer in die Häresie

gefallen ist, muß in der Beichte nicht deren Eigenschaft angeben, weil
alle Häresien der gleichen Art sind, auch wenn gewisse das Gegenteil
lehren. »6

Und doch geht Defuns nicht über die Grenzen der Tradition. Ja, er
stellt sich auf den Standpunkt des mittelalterlichen Rechts und der
Scholastik, wenn er behauptet, daß die Häretiker gerechterweise wegen
ihrer Häresie oder Apostasie mit dem Tode bestraft werden können.

1 Theologia III. S. 624. In Philosophia I. S. 756-757 setzt Defuns den Fall, daß
Disentiser Religiösen in Ilanz den Katechismus erklären. Nach Philosophia I.
S. 117 ist die Doctrina Christiana Rhaetica gemeint, wohl identisch mit dem
romanischen Katechismus von Joh. Ant. Calvenzano (1611). Zeitschrift für
Schweiz. Kirchengeschichte 42 (1948) 51-52.

2 Näheres Barocke Geistigkeit 259.
3 Theologia III. S. 642. Clypeus X. S. 661. Vgl. Theologia III. S. 737
4 Theologia III. S. 653.
5 Theologia III. S. 655.
6 Theologia III. S. 655.

168



Auch die Sanktgaller Theologen lehrten dies. Jedoch sieht P. Adalbert
die praktische Schwierigkeit ein : « Im übrigen haben diese Strafen in
unserem Rätien und fast in ganz Germanien nach dem bedauernswerten
Schiffbruch des Glaubens wegen der Zahl der Häretiker keinen Platz
mehr. » J Defuns gibt aber einige praktische Mahnungen. So warnt er im
allgemeinen, mit den Häretikern zu disputieren 2. Ebenso rät er dringend
ab, das Neue Testament, das der Ilanzer Prädikant Lucius Gabriel 1648

in rätoromanischer Sprache herausgegeben hat, zu lesen, da besonders

dessen Einleitung gefährlich sei 3. Vielleicht hätte Defuns besser getan,
auch die Schriften des Stephan Gabriel, so Ilg ver sulaz (1611) und Unna

stadera (1649) hier zu nennen 4. Besonders betont P. Adalbert die Wahrheit

der Eucharistie gegen die protestantische Auffassung : « Es ist ein

Unglück für Rätien und das Vaterland, die sonst so sehr blühen, daß wir
mitten unter den zwinglisch-kalvinistischen Feinden der Kirche und des

Glaubens leben, mit denen wir öfters notwendigerweise in Streit kommen
und die reale Gegenwart Christi unter den eucharistischen Gestalten,
welche jene leugnen, verteidigen müssen. » Darum behandelte Defuns die
Lehre von der Eucharistie ausführlicher und wollte noch mehreres
darüber in seinem geplanten sechsten Bande der Theologie, den er als Tomus
Controversiarum bezeichnet, sagen 5. Darin sollte die Rechtfertigungslehre

der Kirche breiter behandelt werden. Diese Darlegung war gegen
den protestantischen Churer Pfarrer Johann Jacob Vedrosi (1624-1706)

gerichtet 6. Gegen diesen Theologen hatte schon der Einsiedler Abt Augustin

Reding 1670 seine Dissertationes Controversisticae geschrieben, die
noch 1684 eine Neuauflage erlebten. Abt Adalbert de Medell (1656-96)
hatte zwar an dieser Kontroverse wenig Freude, wohl aber sein Mönch
Adalbert Defuns, der später sein Nachfolger werden sollte 7. Gegen die

protestantischen Historiker des Bündnerlandes verteidigte Defuns auch

1 Theologia III. S. 657. Vgl. Theologia Sang. IV. S. 311-317.
2 Theologia III. S. 652.
3 Theologia IV. S. 85-86 : Nota, quosdam e Rhaetus nostris nimium esse audaces,

qui novum Testamentum a Stephano Gabriele Ilantii Ministro Zwinglio
Calviniano rhaetice versum sua cum venerata (venenata) professione vel Praefatione
absque ullo timore vel licentia legunt, quos equidem vehementior vereor, ut exeom-
municationem ineurrant. Defuns verwechselt Lucius und Stephan Gabriel.

4 Bibliografia Retoromontscha 1938, nr. 1370, 1376, 1388.
5 Theologia V. S. 199-200.
8 Theologia III. S. 511 : Verum de his in Tomo Controversistico plura, quem contra

Vedrosium aliquando elucubravimus Deo dante. Vermutlich Verschrieb elucu-
bravimus für elueubrabimus.

7 I. Müller, Die Abtei Disentis 1655-96. 1955, S. 526. Bündner Monatsblatt 1957.
S. 25-26. Hist. Biogr. Lex. d. Schweiz 7 (1934) 205.

12 169



den Zölibat. Er wies darauf hin, daß die Aesopeia wohl die Gemahlin
des Bischofs Paschalis war, aber daß letzterer sie vor seiner Bischofswürde

geheiratet habe. Dann erklärt er mit Gonet allgemein solche epis-

copae bzw. episcopinae 1. In der Synopsis Annalium von 1709 betont
Defuns das gleiche und verweist auf seine weiteren Ausführungen in den

Annales 2. Diese waren allgemein eine große apologetische Arbeit gegen
den Churer Protestantismus 3. Sie waren schon abgeschlossen, als Defuns
seine Theologie schrieb, denn er zitierte sie und zwar zu den Jahren 600

bis 612 und 681 4. Sogar die große Rufe (Bova gronda) vom 29. Juni 1689

war bereits einverleibt 5.

Apologetisch wirkt seine Disentiser Geschichte dadurch, daß er oft
nach dem Grundsatz « Weltgeschichte ist Weltgericht » vorgeht. Der Mörder
des hl. Placidus kommt in den Wellen des Rheins um, einzelne
Teilnehmer der Polter-Landsgemeinde von 1634 erleben nachher Unglück
auf Unglück und die Führer des klosterfeindlichen Cumin von 1656 gehen
schlimm aus 6. In diesen Zusammenhang hinein gehört die Ansicht, daß

die Byzantiner zur Strafe für ihr Schisma gerade in den Pfingsttagen
1453 die Eroberung ihrer Stadt erleben mußten und seit dieser Zeit in

der Knechtschaft der Türken verblieben. Diese Meinung hat Defuns bei
Gonet gelesen.7 Im übrigen übernahm P. Adalbert von Goudin die mechanische

Geschichtsauffassung, wonach einfach die Zeiten sich folgen wie

Sonnentage auf Regentage und wie erntereiche Jahre auf unfruchtbare
Perioden. So sei das eine Jahrhundert gelehrter, das andere barbarischer.

Und als Beispiel für ein unkultiviertes Säkulum führt er das neunte an,
also gerade dasjenige der karolingischen Renaissance8. So verfehlt das

ist, so wäre es doch ungerecht, vom 17. Jh. jene Geschichtskenntnisse

und jene objektive Einstellung zur Forschung zu erwarten, die erst das

19. und 20. Jh. brachten.

1 Theologia V. S. 554, 566. J. B. Gonet, Manuale Thomistarum 1681, Par III.
S. 179. Dazu Zeitschrift f. Schweiz. Geschichte 19 (1939) 342-344.

2 Synopsis ad 681.
3 Näheres Zeitschrift f. Schweiz. Geschichte 13 (1933) 468-473.
4 Theologia IL S. 489 (vide Annales Disert.). IV. S. 466 (quae olim scripsimus in

historia nostra Disertinensi ad annum 600). Philosophia I. S. 691 (in Cronico
manuscripto Monasterii nostri Disertinensis Libro primo ad annum Christi 612).

Theologia V. S. 554 (ut probavimus olim in Libro secundo historiae). Dazu
Synopsis ad 681.

5 Theologia II. S. 545 : ut legere potestis in historia manuscripta.
8 Synopsis ad 621, 1634, 1656.
7 Theologia II. S. 99. Clypeus V. S. 546.
8 Philosophia III. S. 40. Goudin, III. S. 26.

170



7. Im Zeichen der Naturwissenschaft und Mathematik

Da die Philosophie auch die Physik, d. h. die Naturphilosophie behandelte,

können wir daraus das naturwissenschaftliche Weltbild der
Generation um 1700 erkennen. Beginnen wir mit der Kosmologie. Wie sein

philosophischer Cicerone A. Goudin, so läßt auch Defuns die Welt im
Frühling erschaffen werden. Im Gegensatz zum vorsichtigen französischen

Dominikaner gibt unser Disentiser Theologe aber sogar den

genauen Tag, den 25. März, an 1. Defuns setzt sich auch für das Sechstagewerk

ein, während Goudin eher für die augustinische Deutung stimmt2.
Ohne Zögern läßt P. Adalbert die Sonne um die Erde drehen und bemerkt
dazu ; « So lehren fast alle Philosophen und es scheint, daß diese

Behauptung klar aus jenem Psalm 103 (Vers 5) bewiesen werden kann : «Du
hast die Erde auf ihre feste Grundlage gegründet und sie wird in Ewigkeit

nicht umgeworfen » und aus dem ersten Kapitel des Ecclesiastes

(Vers 4-5) : « Die Erde steht in Ewigkeit, die Sonne geht auf und geht
wieder unter. » Verurteilt ist daher die Torheit (damnata est stultitia),
welche Kopernikus und Galilei wieder erneuert haben und zwar nach dem

Beispiele gewisser antiker Philosophen, die da träumen, die Sonne sei

inmitten der Welt unbeweglich, die Erde aber bewege sich beständig um
sie. »3 Als Beleg für seine Ansicht führt Defuns die nicht neuen
volkstümlichen Beobachtungen an : « Wenn sich die Erde von Westen nach
Osten bewegen würde, wie sich die Wolken bewegen, dann würden diese

nie an demselben Orte erscheinen und haltmachen, sondern sie würden
reißend schnell vom Osten nach Westen getragen werden, was der
Erfahrung widerspricht. Wenn endlich die Erde in schnellster Bewegung
fortgerissen würde, dann würde ein senkrecht in die Höhe geworfener
Stein an einem sehr entfernten Orte gegen Westen hin zurückfallen,
wovon wir aber täglich das Gegenteil wahrnehmen. »4 Defuns steht nicht
allein da. Die gleiche These stellte sein Gewährsmann A. Goudin auf,
der keinen genügenden Grund fand, davon abzugehen, und das ptolo-
mäische Weltbild als das wahrscheinlichere annahm (caeteris probabilius
Systema)5. Auch der St. Galler Sfondrati wandte sich gegen Kopernikus
und Galilei und betonte die exegetischen Gründe : « Die Heilige Schrift

1 Philosophia III. S. 26. Goudin, III. S. 18-20.
2 Philosophia III. S. 30-35. Goudin, III. S. 20-24.
3 Philosophia IL S. 173 ; III. S. 64-65.
4 Philosophia III. S. 65.
6 Goudin, III. S. 139, 141, 144-145, 150.

171



lehrt an vielen Stellen, daß die Erde stillsteht, der Himmel und die
Sonne aber sich stets bewegen, welche sehr klaren Texte nicht in einen

andern Sinn verdreht werden müssen. Daher stammen alle Häresien. »1

Defuns stand also noch ganz im Banne der barocken Einstellung. Sehr

begreiflich, denn erst 1683, also fünf Jahre vor Abfassung seiner

Philosophie, erbrachten Newton mit dem Gravitationsgesetz und 1725 Bradley
mit seiner Beobachtung über die Ellipsen der Fixsterne die letzten
Beweise für das heliozentrische System.

Den Gestirnen brachte man damals großes Interesse entgegen. Defuns

berichtet, daß man mit dem Teleskop auf dem Monde Berge, Wälder
und Meere gesehen haben wolle. Zu diesen Forschern zähle auch der Jesuit
Athanas Kircher (f 1680), der dieses Thema in seinen « Reisen » zu den

sieben Planeten verfolgt habe (Iter exstaticum 1656). « Aber dies alles

ist fabelhaft und ohne jeglichen Grund ausgedacht, denn jene eingebildeten

Berge und Mondflecken sind nur dünnere und dunklere Mondteile,
die Berge und Wälder darstellen. » Defuns folgte hier wieder seinem

dominikanischen Mentor 2. Einen gewissen Einfluß der Gestirne auf den
Menschen nimmt P. Adalbert an « sowohl wegen der sehr alten Tradition
fast aller als auch aus verschiedenen Beobachtungen der Gelehrten ». An
einer anderen Stelle sagt er : « Nicht nur Vater und Mutter, sondern
auch die Gestirne kommen bei der Geburt eines Kindes zur Geltung. Daher

haben diejenigen bessere Anlagen, die unter einem glücklicheren
Anblick der Sterne geboren werden. » 3 Diese Frage hatte ihn schon einige
Jahre vorher so beschäftigt, daß er über das Verhältnis von Sterne und

Vererbung Notizen gesammelt hatte 4. Nicht umsonst notierte sich das

Berthersche Tagebuch des 17. und 18. Jh. bei den Geburten jeweils die

Konstellation der Gestirne 5. Was aber die Voraussagungen der Astrologen

allgemein betrifft, so führt P. Adalbert im Anschluß an St. Thomas

aus, so sind sie oft nur zufällig richtig oder gehen dann auf göttliche
Anweisung zurück oder entstanden auch in Zusammenarbeit mit Dämonen.

« Daher sind solche Astrologen oder wie wir auf rätisch sagen, Lenker

von Planeten (Planetarum Rectores) strenge fernzuhalten und zu
unterdrücken. »6

1 C. Sfondrati, Cursus philosophicus S. Galli 3 (1696) 34-43.
2 Theologia III. S. 92. Goudin, III. S. 72, 80.
3 Philosophia II. S. 173. Goudin, II. S. 217.
1 Philosophia IV. S. 193-196 : consulat Conimbrccenses et si placet similiter nota-

tiones nostras physicas aliquot ab hinc annis exortas (S. 196).
s BertherscIics Tagebuch S. 28, 30, 31.
8 Philosophia III. S. 40, 122-123. Goudin, III. S. 113-114.

172



Trotzdem hat Defuns am Sternenhimmel seine große Freude. Er
berichtet uns über den in Disentis sichtbaren Mondregenbogen vom Jahre
1670, den er 1686 in Somvix wieder sehen konnte 1. Ebenso hielt er das

Erscheinen des Kometen im Jahre 1680/81 fest 2. Er meldet uns selbst

von einem Astrolabium in Truns, das der Obersaxer Christianus Giger,
der später beim Bau der Klosterkirche als Operum Praefectus, also als

Polier oder Bauleiter führend hervortrat, erbaut hatte 3. P. Adalbert
beschreibt uns das Werk ziemlich deutlich : « Christian Giger, ein
ausgezeichneter Mann aus Obersaxen, der in scharfsinniger Weise technische

Einrichtungen (acerrimi ingenii in exeogitandis artefactis) erfinden konnte,

ließ in seinem Haus an einer bescheidenen Wand das Wachsen und
Abnehmen des Mondes, den Untergang und das Wiederaufstehen der
Sonne mit einem wunderbaren Kunstwerk, das durch seine Gewichte in
Schwung gesetzt wurde, sichtbar darstellen, was wir selbst nicht nur
einmal in Truns gesehen haben. » 4 Giger konnte also ein Astrolabium,
das sonst eine ziemlich große Mechanik benötigte, in einem seiner Zimmer

an einer Wand herstellen.
Die Freude am gestirnten Himmel ist echt barock und wird auch dem

hl. Ignatius von Loyola nachgerühmt. Für diese gläubige Zeit war Welt
und Überwelt eins. Vom Geschaffenen drang der Geist mühelos zum
Ungeschaffenen vor. Was uns Heutigen fast als aufdringliches Moralisieren
vorkommt, wurde damals nicht so empfunden. Daher machte sich Defuns
im Anschluß an das kurze Wort Goudins : terra non nisi ut punctum
tiefe Gedanken über unser Erdenleben 5. « Auf diesem irdischen Punkte
führen wir Kriege, schaffen uns Latifundien, richten Häuser und Paläste
ein, verjagen einander neidisch vom angestammten Boden, vollbringen
tausend törichte Kindereien. Ich beschwöre Dich, wer immer du dies
schreibst oder liesest oder hörst, den Geist von diesem Erdenpunkt zum
Himmel emporzurichten. Schau auf die in ewiger Ordnung eilenden Lichter

und sieh, wie die Gestirne zusammen beständige Reigen aufführen.
Wer möchte nicht tausendmal alles Irdische mit hochherzigem Schritt
zu Boden treten, um endlich nach dem Abgang den Ruhm des höchsten,
weitesten und großartigsten Sternenreiches erreichen zu dürfen. »6

1 Philosophia IV. S. 94.
2 Philosophia III. S. 78. Chr. Brugger, Beiträge zur Natur-Chronik der Schweiz

4 (1881) 10-11.
3 Bündner Monatsblatt 1946, S. 367 zu 1706.
4 Philosophia IL S. 162.
5 Goudin, III. S. 76.
8 Philosophia III. S. 99 ; ähnlich 181.

173



Von der Astrologie gehen wir über zur Physik und Chemie. Die Physik
stellt Defuns höher als die Mathematik, aber nicht so hoch wie die
Metaphysik 1. Das Problem des Perpetuum mobile beschäftigte ihn sehr. Dabei

prüfte er alle künstlichen Maschinen, von denen er je Kunde erhalten

konnte, angefangen von der hölzernen Taube des Archytas von Tarent
bis zum metallenen Adler, der beim Einzug Karls V. in Nürnberg
aufgestellt war 2. Die Beschreibung des Barometers entlehnte er aus Goudin

3. Wenn wir die chemischen Darlegungen unseres Theologen werten
wollen, so müssen wir immer vor Augen halten, daß noch im 15./16. Jh.
die Alchimie weithin herrschte. So ist es begreiflich, wie Defuns an
dämonische Medizinen glauben konnte 4. Hierher gehört wohl auch das sog.

pulvis sympathicus, dessen FernWirkung in damaliger Zeit hoch im Kurse
stand 5. Damit erklärte sich Defuns die Bahrprobe, die darin bestand,
daß die Wunden des Ermordeten bei der Anwesenheit des Mörders zu
bluten begannen. Defuns hält dafür, daß die geistigen Kräfte des Blutes
wieder zu ihren Quellen zurückzufließen geneigt seien. Doch glaubte
P. Adalbert nicht an eine Fernwirkung, sondern nur an eine solche in
der Nähe. In diesen Ausführungen stützte sich unser Theologe vielfach
auf Goudin, der aber doch letztlich hinter diesem Mittel ein Fragezeichen
machte °. In die Chemie gehört auch die Frage der Goldmacherei. Der
Disentiser Mönch lehnte sie ab, beruft sich aber dabei typisch auf die

mittelalterliche Scholastik (Thomas) und das kanonische Recht7.
Über die Pflanzen erfahren wir nicht überaus viel. Freilich hatte Defuns

Freude, in aller Besinnlichkeit die Blumen zu betrachten. Er spricht von
Lilien und Nelken, deren aromatischer Duft und eleganter Bau erfreuen.

Durch ihre Farbe ergötzt die Narzisse und das Veilchen. Die Tulpe ist
beliebt und öffnet sich der Sonne 8. Auch den Tieren wendet unser Theologe

seine Aufmerksamkeit zu, aber es ist hier vor allem das Merkwürdige
und Auffällige, das ihn interessiert. Er meldet von Tierchen, die im Feuer

1 Philosophia II. S. 16.
2 Philosophia II. S. 162. Dazu F. M. Feldhaus, Die Technik der Antike und des

Mittelalters 1931, S. 129, 215, 223, 378.
3 Philosophia II. S. 337-338. Goudin, II. S. 454-457.
4 Philosophia IL S. 164.
5 Philosophia II. S. 382 : sane hic pulvis magno in pretio est hac aetate etiam

apud homines non solum doctrina et eruditione, sed etiam sanctitate ac vitae
integritate conspicuos.

6 Philosophia II. S. 378-382. Goudin, II. S. 487 : forte enim eiusmodi laudatus
pulvis nullius roboris est et vulgatissima illius emcaciae fama.

7 Philosophia II. S. 164-167.
8 Philosophia IV. S. 210-211.

174



geboren werden und leben können. Die Griechen bezeichneten solche
als Piraustas 1. Auch dunkle Schwäne und weiße Raben reizen die
Neugierde unseres Paters 2. Selbst von menschenähnlichen Fischen weiß er
aus Goudin zu erzählen 3. Das ewige Wachstum der Krokodile hat er aus
Aristoteles übernommen 4. Stets weiß Defuns spannende Beispiele
anzuführen, so etwa den wilden Stier, der am Feigenbaume angebunden,
sofort zahm wird 5. Ganz anziehende Fragen beziehen sich auf die Monstra 6.

Seine ganze Digressio de animalibus endet mit Fröschen wie bei Goudin
und bezeichnenderweise mit einem Zitat aus Plinius (ut refert Plinius) 7.

Es geht eben dem barocken Zimmermensch und Zellengelehrten nicht
um die eigene Anschauung und Forschung im Sinne von Paracelsus,
sondern einfach um das in der Literatur überkommene Material.

Auch die anthropologischen Probleme sind Defuns nicht fern. Auf die
antike Naturwissenschaft und die scholastische Spekulation geht die

Unterscheidung des Blutes in unvollkommenes (nutrimentalis) und
vollkommenes (naturalis) zurück. Dieses hat nach Galenus in der Leber, nach
Aristoteles im Herzen seinen Sitz. Die St. Galler Theologen lehnten die

Unterscheidung ab 8. Für die Theologie benutzte man dies, um zu
beurteilen, was in Christus wesentlich zur hypostatischen Union gehöre. Sie

nahmen an, daß Zähne, Haare und Nägel des Körpers Christi mit dem
Worte Gottes vereinigt worden seien, nicht aber die Tränen, der Schweiß

und der Speichel und andere Überflüssigkeiten und Exkremente des

menschlichen Körpers 9. Nachdem der englische Arzt William Harvey
(t 1657) den Blutkreislauf des Menschen entdeckt hatte, kam die Kenntnis

der Venen und Arterien über Goudin auch zu Defuns 10.

Selbst Fragen der Medizin und Psychologie berührten Defuns gelegentlich.

Er empfiehlt dem Melancholiker die Reinigung der Gallenwege durch
Medikamente u. Bei der Erörterung der Distanzwirkung erwähnt er
Zwillinge, die sich « oft zugleich freuen, zugleich trauern, zugleich krank werden,

zugleich gesunden, auch wenn der eine in Rom, der andere zu Disen-

1 Philosophia IV. S. 179.
2 Philosophia I. S. 400.
3 Philosophia IV. S. 272. Goudin, III. S. 552.
4 Philosophia II. S. 293-294.
5 Philosophia IL S. 383.
8 Philosophia IL S. 230.
7 Philosophia IV. S. 276. Goudin, III. S. 561.
8 Theologia IV. S. 655-656. Clypeus XI. S. 603 f. Theologia Sang. VIII. S. 152.
9 Theologia IV. S. 657. Clypeus XI. S. 605-606, 624. Theologia Sang. VIII. S. 152.
10 Philosophia IV. S. 251-252. Goudin, III. S. 507-510.
11 Philosophia II. S. 676 : mclancholicus medicamentis evacuet utram bilem.

175



tis verweilt. » Schon wirklichkeitsnaher erfaßt er die Psychologie seiner

Mitwelt : « Gewisse Menschen haben vor bestimmten Tieren wie z. B.

Katzen, Mäusen, Fröschen, jungen Hunden solche Angst, daß sie ob
deren Gegenwart im gleichen Zimmer zu schwitzen beginnen, obwohl
diese Tiere weit entfernt sind und nicht gesehen werden können. »1

Mehr als für die Naturwissenschaften war Defuns für die Mathematik

begeistert. Nicht von ungefähr Er lebte mitten in dem Jahrhundert der
Mathematik (1650-1750), das glaubte, daß die Mathematik das Vorbild
aller Wissenschaften sei. Descartes (f 1650) bereitete diese Einstellung
vor, Spinoza (j 1697) machte den Versuch, die Tugendlehre more
geometrico für alle Menschen und Zeiten zu beweisen. Der Basler Jakob
Bernoulli (f 1705) triumphierte schon, daß der mittelalterliche Syllogismus

durch die Algebra besiegt worden sei2. Diese Zeitströmung muß

man sich vor Augen halten, wenn man den Enthusiasmus und die Freude

unseres Disentiser Theologen an der Zahlenwissenschaft zur Kenntnis
nimmt. Gegen den Zisterzienserphilosophen P. Petrus a S. Josepho, der
die Mathematik nicht eigentlich als Wissenschaft betrachten wollte, zieht
Defuns mutig zu Felde : « Die Autorität dieses Neuerers gilt uns nicht
so viel, daß wir deshalb Aristoteles und den hl. Thomas verlassen wollen,
da ja alle in gemeinsamer Übereinstimmung die Arithmetik zu den eigentlichen

Wissenschaften zählen und zwar sie als von allen die genaueste,
sicherste und einleuchtendste betrachten. »

3 So braucht Defuns den

Begriff « mathematisch » gerne. Von der Satisfactio der Buße sagt er, es

gehe um keine aequalitas arithmetica, sondern nur um eine aequalitas
proportionis bzw. geometrica et moralis 4. Besonders lieb sind Defuns
Planimetrie (Kreis, Dreieck) und Stereometrie (Kugel, Ellipse, Zylinder,
Kubus), die er gerne zur Erklärung seiner Ausführungen benutzt5. Die

Frage, ob eine unendliche Größe auf göttliche Art möglich ist,
beantwortet er mit St. Thomas negativ und bringt dafür aus Goudin
mathematische Beweise, die er zeichnerisch darstellt, was sein Mentor nicht
tat6. Daß die Quantitas continua zwar nicht physisch, aber doch
mathematisch aus teilbaren Teilen besteht, dafür bietet er Beispiele aus der

1 Philosophia IL S. 383-384.
2 E. Fueter, Das Jahrhundert der Mathematik. VIII. Congrès international des

sciences historiques. Zürich 1938. IL S. 510-513. H. Hubschmid, Gott, Mensch
und Welt in der Schweiz. Aufklärung 1950, S. 39-41.

3 Philosophia I. S. 519.
4 Theologia V. S. 482 ; vgl. ebendort S. 564.
5 Philosophia I. S. 534, 621, 662.
8 Philosophia II. S. 282-285. Probatio S. 3-5.

176



Lehre vom Kreis, Dreieck, Diagonale und Pyramide. Die Hälfte dieser

Hinweise stammt nicht von Goudin, sondern von Defuns, der auch
wiederum die Zeichnungen dazu schenkte 1. Das Bezeichnendste ist wohl,
daß uns unser Disentiser Theologe mathematische Beweise dafür vorzulegen

wagt, daß in der konsekrierten Hostie und in jedem Teil derselben
der ganze Christus enthalten ist. Defuns arbeitet mit Dreieck (triangelus
solus) und Dreieck im Kreis (triangelus cum circulo), kann aber
begreiflicherweise mehr illustrieren als beweisen. Die Zeichnungen machte ihm
P. Adelgott Dürler (f 1708), der Kalligraph und Kupferstecher des

Klosters. Leider sind gerade diese Zeichnungen in der Handschrift
ausgelassen, jedoch ließen sie sich durch P. Dr. Burkard Kaufmann, Disentis,
anhand des Textes rekonstruieren 2.

Die Zeichnungen sind überhaupt charakteristisch für die Defunsischen
Arbeiten. Schon seine Vorbilder wiesen Zeichnungen auf, so die Manu-
ductio ad Logicam vom Jesuiten Philippe du Trieu (f 1645), die erstmals

1614/15 herauskam, dann auch die Idea philosophiae (1654) des
Zisterziensers P. Petrus a S. Josepho (f 1662). Aber Defuns schuf solche in
größerer Anzahl, wenn freilich in höchst einfacher Form. Komplizierte
Zeichnungen und Darstellungen, wie wir sie in der Philosophie von
Goudin (1671) und von Sfondrati (1696) finden, konnte sich das
handschriftlich weitergegebene Werk des Disentiser Professors nicht leisten.
In den vorhandenen Kopien sind manchmal Seiten für die Zeichnungen
freigelassen. Oft liegt auch ein ausdrücklicher Hinweis vor, Bemerkungen
wie : in hac tabella, adverte omnes lineas, en tibi Schema, ut haec figura
ostendit, arborem breviter hic accipe). 3 All das zeigt wiederum einmal
mehr, daß P. Adalbert Defuns ein ungemein erfahrener und praktischer
Lehrer war.

8. Gesamtcharakteristik

Überblickt man das ganze philosophisch-theologische Arbeiten der

neun Bände mit insgesamt 5000 Seiten, so kann man der Schaffenskraft
des rätischen Mönches die Achtung nicht versagen. Auch die
siebenbändigen Annales Monasterii sowie die Synopsis Annalium und andere
historische Schriften von Defuns dürften im ganzen wiederum an die

1 Philosophia II. S. 346-355.
2 Theologia V. S. 299-309. Über Dürler, Abtei II. S. 477-480.
3 Philosophia I. S. 175, 533, 595, 616-017, 622-626, 641, 643, 646, 648, 663; II.

S. 284-285, 346, 349, 352-354 usw.

177



5000 Seiten ausmachen. Mit strahlender Energie und nicht erlahmender
Arbeitskraft hat Defuns auf dem theologischen und historischen Gebiete

gearbeitet. Wenn der Begriff « Barockaktivismus » richtig ist, dann kann

er mit Fug und Recht auf Defuns angewendet werden. So erst kann man
sich erklären, daß noch P. Placidus Spescha (f 1833) in seiner zwar etwas

eigenrichtigen, aber im 18. Jh. stets gut unterrichteten Klostergeschichte
Adalbert Defuns bezeichnet als « das feinste, ausgebildetste und
weitsichtigste Genie, das Disentis jemals gehabt und haben wird ». Er nennt
ihn ein « Licht der Gelehrsamkeit und Frömmigkeit » 1.

Wie bei den historischen Werken der klare annalistische Aufbau konsequent

grundgelegt wurde, so ist auch bei der Philosophie und Theologie
das aristotelisch-thomistische System folgerichtig und ausdauernd
durchgeführt. Es ging dem Verfasser nicht darum, da oder dort zu studieren,
sondern es ging ihm um das Große und Ganze, um das monumentale
Gebäude der Philosophie und Theologie. Eine großartige Synthese des

gesamten Wissens, eine harmonische Zusammenfassung des ganzen Denkens

der Zeit war das Ziel. Die Logik, Physik und Metaphysik, die Theo-
dizee und Soteriologie, all das sollte zu einer klaren Gesamtkonstruktion
vereinigt werden. Was Defuns in langem Studium aus der Bibel, dem

Kirchenrechte, der Summa des hl. Thomas und aus vielen andern Werken
gelesen und überlegt sowie jahrelang doziert hatte, das wollte er nun
in den wesentlichsten Zügen schriftlich darlegen. Sein Ziel, einen klaren

systematisch aufgebauten Gesamt-Überblick über das ganze Wissensgebiet

zu schaffen, paßt vollkommen zu den Idealen der Barockscholastik

2. Das spätere Spezialistentum, das im 19./20. Jh. so Großartiges
geleistet, aber doch oft den Zusammenhang mit dem Ganzen verloren
hat, war damals noch keineswegs am Werke.

Kann man nun von einer Theologia Disertinensis sprechen, wie man
von einer Theologia Coloniensis (1638), Salmanticensis (1631), Sangallensis

(1670), Einsidlensis (1687) und Salisburgensis (1704) spricht Ja und
Nein Ja, wenn man in Betracht zieht, daß sich sein Opus wohl
beinahe ein halbes Jahrhundert als Lehrbuch im Kloster erhalten hat und

zwar für die Klostermitglieder wie für die Weltgeistlichen. Und dann liegt
auch ein praktisches Werk vor, das im Gegensatze zur St. Galler
Philosophie und Theologie manches unbrauchbare Material beiseite ließ. M. J.
Scheeben sagte von der theologischen Arbeit der Periode von ca. 1660-

1750, daß sie zwar eine Epigonenzeit darstelle, aber daß « die Bündigkeit,
1 Pieth-Hager, P. Placidus Spescha 1913, S. 58.
2 Scheeben 474.

178



Ruhe und Übersichtlichkeit vieler dieser Werke einen wohltuenden
Eindruck macht und ihnen große praktische Brauchbarkeit verleiht »1. Das

trifft bei Defuns einigermaßen zu. Endlich sticht unsere Disentiser Arbeit
durch den systematischen und rein thomistischen Aufbau hervor, ferner
durch die aszetisch-benediktinische Auffassung und die oft salbungsvolle
Darstellung.

Und doch gibt es keine Disentiser Theologie in dem Sinne, daß Defuns
etwa eine eigene selbständige Begründung der Dogmen und der Moral
dargelegt hätte. Die zahllosen Entlehnungen im Aufbau und in der

Ausführung aus Goudins Philosophie und aus Gonets Theologie und auch

viele Anleihen bei der St. Galler Theologie, trotz mancher beachtenswerten

Abweichungen, all das belegt, daß das Defunsische Opus kein
selbständiger Wurf war. Der Verfasser darf nicht zu den erstrangigen
Scholastikern des 17. Jh. gezählt werden. M. J. Scheeben hat an dieser

theologischen Epoche von 1660-1750 getadelt, daß deren Werke « leider
manchmal zu maschinen- und fabrikmäßig ausgeführt sind ». « Namentlich

einige deutsche Theologen hatten die Manie, über alle theologischen
Fächer Handbücher zusammenzuschreiben. » Dieser Vorwurf betrifft
auch das Opus von Defuns, wenn auch nicht in dieser allgemeinen Form.
Wenn ferner Scheeben den spanischen Theologen dieser Zeit « eine immer
abstruser werdende Spekulation » vorwirft, so denkt man sofort an die
mathematischen Darlegungen von P. Adalbert, die freilich nur einen ganz
kleinen Teil des Gesamtwerkes ausmachen 2.

Durchgehen wir die theologische Bibliothek von P. Adalbert Defuns,
so fällt der französische Anteil besonders auf. Goudin und Gonet stehen

an der Spitze, dann folgen Trieu und Petrus a S. Josepho, Genebrard und
Mabillon schließen in etwa den Reigen. Dazu paßt, daß Defuns gerne
Beispiele französischer Könige anführt3. Das steht durchaus im Einklang
mit andern Äußerungen von P. Adalbert Defuns, der vom Frankreich
des Sonnenkönigs das Heil erwartete und auch sogar die Unterdrückung
der Protestanten in Graubünden 4. Der spanische Einfluß bei Defuns ist
nicht so groß. Anspielungen auffälliger Art finden sich wenige 5. Daß der
Professor diktierte, war eigentlich spanischer Brauch, der Anfang des

; Scheeben 483.
2 Scheeben 483.
3 Philosophia I. S. 31, 39 ; Theologia IV. S. 737 ; V. S. 6, 249. Zum höfischen

Element vgl. auch die nobilissima virgo Barbara bzw. Catharina. Philosophia I.
S. 15, 54. Zum Ganzen Barocke Geistigkeit S. 274-282.

4 Barocke Geistigkeit S. 280-282.
5 Philosophia I. S. 31 ; Theologia I. S. 114.

179



17. Jh. auch nach Köln kam1. Aber zur Zeit von Defuns war er wohl schon
sehr verbreitet. Wenn P. Adalbert oft gerade gegen spanische Theologen
wie Suarez, Molina, Vasquez usw. polemisiert, so will dies selbstverständlich

nicht national gedeutet sein. Es gab in Spanien nicht nur Molinisten,
sondern auch hervorragende Thomisten. Zudem fehlten im Kloster auch
Freunde von Habsburg-Spanien keineswegs 2.

Schließlich wollte und konnte Defuns weder spanisch noch französisch,
sondern nur kirchlich sein, ganz im Sinne der tridentinischen Reform.
So ist es bezeichnend, wenn er von den liturgischen Anweisungen, den

sogenannten Rubriken, schreibt : « Den Rubriken müssen wir mehr
gehorchen als den privaten Anweisungen der Menschen. »3 Selbst für das

wenig klassische Kirchenlatein setzte er sich ein und nahm auf die
Einwände der Grammatiker keine Rücksicht. Der Begriff ex opere operato
braucht zwar das Verbum deponens in passiver Bedeutung, aber warum
sollte man nicht in der Theologie neue praktische Begriffe prägen, wie
das ja auch in der Jurisprudenz der Fall sei. Defuns war für das lebendige

kirchliche Latein. Von der Einführung der Volkssprache sagte er

jedoch nichts 4. Endlich macht es ihm Ehre, wenn er am Schlüsse des

ganzen Werkes schreibt : « Was immer ich bis zu diesem Tage schrieb,
sagte oder diktierte und was immer ich noch, sofern es Gott gestattet,
schreiben werde, unterstelle ich bereitwilligst dem Urteilsspruche der

heiligen römischen Kirche. Sie ist nämlich die Säule und edle Siegerin
über die Häresien, sie die Lehrmeisterin der erprobten Sitten, sie die
reine Regel des lebendigen und wahren Glaubens. Ihr unterstelle ich mich
und meine Arbeiten. Ich bitte und wünsche aus ganzer Seele ihre
Beglaubigung, wenn ich gegen ihre Feinde kämpfe, ihre Berichtigung, wenn
ich irre, und endlich ihre Anerkennung, wenn ich die Wahrheit verteidige.

»5 Hier zeigt Defuns die innersten Falten seines Herzens. Er war
wohl kein so großer Theologe wie es der Einsiedler Augustin Reding
war, er konnte nicht so in den Streit der Zeit eingreifen wie der St. Galler
Coelestin Sfondrati, aber er verdient mit ihnen zusammen als Theologe
und Apologet der Kirche genannt zu werden, da er ihnen an Eifer und
Liebe zur kirchlichen Wissenschaft kaum nachsteht.

1 G. M. Löhr, Die Kölner Dominikanerschule vom 14. bis IC. Jh. 1946, S.
2 Barocke Geistigkeit S. 277-279.
3 Theologia V. S. 380 (betreff Seelenmessen).
4 Theologia V. S. 59 ; vgl. Theologia Sang. IX. S. 74.
6 Theologia V. S. 690.

180


	Die Disentiser Barockscholastik

