
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 52 (1958)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Kurt Ruh : Bonaventura deutsch. Ein Beitrag zur Deutschen
Franziskanermystik und -Scholastik Bibliotheca Germanica 7). — Bern, Francke,
1956. 384 S.

Es bereitet reine Freude, eine Arbeit von der Qualität der vorliegenden
anzeigen zu können. Etwa im Sinne von W. Stammler (vgl. meine Besprechung

seiner « Kleinen Schriften » in dieser Zs. 1956, 214 f.) und seiner Schule
beschäftigt sich Ruh als Germanist mit der deutschen Prosa des ausgehenden

Mittelalters, vorzüglich mit dem Schrifttum der deutschen Mystik und
Scholastik bzw. deren Ausläufer. In diesem Buch bespricht er die spätmittelalterlichen

Übertragungen der Schriften des hl. Bonaventura und betritt
damit ein Arbeitsgebiet, das kaum von jemand beachtet, geschweige denn
durchgearbeitet worden ist : Neuland im besten Sinne des Wortes. Wie das
Ergebnis zeigt, tut er das mit großem Gewinn, der nicht bloß der eigentlichen
Philologie, sondern auch der Geistesgeschichte schlechthin zugute kommt
(vgl. die Programmsetzung S. 23).

Ruh schickt seiner Arbeit eine große und kenntnisreiche Einleitung voraus.
Zuerst bietet er eine gedrängte Übersicht über die bisher bekannt gewordenen

Übersetzungen der Kirchenväter und der lateinischen Scholastiker
(S. 24-37). Schon das ist überaus dankenswert (ich vermisse S. 37 die Angabe,
wo Ruhs Besprechung zu Morgan-Strothmanns Ausgabe der mhd. Summa
des hl. Thomas erschienen ist). Dann folgt ein Überblick über die Mystik
und Scholastik der Franziskaner, soweit sie uns auch in deutscher Sprache
vorliegt (S. 38-63), aus welchem ich die ziemlich kniffelige Frage hervorhebe,
inwieweit auch die Dominikaner zur Kenntnis des hl. Franziskus im
deutschen Sprachgebiet beigetragen haben (vgl. S. 44 und S. 64 ff.). Und nun
kommt «Bonaventura deutsch» an die Reihe (S. 63-78), vorerst in der
Gestalt einer vorläufigen Zusammenfassung über die Nachwirkung des
franziskanischen Kirchenlehrers in Deutschland ; lauter Dinge, die nachher im
Hauptteil der Arbeit Ruhs erhärtet werden. Wichtig scheint mir die
Feststellung zu sein, daß, nach dem Alter der Handschriften zu schließen, die
deutschen Übersetzungen der Werke des hl. Bonaventura eigentlich
überraschend spät einsetzen, wohl erst um 1370-80 herum, und daß der Großteil
derselben sogar erst dem 15. Jh. angehört (S. 73 und 297 f.). Mehr
philologisches Interesse weckt das Schlußkapitel der Einleitung über die Rezeption
der scholastischen Fachsprache im spätmittelalterlichen Deutsch (S. 78-90).

111



Schon in dieser überaus lesenswerten und gelehrten Einleitung benützt R.
ein ausgedehntes Handschriftenmaterial.

Im großen Hauptteil des Buches werden die erhalten gebliebenen
Übersetzungen der Werke Bonaventuras inventarisiert und genau gegeneinander
abgegrenzt. R. hat dafür eine geradezu erstaunlich große Anzahl von
Handschriften zusammengetragen und benützt. Wer weiß, welche Riesenarbeit
das bedeutet und wie schwierig es oft ist, die Handschriften auch nur
aufzustöbern — R. redet S. 91 selbst von « Zufall und glücklichem Griff » —
wird ihm dafür großen Dank wissen. Bei der Beschreibung der Hss. berücksichtigt

Ruh nicht bloß jene Teile, welche auf seine Arbeit Bezug haben,
sondern verzeichnet den gesamten Inhalt derselben. Es gelingt ihm dabei,
unzählige kleinere oder größere Traktate oder Traktatteile genauer zu
bestimmen und dieselben auch noch in weitern Hss. nachzuweisen. Das
eingehende Register 2 (S. 376 ff.) ermöglicht die leichte Ausnützung dieser
kostbaren Angaben. — Bei jedem Werk Bonaventuras werden die Übersetzungen
klassifiziert, zumeist nach deren sprachlichen Form ; daraufhin wird das
Verhältnis der Übertragungen unter sich genauer bestimmt. — Gewiß werden
im einen oder andern Fall (Ruh gibt das S. 269 selbst zu) noch genauere
Präzisionen möglich sein, besonders wenn er widriger Umstände halber nicht
auf die Hs. selbst zurückgreifen konnte oder auf die Angaben mehr oder
weniger genauer Beschreibungen in Katalogen abstellen mußte. Aber man
nimmt solche « Unvollkommenheiten » sehr gern in Kauf, wenn man den
Reichtum des gebotenen Materials überblickt. Was R. zusammengetragen
hat, ist einfach staunenerregend und ich stelle seine Arbeit irgendwie in
Vergleich mit Quints Untersuchungen über die Überlieferung der Predigten
Eckharts. Arbeiten ähnlicher Art und gleichen Umfanges werden uns nur
sehr selten geschenkt

Unter den Werken Bonaventuras, die eine besonders reiche Überlieferung
in deutscher Sprache aufweisen, nenne ich : De triplici via, das Soliloquium
und die Legende des hl. Franz von Assisi. Über die echten Schriften
Bonaventuras hinaus behandelt R. auch noch 15 Ps.-Bonaventuriana, ein Mehr
an Arbeit, das man mit besonderm Dank entgegennimmt. Denn auch unter
ihnen befinden sich sachlich sehr wichtige Stücke, denken wir nur an die
Meditationes vitae Christi. — Eine besondere Erwähnung verdient als
Übersetzer Bonaventuras der Basler Kartäuser Ludwig Moser (f 1510), der zwar
kein besonderes Sprachgenie war, sich aber « in besonders intensiver und
umfassender Weise um die Vermittlung geistlicher Prosaschriften bekannter
kirchlicher Lehrer bemüht hat » (S. 186). Ihm gilt ein großer Exkurs (S. 186-
208, mit aufschlußreichem Glossar, in welchem die deutschen Entsprechungen
zu lateinischen Fachausdrücken verzeichnet sind). Diese interessante Persönlichkeit

(vgl. S. 188 Anm. 5 die bisherige Literatur) soll in einer Freiburger
Dissertation von W. Haeller genauer untersucht werden.

Das Buch wird mit drei Texteditionen abgeschlossen. Zuerst wird die
Mosersche Übersetzung eines Teiles des Itinerarium mentis in Deum, unter
Beifügung der bei Seuse in der Vita cap. 51 enthaltenen entsprechenden
Texte geboten (S. 305-313). Dann folgt De triplici via, mit eingehendem
Kommentar über die Textverhältnisse (S. 314-347). Und endlich die Epistola

112



continens xxv memoralia (S. 348-361). Auch zu diesen drei Stücken ist ein
ausführliches Glossar (mit lateinischen Entsprechungen) angefertigt worden,
in welchem viele bei Lexer nicht vorhandene Wörter verzeichnet sind.

Der reiche Inhalt des Buches ist durch vortreffliche Register erschlossen :

ein Verzeichnis der Hss. mit Verdeutschungen Bonaventuras (S. 11 ff.), eine
Liste der übrigen benützten Hss. (S. 373 ff.), eine Liste der nicht Bonaventura

zugehörigen aber im Buche erwähnten Texte (S. 376 ff.) und endlich
noch ein Personenverzeichnis. Damit ist ein überaus reichhaltiges
Quellenmaterial nach allen Richtungen hin in selten vorbildlicher Weise zugänglich

gemacht.
Ich zögere nach dem Gesagten nicht, diese Veröffentlichung unter die

besten Leistungen einzureihen, welche je über ein ähnliches Sondergebiet
geschaffen wurden. Ich spreche auch die Hoffnung aus, daß er dem Fache
der deutschen Mystik und Scholastik treu bleibe und uns aus demselben
noch manche wertvolle Arbeit schenke.

An kleineren Ergänzungen notiere ich S. 36 : Zur Summa confessorum des

Joh. von Freiburg in deutscher Bearbeitung durch Br. Berthold vgl. O. Geiger,
in : Freiburger Diözesan-Archiv 48 (1920) 1 ff. und R. Stanka, Die Summa
des Berthold von Freiburg. Wien 1937. — Zum Mystikertraktat bei Greith
vgl. J. Seitz, Der Traktat des « unbekannten deutschen Mystikers » bei
Greith. Leipzig 1936. — S. 159 : Ich habe Bedenken, ob br. Henric
generaal van der minderebrueder orden mit Heinrich von Balma, einem
Kartäuser, gleichgesetzt werden kann, obwohl sich bis 1387 kein Franziskanergeneral

namens Heinrich nachweisen läßt. — S. 251 : Für den Katalog des
St. Katharinenklosters in Nürnberg ist immer noch auf F. Jostes, Meister
Eckhart und seine Jünger. Freiburg i. Ue. 1895. S. 114 ff. mit Nutzen zu
verweisen. — S. 254 : Über die heute noch erhaltenen Hss. aus dem
Dominikanerinnenkloster St. Gallen bzw. Wil berichtet Th. Vogler, Geschichte des
Dominikanerinnenklosters St. Katharina in St. Gallen (Wil s. a.) 233 ff. —
S. 265 : Zu Jesus dulcis memoria vgl. A. Wilmart, Le « Jubilus » dit de Saint
Bernard Storia e letteratura 2) Roma 1943.

Und endlich S. 47 : Es ist nicht « richtig », daß die Forschung über Berthold
von Regensburg seit 50 Jahren stillgestanden ist. Aber diese Forschung hat
eine große Leidensgeschichte hinter sich, die einmal Erwähnung verdient.
Vor rund 40 Jahren beschäftigte sich der Schweizer Kapuziner P. Ephrem
Baumgartner mit einer kritischen Ausgabe der Predigten (des Rusticanus)
Bertholds. Als dieser Gelehrte in den Bergen verunglückte, wurde P. Krispin
Moser O. Cap. mit der Weiterführung der Arbeit betraut ; dieser hat dann
auch vor ca. 30 Jahren in Freiburg mit seinen Voruntersuchungen hervorragend

promoviert (vgl. seine Artikel in dieser Zeitschrift 36-37, 1942-43).
Doch bald wurde er für andere Arbeiten beansprucht. Als er starb, war
P. Krispin nicht über Vorarbeiten, allerdings größeren Umfanges,
hinausgekommen. Die Aufgabe ging wiederum an einen Mitbruder der Genannten,
P. Laurentius Casutt in Freiburg, über. Möge es ihm gelingen, sie glücklich
zu vollenden, nachdem sie nun bereits in die dritte Hand gelangt ist.

Dr. P. Dom. Planzer OP.

8 113



Dorothea Roth : Die mittelalterliche Predigttheorie und das Manuale
Curatorum des Johann Ulrich Surgant Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft

58). — Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1956. 198 S.

Ausgangspunkt dieser Arbeit ist das Manuale Curatorum (vgl. über die
verschiedenen Ausgaben S. 13) des Johann Ulrich Surgant (geb. ca. 1450 im
Elsaß ; 1465 in Basel immatrikuliert, nachher in Paris ; ab 1470 wiederum
in Basel ; 1479 Dr. iuris canonici, Professor an der Universität und viermal
deren Rektor ; seit 1472 Leutpriester an St. Theodor ; gest. 20. Sept. 1503).
Dieses Manuale, welches eine ausführliche Einleitung in die Homiletik bietet,
ist bisher noch nie im Zusammenhang untersucht worden. Es darf als einer
der letzten Ausläufer der mittelalterlichen Artes praedicandi gelten, die
besonders von Charland und Clarke eingehend behandelt worden sind. Das
bietet R. Anlaß, auf diese Vorgänger und Vorbilder ausführlich zu sprechen
zu kommen und deren Werke zu analysieren. Sie beginnt mit Augustinus,
De doctrina Christiana und Gregorius Magnus, Regula pastoralis. Dann folgen
Guibertus de Novigento, Alanus ab Insulis, Wilhelm von Auvergne,
Humbertus de Romanis, Jean de Galles, Jacobus de Fusignano, Thomas Walyse
und Traktate unbekannter Verfasser, die zu Unrecht Thomas von Aquin,
einem gewissen Mauritius und Heinrich von Langenstein (de Hassia)
zugeschrieben werden. R. hat sich mit unendlicher Geduld in diese trockene
und nicht ganz einfache Literatur eingearbeitet und bietet von jedem Traktat
eine ausführliche und zuverlässige Inhaltsangabe. Sie unterläßt es auch nicht,
auf die Zusammenhänge zwischen diesen Abhandlungen hinzuweisen.
Soweit ist die Arbeit sehr fleißig durchgeführt und auch aller Achtung wert.

Aber in gewissen Einzelfragcn hätte R. doch genauer sein sollen. So werden
wir beispielsweise über die Überlieferung und die Ausgaben der einzelnen
Traktate ungenügend unterrichtet, obwohl Charland alles Material zu einer
prächtigen Zusammenfassung geboten hat. Ich begreife es auch nicht,
weshalb man von einem Bonaventura-Traktat, einen Aquin (sie)-Traktat usw.
reden kann, nachdem doch nachgewiesen ist, daß diese Autoren mit der
Abfassung dieser Werke nicht das Geringste zu tun haben. Da hätte ein « Pseudo-
Bonaventura » usw. seine Berechtigung gehabt. Vielleicht wäre es noch besser

gewesen, einfach nach dem Incipit zu zitieren, z. B. Traktat Communicantes I.
bzw. Communicantes II., wie das in ähnlichen Fällen geschieht. — Ja, man
erfährt nicht einmal genau den Namen des Druckers des Aquin-Traktates.
S. 140 heißt es per Albertus (sic) Rumine de Duderstadt. S. 196 per Albertum
Runne de Duderstat. Was ist nun richtig und was steht im Druck — S. 17

ist Grabmann tüchtig mißverstanden worden, wenn von Augustinus. De
doctr. christ, gesagt wird, sie behandle die großen Glaubenswahrheiten « in
der Art der großen theologischen Summen des Mittelalters ». Denn nur der
Inhalt ist weitgehend identisch, während die Darstellungsart doch eine völlig
andere ist. — S. 25 müßte unbedingt etwas darüber gesagt werden, daß
Augustinus (und nicht bloß er die Heilige Schrift als literarisches
Schönheitsideal erachtete. Reiche Materialien dazu bei Curtius, Europäische
Literatur und lat. Mittelalter. 2. Aufl. Bern 1954. 83 f. und besonders 443 ff.
Ebenso wäre S. 33 Anm. zu intra seipsum quasi in libro scriptum ein Hin-

114



weis auf Curtius 306 ff. notwendig gewesen. — Im Hinblick auf Augustinus
wäre unbedingt auch etwas über die verschiedenen « Sinne » der Heiligen
Schrift und deren Auslegung zu sagen. Und erst recht durfte bei
mittelalterlichen Autoren die Frage nach dem vielfachen Sinn der Schrift nicht
ohne einen Seitenblick auf die gesamte mittelalterliche Exegese behandelt
werden ; sonst hängt alles in der Luft und man begreift nicht, wie die Artes
praedicandi zu ihren Auffassungen gelangen konnten. So auch z. B. S. 66,

wo die Divisio ohne Hinweis auf die mittelalterliche Schriftauslegung und
die Glossa einfach nicht verstanden wird, weil niemand weiß, wo diese Sub-
tilitäten eigentlich herrühren. S. 74 Anm. 132 ist in dieser Hinsicht völlig
ungenügend. Man vergleiche etwa zur ganzen Frage : C. Spicq, Esquisse
d'une histoire de l'exégèse latine au moyen âge Bibl. Thomiste 26),
Paris 1944, besonders S. 349 ff. : La Bible et la prédication. Überhaupt ist
es die Schwäche des Buches, solchen geistesgeschichtlichen Zusammenhängen
nicht nachgegangen zu sein.

Ebenso vermissen wir jeden Hinweis auf die mittelalterliche Predigtpraxis.
An ihr wäre doch irgendwie zu überprüfen gewesen, in welchem Umfang
die theoretischen Anweisungen der Artes praedicandi in der Praxis
verstanden bzw. befolgt wurden. — S. 64 wäre ein Wort über die mittelalterlichen

Universitätspredigten fällig gewesen ; vgl. M. Davy, Les sermons
universitaires parisiens 1230-31. Paris 1931 und verwandte Literatur. — S. 80 ff.
und öfters kann die wichtige Frage der Themata und Prothemata nur an
Beispielen richtig verstanden werden ; vgl. Th. Käppeli, Eine Prothematasammlung

aus Pariserpredigten des 13. Jhs. in Cod. Ottob. lat. 505, in :

Miscellanea Giov. Mercati II Studi e Testi 122), Roma 1946, mit reichen
Hinweisen und Literatur. — S. 37 (vgl. S. 48 57 70 u. öfters) ist nicht
erkannt worden, daß das Quis, quid, ubi der bekannte Merkvers über die
Circumstantiae ist, der auf Cicero zurückgeht und bei Thomas, I-II. 7, 3

als klassisch zitiert wird ; vgl. auch Curtius S. 200.
S. 87 beklagt sich R., daß Käppeli nicht angab, woher Jacobus de Fusignano

stammt. Das ist doch klar : er stammt eben aus Fusignano, 27 km von
Ravenna entfernt (vgl. Touring Club Italiano, Annuario generale 1952. S. 383).
Es ist also überflüssig an Foigny-Aisne bei Laon als Herkunftsort zu denken ;

daß der Rezensent in Rev. d'hist. eccl. 1957, S. 1163 diesen Vorschlag noch
besonders hervorhebt, macht ihn nicht wahr. — S. 138 : Regina caeli laetare
ist keine Bibelstelle, sondern der Anfang der bekannten Muttergottesantiphon
zur Osterzeit. — S. 54 ff. : Die Angaben von Mortier über Humbertus de
Romanis sind überholt durch K. Wenk, Das erste Konklave der
Papstgeschichte, in : QF aus italien. Arch, und Bibl. 18, 1 (Rom 1926) und vor
allem durch F. Heintke, Humbert von Romans Hist. Studien 222) Berlin
1933, wo S. 96 ff. die Predigtschriften Humberts ausführlich behandelt werden

(vgl. S. 109 die genauen Angaben über deren verschiedene Drucke, die
bei Roth weitgehend fehlen). Humberts Opera de vita regulari, welche R.
nicht finden konnte, sind in jeder Dominikanerbibliothek zu haben und erst
wieder vor wenigen Jahren neu aufgelegt worden (vgl. S. 57 Anm.). — S. 58 :

Exercitia spiritualia sind nicht gottesdienstliche Verrichtungen, sondern
« geistliche Übungen ». — S. 48 : Statt Indizes ist zu lesen Indizien. — S. 156 :

115



Statt Brüder der Mindern Orden ist zu lesen Orden der Mindern Brüder. —
S. 157 : Mandata et credenda heißt nicht bloß «Gebote Gottes», sondern
auch « wichtigste Glaubensartikel ». — S. 179 : die Vita S. Augustini ist nicht
von Possidonius sondern von Possidius von Calama verfaßt worden.

Wirklich bedenklich wird es, wenn R. Handschriften benützt oder Latein
und Paläographie in Frage stehen. Ich stelle hier nur einiges zusammen.
S. 28 : statt per semetipso lies pro semetipso. — S. 33 : statt quibusdam rotibus
lies rotis. — S. 38 f. : statt ex ratione semita lies ex rationis semita, wie das
schon von auctoritatum fonte gefordert wird. — S. 60 : statt repetenta lies
repetentia. — S. 77 Anm. : Qui perfectus in ilio tempore ist verdorben
aus Qui probatus est in ilio et perfectus est, erit UH gloria aeterna (Eccl. 31, 10,
ein Text, der in der Liturgie im Commune Confessorum und im Meßformular
immer wieder zitiert wird). — S. 83 Anm. 152 : statt habenda lies habentia.
— S. 89 Anm. 175 und Anm. 176 : statt Quod lies Quia. — S. 90 Anm. 177 :

statt sie lies sicut, das schon vom nachfolgenden ita gefordert wird. — S. 93 :

statt iudicium quem lies quod, statt scriborum lies scribarum. — S. 98

Anm. 197 : statt sed tarnen illarum lies sed tantum illarum : ebenso S. 99

Anm. 201 : lies non tantum de Canone, das gefordert wird vom folgenden
sed etiam. — S. 103 : statt historia tripartia lies historia tripartita. — S. 133
Anm. 299 : statt deterrentur lies deterreantur. — S. 135 statt Salvus te fecit
lies Salvum te fecit. — Mangelhaft ist auch die Interpunktion der lateinischen
Texte, z. B. S. 120 Anm. : sed requiritur etiam ars dirigens in operando sic
et hic. statt richtig in operando. Sic et hic.

Der an sich sehr fleißigen Arbeit fehlt der geistesgeschichtliche Rahmen
— man erfährt, von der Liste der Drucke des Manuale Surgants abgesehen,
kaum etwas über dessen Nachwirkung in Praxis und Literatur — und auch
die nötige Exaktheit in der Ausführung.

Dr. P. Dom. Planzer OP.

Fr. Domingo de Santa Teresa, O. C. D.: Juan de Valdés 1498 - 1541.
Su pensamiento religioso y las corrientes espirituales de su tiempo. — Romae :

Apud aedes Universitatis Gregorianae 1957. xlviii-423 p. in 8° (Analecta
Gregoriana, vol. 85. Series Facultatis Historiae Ecclesiasticae. Sectio B, n° 13).

L'état de nos connaissances, sur de larges secteurs des sciences historiques
et philologiques, reste parfois immuable pendant des années. L'école se

borne à transmettre un certain nombre de données et à les interpréter selon
des idées bien assises sur l'autorité de maîtres respectables, sans autre
critique. Soudain, un livre apparaît, fruit de patientes recherches, et toute
l'histoire d'une période déterminée se met en mouvement. Elle reprend
vie sous nos yeux ; des rapports entre des faits et des œuvres du monde
politique, culturel et même religieux, jusqu'alors insoupçonnés, deviennent
évidents. Ces ouvrages provoquent un sentiment de sécurité, de confiance ;

ils éveillent de nouvelles études, qui peuvent rectifier des points de détail,
mais qui éclairent d'un jour nouveau des zones de plus en plus larges.

Telle fut pour l'histoire spirituelle du XVIe siècle espagnol — et en particulier

pour sa première moitié — la thèse de Marcel Bataillon, Erasme et

116



l'Espagne, soutenue à la Sorbonne en 1937. Depuis, le livre de Bataillon a

eu une nouvelle édition, élargie et complétée, en espagnol, parue au Mexique.
Et autour de ce livre il n'a pas manqué de se produire une série d'études
surprenantes. Son effet le plus considérable a été de faire rentrer le mouvement

spirituel de l'Espagne de Charles V dans cette grande crise spirituelle
qui a secoué toute l'Europe jusqu'au Concile de Trente — la même crise

qu'ont étudiée les travaux d'Imbart de la Tour, de H. Jedin, de Mgr Pio
Paschini, pour la France et pour l'Italie. Nous savons maintenant combien
sommaires et inexactes étaient les vues de maints historiens sur de
nombreuses figures de cette période. Et nous avons appris à mettre le « grain
de sel » nécessaire à la lecture des dossiers de l'Inquisition.

Poursuivant ces procès en revision, il fallait qu'un jour un chercheur
espagnol vînt rencontrer la personnalité troublante de Juan de Valdés et
qu'il la soumît à un nouvel examen. C'est ce qu'a fait un Carme déchaussé,
le R. P. Domingo de Santa Teresa, dans la thèse que nous avons sous les

yeux. Il faut en être grandement reconnaissant et à l'auteur et à l'Université

Grégorienne qui l'a publiée.
Il s'agit d'un travail excellent, solide, abondamment développé, sagement

nuancé dans ses conclusions. Le but de l'auteur est de recueillir la pensée
religieuse de Juan de Valdés et de noter ses rapports avec les courants
religieux de son temps, surtout l'influence de la spiritualité de Valdés sur les
cercles de « spirituels » italiens avant et pendant le Concile de Trente. Il y
parvient en étudiant en détail la vie et la doctrine de Valdés, ainsi que
l'ambiance religieuse dans laquelle il a baigné. Délibérément, l'auteur
élimine toute allusion à l'œuvre de Valdés la mieux connue en Espagne,
la seule qui ne soit pas religieuse, et celle qui intéresse davantage les
philologues, son Dialogo de las Lenguas, défense et illustration de la langue
castillane à l'usage des humanistes italiens.

Après une introduction historiographique qui nous fait voir combien la
pensée religieuse de Valdés a été interprétée de manière diverse et même
contradictoire depuis le XVIe siècle, le P. Domingo de Santa Teresa nous
fait revivre les années espagnoles de la jeunesse de Valdés et les influences
qu'il a subies : celle d'Erasme et des érasmisants en quête d'un christianisme
intérieur et d'une piété éclairée, à l'Université d'Alcalâ ; celle des « alum-
brados », mouvement essentiellement populaire et séculier qui cherche la
perfection chrétienne par des chemins voisins du quiétisme et de l'illumination,

condamné en 1525 par un décret du Grand Inquisiteur Alonso
Maurique, lui-même pourtant humaniste et érasmisant convaincu.

Nous le suivons ensuite à Rome (1531) et à Naples (1534-1541) comme
agent politique de la cour impériale d'abord, puis dans sa retraite et au
milieu de ce cercle d'amitiés spirituelles et de conversations religieuses dont
Valdés — quoique laïc — était le centre. Mais il y a dans ce livre beaucoup
plus qu'une biographie. Le récit est entrecoupé de larges analyses des

ouvrages de Valdés et de sa spiritualité, de digressions sur les personnalités
qui l'entourent et leurs positions doctrinales.

La deuxième partie de l'ouvrage (pp. 249-388) est consacrée à la diffusion
de la spiritualité valdésienne : à ses amis de Naples, tel le protonotaire de

117



Clément VII, Carnesecchi, telle Giulia Gonzaga, la jeune veuve de Vespasiano

Colonna ; au cercle des « spirituali » de Viterbo, autour du cardinal
Reginald Pole et de Vittoria Colonna et aux liens spirituels de Valdés avec
les cardinaux Contarmi et Morone, avec l'humaniste Flaminio, avec le

futur cardinal Seripando et avec tant d'autres, en Italie et en Espagne,
jusqu'au fameux Archevêque de Tolède Carranza. Fr. Domingo de Santa
Teresa nous montre l'aventure spirituelle de toutes ces personnalités, dans
la ferveur de leur recherche de la justice divine et dans l'imprécision de leurs
formulations théologiques ; dans les positions qu'ils prirent pendant le grand
Concile et surtout lors de l'élaboration du décret sur la justification (juin 1546-

janvier 1547) ; enfin, dans leur destinée finale, souvent dramatique : apostasie

des moindres (Ochino, Vermigli, etc.), sévères procès inquisitoriaux
contre tous ceux qui ont survécu au pontificat de Paul III. Pour chaque
étape, les témoignages relatifs à la filiation valdésienne de leurs positions
sont soumis par l'auteur à une critique lucide, historique et doctrinale à

la fois.
Une dernière partie du livre (pp. 389-414) résume, en guise de conclusion,

son apport le plus original : une confrontation de la spititualité valdésienne
avec l'orthodoxie catholique. L'attitude de l'auteur est celle d'un véritable
historien, comprehensive, pleine de sympathie pour l'objet de ses recherches,
et néanmoins objective, sereine, finement nuancée. Nous sommes loin des

affirmations tendancieuses ou du moins trop hâtives qui pendant des siècles

ont fait de Juan de Valdés un hérétique — presque un hérésiarque. Les
historiens modernes ont déjà rectifié l'accusation d'hérésie portée
traditionnellement contre Flaminio, Victoria Colonna, ou même les cardinaux Pole
ou Morone. « Car il ne suffit pas qu'un livre soit compris dans les Index
postérieurs à 1549 ou qu'un homme ait été touché par l'action de l'Inquisition

pour que nous les tenions pour hérétiques formels. » La thèse du
P. Domingo de Santa Teresa entreprend une tâche analogue à l'égard de
Valdés, dont le « cas » ne peut être séparé du courant des « spirituali ».

Eux tous, Valdés et les spirituels, étaient des hommes religieux, de bonne
foi, d'une piété sincère. Mais leur doctrine contenait certainement des

aspects équivoques, incomplets, peut-être même erronés, surtout en ce qui
concerne le point capital de la justification par la foi. Or, là était le grand
danger pour l'Eglise en Italie — comme l'a prouvé l'apostasie de quelques
contemporains. Et l'historien doit comprendre la juste sévérité du Saint-
Office dont les poursuites s'étendaient non seulement aux propositions
hérétiques, mais à toutes celles qui « sentaient » l'hérésie pour le flair délicat
d'un théologien après les définitions tridentines. Et l'auteur a raison
d'insister sur cette précision chronologique: Valdés est mort en 1541 ; sa
vie et son œuvre se placent entièrement sous le signe de l'inquiétude
spirituelle et de l'incertitude doctrinale des années avant le Concile ; s'il se

rattache non seulement à la spiritualité de la justification par la foi — non
par la foi seule — mais aussi à la spiritualité érasmienne et quelque peu à
celle des « illuminés » castillans, il ne nie aucun dogme et il reçoit pieusement
les Sacrements. On ne saurait donc faire de Valdés un maître de spiritualité
catholique. On ne peut pas pour autant le présenter comme un hérétique.

118



Il nous reste un regret devant ce beau livre : pourquoi sa présentation
typographique est-elle si peu soignée Il fourmille d' « errata », même dans
les noms propres et les citations, ce qui est un grave dommage.

Ramon Sugranyes de Franch.

Leonhard Haas : Der Discorso de i Sguizzeri des Ascanio Marso von 1558.

Quellen zur Schweizergeschichte Abt. Ill, Bd. VI. Birkhäuser, Basel 1956.
LXvm-101 S. Br. Fr. 17.-

Im Herbst 1950 hat Bundesarchivar L. Haas die schweizergeschichtlichen
Bestände des spanischen Archives von Simancas gesichtet und darüber in
der Schweizer Zeitschrift für Geschichte 1951, S. 599-608 eingehend berichtet.
Als umfangreichstes und wohl gewichtigstes Dokument ist ihm da ein
Manuskript von 141 Seiten, dessen Existenz schon Prof. Reinhardt bekannt
war, in die Hände geraten. « Helvetii. Discorso de i Sguizzeri » war es betitelt.
Der Autor ließ sich erst dank Renward Cysats Übersetzungsentwurf von 1588
feststellen in der Person des kaiserlichen und spanisch-mailändischen
Gesandten Ascanio Marso.

Die Persönlichkeit dieses Diplomaten des 16. Jh. ist in verschiedener
Hinsicht interessant. Aus bolognesischem Adel stammend und seinem Vater
nachfolgend, in mailändischen Dienst getreten, wurde Marso 1549 mit einer
Sondermission nach Bünden beauftragt und im gleichen Jahr als Stellvertreter
Rizios zum Geschäftsträger in der Schweiz ernannt. 1555 ordentlicher
Gesandter, wurde er drei Jahre darauf abberufen, erhielt aber 1564 nochmals
einen Auftrag in den III Bünden. Diplomatisch war Marso nicht gerade
erfolgreich. Seine Verhandlungen in Chur endeten jedesmal mit einem Sieg
der französischen Partei. Und auch in der Eidgenossenschaft gelang es ihm
trotz der kaiserlichen und spanischen Erfolge im Schmalkaldenerkrieg und bei
St. Quentin nicht, den immer noch allmächtigen französischen Einfluß im
Söldnerwesen zu brechen, nicht einmal durch wirtschaftlichen Druck in den

Kapitulatsverhandlungen. Um so seltsamer mutet Marsos Plan an, den Locar-
nerhandel als die große Gelegenheit zur Wiedererwerbung des Tessins für
Mailand auszunützen. Einzig die Bildung einer spanischen Partei in den
innern Orten war ein greifbarer Erfolg, aber es dauerte noch volle 30 Jahre,
bis ein Bündnis zustandekam. Vielleicht war Marsos eigentümliche religiöse
Haltung an seinen Mißerfolgen mit schuld. Schon in Graubünden hatte er
mit dem Apostaten P. P. Vergerio zusammengespannt, war er durch Johannes

Blasius als « wirklich frommer Mann » Bullinger empfohlen worden. In
Zürich nahm er auch Beziehungen zu Occhino auf (S. xxxm wird dieser
« Bernardino von Siena » genannt, was leicht zu Mißverständnissen führen
könnte). Marso las nicht nur häretische Bücher, er machte sich einen Spaß
daraus, gerade die schlimmsten Hetzschriften seinen Briefschaften beizulegen,

was den Verdacht der mailändischen Staatskanzlei erregte. In Luzern
ertappte man ihn beim Fleischessen in der Fastenzeit. Wohl deckte ihn Rizio,
doch mußte er die Residenz nach Altdorf verlegen. Ein zweiter Fastenbruch
und die Tatsache, daß er seinen Sohn dem aus Locamo vertriebenen Martin
von Muralt zur Erziehung übergab, kosteten ihn 1558 seine Stelle. Trotzdem

119



fand er wieder Gnade. H. deutet die religiöse Haltung Marsos in viel
differenzierterer Weise als Chabod und Walder. Es war nicht bloß harmlose Spielerei
und auch nicht nur politische Berechnung, sondern, soweit das Geheimnis
einer Seele zu enträtseln ist, eine innere Zuneigung. Er schreckte aber aus
materiellen Gründen vor dem entscheidenden Schritt zurück. Man darf sicher
in Betracht ziehen, daß das Konzil von Trient damals noch nicht
abgeschlossen war.

Die Textedition stellt an den Anfang Rizios Information für Marso. Das
Wertvolle daran ist vor allem die Liste der Spanienfreunde, die für diese
frühe Zeit nirgends so vollständig zu finden ist. Auch hier stößt man auf
schweizerische Persönlichkeiten, die mit der einen Hand spanische Dukaten
und mit der andern französische Kronen empfingen. Köstlich die
Bemerkungen über das Verhältnis zu den Ambassadoren (4) Man vernimmt
auch mit Interesse, daß einige Geistliche wie Nikolaus Rusca in Zug und
Kulman Ryss in Baden eine bedeutende politische Rolle spielten (7 f.). Der
Chorherr von Münster Moritz Stud stellt sich für päpstliche, burgundische
und mailändische Agenten als Übersetzer zur Verfügung (3). Das zweite
Stück « Costumi et ordini de gli Svizzeri » stellt für den Gebrauch der
Gesandtschaft die Bündnisse und Verträge der Orte, ihren staatlichen Aufbau,

auch den Graubündens, und die wichtigsten Daten der Schweizergeschichte

zusammen und fügt zuletzt eine Schätzung des Kriegspotentials an.
Das Hauptstück, der « Discorso », ist teilweise eine Zusammenstellung aus

antiken Autoren und zeitgenössischen Chroniken, teils gedruckten, teils
handschriftlichen. Es verrät Marsos Beziehungen zu schweizerischen Humanistenkreisen,

vor allem zu Tschudi. Es ist für ihn wie auch für diese Kreise
typisch, daß die Schweizer nicht etwa als Alemannen, sondern als Helvetier
gelten. Wertvoll sind vor allem die vielen persönlichen Beobachtungen und
Bemerkungen über die Sitten der Eidgenossen. Sie bilden ein weltliches
Gegenstück zur bekannten Information Carlo Borromeos und bilden eine
Fundgrube für kulturgeschichtliche Studien. Auch für die Kirchengeschichte
fällt einiges ab : Im Kapitel über Luzern verwundert sich der Italiener über
die Stille und Andacht in den Kirchen, schildert den Predigteifer der Pfarr-
herren, rügt aber auch die Nachlässigkeit der Priester und das schlechte
Leben vieler Ordensgeistlicher und das Ärgernis, das gerade Vertreter des

Heiligen Stuhles gaben (63 f.) Voller Hochachtung schreibt er über Bruder
Klausens und Bruder Scheubers Eremitenleben und Prophezeiungsgabe
(75 f.). Die eigentliche zeitgeschichtliche Bedeutung des Discorso liegt darin,
daß er nicht bloß den spanisch-mailändischen, sondern auch den päpstlichen
Nuntien des späten 16. und frühen 17. Jahrhunderts die beste Informationsquelle

für die so komplizierten schweizerischen Verhältnisse war. Zwei der
vier bekannten Abschriften weisen nämlich nach Rom. Vielleicht hat
Renward Cysat, der sich 1588 um eine Übersetzung und teilweise Berichtigung
Marsos bemühte, und bei den fremden Gesandten in Luzern eine Schlüsselstellung

innehatte, sie dem Nuntius zur Verfügung gestellt. Uns Heutigen
zeigt Marsos Discorso als erstes einer Reihe ähnlicher Werke, wie die Schweiz
der Reformzeit von ausländischen Augen betrachtet wurde.

Rainald Fischer.

120


	Rezensionen = Comptes rendus

