Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 52 (1958)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Kurt Ruh : Bonaventura deutsch. Ein Beitrag zur Deutschen Franzis-
kanermystik und -Scholastik (= Bibliotheca Germanica 7). — Bern, Francke,
1956. 384 S.

Es bereitet reine Freude, eine Arbeit von der Qualitdt der vorliegenden
anzeigen zu koénnen. Etwa im Sinne von W. Stammler (vgl. meine Bespre-
chung seiner « Kleinen Schriften » in dieser Zs. 1956, 214 {.) und seiner Schule
beschiftigt sich Ruh als Germanist mit der deutschen Prosa des ausgehen-
den Mittelalters, vorziiglich mit dem Schrifttum der deutschen Mystik und
Scholastik bzw. deren Auslaufer. In diesem Buch bespricht er die spitmittel-
alterlichen Ubertragungen der Schriften des hl. Bonaventura und betritt da-
mit ein Arbeitsgebiet, das kaum von jemand beachtet, geschweige denn durch-
gearbeitet worden ist : Neuland im besten Sinne des Wortes. Wie das Er-
gebnis zeigt, tut er das mit groem Gewinn, der nicht blo8 der eigentlichen
Philologie, sondern auch der Geistesgeschichte schlechthin zugute kommt
(vgl. die Programmsetzung S. 23).

Ruh schickt seiner Arbeit eine gro3e und kenntnisreiche Einleitung voraus.
Zuerst bietet er eine gedringte Ubersicht iiber die bisher bekannt gewor-
denen Ubersetzungen der Kirchenviter und der lateinischen Scholastiker
(S. 24-37). Schon das ist iiberaus dankenswert (ich vermisse S. 37 die Angabe,
wo Ruhs Besprechung zu Morgan-Strothmanns Ausgabe der mhd. Summa
des hl. Thomas erschienen ist). Dann folgt ein Uberblick iiber die Mystik
und Scholastik der Franziskaner, soweit sie uns auch in deutscher Sprache
vorliegt (S. 38-63), aus welchem ich die ziemlich kniffelige Frage hervorhebe,
inwieweit auch die Dominikaner zur Kenntnis des hl. Franziskus im deut-
schen Sprachgebiet beigetragen haben (vgl. S. 44 und S. 64 ff.). Und nun
kommt « Bonaventura deutsch » an die Reihe (S. 63-78), vorerst in der Ge-
stalt einer vorldufigen Zusammenfassung iiber die Nachwirkung des franzis-
kanischen Kirchenlehrers in Deutschland ; lauter Dinge, die nachher im
Hauptteil der Arbeit Ruhs erhidrtet werden. Wichtig scheint mir die Fest-
stellung zu sein, daB, nach dem Alter der Handschriften zu schlieBen, die
deutschen Ubersetzungen der Werke des hl. Bonaventura eigentlich iiber-
raschend spit einsetzen, wohl erst um 1370-80 herum, und daf3 der Grof3teil
derselben sogar erst dem 15. Jh. angehoért (S. 73 und 297 f.). Mehr philo-
logisches Interesse weckt das SchluBkapitel der Einleitung iiber die Rezeption
der scholastischen Fachsprache im spatmittelalterlichen Deutsch (S. 78-90).

111



Schon in dieser iiberaus lesenswerten und gelehrten Emleltung beniitzt R.
ein ausgedehntes Handschriftenmaterial.

Im groBen Hauptteil des Buches werden die erhalten gebliebenen Uber-
setzungen der Werke Bonaventuras inventarisiert und genau gegeneinander
abgegrenzt. R. hat dafiir eine geradezu erstaunlich groBe Anzahl von Hand-
schriften zusammengetragen und beniitzt. Wer weil3, welche Riesenarbeit
das bedeutet und wie schwierig es oft ist, die Handschriften auch nur auf-
zustobern — R. redet S. 91 selbst von « Zufall und gliicklichem Griff » —
wird ihm dafiir groBen Dank wissen. Bei der Beschreibung der Hss. beriick-
sichtigt Ruh nicht blo8 jene Teile, welche auf seine Arbeit Bezug haben,
sondern verzeichnet den gesamten Inhalt derselben. Es gelingt ihm dabei,
unzihlige kleinere oder groBere Traktate oder Traktatteile genauer zu be-
stimmen und dieselben auch noch in weitern Hss. nachzuweisen. Das ein-
gehende Register 2 (S. 376 ff.) ermoglicht die leichte Ausniitzung dieser kost-
baren Angaben. — Bei jedem Werk Bonaventuras werden die Ubersetzungen
klassifiziert, zumeist nach deren sprachlichen Form ; daraufhin wird das Ver-
hiltnis der Ubertragungen unter sich genauer bestimmt. — GewiB werden
im einen oder andern Fall (Ruh gibt das S. 269 selbst zu) noch genauere
Prizisionen moglich sein, besonders wenn er widriger Umstdnde halber nicht
auf die Hs. selbst. zuriickgreifen konnte oder auf die Angaben mehr oder
weniger genauer Beschreibungen in Katalogen abstellen muBlte. Aber man
nimmt solche « Unvollkommenheiten » sehr gern in Kauf, wenn man den
Reichtum des gebotenen Materials iiberblickt. Was R. zusammengetragen
hat, ist einfach staunenerregend und ich stelle seine Arbeit irgendwie in
Vergleich mit Quints Untersuchungen iiber die Uberlieferung der Predigten
Eckharts. Arbeiten dhnlicher Art und gleichen Umfanges werden uns nur
sehr selten geschenkt !

Unter den Werken Bonaventuras, die eine besonders reiche Uberlieferung
in deutscher Sprache aufweisen, nenne ich : De triplici via, das Soliloquium
und die Legende des hl. Franz von Assisi. Uber die echten Schriften Bona-
venturas hinaus behandelt R. auch noch 15 Ps.-Bonaventuriana, ein Mehr
an Arbeit, das man mit besonderm Dank entgegennimmt. Denn auch unter
ihnen befinden sich sachlich sehr wichtige Stlicke, denken wir nur an die
Meditationes vitae Christi. — Eine besondere Erwihnung verdient als Uber-
setzer Bonaventuras der Basler Kartduser Ludwig Moser (f 1510), der zwar
kein besonderes Sprachgenie war, sich aber «in besonders intensiver und
umfassender Weise um die Vermittlung geistlicher Prosaschriften bekannter
kirchlicher Lehrer bemiiht hat » (S. 186). Ihm gilt ein groBer Exkurs (S. 186-
208, mit au_fschluBréichem Glossar, in welchem die deutschen Entsprechungen
zu lateinischen Fachausdriicken verzeichnet sind). Diese interessante Person-
lichkeit (vgl. S. 188 Anm. 5 die bisherige Literatur) soll in einer Freiburger
Dissertation von ‘W. Haeller genauer untersucht werden.
~ Das Buch wird mit drei Texteditionen abgeschlossen. Zuerst wird die
Mosersche Ubersetzung eines Teiles des Itinerarium mentis in Deum, unter
Beifiigung der bei Seuse in der Vita cap. 51 enthaltenen entsprechenden
Texte geboten (S. 305-313). Dann folgt De triplici via, mit eingehendem
Kommentar iiber die Textverhiltnisse (S. 314-347). Und endlich die Epistola

112



continens xxv memoralia (S. 348-361). Auch zu diesen drei Stiicken ist ein
ausfiihrliches Glossar (mit lateinischen Entsprechungen) angefertigt worden,
in welchem viele bei Lexer nicht vorhandene Woérter verzeichnet sind.

Der reiche Inhalt des Buches ist durch vortreffliche Register erschlossen :
ein Verzeichnis der Hss. mit Verdeutschungen Bonaventuras (S. 11 ff.), eine
Liste der iibrigen beniitzten Hss. (S. 373 ff.), eine Liste der nicht Bonaven-
tura zugehorigen aber im Buche erwidhnten Texte (S. 376 ff.) und endlich
noch ein Personenverzeichnis. Damit ist ein liberaus reichhaltiges Quellen-
material nach allen Richtungen hin in selten vorbildlicher Weise zuging-
lich gemacht.

Ich zogere nach dem Gesagten nicht, diese Verdffentlichung unter die
besten Leistungen einzureihen, welche je iiber ein dhnliches Sondergebiet
geschaffen wurden. Ich spreche auch die Hoffnung aus, da8 er dem Fache
der deutschen Mystik und Scholastik treu bleibe und uns aus demselben
noch manche wertvolle Arbeit schenke.

An kleineren Erginzungen notiere ich S. 36 : Zur Summa confessorum des
Joh. von Freiburg in deutscher Bearbeitung durch Br. Berthold vgl. O. Geiger,
in : Freiburger Diozesan-Archiv 48 (1920) 1 ff. und R. Stanka, Die Summa
des Berthold von Freiburg. Wien 1937. — Zum Mystikertraktat bei Greith
vgl. J. Seitz, Der Traktat des «unbekannten deutschen Mystikers» bei
Greith. Leipzig 1936. — S.159: Ich habe Bedenken, ob br. Henric .
generaal van der minderebrueder orden mit Heinrich von Balma, einem Kar-
tduser, gleichgesetzt werden kann, obwohl sich bis 1387 kein Franziskaner-
general namens Heinrich nachweisen 1iBt. — S. 251 : Fiir den Katalog des
St. Katharinenklosters in Niirnberg ist immer noch auf F. Jostes, Meister
Eckhart und seine Jiinger. Freiburg i. Ue. 1895. S. 114 ff. mit Nutzen zu
verweisen. — S. 254 : Uber die heute noch erhaltenen Hss. aus dem Domini-
kanerinnenkloster St. Gallen bzw. Wil berichtet Th. Vogler, Geschichte des
Dominikanerinnenklosters St. Katharina in St. Gallen (Wil s. a.) 233 ff. —
S. 265: Zu Jesus dulcis memoria vgl. A. Wilmart, Le « Jubilus » dit de Saint
Bernard (= Storia e letteratura 2) Roma 1943.

Und endlich S. 47 : Es ist nicht « richtig », daf3 die Forschung iiber Berthold
von Regensburg seit 50 Jahren stillgestanden ist. Aber diese Forschung hat
eine groBe Leidensgeschichte hinter sich, die einmal Erwdhnung verdient.
Vor rund 40 Jahren beschiftigte sich der Schweizer Kapuziner P. Ephrem
Baumgartner mit einer kritischen Ausgabe der Predigten (des Rusticanus)
Bertholds. Als dieser Gelehrte in den Bergen verungliickte, wurde P. Krispin
Moser O. Cap. mit der Weiterfiilhrung der Arbeit betraut ; dieser hat dann
auch vor ca. 30 Jahren in Freiburg mit seinen Voruntersuchungen hervor-
ragend promoviert (vgl. seine Artikel in dieser Zeitschrift 36-37, 1942-43).
Doch bald wurde er fiir andere Arbeiten beansprucht. Als er starb, war
P. Krispin nicht iiber Vorarbeiten, allerdings gréBeren Umfanges, hinaus-
gekommen. Die Aufgabe ging wiederum an einen Mitbruder der Genannten,
P. Laurentius Casutt in Freiburg, iiber. Moge es ihm gelingen, sie gliicklich
zu vollenden, nachdem sie nun bereits in die dritte Hand gelangt ist.

Dr. P. DoMm. PrLanzer OP.

8 113



Dorothea Roth : Die mittelalterliche Predigttheorie und das Manuale Cura-
torum des Johann Ulrich Surgant (= Basler Beitrage zur Geschichtswissen-
schaft 58). — Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1956. 198 S.

Ausgangspunkt dieser Arbeit ist das Manuale Curatorum (vgl. iiber die
verschiedenen Ausgaben S. 13) des Johann Ulrich Surgant (geb. ca. 1450 im
Elsa3 ; 1465 in Basel immatrikuliert, nachher in Paris; ab 1470 wiederum
in Basel ; 1479 Dr. iuris canonici, Professor an der Universitit und viermal
deren Rektor ; seit 1472 Leutpriester an St. Theodor ; gest. 20. Sept. 1503).
Dieses Manuale, welches eine ausfiihrliche Einleitung in die Homiletik bietet,
ist bisher noch nie im Zusammenhang untersucht worden. Es darf als einer
der letzten Ausldufer der mittelalterlichen Artes praedicandi gelten, die be-
sonders von Charland und Clarke eingehend behandelt worden sind. Das
bietet R. AnlaB, auf diese Vorgdanger und Vorbilder ausfiihrlich zu sprechen
zu kommen und deren Werke zu analysieren. Sie beginnt mit Augustinus,
De doctrina christiana und Gregorius Magnus, Regula pastoralis. Dann folgen
Guibertus de Novigento, Alanus ab Insulis, Wilhelm von Auvergne, Hum-
bertus de Romanis, Jean de Galles, Jacobus de Fusignano, Thomas Walyse
und Traktate unbekannter Verfasser, die zu Unrecht Thomas von Aquin,
einem gewissen Mauritius und Heinrich von Langenstein (de Hassia) zuge-
schrieben werden. R. hat sich mit unendlicher Geduld in diese trockene
und nicht ganz einfache Literatur eingearbeitet und bietet von jedem Traktat
eine ausfiihrliche und zuverlédssige Inhaltsangabe. Sie unterla3t es auch nicht,
auf die Zusammenhinge zwischen diesen Abhandlungen hinzuweisen. So-
weit ist die Arbeit sehr fleiBig durchgefiihrt und auch aller Achtung wert.

Aber in gewissen Einzelfragen hidtte R. doch genauer sein sollen. So werden
wir beispielsweise iiber die Uberlieferung und die Ausgaben der einzelnen
Traktate ungeniigend unterrichtet, obwohl Charland alles Material zu einer
priachtigen Zusammenfassung geboten hat. Ich begreife es auch nicht, wes-
halb man von einem Bonaventura-Traktat, einen Aquin (sic)-Traktat usw.
reden kann, nachdem doch nachgewiesen ist, dal3 diese Autoren mit der Ab-
fassung dieser Werke nicht das Geringste zu tun haben. Da hitte ein « Pseudo-
Bonaventura » usw. seine Berechtigung gehabt. Vielleicht wire es noch besser
gewesen, einfach nach dem Incipit zu zitieren, z. B. Traktat Communicantes I.
bzw. Communicantes I1., wie das in dhnlichen Fillen geschiecht. — Ja, man
erfihrt nicht einmal genau den Namen des Druckers des Aquin-Traktates.
S. 140 heillt es per Albertus (sic) Rumme de Duderstadt. S. 196 per Albertum
Runne de Duderstat. Was ist nun richtig und was steht im Druck ? — S. 17
ist Grabmann tiichtig miBverstanden worden, wenn von Augustinus. De
doctr. christ. gesagt wird, sie behandle die groBen Glaubenswahrheiten « in
der Art der groBlen theologischen Summen des Mittelalters ». Denn nur der
Inhalt ist weitgehend identisch, wéhrend die Darstellungsart doch eine vollig
andere ist. — S. 25 miilte unbedingt etwas dariiber gesagt werden, dal3
Augustinus (und nicht bloB er!) die Heilige Schrift als literarisches Schon-
heitsideal erachtete. Reiche Materialien dazu bei Curtius, Europiische Lite-
ratur und lat. Mittelalter. 2. Aufl. Bern 1954. 83 f. und besonders 443 ff.
Ebenso wire S. 33 Anm. zu intra seipsum quasi in libro scriptum ein Hin-

114



weis auf Curtius 306 fi. notwendig gewesen. — Im Hinblick auf Augustinus
wire unbedingt auch etwas iiber die verschiedenen « Sinne» der Heiligen
Schrift und deren Auslegung zu sagen. Und erst recht durfte bei mittel-
alterlichen Autoren die Frage nach dem vielfachen Sinn der Schrift nicht
ohne einen Seitenblick auf die gesamte mittelalterliche Exegese behandelt
werden ; sonst hiangt alles in der Luft und man begreift nicht, wie die Artes
praedicandi zu ihren Auffassungen gelangen konnten. So auch z. B. S. 66,
wo die Divisto ohne Hinweis auf die mittelalterliche Schriftauslegung und
die Glossa einfach nicht verstanden wird, weil niemand weil3, wo diese Sub-
tilitdten eigentlich herriihren. S. 74 Anm. 132 ist in dieser Hinsicht vollig
ungeniigend. Man vergleiche etwa zur ganzen Frage: C. Spicq, Esquisse
d’une histoire de l’exégese latine au moyen age (= Bibl. Thomiste 26),
Paris 1944, besonders S. 349 ff. : La Bible et la prédication. Uberhaupt ist
es die Schwiche des Buches, solchen geistesgeschichtlichen Zusammenhingen
nicht nachgegangen zu sein.

Ebenso vermissen wir jeden Hinweis auf die mittelalterliche Predigtpraxis.
An ihr wire doch irgendwie zu iberpriifen gewesen, in welchem Umfang
die theoretischen Anweisungen der Arfes praedicandi in der Praxis ver-
standen bzw. befolgt wurden. — S. 64 wire ein Wort iiber die mittelalter-
lichen Universitdtspredigten fallig gewesen ; vgl. M. Davy, Les sermons uni-
versitaires parisiens 1230-31. Paris 1931 und verwandte Literatur. — S. 80 ff.
und o6fters kann die wichtige Frage der Themata und Prothemata nur an
Beispielen richtig verstanden werden ; vgl. Th. Kdppeli, Eine Prothemata-
sammlung aus Pariserpredigten des 13. Jhs. in Cod. Ottob. lat. 505, in : Mis-
cellanea Giov. Mercati II (= Studi e¢ Testi 122), Roma 1946, mit reichen
Hinweisen und Literatur. — S. 37 (vgl. S. 48 57 70 u. 6fters) ist nicht er-
kannt worden, daB das Quis, quid, ubt ... der bekannte Merkvers iiber die
Circumstantiae ist, der auf Cicero zuriickgeht und bei Thomas, I-II. 7, 3
als klassisch zitiert wird ; vgl. auch Curtius S. 200.

S. 87 beklagt sich R., daBB Kéappeli nicht angab, woher Jacobus de Fusignano
stammt. Das ist doch klar: er stammt eben aus Fusignano, 27 km von
Ravenna entfernt (vgl. Touring Club Italiano, Annuario generale 1952. S. 383).
Es ist also iiberfliissig an Foigny-Aisne bei Laon als Herkunftsort zu denken ;
daBl der Rezensent in Rev. d’hist. eccl. 1957, S. 1163 diesen Vorschlag noch
besonders hervorhebt, macht ihn nicht wahr. — S. 138 : Regina caeli lactare
ist keine Bibelstelle, sondern der Anfang der bekannten Muttergottesantiphon
zur Osterzeit. — S. 54 ff. : Die Angaben von Mortier iiber Humbertus de
Romanis sind iiberholt durch K. Wenk, Das erste Konklave der Papst-
geschichte, in : QF aus italien. Arch. und Bibl. 18, 1 (Rom 1926) und vor
allem durch F. Heintke, Humbert von Romans (= Hist. Studien 222) Berlin
1933, wo S. 96 ff. die Predigtschriften Humberts ausfiihrlich behandelt wer-
den (vgl. S. 109 die genauen Angaben iiber deren verschiedene Drucke, die
bei Roth weitgehend fehlen). Humberts Opera de vita regulari, welche R.
nicht finden konnte, sind in jeder Dominikanerbibliothek zu haben und erst
wieder vor wenigen Jahren neu aufgelegt worden (vgl. S. 57 Anm.). — S. 58 :
Exercitia spiritualia sind nicht gottesdienstliche Verrichtungen, sondern
« geistliche Ubungen ». — S. 48 : Statt Indizes ist zu lesen Indizien. — S. 156 :

115



Statt Briider der Mindern Ovden ist zu lesen Orden der Mindern Briider. —
S.157 : Mandata et credenda heiBt nicht bloB « Gebote Gottes», sondern

-auch « wichtigste Glaubensartikel ». — S. 179 : die Vita S. Augustini ist nicht
von Possidonius sondern von Possidius von Calama verfaBt worden.

~ Wirklich bedenklich wird es, wenn R. Handschriften beniitzt oder Latein
und Paldographie in Frage stehen. Ich stelle hier nur einiges zusammen.

S. 28 : statt per semetipso lies pro semetipso. — S. 33 : statt quibusdam rotibus

lies rotis. — S. 38 {. : statt ex ratione semita lies ex rationis semita, wie das
schon von auctoritatum fonte gefordert wird. — S. 60 : statt repelenta lies
repetentia. — S. 77 Anm. : Qui perfectus in illo tempore ... ist verdorben

aus Qui probatus est in illo et perfectus est, erit illv glovia aeterna (Eccl. 31, 10,
ein Text, der in der Liturgie im Commune Confessorum und im MeBformular
immer wieder zitiert wird). — S. 83 Anm. 152 : statt kabenda lies habentia.
— S. 89 Anm. 175 und Anm. 176 : statt Quod lies Quia. — S. 90 Anm. 177 :
‘statt sic lies sicut, das schon vom nachfolgenden ita gefordert wird. — S. 93 :
statt tudicium quem lies quod, statt scriborum lies scribarum. — S. 98
Anm. 197 : statt sed tamen illarum lies sed tantum illarum : ebenso S. 99
Anm. 201 : lies non tantum de Canone, das gefordert wird vom folgenden
sed etiam. — S. 103 : statt historia tripartia lies historia tripartita. — S. 133
Anm. 299 : statt deterventur lies deterveantur. — S. 135 statt Salvus te fecit
lies Salvum te fecit. — Mangelhaft ist auch die Interpunktion der lateinischen
Texte. z. B. S. 120 Anm. : sed requiritur etiam ars dirigens in operando sic
et hic. statt richtig in operando. Sic et hic.

Der an sich sehr fleiBigen Arbeit fehlt der geistesgeschichtliche Rahmen
— man erfahrt, von der Liste der Drucke des Manuale Surgants abgesehen,
kaum etwas iiber dessen Nachwirkung in Praxis und Literatur — und auch
die notige Exaktheit in der Ausfiihrung.

Dr. P. DoM. PLaNnzErR OP.

Fr. Domingo de Santa Teresa, O. C. D.: Juan de Valdés 1498 (?) - 1541.
Su pensamiento religioso y las corrientes espirituales de su tiempo. — Romae :
Apud aedes Universitatis Gregorianae 1957. XLvIII-423 p. in 89 (Analecta
Gregoriana, vol. 85. Series Facultatis Historiae Ecclesiasticae. Sectio B, n®13).

L’état de nos connaissances, sur de larges secteurs des sciences historiques
et philologiques, reste parfois immuable pendant des années. L’école se
borne a transmettre un certain nombre de données et a les interpréter selon
des idées bien assises sur l'autorité de maitres respectables, sans autre
critique. Soudain, un livre apparait, fruit de patientes recherches, et toute
I'histoire d'une période déterminée se met en mouvement. Elle reprend
vie sous nos yeux ; des rapports entre des faits et des ceuvres du monde
politique, culturel et méme religieux, jusqu’alors insoupg¢onnés, deviennent
évidents. Ces ouvrages provoquent un sentiment de sécurité, de confiance ;
ils éveillent de nouvelles études, qui peuvent rectifier des points de détail,
mais qui éclairent d’un jour nouveau des zones de plus en plus larges.

Telle fut pour I'histoire spirituelle du XVTIe siécle espagnol — et en parti-
culier pour sa premiére moiti¢ — la theése de Marcel Bataillon, Evasme et

116



I’Espagne, soutenue a la Sorbonne en 1937. Depuis, le livre de Bataillon a
eu une nouvelle édition, élargie et complétée, en espagnol, parue au Mexique.
Et autour de ce livre il n’a pas manqué de se produire une série d’études
surprenantes. Son effet le plus considérable a été de faire rentrer le mouve-
ment spirituel de I'Espagne de Charles V dans cette grande crise spirituelle
qui a secoué toute I’Europe jusqu’au Concile de Trente — la méme crise
qu’ont étudiée les travaux d’'Imbart de la Tour, de H. Jedin, de Mgr Pio
Paschini, pour la France et pour 'Italie. Nous savons maintenant combien
sommaires et inexactes étaient les vues de maints historiens sur de nom-
breuses figures de cette période. Et nous avons appris a mettre le « grain
de sel » nécessaire & la lecture des dossiers de l'Inquisition. ..

Poursuivant ces procés en revision, il fallait qu'un jour un chercheur
espagnol vint rencontrer la personnalité troublante de Juan de Valdés et
qu’il la soumit a un nouvel examen. C’est ce qu’a fait un Carme déchaussé,
le R. P. Domingo de Santa Teresa, dans la thése que nous avons sous les
yeux. Il faut en étre grandement reconnaissant et a l'auteur et & 1'Univer-
sité Grégorienne qui 1'a publiée.

Il s’agit d’un travail excellent, solide, abondamment développé, sagement
nuancé dans ses conclusions. Le but de l'auteur est de recueillir la pensée
religieuse de Juan de Valdés et de noter ses rapports avec les courants reli-
gieux de son temps, surtout l'influence de la spiritualité de Valdés sur les
cercles de « spirituels » italiens avant et pendant le Concile de Trente. Il y
parvient en étudiant en détail la vie et la doctrine de Valdés, ainsi que
I'ambiance religieuse dans laquelle il a baigné. Délibérément, I'auteur
élimine toute allusion a l’ceuvre de Valdés la mieux connue en Espagne,
la seule qui ne soit pas religieuse, et celle qui intéresse davantage les philo-
logues, son Didlogo de las Lenguas, défense et illustration de la langue
castillane a l'usage des humanistes italiens.

Aprés une introduction historiographique qui nous fait voir combien la
pensée religieuse de Valdés a été interprétée de maniére diverse et méme
contradictoire depuis le XVIe sié¢cle, le P. Domingo de Santa Teresa nous
fait revivre les années espagnoles de la jeunesse de Valdés et les influences
qu’il a subies : celle d’Erasme et des érasmisants en quéte d'un christianisme
intérieur et d'une piété éclairée, a 1'Université d’Alcald ; celle des « alum-
brados », mouvement essentiellement populaire et séculier qui cherche la
perfection chrétienne par des chemins voisins du quiétisme et de l'illumi-
nation, condamné en 1525 par un décret du Grand Inquisiteur Alonso
Maurique, lui-méme pourtant humaniste et érasmisant convaincu.

Nous le suivons ensuite 3 Rome (1531) et & Naples (1534-1541) comme
agent politique de la cour impériale d’abord, puis dans sa retraite et au
milieu de ce cercle d’amitiés spirituelles et de conversations religieuses dont
Valdés — quoique laic — était le centre. Mais il y a dans ce livre beaucoup
plus qu'une biographie. Le récit est entrecoupé de larges analyses des
ouvrages de Valdés et de sa spiritualité, de digressions sur les personnalités
qui I'entourent et leurs positions doctrinales.

La deuxiéme partie de 'ouvrage (pp. 249-388) est consacrée a la diffusion
de la spiritualité valdésienne : a ses amis de Naples, tel le protonotaire de

117



Clément VII, Carnesecchi, telle Giulia Gonzaga, la jeune veuve de Vespa-
siano Colonna ; au cercle des « spirituali » de Viterbo, autour du cardinal
Réginald Pole et de Vittoria Colonna et aux liens spirituels de Valdés avec
les cardinaux Contarini et Morone, avec I’humaniste Flaminio, avec le
futur cardinal Seripando et avec tant d’autres, en Italie et en Espagne,
jusqu’au fameux Archevéque de Tolede Carranza. I'r. Domingo de Santa
Teresa nous montre ’aventure spirituelle de toutes ces personnalités, dans
la ferveur de leur recherche de la justice divine et dans I'imprécision de leurs
formulations théologiques ; dans les positions qu'ils prirent pendant le grand
Concile et surtout lors de I'élaboration du décret sur la justification (juin 1546-
janvier 1547) ; enfin, dans leur destinée finale, souvent dramatique : apos-
tasie des moindres (Ochino, Vermigli, etc.), sévéres procés inquisitoriaux
contre tous ceux qui ont survécu au pontificat de Paul III. Pour chaque
étape, les témoignages relatifs a la filiation valdésienne de leurs positions
sont soumis par l'auteur a une critique lucide, historique et doctrinale a
lIa fois.

Une derniére partie du livre (pp. 389-414) résume, en guise de conclusion,
son apport le plus original : une confrontation de la spititualité valdésienne
avec l'orthodoxie catholique. L’attitude de 'auteur est celle d’'un véritable
historien, compréhensive, pleine de sympathie pour I’objet de ses recherches,
et néanmoins objective, sereine, finement nuancée. Nous sommes loin des
affirmations tendancieuses ou du moins trop hatives qui pendant des siécles
ont fait de Juan de Valdés un hérétique — presque un hérésiarque. Les
historiens modernes ont déja rectifi¢ I'accusation d’hérésie portée tradition-
nellement contre Flaminio, Victoria Colonna, ou méme les cardinaux Pole
ou Morone. « Car il ne suffit pas qu’un livre soit compris dans les Index
postérieurs a 1549 ou qu'un homme ait été touché par l'action de I'Inqui-
sition pour que nous les tenions pour hérétiques formels.» La these du
P. Domingo de Santa Teresa entreprend une tache analogue a 1'égard de
Valdés, dont le « cas » ne peut étre séparé du courant des « spirituali ».

Eux tous, Valdés et les spirituels, étaient des hommes religieux, de bonne
foi, d’'une piété sincére. Mais leur doctrine contenait certainement des
aspects équivoques, incomplets, peut-étre méme erronés, surtout en ce qui
concerne le point capital de la justification par la foi. Or, la était le grand
danger pour I’Eglise en Italie — comme I’a prouvé l'apostasie de quelques
contemporains. Et T'historien doit comprendre la juste sévérité du Saint-
Office dont les poursuites s’étendaient non seulement aux propositions
hérétiques, mais a toutes celles qui « sentaient » I'hérésie pour le flair délicat
d'un théologien aprés les définitions tridentines. Et l'auteur a raison
d’insister sur cette précision chronologique : Valdés est mort en 1541 ; sa
vie et son ceuvre se placent entierement sous le signe de l'inquiétude spiri-
tuelle et de l'incertitude doctrinale des années avant le Concile; s’il se
rattache non seulement a la spiritualité de la justification par la foi — non
par la foi seule! — mais aussi a la spiritualité érasmienne et quelque peu a
celle des « illuminés » castillans, il ne nie aucun dogme et il regoit pieusement
les Sacrements. On ne saurait donc faire de Valdés un maitre de spiritualité
catholique. On ne peut pas pour autant le présenter comme un heérétique.

118



Il nous reste un regret devant ce beau livre : pourquoi sa présentation
typographique est-clle si peu soignée ? Il fourmille d’ « errata », méme dans
les noms propres et les citations, ce qui est un grave dommage.

RAMON SUGRANYES DE FRANCH.

Leonhard Haas: Der Discorso de i Sguizzeri des Ascanio Marso von 1558.
Quellen zur Schweizergeschichte Abt. III, Bd. VI. Birkhduser, Basel 1956.
Lxvir-101 S, Br. Fr, 17.—-

Im Herbst 1950 hat Bundesarchivar L. Haas die schweizergeschichtlichen
Bestinde des spanischen Archives von Simancas gesichtet und dariiber in
der Schweizer Zeitschrift fiir Geschichte 1951, S. 599-608 eingehend berichtet.
Als umfangreichstes und wohl gewichtigstes Dokument ist ihm da ein Ma-
nuskript von 141 Seiten, dessen Existenz schon Prof. Reinhardt bekannt
war, in die Hande geraten. « Helvetii. Discorso de i Sguizzeri » war es betitelt.
Der Autor lieB sich erst dank Renward Cysats Ubersetzungsentwurf von 1588
feststellen in der Person des kaiserlichen und spanisch-maildndischen Ge-
sandten Ascanio Marso.

Die Personlichkeit dieses Diplomaten des 16. Jh. ist in verschiedener Hin-
sicht interessant. Aus bolognesischem Adel stammend und seinem Vater
nachfolgend, in mailindischen Dienst getreten, wurde Marso 1549 mit einer
Sondermission nach Biinden beauftragt und im gleichen Jahr alsStellvertreter
Rizios zum Geschiftstrager in der Schweiz ernannt. 1555 ordentlicher Ge-
sandter, wurde er drei Jahre darauf abberufen, erhielt aber 1564 nochmals
einen Auftrag in den III Biinden. Diplomatisch war Marso nicht gerade
erfolgreich. Seine Verhandlungen in Chur endeten jedesmal mit einem Sieg
der franzosischen Partei. Und auch in der Eidgenossenschaft gelang es ihm
trotz der kaiserlichen und spanischen Erfolge im Schmalkaldenerkrieg und bei
St. Quentin nicht, den immer noch allmidchtigen franzdsischen Einflufl im
Soldnerwesen zu brechen, nicht einmal durch wirtschaftlichen Druck in den
Kapitulatsverhandlungen. Um so seltsamer mutet Marsos Plan an, den Locar-
nerhandel als die groBe Gelegenheit zur Wiedererwerbung des Tessins fiir
Mailand auszuniitzen. Einzig die Bildung einer spanischen Partei in den
innern Orten war ein greifbarer Erfolg, aber es dauerte noch volle 30 Jahre,
bis ein Biindnis zustandekam. Vielleicht war Marsos eigentiimliche religiGse
Haltung an seinen MiBerfolgen mit schuld. Schon in Graubiinden hatte er
mit dem Apostaten P, P. Vergerio zusammengespannt, war er durch Johan-
nes Blasius als « wirklich frommer Mann » Bullinger empfohlen worden. In
Ziirich nahm er auch Beziehungen zu Occhino auf (S. xxx1mr wird dieser
« Bernardino von Siena » genannt, was leicht zu MifBverstindnissen fithren
konnte). Marso las nicht nur hiretische Biicher, er machte sich einen Spal
daraus, gerade die schlimmsten Hetzschriften seinen Briefschaften beizu-
legen, was den Verdacht der mailindischen Staatskanzlei erregte. In Luzern
ertappte man ihn beim Fleischessen in der Fastenzeit. Wohl deckte ihn Rizio,
doch muBte er die Residenz nach Altdorf verlegen. Ein zweiter Fastenbruch
und die Tatsache, daf3 er seinen Sohn dem aus Locarno vertriebenen Martin
von Muralt zur Erziehung tibergab, kosteten ihn 1558 seine Stelle. Trotzdem

119



fand er wieder Gnade. H. deutet die religiose Haltung Marsos in viel differen-
zierterer Weise als Chabod und Walder. Es war nicht bloB8 harmlose Spielerei
‘und auch nicht nur politische Berechnung, sondern, soweit das Geheimnis
einer Seele zu entritseln ist, eine innere Zuneigung. Er schreckte aber aus
materiellen Griinden vor dem entscheidenden Schritt zuriick. Man darf sicher
in Betracht ziehen, daB das Konzil von Trient damals noch nicht abge-
schlossen war.

Die Textedition stellt an den Anfang Rizios Information fiir Marso. Das
-Wertvolle daran ist vor allem die Liste der Spanienfreunde, die fiir diese
friithe Zeit nirgends so vollstindig zu finden ist. Auch hier st68t man auf
schweizerische Personlichkeiten, die mit der einen Hand spanische Dukaten
und mit der andern franzdsische Kronen empfingen. Kostlich die Be-
merkungen iiber das Verhiltnis zu den Ambassadoren (4) ! Man vernimmt
auch mit Interesse, daB einige Geistliche wie Nikolaus Rusca in Zug und
Kulman Ryss in Baden eine bedeutende politische Rolle spielten (7 £f.). Der
Chorherr von Miinster Moritz Stud stellt sich fiir papstliche, burgundische
und mailindische Agenten als Ubersetzer zur Verfiigung (3). Das zweite
Stiick « Costumi et ordini de gli Svizzeri» stellt fiir den Gebrauch der
Gesandtschaft die Biindnisse und Vertrige der Orte, ihren staatlichen Auf-
bau, auch den Graubiindens, und die wichtigsten Daten der Schweizer-
geschichte zusammen und fiigt zuletzt eine Schitzung des Kriegspotentials an.

Das Hauptstiick, der « Discorso », ist teilweise eine Zusammenstellung aus
antiken Autoren und zeitgendssischen Chroniken, teils gedruckten, teils hand-
schriftlichen. Es verrit Marsos Beziehungen zu schweizerischen Humanisten-
kreisen, vor allem zu Tschudi. Es ist fiir ihn wie auch fiir diese Kreise
typisch, daB die Schweizer nicht etwa als Alemannen, sondern als Helvetier
gelten. Wertvoll sind vor allem die vielen persénlichen Beobachtungen und
Bemerkungen iiber die Sitten der Eidgenossen. Sie bilden ein weltliches
Gegenstiick zur bekannten Information Carlo Borromeos und bilden eine
Fundgrube fiir kulturgeschichtliche Studien. Auch fiir die Kirchengeschichte
fillt einiges ab : Im Kapitel iiber Luzern verwundert sich der Italiener iiber
die Stille und Andacht in den Kirchen, schildert den Predigteifer der Pfarr-
herren, riigt aber auch die Nachlassigkeit der Priester und das schlechte
Leben vieler Ordensgeistlicher und das Argernis, das gerade Vertreter des
Heiligen Stuhles gaben (63 f.) Voller Hochachtung schreibt er iiber Bruder
Klausens und Bruder Scheubers Eremitenleben und Prophezeiungsgabe
(75 £.). Die eigentliche zeitgeschichtliche Bedeutung des Discorso liegt darin,
daB er nicht blo3 den spanisch-maildndischen, sondern auch den pipstlichen
Nuntien des spdten 16. und friihen 17. Jahrhunderts die beste Informations-
quelle fiir die so komplizierten schweizerischen Verhiltnisse war. Zwei der
vier bekannten Abschriften weisen ndmlich nach Rom. Vielleicht hat Ren-
ward Cysat, der sich 1588 um eine Ubersetzung und teilweise Berichtigung
Marsos bemiihte, und bei den fremden Gesandten in Luzern eine Schliissel-
stellung innehatte, sie dem Nuntius zur Verfiigung gestellt. Uns Heutigen
zeigt Marsos Discorso als erstes einer Reihe dhnlicher Werke, wie die Schweiz
der Reformzeit von ausldndischen Augen betrachtet wurde.

RAINALD FISCHER.

120



	Rezensionen = Comptes rendus

