
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 52 (1958)

Artikel: Die Disentiser Barockscholastik

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128390

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


P. ISO MULLER OSB

DIE DISENTISER BAROCKSCHOLASTIK

Was die Mönche um 1700 über die Welträtsel, über Erde und Himmel,
über Gnade und Rechtfertigung dachten, all das kann man aus den

philosophisch-theologischen Werken, welche damals in Disentis geschrieben

oder benutzt wurden, erschließen. Wir können so gleichsam die

barocke Welt von Disentis von innen heraus deuten und bis in die
geheimen Gedanken und tiefen Erwartungen der damaligen Mönche

vordringen.

1. Die Philosophie

Wir beginnen zuerst mit der Analyse der Handschriften. Es handelt
sich um vier Bände des Stiftsarchives Disentis, die Johann Jacob von
Castelberg in der Zeit vom 15. April 1719 bis zum 11. März 1720 schrieb.

Er war damals Schüler im Kloster und bezeichnete sich als Studiosus

Disertinensis bzw. in Gymnasio Disertinensi1. Zu den heiligen Weihen

gelangte er 1725 und wirkte meist im Tavetsch, starb jedoch schon 1759 2.

Wer diktierte oder erklärte diesem angehenden Theologen die
Philosophie Zweimal ist die Rede von P. Maurus Wenzin (Profeß 1702,

Priester 1706, Tod 1745), nämlich zuerst am Schluß der Dedicatio ad

Angelicum Doctorem : « in vita et in morte Tibi Patrone sanctissime

commendat indignissimus servulus Pater Maurus Wenzin, Sacerdos,
Professus in Monasterio Disertinensi Die 29 Maii Anno 1719» und am
Schlüsse der Praefatio ad Lectorem : « Vale, fove et pro Patre Mauro
Wenzin seu vivo seu defuncto pias ad Deum preces effundere memento,

1 Philosophia I. S. 8, 249, 511, 805 ; III. S. 22, 183 ; IV. S. 118, 211, 300.
2 Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 50

(1920) 58.
??- y-\ i. :

i -3 1



quod impensius a te oro atque obtestor. »1 Die Dedicatio wie Praefatio
ad Lectorem hat Teile, die wohl nur von P. Maurus Wenzin stammen
können, so die Angaben über den Verfasser des Werkes. Im übrigen aber
scheint nicht P. Maurus allein für diese Einleitungen verantwortlich zu
sein, sondern der Verfasser des ganzen Opus. So schöpft die Dedicatio
manches aus Goudin, aus dem der Verfasser ebenfalls reichlich Anleihen
machte. Wir werden nicht fehl gehen, wenn wir 1719 das Werk durch
P. Maurus Wenzin erklären und diktieren lassen.

Es gibt aber noch ein Indicium dafür, daß die Vorlage dieser
Philosophie von 1719 bereits 1708 abgeschrieben wurde, denn es heißt in
Band II. der Philosophie : scribimus haec in pervigüio eorumdem (Placidi
et Sigisberti) inventionis ipsis idibus Februarii anno 1708 2. Von 1708

rücken wir weiter hinauf bis 1703. Bis zum Februar dieses Jahres hatte
P. Josef Berther die Vorlesungen von P. Marian von Castelberg (Prof.
1687, Priester 1693, Tod 1742) gehört und zwar in der Philosophie, die
Abt Adalbert III. Defuns verfaßt hatte. Daraufhin diktierte P. Josef
Berther (Prof. 1697, Priester 1704, Tod 1736) die Philosophie, die er eben

selbst erst gehört hatte, wiederum drei andern Fratres, nämlich Fr.
Augustin Fontana, Fr. Maurus Wenzin, Fr. Ildefonsus Decurtins 3. Wir
haben also die genaue Genealogie der diktierenden Professoren : P. Maurus

Wenzin 1719/20, P. Josef Berther (eigentlich noch Frater) März bis

Juli 1703, P. Marian von Castelberg 1702/1703. Wir werden noch sehen,

daß letzterer der unmittelbare Schüler des Verfassers war.
Das klösterliche Schriftenverzeichnis, das einst P. Augustin a Porta

(f 1795) relativ vollständig zusammenstellte, nennt weder eine Theologie
noch eine Philosophie 4. Die Theologie wird zum Glück aber eindeutig
durch die erhaltenen Titelblätter Abt Adalbert III. Defuns (1696-1716)

zugewiesen. Bei der Philosophie fehlen die Titel. Jedoch berichtet uns
das Berthersche Tagebuch des 17./18. Jh., daß P. Marian von Castelberg

1702/1703 die Philosophie dozierte nach den Werken, die Defuns « von
newen gemacht hatte » 5. Ferner bezeugt die Dedicatio am Anfange der

Philosophie, die von P. Maurus Wenzin 1719 diktiert wurde, ausdrücklich

die Autorschaft des Abtes Adalbert III. 6 Auch nimmt die Theologie

1 Philosophia I. S. 8, 18.
2 Philosophia IL S. 243.
3 Stiftsarchiv Disentis : BertherscIics Tagebuch des 17. u. 18. Jh. S. 472.
1 Wenzini Descriptio Desertinensis, ed. C. Decurtins, 1882, S. 2".
5 BertherscIics Tagebuch S. 4'2.
• Philosophia I. S. 3 : cui denique studium meum unacum cursu hoc Benedictino-

Thomistico aliquibus ab hinc annis ab Illustrissimo ac Reverendissimo Principe



an zahllosen Stellen Bezug auf die vorhergehende Philosophie und belegt
daher in klarer Weise die geistige Einheit beider Werke1. Dann hebt
der Verfasser der Philosophie deutlich den Befehl seiner Obern, also

seines Abtes Adalbert IL de Medell hervor 2. Dem entspricht genau die

Bemerkung in der Einleitung zur Theologie, wo ebenfalls die Obern als

Initianten des Opus bezeichnet werden 3.

Sein Werk hat Abt Adalbert III. jedoch schon als einfacher Mönch
verfaßt. Die genaueste Zeitangabe findet sich im zweiten Bande der

Philosophie, in dem er auf den Brand von Trimmis vom Jahre 1687

hinwies, der neulich (nuper) das ganze Dorf einäscherte 4. Ferner bezeichnet

der Verfasser die Schneelawine von Somvix als « im vorhergehenden Jahre
1687 » geschehen 5. Daraus läßt sich eindeutig 1688 als Abfassungszeit
für den zweiten Band belegen. Im vierten Bande spricht er von
Naturereignissen des Jahres 1686 und verweist unter anderem auf seine « vor
einigen Jahren verfaßten physischen Notizen » hin (notationes nostras

physicas aliquot ab hinc annis exortas) 6. Hier meint er wohl den zweiten
Band seiner Philosophie, der sich als prima pars Physicae gibt. Wir
müssen daher nicht nur das Jahr 1688 als Zeit der Abfassung des ganzen
Werkes ansehen, sondern auch 1687-89. Zwei Jahre nach der Philosophie
begann Defuns seine Theologie auszuarbeiten '.

Sehen wir uns die äußere Form des Werkes an. P. Josef Berther bezeugt,
daß er die Philosophie des Abtes Defuns abgeschrieben habe und zwar

meo iuxta angelicam doctrinam compilato. S. 7 : cursum hunc philosophicum non
modo ab Illustrissimo et Reverendissimo Domino Domino S. R. I. Principe
Domino Adalberto III. secundum Tuam irrefragibilem Doctrinam compositum.

1 Theologia I. S. 3 : Ut vero D. Thomae sententias uti biennio ante in arena Philo-
sophica, sie etiam nunc in Theologicis hisce Tractatibus.
Philosophia I. S. 9 : ex iussu meorum Superiorum exactum et aecuratum uni-
versae Philosophiae cursum iuxta irrefragibilem D. Thomae Aquinatis Doctoris
Angelici Doctrinam. S. 16 : non id voluntate mea scribere aut dietare prae-
sumpsi, homo tenuis eruditionis et horum penitus ignarus, sed Illustrissimi ac
Reverendissimi Domini S. R. I. P. Domini Adalberti III. (recte : II.) Abbatis mei,
cui me vitamque meam dudum nuncupato solemni obedientiae voto penitus
subieci, imperiis obsequens etc.
Theologia I. S. 3 : Superiorum nutu iussus.
Philosophia II. S. 243. E. Poeschel, Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden
7 (1948) 391.

Philosophia II. S. 244 : Sic dum anno superiore nim. 1687 Sumovici 17 Januarii
congesta nivium moles per declivia se trudens aedificia nonnulla subvertit,
pecudes enecuit, homines pene suffocavit, fuit casus.
Philosophia IV. S. 94, 101, 196.

Theologia I. S. 3 : uti biennio ante in arena philosophica, sic etiam nunc in
theologicis hisce Tractatibus.



« in zweyen grüonen Büechern, in erstem die Logica und Metaphysica,
in anderem die 2 partes physicae »1. Offenbar gab es vier Teile, was die
Pracfatio ad Lectorem am Anfange des ersten Bandes auch bestätigt :

Tomus primus erit Logica, seeundus et tertius Physica ac quartus denique

continebit Methaphysicam et Ethicam 2. Danach nahm P. Josef
einfach den ersten und letzten Teil einerseits und den zweiten und dritten
Teil anderseits zusammen. Die erhaltenen vier Bände, die im ganzen
1676 Seiten zählen, enthalten folgende Stoffverteilung :

Bd. I. S. 1-2 leer, 3-15 : Dedicatio ac Votum ad Angelicum Doctorem ;

16-18 : Praefatio ad Lectorem ; 19-103 : de Natura, Divisione et Necessitate
Philosophiae ; 104-262 : Logica prima (de Methodo, Terminis, Propositione,
Argumentatione etc.) ; 265-805 : Logica secunda (de Objecto Logicae,
Universalibus, Praedicamentis, Quantität«, Relatione etc.).

Bd. II. S. 1-4 : Praefatio in universam Physicam ; 5-19 : de Natura Physica

; 20-388 : Prima Pars Physicae ; 22-148 : de Principiis Entis Mobilis ;

149-248 : de Natura et Causis Entis Mobilis ; 249-388 : de Proprietäre Entis
Mobilis scilicet de Motu.

Bd. III. S. 1-183 : Secunda Pars Physicae (vgl. S. 181) : De Mundo et Coelo.
Band II. und III. sind zusammengebunden, jedoch mit eigener Paginierung
versehen.

Bd. IV. S. 1-118 : Tertia Pars Physicae : de Motibus ad Generationem etc. ;

119-300: Quarta Pars Physicae: de Ente Mobili; 120-166: de anima in
Communi ; 167-227 : de anima vegetativa ; 229-282 : de anima sensitiva ;

283-300 : de anima rationali.

Nicht überflüssig dürfte es sein, auf die nicht immer glückliche
Überlieferung des Textes hinzuweisen. Der Schreiber Johann Jacob von Castelberg

ließ Wörter oder Buchstaben aus, da er das Diktierte oder die Vorlage

nicht recht verstand (Philosophia I. S. 253, 257 ; IV. S. 80). Oft
fehlt der Abkürzungsstrich, oft wird er gesetzt, wo er nicht stehen sollte

(I. S. 34, 188, 342 ff.). Den Buchstaben a schreibt Castelberg oft wie o

entweder aus Nachlässigkeit oder aus Verwechslung (z. B. I. S. 76 Bedos

statt Bedas usw.). Die Konsonanten werden in mundartlicher Weise

verdoppelt (I. S. 187, 255 : nollite, facillius). Den gleichen Einfluß zeigt die

Aspiration (I. S. 335 : Schotum statt Scotum, I. S. 804 : Chaelcstini statt
Coelestini), die Schreibung der Dentale (IL S. 243 : oppitum statt oppidum)

und der Gutturale (IV. S. 80 : acrorum statt agrorum). Auffallend
ist die Verwendung von nim. für nempe, die im Verlaufe des ganzen
Werkes immer zahlreicher wird. Eine Liste der Errores aufzustellen,
erübrigt sich, da der Leser sie leicht erkennt.

1 BERTHERsches Tagebuch S. 472.
2 Philosophia I. S. 18.



Um ein Opus zu beurteilen, muß man wissen, zu welchem Zwecke es

geschrieben ist. P. Adalbert Defuns war Professor der Theologie und
Philosophie seit 1674 im Kloster selbst1. Nun sollte er wiederum zwei

jungen Fratres Unterricht in der Philosophie geben und benutzte daher
die Gelegenheit, ein Scriptum auszuarbeiten, zu dem ja auch Abt Adalbert

II. dc Medell (1655-96) und überhaupt die Obern angeraten hatten 2.

Sein Zuhörer war zunächst sicher Fr. Marian von Castelberg (Profeß
1687, Priester 1693), der später 1702/1703 seinerseits die Philosophie
weiter dozierte. Den zweiten Schüler können wir nicht mit Bestimmtheit
nennen. Es kommt Fr. Theophil Caviezcl (Profeß 1685, Priester 1691) in
Betracht wie auch Fr. Fridolin Eggert (Profeß 1682), der eigentlich
Laienbruder war und erst später verkürzte theologische Bildung erhielt
(Priester 1692).

Seine didaktischen Ziele betonte der Verfasser schon dadurch, daß er
alles systematisch in Traktate, diese wieder in Sectiones und letztere wieder

in Artikel einteilte. Die These eines Artikels stellt er meist an den

Anfang als Dico 1 bzw. Dico 2 usw. Auf das Dico folgt gelegentlich ein
klärendes Nota. Die Belege für diese Sätze ordnet er in Probatur 1 bzw.

Probatur 2 usw. Das Probatur selbst wird manchmal noch durch ein

Confirmatur 1 bzw. Confirmatur 2 näher ergänzt. Die Einwürfe, die mit
Sed Contra eingeleitet werden, teilt er ein in Obicies 1 bzw. Obicies 2 usw.
Die einzelnen Objektionen läßt er wiederum erneut unterabteilen durch
ein Dices oder Instabis oder Urgebis 3. Es geht also darum, möglichst
eindrucksvolle Abschnitte und Alineas zu schaffen und die Übersicht und
den Aufbau klar hervorzuheben. So schulmäßig gedacht sind keineswegs
alle damaligen Lehrbücher. So ergehen sich z. B. der Cursus theologicus
Sangallensis von 1670 und der Cursus philosophicus Sangallensis von 1696

viel mehr oft in breite und ausgedehnte Darlegungen und wollen mehr
wissenschaftliche Leistungen sein.

Defuns sagt übrigens mehrmals und ausdrücklich, daß für ihn schulische

und pädagogische Zwecke die Hauptsache seien. Er wollte alles

darlegen « kurz und klar und für die Fassungskraft von Anfängern ». Er
weiß, daß die Thesen des hl. Thomas für Uneingeweihte nicht leicht sind
und setzt sich daher das Ziel, die thomistische Lehre in allgemein ver-

1 Darüber II. S. 487-488.
2 Philosophia I. S. 17 : imperiis obsequens duobus Monasterii juvenibus sum ag-

gressus Cursum hunc Philosophicum Benedictino-Thomisticum exponere. Vgl.
die Anreden ebendort S. 9, 251-252.

3 Philosophia II. S. 142 fï., 213 f.



ständlicher Form darzulegen. Um die harten Probleme der Philosophie
etwas aufzulockern (rerum Philosophicarum asperitas tantisper emol-

liatur), will er auch unterhaltende Bemerkungen (curiosa et iucunda)
einflechten 1. Daher z. B. die interessanten Ausführungen über die Ursprache
der Menschheit und über die sprachlichen Unterschiede, die er mit dem
bezeichnenden Worte schließt : nunc ad severiora veniamus2. Im
Anschluß an die Bibel erzählt P. Adalbert ausführlich, wie die Menschen am
Anfang Vegetarier und Abstinenten waren 3. Defuns schrieb einige
Jahrzehnte, bevor die neuere Ethnologie durch Lafitau, Vico und Goguet ins
Leben gerufen wurde. Aber seine wesen fliehen Thesen hat Defuns reichlich
überlegt, dann aber großzügig vereinfacht. Daß der große Praktiker dabei

oft die feineren Spitzen abbrechen und nicht selten wissenschaftlich

wichtige Darlegungen beiseite lassen muß, ist klar. Aber mit Recht hat
er wohl die Logik herzhaft gekürzt. So bemerkt er bei der Behandlung
der Conversio : « Unter den kleinen griechischen Sophisten hatte das einen

großen Wert, jetzt jedoch nur einen kleinen. Das Gesagte möge genügen.
Einige überliefern ausführlich darüber die verschiedensten und verwik-
keltsten Regeln in fast ganz unnützer Weise. Das alles haben wir für
unsere Neulinge als weniger notwendig erachtet. » 4

Die praktischen Ratschläge, die Defuns in einem eigenen Kapitel (de
Modo Discendi et Proficiendi in Philosophia) zusammenstellt, sind wohl
nicht in jeder Beziehung neu, aber doch bemerkenswert5. Er legt großen
Wert auf die ethischen Voraussetzungen des Philosophie-Studiums. Wer
nicht studiere, um Gott mehr zu erkennen und zu loben, sondern einen
andern Zweck im Auge habe, müsse fürchten, schließlich noch sein Seelenheil

zu verlieren. « Überdies möge er (der Philosophie-Student) ein
unversehrtes Gewissen und eine heilige Keuschheit vor allem hochhalten.
Da nämlich die wahre Weisheit eine Jungfrau ist, wird sie auch nur in
eine jungfräuliche Seele eingehen, keineswegs aber in eine ausgelassene
und übelwollende. Außerdem möge er für sicher halten, daß alle Weisheit
von oben kommt und vom Vater des Lichtes herabsteigt. »6 Defuns
selbst diktierte wohl sein Manuskript, denn er mahnt : « Alles, was in

1 Philosophia I. S. 9, 12.
2 Philosophia I. S. 718.
3 Theologia IL S. 343-345.
4 Philosophia I. S. 184, 226.
5 Philosophia I. S. 251-262. Beachte S. 262 : nimis quippe longum fa(c)eret, omnia,

quae in hoc genere passim praeeipiunt Aucthores, in medium afferre.
6 Bekanntlich gehen solche Ratschläge besonders auf den hl. Thomas von Aquin

zurück. M. Grabmann, Thomas von Aquin. 1920, S. 42-43.



der Schule diktiert wird, soll sorgfältig geschrieben werden. Darauf ist
besonders zu achten. Erfahrungsgemäß macht ein Schreibfehler das
Forschen sehr schwierig. » Weiter rät Defuns seinen Schülern, ein Büchlein
anzulegen, in dem die bedeutenderen Zweifel notiert werden, über welche
dann eine zuständige Persönlichkeit oder der Professor selbst befragt
werden soll. « Das muß frühzeitig geschehen, damit nicht die angehäuften
Zweifel den Geist überwältigen und durch ihre überreiche Zahl ihn an
der Einsicht verzweifeln lassen. » Das Büchlein diene auch dazu,
Erklärungen der Schule oder irgendwie Gehörtes zu notieren. Wenn es immer
wieder gelesen werde, dann « wird der fleißige Student sicherlich aus
dieser Art des Notierens in kurzer Zeit bedeutsame Fortschritte machen ».

Außerdem bittet Defuns seine Schüler, von dem, was in der Schule

geschrieben wurde, einen Auszug des Wichtigsten zu machen (Synopsim
aut breve Compendium). Dadurch würden Gedächtnis und Verstand
glücklich unterstützt werden. Des genaueren schlägt er vor : « Zuerst
schreibe man den Titel und die Einteilung der Tractate, Disputationen
und Quaestionen, darauf schließe man sofort die These an, danach einen
oder zwei der wichtigeren Gründe für die These. Hierauf folge eine oder
zwei der bedeutendsten Objectionen mit der entsprechenden Lösung. All
das muß aber äußerst kurz gefaßt werden, so daß es scheint, als handle
es sich mehr um Andeutungen als um Ausführungen. »

Was das Studium selbst anbetrifft, so mahnt unser Professor, ja den
status quaestionis genau zu erfassen. Er warnt vor vielem Lesen. « Wer
im Lesen zuviel eilt, erfaßt das Gelesene zu wenig. Solche werden nämlich
sicherlich bescheidenen Erfolg haben und kaum soviel Belehrung schöpfen,

als bei der bloßen Betrachtung der Wellen des Nils herausschaut.
Man muß langsam vorgehen, nicht vieles lesen, sondern Bedeutendes

(multumque legere, non multa). Und wenn Begriffe oder Anschauungen

begegnen, die dem Verstände Schwierigkeiten bereiten, so muß
nicht gleich energielos der Mut mit allem preisgegeben werden (cum
theca imbecilliter obyci animus), sondern im Gegenteil die Lesung und
das Studium fortgesetzt werden, denn beharrliche und unermüdliche
Arbeit besiegt alles (Vergil, Georgica 1, 145). Oft werden frühere
Darlegungen erst durch spätere klar und zwar deshalb, weil die Dinge unter
sich zusammenhängen. »

« Überdies ist es ersprießlich und dem Fortschritte förderlich, wenn
der Schüler Belege und Beweise sowohl für seine Meinung als auch gegen
ihn vorgebrachte Objectionen für sich selbst, wenn nicht mündlich, so

doch geistig (si non vocaliter, saltern mentaliter) so formt, als ob er sie



einem anderen beweisen wollte. » Defuns rät auch, seine Gedanken mit
Beispielen und Bildern ins Licht zu setzen, mahnt aber : « In allem aber
hüte er sich vor dem Übermaß » (in omnibus tamen caveat ne quid
nimis). Schließlich kommt P. Adalbert noch auf die Disputation zu
sprechen, die ja auch in Disentis in Übung waren 1. Er betrachtet die Disputation

als « das Leben und die Seele des ganzen philosophischen
Studiums, ohne welche das Schreiben und Forschen tot und beinahe unnütz
ist. Sie muß vor allem dem Schüler am Herzen gelegen sein. » Defuns

gibt uns eine Beschreibung der Disputation und fügt acht Regeln für
das Disputieren bei. Unter anderem warnt er vor dem Vielreden, da man
sonst gerne zu unsicheren Behauptungen hingerissen werde. Ebenso bittet
er, sich nicht von schreienden und aufgeregten Gegnern aus der Ruhe

bringen zu lassen. Alles in allem sind diese praktischen Ratschläge
typisch für die Barockzeit, die nicht so sehr in stillem einsamem Forschen

auf der Zelle ihr Ideal sah, sondern im fleißigen Besuche der Schule,
vielem Sammeln und eifrigem Disputieren 2.

Die Hauptfrage, die an das Werk von Defuns zu richten ist, betrifft
die Stellung des Verfassers in der Geschichte der Philosophiebücher. Das

erste selbständige Opus dieser Art waren die Disputationes metaphy-
sicae des Jesuiten Franz von Suarez, die 1597 in zwei Foliobänden zu
Salamanca erschienen sind. Sie lösten die bisherigen Kommentare zu der
mehr oder weniger systemlosen Metaphysik des Aristoteles ab und leiteten

zu den eigenständig aufgebauten systematischen Metaphysikbüchern
über. Es begann die Ära der Handbücher großen Stiles, welche die ganze
Philosophie von Grund auf darlegten und gewöhnlich sich als Summa

philosophiae oder Cursus philosophicus betitelten. Solche Werke schufen

z. B. die Jesuiten Cosmus Alamannus (f 1634) und Franz von Oviedo

(f 1651), die Dominikaner Johannes a Thoma (f 1644), ein aus Österreich
stammender Portugiese, und Anton Goudin (f 1695), ein Franzose. Wie
bei Suarez wurde meist die allgemeine und die spezielle Metaphysik nicht

getrennt. Die Philosophiebücher behandelten daher die Seelenlehre auch

in der Physik, worunter nicht die moderne Wissenschaft verstanden

wurde, sondern die Philosophia naturalis, die Naturphilosophie 3. In
diesen Strom der Tradition gehört das Werk des Disentiser Mönches.

Wir können aber den Standort des Werkes noch genauer festlegen.
Zwar zitiert Defuns nur ganz wenige Male die Philosophie von Goudin,

1 I. Müller, Die Abtei Disentis 1655-96. 1955, S. 99-100 (zitiert Abtei IL).
2 Philosophia I. S. 258-262 über Disputation.
3 M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben 1 (1926) 525 ff., 539-341, 543.

8



tatsächlich aber schließt sich das Disentiser Opus im großen und ganzen
ziemlich genau an den Aufbau und die Formulierungen von dessen Werk
an1. P. Anton Goudin O.P. (f 1695) wirkte in Avignon und Paris und

gab 1671 in Lyon erstmals seine Philosophia juxta inconcussa tutissima-

que divi Thomae dogmata tomis quatuor comprehensa heraus, die er in
der Pariser Edition von 1674 noch verbesserte und vermehrte. Es handelt
sich um die zu Avignon gehaltenen Vorlesungen, die in praktischer und

gediegener Art die grundlegenden Gedanken der scholastischen
Philosophie darlegten und noch im 19. Jh. neuaufgelegt wurden, ja sogar
heute noch ihren Wert behalten haben. Goudins Tractatus theologici
konnte Defuns nicht kennen, denn sie wurden erst lange nach des

Verfassers Tode 1723 in Köln gedruckt2. Von Goudin stammt also der

Hauptinhalt und auch in etwa die didaktische Anordnung. Wenn Defuns

schon vielfach auch Quellen zitiert, so hatte er sie oft nur aus der Hand

von Goudin. So dürfte P. Adalbert kaum die Werke von Johannes von
Thoma selbst eingesehen, sondern die Zitate unmittelbar aus Goudin
übernommen haben 3. Ausgenommen ist freilich immer das Schrifttum
des hl. Thomas von Aquin, das Defuns selbst studiert hat.

Neben Goudin spielte P. Philipp du Trieu (1580-1645) eine gewisse

Rolle, der 1614/15 in Douai eine Manuductio ad Logicam sive Dialectica
studiosae juventuti ad Logicam praeparandae schrieb, die in der Barockzeit

noch viel aufgelegt wurde 4. In Disentis war das praktische und

grundlegende Buch seit 1661 der Leitfaden im philosophischen Kurse.
1664 dozierte auch P. Athanas Gugger von St. Gallen nach du Trieu 5.

Also genoß der junge P. Adalbert Defuns, der 1662 Profeß ablegte, ebenfalls

den Unterricht nach der Logik des genannten Jesuitenpaters. Und
vermutlich erteilte Defuns später selbst nach diesem Werke die

philosophischen Grundlagen. Fast zwanzigmal zitiert Defuns das Opus von
du Trieu in seiner Philosophie und zwar meist in dem Sinne, daß die

Schüler die betreffenden Teile aus du Trieu wiederholen sollen. Offenbar

Goudin ist zitiert mit Namen in der Philosophia I. S. 93, 102, 346 ; II. S. 338.
Dictionnaire de Théologie Catholique 6 (1947) 1508. Lexikon für Theologie und
Kirche IV. 627. Benutzt wurde das Exemplar der Universitätsbibliothek Fribourg
(A 639) in der Ausgabe von Köln 1681 in 4 Bänden, 1. Bd. Logica, 2. Bd. Physica
L. 3. Bd. Physica II. III. IV., 4. Bd. Moralis et Metaphysica.
Vgl. Philosophia II. S. 255 Goudin IL S. 359.
Über ihn C. Sommervogel, Bibliothèque de la Compagnie de Jésus. Bibliographie
8 (1898) 234-236. Ich benutzte die Kölner Ausgabe von 1651 der Universitätsbibliothek

Fribourg (Ant. 4517).
Abtei IL S. 99-100, 107.

9



stand das Werk den Zuhörern noch zur Verfügung. Wir finden daher
Hinweise wie vide Trieu (I. S. 354 usw.) ; repetere potes ex Trieu ; etiam

répète ex Trieu ; de his répète in Trieu, répète dicta in Trieu usw. (I.
S. 396, 436, 654, 780). Einzelne Bemerkungen sind noch deutlicher : nos
ohm in Trieu ; tradidimus, quae etiam videri potest in Manuductione ad

Logicam Philippi Trieu (I. S. 398, 534). Trieu war also gleichsam die
Ausgangsstation für Defuns und die solide logische Unterlage seiner
späteren Arbeiten.

Der dritte Gewährsmann, den P. Adalbert stets auf seinem Pulte hatte
und eifrigst nachlas, war P. Pierre de Saint-Joseph (f 1662). Petrus a

S. Josepho, wie er lateinisch heißt, gehörte der Zisterzienser-Reform-

Kongregation der Fulienser (Feuillanten) an und wirkte in Toulouse,
Sitten und Paris. Auf seine Idea theologiae, die in vier Bänden zu Paris
1640 erschien, folgte 1654 die Idea philosophiae. P. Josef war Mohnist
und schrieb 1633 eine Schrift, in der er darlegte, daß St. Thomas die prae-
destinatio physica irrigerweise zugeschrieben werde. Verdienste erwarb
sich der eifrige Zisterzienser im Kampfe gegen die Jansenisten, gegen
die er in lateinischer und französischer Sprache zu Felde zog 1. Defuns
zitiert ihn an die 25mal, jedoch vielfach im abweisenden Sinne. So lesen

wir oft : Dices cum Petro a S. Josepho, instabis cum Petro, ita fere

omnes contra Fuliensem usw. (I. S. 160, 403, 509 usw.). Der Disentiser
Benediktiner war eben ein strammer Anhänger der aristotelisch-scholastischen

Philosophie thomistischer Richtung, was der französische
Zisterzienser nicht war. Das wird beispielsweise klar, wenn Defuns mit dein

Stagyriten und dem Aquinaten die These verficht, daß Gott nicht das

Zukünftige vor seinem eigenen Dekrete erkennen könne, was Petrus a
S. Josepho als gedankenloses Reden des Aristoteles hinstellt. Mit Goudin

antwortet Defuns, daß diese Ausrede nicht einmal einer Widerlegung wert
sei2. Aber Defuns benutzt doch mehrmals den französischen Philosophen,
besonders auch in naturwissenschaftlichen Dingen, in denen P. Petrus
mehr mit der Wissenschaft Kontakt hatte als unser P. Adalbert im
abgelegenen Disentis. Über die Mondflecken, über das Echo und über die

Beseelung des Foetus vom dritten Tage an beruft sich Defuns ausdrücklich

auf seinen französischen Kollegen, dessen Ausführungen er
empfiehlt 3.

1 Dictionnaire de Théologie catholique 12 (1935) 2042-2044. K. Werner, Der
hl. Thomas von Aquino 3 (1859) 442 ; K. Hurter, Nomenciator literarius recen-
tioris Theologiae catholicae 1 (1871) 760-761.

2 Philosophia I. S. 743.
3 Philosophia IV. S. 90, 238, 285.

10



Von den übrigen zitierten Quellen ist einzig erwähnenswert eine

Anspielung auf den Cursus philosophicus (3 Bde. 1640) des spanischen Jesuiten

Franz von Oviedo (f 1651), die sich bei der entsprechenden Materie
bei Goudin und Petrus a S. Josepho nicht findetl. Möglicherweise hatte
es Defuns dennoch aus zweiter Hand. Wohl wirklich eingesehen hat unser
Disentiser Gelehrter die vier Bücher Chronographiae (1580-85), das

Hauptwerk des französischen Exegeten und Orientalisten P. Gilbert
Genebrard (j 1597), die heute noch apologetischen Wert besitzen2.
Diesen Benediktiner nennt Defuns « unser alles wissender Genebrardus »

und stützt sich besonders auf ihn bei der Darlegung der alten Sprachen 3.

Als Quelle auszuscheiden hat der 1696 herausgekommene Cursus

philosophicus von Card. Coelestin Sfondrati, da dieses Werk erst nach der

Abfassung der Philosophie herauskam und nur immer anhangweise an

etwa 25 Stellen später beigefügt wurde. Meist brauchte der Ergänzer die

Ausdrücke : alias rationes habes apud Card. Sfondrati, clarius explicatum
apud Card. Sfondrati, Plura habes in Praeludio Logicae Card. Sfondrati
usw. * Gelegentlich wird der St. Galler Gelehrte sogar getadelt : de albedine

nimis philosophatur Card. Sfondrati quem hic consule 5. Übrigens

ist das Werk von Sfondrati anders aufgebaut und viel ausführlicher

und wissenschaftlicher durchgeführt, sodaß es nicht als unmittelbare

Quelle hätte dienen können, auch wenn es früher erschienen wäre.
Ebenso sind die etwa acht Zitate von Ludwig Babenstuber, die sich auf
dessen 1706 erschienene Philosophia Thomistica Salisburgensis beziehen,
erst später dem Texte von einem anderen Erklärer beigefügt worden 6.

Fragen wir uns, gegen welche Gegner Defuns am meisten zu Felde
zieht. Daß er als überzeugter Anhänger der scholastisch-thomistischen
Wissenschaft gegen die Befürworter anderer Richtungen sein Schwert
zieht, wird noch in anderem Zusammenhange darzustellen sein. Hier sei

nur auf zwei Gegner hingewiesen, auf Jansénius und Descartes, die beide

noch das 17. Jh. stark beeinflußten und von unserem Disentiser Apologeten

scharf angegriffen werden. Weil Cornelius Jansénius (f 1638) « den

gewöhnlichen Weg der Scholastiker, den die Naturphilosophie bestätigt,
verlassen hat und seinem eigenen Geiste allzusehr nachgab, deshalb ist
er kopfüber in die Tiefe gestürzt ». Seine Äußerungen entsprangen « einer

1 Philosophia I. S. 548. Respondet Franciscus Oviedo sed contra.
2 Lexikon für Theologie und Kirche 4 (1932) 371.
3 Philosophia I. S. 680, 683, 685, 708 ; Theologia V. 357.
4 Vgl. Philosophia I. S. 328, 330, 334, 421 usw.
6 Philosophia I. S. 400.
e Philosophia I. S. 284, 303-304, 418, 534, 647 ; IL S. 92, 233.

11



übereilten Leidenschaft » 1. Noch mehr hat sich Defuns mit den Lehren

von René Descartes (f 1650) abgegeben, dessen philosophische Werke 1663

indiziert wurden. Die Cartesianische Philosophie leugnete die reale
Verschiedenheit der Akzidentien von der Substanz. Wahrscheinlich daher

kam es, daß manche die Frage, ob und was für eine Qualitas möglich sei,

einfach ungelöst ließen und die Natur der Qualitas als unerforscht
hinstellten. « Wenn auch das alles mit der Wahrheit nicht unvereinbar ist,

so folge ich doch dem Aristoteles und andern nicht gewöhnlichen
Philosophen und behaupte : Die Qualität wird richtig definiert als Accidens

der Eigenschaft, nach welchem wir sagen : Wie beschaffen. » 2 Was
Defuns über Cartesius sagt, ist meist aus Goudin genommen und daher

nicht originell. Er nennt ihn « den schlechten Philosophen unseres
Zeitalters und um die allgemeine Philosophie übel verdient », und schilt
ihn einen « albernen Philosophaster ». Seine Auffassung von der unendlichen

Größe der Welt bezeichnet er als ein neu aufgewärmtes Märchen

der antiken Philosophen (Horum deliria ex aliqua parte enovavit), zu
dessen Begründung er ein « kindisches Argument » (puerile argumentum)
anführe 3.

2. Die Theologie

An die vier Bände der Philosophie schließen sich fünf Bände der Theologie

an, die sich im Stiftsarchive von Disentis erhalten haben. Auch
diese Handschriften sind vom gleichen Johann Jakob von Castelberg
geschrieben, der schon die Philosophie kopiert hatte. Der zweite Band wurde
im Verlaufe des Jahres 1720, der dritte und vierte im Verlaufe des Jahres
1721 geschrieben, während der letzte am 4. Juni 1722 beendet war. Am
24. März 1721 nannte sich Castelberg « Clericus Disertinensis », am 4. Juni
1722 « Sacratissimae Theologiae Candidatus ». 4 Wer diktierte diese Theologie

Auf der ersten Seite des ersten Bandes steht : « Expositus (Cursus)
et dietatus ab multum Reverendo Doctissimo Domino Martino Biatt »

und wiederum auf der letzten Seite des letzten Bandes finden wir die

Bemerkung : « Dictata (sc. Theologia) et explicata abs Admodum
Reverendo atque Doctissimo Patre Martino Biart Professore Nostro Claris-

1 Philosophia I. S. 67.
2 Philosophia I. S. 597.
3 Philosophia IL S. 42-49, 225, 280, 315, 340.
1 Theologia II. S. 371, 378 ; III. S. 247, 577, 624, 658, 738 ; IV. S. 92, 30G,

V. S. 569, 691.

12



simo. » Es handelt sich um den Tavetscher P. Martin Biart, der 1713

Profeß ablegte und 1719 zum Priester geweiht worden war. Bald darauf
erhielt er das Amt eines Subpriors und 1724 das des Dekans. Der geachtete

Religiose starb 1774. Daß die jungen Primizianten gleich als Lehrer
der Theologie bestimmt wurden, ist nicht auffällig. Auch bei der
Philosophie war es so, wie schon berichtet wurde.

Der Verfasser des ganzen Werkes ist einwandfrei durch die noch
erhaltenen Titel aller fünf Bände bezeugt : « Cursus Theologicus Ad Mentem

D. Thomae Aquinatis Doctoris Angelici Universam Theologiam Spe-
culativam et Moralem complectens et in 5 Thomos distinetus Auetore
Illustrissimo ac Reuerendissimo Domino Domino S(acri) R(omani) J(m-
perii) Principe Adalberto tertio eiusdem Monasterii Disertinensis Abbate

Vigilantissimo. » Am Ende der Praefatio ad Lectorem des ersten Bandes

(S. 5) gibt sich der Verfasser ebenfalls zu erkennen : « Vale et fave et

pro misero Peccatore F. Adalberto s(ive) vivo (sive) mortuo pias ad
Deum preces in aliquam proni in eum animi significationem eirundere

memento, quod impensius oro atque obtestor. » Dann beruft er sich oft
auf seine Philosophie, die ihm ja ebenfalls sicher zugeschrieben werden

muß, mit Ausdrücken wie : vide, quae dixi in Logica : vide Logicam
nostram ; ut dixi in Metaphysica ; in Metaphysica non nihil de hac materia

attigimus ; hanc quaestionem fuse prosecuti sumus in Metaphysica
usw. 1, Genau wie die Philosophie ist auch die Theologie dem Abte Adalbert

II. de Medel (1655-1696) gewidmet : non id voluntate mea scribere

praesumpsi, homo tenuis eruditionis et earum paene ignarus, sed

Illustrissimi et Reverendissimi Domini D. Adalberti Abbatis, cui me vitam-
que meam dudum nuneupato solemni obedientiae Religioso voto penitus
subieci imperiis obsequens 2.

Die Zeit der Abfassung kann ziemlich genau bestimmt werden. Defuns

sagt selbst, daß er seine Theologie zwei Jahre nach seiner Philosophie
zu schreiben begonnen habe 3. Für deren zweiten Band ist aber das Jahr
1688 gesichert, wie schon dargelegt wurde. Daß 1690 das Abfassungsjahr

war, ergibt sich aber noch deutlicher. Defuns erwähnt im zweiten und
vierten Bande die sog. Bova gronda vom 29. Juni 1689 als im «

vorhergehenden Jahre » geschehen und beruft sich auf das 1690 vom Churer

1 Theologia I. S. 133, 148, 149, 356, 357, 360, 379 ; IL S. 31 ; III. S. 35, 463, 525,
567 ; V. S. 87, 88.

2 Theologia I. S. 1. Der Text stimmt fast wörtlich genau mit Philosophia I. S. 16

überein. Da Defuns 1662 Profeß ablegte, ist das dudum gut begründet.
3 Theologia I. S. 3.

13



Bischof verkündete Jubiläum1. Ferner wissen wir, daß P. Adalbert
Defuns gerade anfangs 1690 sich mehr dem Studium der Werke des Theologen

Gonet widmete, auf dessen Thesen er sich oft und oft stützte 2.

Mithin müssen wir das Jahr 1690 zum mindest für die Bände II.-IV.
festhalten.

Defuns schrieb die vorliegenden fünf Bände. Er selbst sagt, daß der
fünfte der letzte seiner scholastischen Theologie sei3. Aber er hatte noch
im Sinne, einen sechsten zu verfassen, dem er den Titel : Tomus Contro-

versarium geben wollte. Darin sollten z. B. die Einwürfe der Neuerer

gegen die Eucharistielehre behandelt werden 4. Offenbar kam es nicht
mehr zu dessen Abfassung. Hingegen nennt uns Defuns noch ein anderes

Werk, das mehrbändig war, nämlich seine Centurien, auf das noch
zurückzukommen ist. Kleineren Umfang hatte sein Opus über den Jubiläumsablaß.

« Viele Zweifel über das Jubiläum haben wir schon lange (iam
olim) in einem eigenen kleinen Werklein (peculiari opusculo) gelöst, weshalb

wir hier dieses Thema nur kurz durchgehen wollen. » 5 Vielleicht
handelte es sich damals um das Jubiläum von 1675, das ja auch im
Bündner Oberland große Beachtung erfuhr 6.

Die fünf Bände der Theologie, die im ganzen 3321 Seiten umfassen,
verteilen den Stoff wie folgt :

Bd. I. S. i. Titel, in.-vn. Widmung. S. 1-5 : Praefatio ; 6-59 : de Natura
et Qualitatibus Theologiae ; 60-179 : de Existentia, Unitate Dei, eiuS Natura
Nominibus et Attributis ; 180-248 : de Cognoscibilitate Dei et Visione beatifica

; 249-323 : de Scientia et Ideis Dei ; 324-379 : de Voluntate Dei eiusque
Providentia ; 380-433 : de Praedestinatione.

Bd. II. S. 1-2 : Praefatio ; 2-125 : de Trinitate ; 126-329 : de Angelis ;

330-378 : de Homine et varus statibus naturae humanae ; 379-495 : de
ultimo Fine hominis eiusque Beatitudine ; 496-600 : de Actibus Humanis ;

601-693 : de Moralitate eiusque Principiis et Regulis.
Bd. III. S. 1-3 : Praefatio ; 4-56 : de Virtutibus; 56-247 : de VitiiS et

Peccatis ; 248-395 : de Legibus ; 396-577 : de Gratia ; 577-658 : de Fide theologica

; 659-738 : de Spe et Charitate.
Bd. IV. S. 1-2 : Praefatio ; 3-92 : de Prudentia, Fortitudine et Temperantia ;

92-363 : de Jure et Justitia; 363-506 : de Religione ; 506-567 : de Statu reli-

1 Theologia II. S. 545 : IV. S. 567.
2 A SF (18) 6 zum 17. Febr. 1690 : P. Adalbertus Theologiae Professor pro Thomista

Gonet suspirat. Adalbert If. an Abt Sfondrati. Stiftsarchiv Einsiedeln.
3 Theologia V. S. 2-3.
4 Theologia V. S. 200. Über Defuns als Kontroversprediger Abtei II. S. 487.
6 Theologia IV. S. 563-564.
6 Bündner Monatsblatt 1956, S. 34-38.

14



gioso et Horis Canonicis ac Indulgentiis ; 568-766 : de Deo Incarnato Sacra-
mentorum Auctore.

Bd. V. S. 1-2 : Praefatio ; 3-129 : de Sacramentis in Communi ; 130-197 :

de Baptismo et Confirmatione ; 198-388 : de Eucharistia ; 388-519 : de Poeni-
tentia ; 520-569 : de Extrema Unetione et Ordine ; 569-589 : de Matrimonio ;

589-691 : Epilog.

Die Textüberlieferung läßt auch hier manches zu wünschen übrig. So

begegnen wir wiederum der Verdoppelung der Konsonanten (I. S. 1 :

compillare ; IL S. 682 : styllo ; III. S. 20, 56 : pollitica, innittati) und
der Schreibung von o statt a (I. S. 436 : obstrusissima usw.). Mancher
Fehler läßt sich erst durch Vergleichen mit der Vorlage recht deuten.
Immerhin ist die Integrität des Textes durchaus gesichert.

Wie die Philosophie hat auch die Theologie des Abtes praktische
Zwecke. Defuns schuf das ganze Werk, wie er selbst betont, « zum Nutzen
der studierenden Jugend »1. Es sind also die gleichen Fratres, die er
schon vorher in der Philosophie hatte, als seine Theologieschüler
anzunehmen. Diesem Ziele entspricht wiederum die ganze Anordnung in
kleine Abschnitte, das gleiche Einteilungssystem und die Auswahl des

Wichtigsten, was hier nicht mehr weiter belegt werden muß.
Während damals die Philosophiebücher relativ neu waren, kann das

von den Theologiebüchern nicht gesagt werden. Seit dem Spätmittelalter
und besonders seit dem Trienter Konzil gab es viele theologische Gesamtwerke

2. Und Defuns las eifrig die ihm zugängliche Literatur. Er war
sich seiner Grenzen wohl bewußt und sammelte « wie eine fleißige Biene

aus verschiedenen Verfassern » 3. Unter den zahlreichen Barockscholastikern

hatte es ihm aber einer ganz besonders angetan, den er auch als

seinen Führer durch die schwierigsten Fragen erwählte, der Dominikaner
P. Jean Baptiste Gonet (f 1681). Was dessen Ordensgenosse P. Anton
Goudin für die Philosophie von P. Adalbert war, das bedeutete P. Jean
Baptiste Gonet für die Theologie. Er zitiert ihn ausdrücklich mit Namen
freilich nur etwa 6 Mal zu einzelnen Fragen 4. Aber wir wissen schon

aus einem Briefe des Abtes Adalbert de Medell vom 17. Februar 1690,

daß Defuns vor allem Gonet studierte 5. Gonet wurde um 1616 zu Beziers

geboren, trat in das Dominikanerkloster seiner Heimat ein, wurde später

1 Theologia I. S. 1 : in commodum studiosae juventutis.
2 M. Grabmann, Geschichte der katholischen Theologie 1933, S. 161 f.
3 Theologia I. S. 1 : variis auetoribus veluti apis sedula compillare sum ag-

gressus.
4 Theologia II. S. 311, 682 ; III. 608 ; V. 214, 339, 344.
6 A SF (18) 6 zum 17. Febr. 1690.

15



Lehrer der Theologie in Bordeaux, wo er die meiste Zeit wirkte. 1671-74

amtete er als Provinzial. Seit 1677 arbeitete er in seiner Heimat an der
Revision seiner Schriften, bis er 1681 starb. Sein Hauptwerk ist der

Clypeus theologiae thomisticae contra novos eius impugnatores, das in
16 kleinen Bändchen zu Bordeaux 1659-1669 herauskam. Es umfaßte
die ganze dogmatische Theologie und erlebte zahlreiche Auflagen. Schon

das Jahr 1680 brachte die neunte. Noch 1876 kam zu Paris eine Neu-
Edition heraus. Gonets Anliegen war nicht in erster Linie eine

Auseinandersetzung mit den Irrlehren des 16. Jh., sondern die Verteidigung des

hl. Thomas von Aquin gegen die Skotisten und Nominalisten sowie einige

Jesuitentheologen. Diese seine Aufgabe hat er glücklich gelöst, wenn er
auch im Sinne seiner Zeit manchmal zu starr an der überkommenen
Tradition festhielt und sich da und dort zu sehr mit unfruchtbaren
Spitzfindigkeiten abgab. Die Summa theologica des Aquinaten hat er tief
erfaßt und gediegen dargelegt. Einen Zweifel äußerte er nie. Die Hauptlehren

faßte Gonet später in seinem Manuale Thomistarum zusammen,
das in drei Teilen, jedoch als ein Folioband, 1680 erschien und noch 1778

in Venedig neu aufgelegt wurde. Es faßt das Wesentliche seines Clypeus
sehr glücklich zusammen 1.

Defuns schloß sich inhaltlich und formell an sein Vorbild an. Auch
die ganze Anordnung deckt sich. Man kann fast Band für Band des

Clypeus fortlaufend mit dem Cursus theologicus vergleichen, ohne daß

man lange suchen muß. Der Unterschied ist nur, daß Defuns vieles übergeht.

Für seinen ersten Band über Gott zog P. Adalbert die ersten vier
Bände des Clypeus heran, jedoch führte der Disentiser Professor die
Prädestination nicht so weit aus. In seinem zweiten Bande behandelte
Defuns zunächst die heiligste Dreifaltigkeit und die Engel, wofür er Bd. V.-
VI. des Clypeus benutzte. Daran schloß P. Adalbert die Anfänge der

Schöpfung und die Erbsünde (II. S. 330-378), was Gonet erst später im
Bd. IX. S. 106-330 darlegt. Der Disentiser Theologe richtete sich hier,

übrigens ganz mit Grund, nach dem Aufbau von Gonets Manuale (Pars I.
S. 208-224). Im übrigen Teil des zweiten Bandes sprach Defuns über den

Zweck des Menschen, über seine Glückseligkeit und über den sittlichen

1 Dictionnaire de Théologie catholique 6 (1917) 1487-1489. J. Finkenzeller, Die
Lehre von der Taufe und Buße nach J. B. Gonet. München 1956, S. xvn-xx und
323-329. Vom Clypeus stund die zweite Auflage von 1666-68 wenigstens für
Bd. I.-XIV. zur Verfügung (Stiftsbibliothek Engelberg). Für die übrigen Bde. XV
und XVI konnte vom Clypeus die Pariser Folio-Ausgabe (Editio tertia) Bd. V.
(1669) mit der ganzen Sakramentenlehre eingesehen werden (Stiftsbibliothek
Einsiedeln). Das Manuale von 1680 besitzt das Stiftsarchiv Disentis.

16



Wert seiner Handlungen genau nach Bd. VII. und VIII. (pars prima)
des Clypeus. In seinem dritten Bande bezieht sich P. Adalbert in der

Weiterführung seiner Sittlichkeitslehre auf Bd. VIII. (prima et secunda

pars) sowie in der Behandlung der Gnade und Rechtfertigung auf Bd. IX.
und X. von Gonets Werk. Nicht so viel wie bisher schließt sich Band IV.
des Cursus theologicus, der die theologischen Tugenden ins Licht setzt,
an den Clypeus an (VIII. pars prima, S. 595-616, 702). Für die Christologie

sind Band XI.-XII. des Clypeus maßgebend. Der fünfte Band von
Defuns, der den Sakramenten gewidmet ist, stützt sich vielfach auf die

entsprechenden Büchlein von Gonet (XIII. Sakramentenlehre, Taufe,

Firmung, XIV. Eucharistie, XV.-XVI. Buße, Ölung, Ordo, Ehe).
Da Gonet mehr spekulativer Dogmatiker war, aber nicht eigentlich

Moralist und Jurist, mußte sich Defuns für diese Belange noch eine

wesentliche Ergänzung dazu verschaffen. Diese bot der Cursus theologicus
in gratiam et utilitatem Fratrum Religiosorum S. Galli impressum, den

die St. Galler Druckerei 1666 begann und dessen Titelauflage auf allen
Bänden das Jahr 1670 aufweist. Der Hauptverfasser ist kein anderer als

der aus Mailand stammende St. Galler. Mönch Coelestin Sfondrati1. Der
Cursus theologicus mochte umso mehr ziehen, als Sfondrati 1687 die

Abtsmitra und 1695 den Kardinalspurpur erhielt (f 1696). Zwar steht
sein Name nicht auf den Titelblättern des zehnbändigen Werkes, da nur
die Patres SS. Theologiae S. Galli Professores als Redaktoren genannt
sind, aber er scheint doch der spiritus agens des ganzen Opus gewesen zu
sein. Neben der Approbatio der Salzburger Theologieprofessoren (7. Juli
1669) fehlt auch diejenige der Theologi Societatis Jesu in alma Universitate

Friburgensi (anfangs 1670) nicht. Sfondrati war Thomist, insofern

er den Scotismus ablehnte, aber er gehörte nicht zu der engeren
Nachfolgeschaft des Aquinaten, wie etwa die Dominikaner Goudin und Gonet.

Im Vorworte (Bd. I. S. 5) betonen zwar die Herausgeber der Sanktgaller
Theologie, daß ihnen sowohl methodisch wie inhaltlich keiner höher
stehe als St. Thomas, der « bei den Theologen das größte Ansehen

erlangt hat ». Von dessen Darlegungen und Thesen « möchten wir nicht
leicht abgehen ; wenn aber manchmal ein dringender Vernunftsgrund und
die gewichtige Autorität der Doctoren uns mahnt, die gegenteilige
Meinung aufzunehmen, so werden wir ihr bei aller Verehrung des hl. Thomas

beipflichten und nicht auf das Wort des Meisters schwören, wie gewisse

es tun ». Die zwar dicken, aber doch kleinen, leicht auf Reisen mitzu-
1 Bibliographie und Biographie bei R. Henggeler, Profeßbuch von St. Gallen 1929,

S. 149-151, 328-331, bes. 329.

2 17



führenden Bändchen fanden aber deshalb so großen Anklang, weil sie

die praktische Seite der Theologie, die moralischen und juristischen
Fragen und pastorellen Nöte des Klerus in ausführlicher und
wissenschaftlicher Art und Weise darlegten. Wie noch aus den Besitzvermerken
der Disentiser Exemplare in Archiv und Bibliothek zu erschließen ist,

war die Theologia Sangallensis in den Benediktinerabteien Pfäfers und

Engelberg und in dem Kartäuserkloster Ittingen in Gebrauch. Auch in
Disentis war sie sicher 1675 Schulbuch in der Theologie. Noch 1703

diente sie dem gleichen Zweck1. Wir dürfen also annehmen, daß P. Adalbert

Defuns selbst sie in der Schule erklärt hat.
Da sich Defuns in eigentlichen dogmatischen Fragen nicht an die

Sanktgaller hielt, begegnen wir erst im dritten Bande seiner Theologie

längeren und bedeutenderen Anlehnungen (III. S. 248 Gesetze ; 649-658

Verkehr mit Häretikern ; 717-722 brüderliche Zurechtweisung). Auf die

St. Galler Theologie wird erst im vierten Bande des Defunsischen Werkes

(IV. S. 39-56 Abstinenz, Fasten ; 76, 86, 474-479 Hexerei ; 493 Lüge ;

498 Simonie ; 512, 525-527 Klosterregeln ; 530 Benefizien) öfters
zurückgegriffen. Auch im fünften Bande fehlen die Sanktgaller nicht (V. S. 152-

160 Spender der Taufe ; 328-329 Diakon ; 490-491 Bußen ; 562-563 Spender

der Priesterweihe). Ausführlich zitiert wird die Theologia Sangallensis

an die zweidutzendmal. Manchmal verweist Defuns auf ihre längeren

Ausführungen mit den Worten : ut optime notant Sangallenses ; vide
bzw. consule Sanctgallenses ; qui plura cupit, consulat (adeat) Sanctgal-
lenses ; vide plura apud nostros Sanctgallenses usw. 2. Aber weit öfters
ist die St. Galler Theologie nicht mit Namen angegeben und doch inhaltlich

oder formell reichlich benutzt. Das schönste Lob spendet er ihr bei der

Behandlung der Glaubwürdigkeit der Mysterien : « Wer mehr Gründe und

Belege für die Glaubwürdigkeit unserer Glaubensgeheimnisse wünscht
und zwar solche im eleganten Stile und in plastischer Form (eleganti

stylo graphice descripta), der möge sich bitte an den ersten Tractat des

fünften Bandes der Sanktgaller Theologie und an den ersten Artikel der

ersten Disputation über den Glauben bei Johann Baptist Gonet machen. »3

Aber Defuns steht seinen Mitbrüdern an der Steinach doch selbständig
und kritisch gegenüber. So ist er der Ansicht, daß jemand nur in extrema

1 Abtei IL S. 126-127, 133, 495. 500, 502.
2 Theologia III. S. 147, 608, 722, 727 ; IV. 26, 136, 140, 242, 272, 293, 396, 422,

458, 504, 505, 528, 534, 563, 753 ; V. 101, 382, 385, 388.
3 Theologia III. S. 608. Theol. Sang. IV. S. 1-99 (nicht Bd. IV., wie Handschrift

angibt). Clypeus X. S. 346 ff., bes. 498-578.

18



necessitate, nicht aber in gravi necessitate fremdes Eigentum an sich

ziehen könne. Diese These will er aufrecht halten, « was auch immer die

Sanktgaller darüber zweideutig (ambigue) schreiben mögen »1. Beim
Begriff der Simonie distanziert sich Defuns ebenfalls von seinen Confratres.
Nach ihm ist die Anwendung von Geld zur Erreichung eines
kirchlichen Benefiziums auch dann Simonie, wenn es nicht als adäquater Preis,
sondern nur als Beweggrund und Anreiz (motivum et illecebra) gegeben

wird, um den Kollator günstig zu stimmen. Defuns will in foro externo
et interno saubere Klarheit haben und mahnt daher, « nicht mit den

Sanktgallern zu sagen » (neque dicas cum Sanctgallensibus), es sei dies

per modum alieuius illecebrae wenigstens vor Gott und dem eigenen
Gewissen (in foro animae) gestattet 2. Ebenso scheinen die St. Galler
mit Lessius doch in etwa zu billigen, daß sich einer betrinkt, wenn er

von einem Tyrannen dazu unter Todesstrafe angehalten wird. Unser
Disentiser Pater spricht in diesem Zusammenhang von quidam Laxi-
tatum Doctores 3. Endlich ist P. Adalbert mit den Thomisten der
Ansicht, daß alle Sakramente, die einen Charakter aufprägen, sicher wieder
aufleben, wahrscheinlich auch die übrigen. Die Theologen von der Gallus-
abtei nehmen das sicher nur bei der Taufe an, halten es indes bei den

andern Sakramenten als wenig wahrscheinlich (valde dubium est4). Wichtig

aber ist, daß Defuns in der tieferen Grundhaltung von den
Sanktgallern wesentlich abweicht. Als strenger Thomist gibt er nicht dem

Willen, sondern dem Verstände die entscheidende Funktion 5.

Coelestin Sfondrati schrieb nicht nur den Cursus theologicus, sondern

zwei beachtenswerte Schriften gegen den Gallikanismus, dessen Vertreter
1682 sich über die Autorität des Papstes hinwegsetzten. Zunächst kam
1684 das Regale Sacerdotium Romano Pontifici assertum heraus, das

innerhalb eines Jahrzehntes noch zwei Auflagen erlebte. Als Ergänzung
dazu erschien 1687 die Gallia vindicata, die darauf hinwies, wie gerade
die vier gallikanischen Sätze nirgends mehr verworfen worden waren als

in Gallien. Defuns schätzte beide Arbeiten « als wirklich goldene und der

Unsterblichkeit würdige Werke » (opera vere aurea ac cedro digna) und
hob den « schmucken Stil » der Gallia vindicata hervor (florido ut solet

stylo loquitur)6. Wo P. Adalbert über den Primat des Papstes spricht
1 Theologia IV. S. 272. Theol. Sang. VI. S. 307.
2 Theologia IV. S. 504. Theol. Sang. VII. 587-588.
3 Theologia IV. S. 54. Theol. Sang. V. S. 189.
4 Theologia V. S. 100-101. Theol. Sang. IX. S. 105.
6 Theologia III. S. 147.
• Theologia IL S. 682 ; III. S. 626.

19



oder sich gegen den Probabilismus wendet oder auch die nicht nur
moralische, sondern physische Wirksamkeit der Sakramente hervorhebt, da

zitiert er Sfondratis Werke 1. Aus diesem kleinen Detail ersieht man, wie
die apologetischen Werke des St. Galler Abtes damals zwar einen
zeitgebundenen, aber doch nachhaltigen Einfluß hatten 2.

Sfondratis Zeitgenosse war der Einsiedler A bt Augustin Reding f 1692),
der 1664 die Controvcrsiae de Deo Uno et Attributis Divinis herausgab,
auf die sich Defuns wenige Male bezieht 3. Das Hauptwerk des Einsiedler
Prälaten war die Theologia Scholastica in 13 Bänden, die alle das Jahr
1687 auf ihrer Stirne tragen. P. Adalbert findet, daß Reding z. B. die

Bedeutung der scholastischen Theologie « kraftvoll beweist » (nervose

probat) 4. Er schließt sich gelegentlich auch den moraltheologischen
Ansichten Redings an 6.

Wie schon in der Philosophie, so benutzte Defuns auch in der Theologie
die Idea Philosophiae rationalis seu Logica, die der Zisterzienser P. Pierre
de Saint-Joseph (f 1662) zuerst in Köln 1655 herausgegeben hatte. Pater
Adalbert erwähnt den französischen Theologen wenige Male zustimmend,
nimmt aber von dessen molinistischen Ansichten Abstand 6. Es ist das

umso weniger zu verwundern, als auch der für Defuns maßgebende Gonet

gegen diesen zisterziensischen Philosophen zu Felde zog 7. In die Exegese
ließ sich unser Disentiser Mönch durch die Praeludia Isagogica einführen,
die der Karmelit Antonius a Matre Dei, Professor der Theologie zu
Salamanca, 1669 in Lyon der Öffentlichkeit übergeben hatte 8.

Im übrigen besaß unser Bündner Gottesgelehrte die damals bekanntesten

Moralwerke. Vielfach zitierte er die sechsbändige erstmals 1625 in
München herausgekommene Theologia Moralis des Tiroler Jesuiten Paul
Laymann (f 1635) 9. Nicht immer zustimmen kann P. Adalbert dem mil-

1 Theologia I. S. 55 ; II. S. 682 ; III. S. 626, 656 ; IV. S. 124 ; V. S. 68. Zitiert ist
die Gallia Vindicata 1702, S. 146, 687 f., 814.

2 Dictionnaire de Théologie catholique 14 (1941) 2010-2017, wozu aber J. Hälg,
Coelestin Sfondrati, Rom 1942, S. 21-47 zu vergleichen ist.

3 Theologia I. S. 55, 168.
4 Theologia I. S. 52 ; IL S. 142.
5 Theologia IV. S. 527 : Juxta Doctrinam Abbatis nostri Einsidlensis (betr.

Verpflichtung der Statuten unter läßlicher Sünde).
6 Theologia I. S. 65, 285, 360 ; II. S. 196, 472.
' z. B. Clypeus VII. S. 719, 750 ff.
8 Theologia II. S. 140; III. S. 615; IV. S. 466. Vgl. Wetzer-Weltes Kirchenlexikon

1 (1882) 991-992. Vom Deutsch-Spanier joh. Eusebius Nieremberg S. J.
zitiert Defuns Philosophia I. S. 695 Lib. de Orig. S. Scripturae. Über Nieremberg
(f 1658) siehe Lexikon f. Theologie u. Kirche 7 (1935) 560.

9 Theologia III. 379, 714 ; IV. 180, 347, 361, 447, 451, 505 ; V. 683.

20



den jesuitischen Moraltheologen Tommaso Tamburini (f 1675) K Defuns
erwähnt auch die Theologie Scholastica (1626/27) des Tiroler Jesuiten
Adam Tanner (f 1632), die Theologia Moralis (Lyon 1624) des italienischen

Probabilisten Martin Bonacina (f 1631) und die 1650 erstmals
edierte Medulla Theologiae Moralis des westfälischen Jesuiten Hermann
Busenbaum (f 1668) 2. Ob unser Disentiser Theologe aber alle diese

Werke selbst gelesen hat, bleibe dahingestellt. Manches Zitat mag er
auch aus zweiter Hand erhalten haben. Das gilt nicht von den Collec-
tarium sive Summarium Privilegiorum, das der St. Galler Mönch P. Iso
Pfau (| 1679) im Jahre 1665 für die Kongregation der Schweizer Klöster
ausgearbeitet hatte und das Defuns bei der Behandlung der Zensuren
anführt 3.

3. Vom Scotismus zum Thomismus

Der schottische Franziskaner Johannes Duns Scotus (j 1308) betonte
mehr die Rolle des Willens, ganz im Gegensatze zu Thomas von Aquin
(| 1274), welcher dem Verstände die Priorität zuerkannte. Eine Blütezeit

der Scotistenschule brach an, als der irische Franziskaner Lucas

Wadding (f 1657) im römischen Kolleg S. Isidoro einen Mittelpunkt der
scotistischen Philosophie und Theologie errichtet und 1639 eine Gesamtausgabe

des Scotus veranlaßt hatte. Im Verlaufe des 17. Jh. erschienen
viele scotistische Darstellungen 4. Auch in der Schweiz fand die Lehre

gute Aufnahme. So war P. Fintan Kiefer (f 1672) Scotist, wie schon der

Titel seines Werkes : Theses scoto-theologicae de Sacramentis belegt, das

freilich erst nach seinem Tode herauskam, nämlich 1698 in Würzburg 5.

P. Fintan wirkte seit 1661 in Pfäfers und besuchte Disentis im Sommer
1664 6. Woher P. Fintan seine Ansichten hatte, ist schwer zu sagen. Er
war 1645 in Muri, wo P. Aegidius von Waldkirch sein Professor war 7.

1 Theologia III. S. 701 ; IV. 511.
2 Theologia V. S. 162 (Tanner) ; III. S. 379 ; IV. S. 448, 505 (Bonacina) ; IV.

S. 428 (Busenbaum).
3 Theologia III. S. 362. R. Henggeler, Profeßbuch von St. Gallen 1929, S. 307.
4 M. J. Scheeben, Handbuch der katholischen Dogmatik, ed. Grabmann-Höfer

1 (1948) 478, 483. M. Grabmann, Die Geschichte der katholischen Theologie 1933,
S. 165-168, 194-195.

6 R. Henggeler, Monasticon Benedictinum Helvetiae 4 (1956) 200. Wohl aus
L. R. Schmidlin, Solothurner Schriftsteller im 18. Jh. Ztschr. f. Schweiz.
Kirchengeschichte 6 (1912) 304. Das Werk Kiefers konnte ich weder in Mariastein noch
Einsiedeln und auch nicht in Solothurn (Bibl. und Archiv) auftreiben.

6 Abtei IL S. 102-105.
' J. Mösch, Die Solothumische Volksschule vor 1830, 2 (1913) 185.

21



Defuns machte kein Hehl daraus, daß er einst in Scotus seinen Lehrer
sah. Er fügte zu seiner These, daß der Verstand in erster Linie
entscheide, bei : Ita fere omnes contra Scotum, quem et nos ohm seque-
bamur in resolutionibus nostris moralibus 1. Defuns vertritt die Ansicht,
daß das eigentliche Objekt der moralischen Tugend der Appetitus sensi-

tivus sei. Er gesteht aber, daß er früher auf der Seite der scotistischen
Lehre stand und als Entschuldigung führt er an : « Als wir noch nicht von
den Strahlen der engelgleichen Lehre erleuchtet waren, versuchten wir
einst in der 1. Centuria Quodlibetica, quaestio 15 diese Meinung zu schützen.

»2 Anderseits betont P. Adalbert, er sei gerade damals ins Kloster
eingetreten, als « es erlaubt war, nach Herzenslust aus den reinen Quellen
der engelgleichen Lehre kostbares Wasser zu trinken »3. Auf alle Fälle muß
dies nach 1662, seinem Profeßjahr, gewesen sein, möglicherweise sogar
auch erst nach seinem Primizjahr 1670, denn die Centuria scheint doch
ein größeres privates Werk gewesen zu sein, das schon theologische
Studien voraussetzt. Aber wir dürfen hier wohl nicht ein bestimmtes

Jahr annehmen, sondern eine Übergangszeit, in der er noch von scoti-
stischer Tradition zehrte und doch langsam sich den thomistischen
Ideen erschloß.

Woher kam diese neue Richtung nach Disentis Zunächst denkt man
an Abt Adalbert II. de Medell (1655-96), der ja in Rom am Propagandakolleg

studierte und über die heiligste Dreifaltigkeit doktoriert hatte 4.

Vermutlich wird er für die Lehre des großen Dominikaners Sinn und
Verständigung gehabt haben. Die elementare Logik von Philipp du Trieu
(1614/15), die seit 1664 in Disentis doziert wurde, wird hier kaum
gemeint sein. Ebensowenig die seit 1666 im Erscheinen begriffene St. Galler
Theologie 5. Eher ist an den Einfluß eines St. Galler Professors zu denken,
vielleicht an P. Athanas Gugger, der 1664-66 in Disentis Philosophie
dozierte 6. Noch mehr aber kommt P. Hieronymus Lindenmann in Frage.
Er hatte 1662/63 in Paris Jus studiert und wirkte 1664-68 als Theologieprofessor

in Disentis, wo er « die Lehre des Divus Thomas von Aquin »

1 Philosophia IV. S. 297.
2 Theologia III. S. 20. Clypeus VIII. pars prior S. 559. Dazu Theologia III. S. 56 :

Centuria 1 quodlibetica q. 6 ; IV. S. 391 : Centuria nostra quodlibetica q. 61 et 62.
3 Theologia I. S. 4 : Et merum pracclare actum existimo, quod ad eam Religiosorum

Familiam et tempore et ca aetate vocatus fuerim, cum a puris D. Thomae
fontibus Angelicae Doctrinae Thesauros libitu haurire liceret, cum luberet.

4 I. Müller, Die Abtei Disentis 1634-55, 1952, S. 273-278. Abtei II. S. 6 f.
6 Siehe oben S. 17-19.
• Abtei IL S. 106-107, 120.

22



erklärte *. Vielleicht gehen von St. Gallen aus Fäden nicht nur nach Paris,
sondern auch nach Salzburg, wo beispielsweise der Sanktgaller Mönch
P. Tutilo Gebel 1658-1660 als Lehrer des Rechtes wirkte2. Zu den
persönlichen Anregungen kamen noch literarische Möglichkeiten. Zunächst
sei an Gonets Clypeus theologiae erinnert, der 1659-69 herauskam und
bereits 1680 die neunte Auflage erlebte. Wie schon bemerkt, beeindruckte
das Werk unsern P. Adalbert sehr. Hinzukam die 1671 erstmals
herausgegebene und 1674 bereits verbesserte und vermehrte thomistische
Philosophia Goudins, die Defuns reichlich benutzte. So wird P. Adalbert als

Professor der Theologie (1674) und Philosophie (1675) sich langsam sein

Rüstzeug aus thomistischen Werken zugetan haben. Die neue sankt-
gallisch-thomistische Richtung versinnbildete der ca. 1675-85 entstandene

Theophilsaltar in der großen Klosterkirche, auf dem der Aquinate,
aber auch Kolumban und Gallus dargestellt sind 3. Daß man 1689 Sancti
Thomae Aquinatis Doctoris Angelici totius Summae Conclusiones, die
1613 zu Lyon herauskamen, für die Bibliothek der Abtei Disentis
anschaffte, zeigt schon bereits die vollendete Entwicklung 4.

Defuns sagt es uns oft und oft, daß er einfach dem hl. Thomas folge
und zwar sowohl in der Philosophie wie in der Theologie. Diese weist ja
auch den Titel auf : Cursus theologicus ad mentem D. Thomae Aquinatis.
Er doziert iuxta irrefragabilem D. Thomae Aquinatis Doctoris Angelici
Doctrinam. P. Adalbert kann nicht genug seinen Meister loben. Es würde
fast langweilig wirken, wollten wir alle seine Lobeserhebungen auf den

großen Theologen hier zusammenstellen. Wir können uns dieser Arbeit
umso mehr entheben, als Defuns sich vielfach Goudins Worte zu eigen
machte 5. Es sei lediglich sein oft wiederkehrendes Ceterum censeo

angeführt : Ita omnes sinceri Divi Thomae Discipuli oder Ita omnes veri
Thomistae 6. Defuns betrachtet den Gehalt der Summa theologica als den

orientierenden Polarstern 7. Daher ist er auch ein Verteidiger des ganzen

1 Stiftsarchiv Einsiedeln A SF (11) 53. P. Hier. Lindenmann an Abt Gallus von
St. Gallen. 31. Dez. 1664. S. Dazu Abtei II. 104, 107, 120-121.

2 R. Henggeler, Profeßbuch von St. Gallen 1929, S. 308 (Gebel), 322 (Lindenmann).
3 Bündner Monatsblatt 1943, S. 217-218. E. Poeschel, Kunstdenkmäler des

Kt. Graubünden 5 (1943) 53.
4 Stiftsbibliothek : Da 771 mit handschriftlicher Notiz : Monasterii Disertinensis Ord.

S. Benedicti Anno Domini 1689.
6 Philosophia I. S. 9-13, 88-102. Theologia I. S. 3-4 usw.
6 Philosophia I. S. 272, 377-378, 742.
' Theologia I. S. 249 : quae de Scientia Dei disputanda sunt, aliquo ordine prose-

quamur, solidissimam Angelici Praeceptoris doctrinam pro Cynosura seu Stella
polari prae oculis habentes. Vgl. Theologia I. S. 5 ; IL S. 378.

23



auskristallisierten thomistischen Lehrgebäudes. So schließt er sich der
Praemotio physica an 1. Bei der Behandlung der Prädestination seufzt
Defuns mehrmals über das Dunkel, das über all diesen Fragen der
Vorherbestimmung liegt2. Doch auch hier verficht er die Praedestinatio ante

praevisa merita. Er sieht diese Vorherbestimmung als ein reines Geschenk

an, das keine Verdienste voraussetzt. Letztere sind nur Wirkungen
davon. Hier folgt P. Adalbert wörtlich seinem theologischen Orakel, dem

Dominikaner Gonet 3.

Wie sehr Defuns in das Lehrsystem eindrang und bis zu den letzten

Konsequenzen durchdachte, belegt der Umstand, daß er die hypostatische

Union in Christus drastisch bis zu den Nägeln und Zähnen gehen

läßt 4. Er setzt sich auch nicht nur für die moralische, sondern physische
Wirksamkeit der Sakramente ein5. Für ihn gibt es drei große Autoritäten
in der Theologie, deren Meinung sicher befolgt werden darf : Augustinus,
Gregor d. Gr. und Thomas von Aquin 6. Wie sehr Defuns in einem persönlichen

Verhältnis zum Fürsten der Scholastik stand, beweisen die Anrufungen

und Gebete zum Heiligen, die er da und dort seinen rein sachlichen

Ausführungen beigab 7.

Und nun die wichtige Frage nach dem geistigen Standorte unseres
Disentiser Theologen in der theologischen Gesamtentwicklung. P. Adalbert
behauptet nämlich : « Es sei ferne, von der Lehre dieses heiligen
Meisters auch nur im Kleinsten abzuweichen, da ihm ja schon die ganze
Welt Folge leistet. » 8 Vertritt er also nur längst Anerkanntes Defuns
setzt auch voraus, daß der Thomismus im benediktinischen Mönchtum
allgemein verbreitet sei : « Unsere ganze benediktinische Familie umfaßt
überall auf Erden hebevoll die Grundsätze des Divus Thomas. »9

Tatsächlich war der Thomismus schon längst eine Großmacht und von den
bedeutenden Theologen des 16. Jh. wie Kardinal Cajetan, Franz von
Vittoria, Medina und Banez zum Siege geführt worden. Die Bannerträger

des strengen Thomismus waren vor allem die Dominikaner und

1 Theologia II. S. 559 f. ; III. S. 152.
2 Theologia I. S. 379 : de hac abstrusissima et occultissima materia ; ebenso S. 436 :

abstrusissima atque obscurissima Praedestinatio.
3 Theologia I. S. 391-392. Clypeus IV. S. 84-87. Über das Zukünftige vgl.

Philosophia I. S. 733-742.
4 Theologia IV. S. 655-657.
5 Theologia V. S. 62-72.
6 Theologia II. S. 690. Gonet nennt nur Thomas. Clypeus VIII. pars prior S. 458, 461.
' Philosophia I. S. 804 ; III. S. 183 ; IV. S. 300. Theologia I. S. 436 ; V. S. 690.
8 Philosophia I. S. 95.
8 Philosophia I. S. 93. Clypeus I. S. 61.

24



Karmeliten. Hochburgen dieser Richtung bestanden im 17. Jh. zu
Salamanca, Löwen und Douai *. Im deutschen Sprachgebiet ragten Köln und
die Benediktineruniversität Salzburg hervor 2. Als Exponent dieser

Geistigkeit darf Einsiedeln gelten, wo Abt Augustin Reding (j 1692) wirkte,
der vordem in Salzburg doziert hatte 3.

Defuns schlug sich eindeutig zur Phalanx des strengen Thomismus und

zog daher gerne sein Schwert gegen die sog. Jesuitenschule, die sich zwar
dem Aquinaten im allgemeinen anschloß, aber sich doch eine gewisse
Auswahl erlaubte und in der Theologie mehr exegetisch und historisch
vorankommen wollte. Franz Suarez (f 1617), der Doctor eximius,
bestimmte diese Richtung führend, gegen den Defuns oft mit einem
entschiedenen contra Suarezium Stellung bezog. Ein tapferer Streiter der

neuen Richtung war Ludwig Molina (f 1600), der durch seine 1588

aufgestellte Lehre von der scientia media die Geister sehr in Bewegung
brachte 4. Gegen ihn übernahm P. Adalbert die Ausführungen Gonets,
freilich in stark gekürzter Form, jedoch in nicht weniger scharfer Art.
Defuns bezeichnet die Hoffnung, durch diese Theorie Freiheit und Gnade

vereinigen zu können, als «eine eitle und vergebliche Überzeugung» (vana
atque inanis persuasio) 5. Am meisten schleudert unser Disentiser
Gelehrte sein kategorisches Nein (contra Vasquez) gegen P. Gabriel Vasquez

(f 1604), der in den Gnadenstreit führend eingriff und gegenüber dem

Kongruismus von Suarez und Bellarmin den strengen Molinismus verteidigte

6. In der Frage der Prädestination lehnt Defuns diese Richtung von
Molina und Vasquez, die « eine Praedestinatio post praevisa merita »

annimmt, ab und stellte sich klar zu den Thomisten, denen, wie Defuns zu
melden weiß, auch bedeutende Jesuitentheologen beitraten (Salrneron,
Suarez, Bellarmin) 7. Daß die Rechtfertigung geschuldet sei, wie schon

Molina sagte, betrachtete unser klösterlicher Gelehrte mit Gonet als leere

Einbildung (chymerica lex). 8 Ironisch nennt P. Adalbert einmal Vasquez

1 Scheeben 470-481 ; Grabmann 75-84, 95-102, 145-146, 151-154.
2 M. Sattler, Collcctaneen-Blätter zur Geschichte der ehemaligen Benedictiner-

Universität Salzburg 1890, S. 113-114, 147-148, 160-182, 215-218, 231-234. Dazu
Studien u. Mitteilungen O. S. B. V. 1(1884)122-127, 361-365; 2(1884) 73-91,
358-382.

3 Scheeben 478 ; vgl. 312, 321, 357 ; Grabmann 165 ; Sattler 197-201.
4 Scheeben 479; Grabmann 161-162, 168-170.
5 Theologia I. S. 311 ; III. S. 152
6 Theologia I. S. 16, 147, 193, 198, 215 ; II. S. 163 usw. ; V. S. 141, 336. Über

Vasquez Lexikon f. Theologie u. Kirche 10 (1938) 511-513.
' Theologia I. S. 391-392.
8 Theologia I. S. 402. Clypeus IV. S. 202.

25



« gescheiter als den hl. Thomas »1. Das heißt allerdings nicht, daß sich

Defuns auf der ganzen Linie gegen ihn erklärte. Er anerkennt ihn mehrmals,

aber meist nur dann, wenn er nicht außerhalb der thomistischen
Reihe tanzte 2.

Zur molinistischen Richtung zählte auch das Jesuitenkolleg in Coimbra

(16./17. Jh.). Defuns zitiert die Coimbricenses nostri freilich nur peripherisch

z. B. beim Problem der Vererbung 3. Ebenso nennt er den spanischen

Benediktinerkardinal /. S. de Aguirre (f 1699), der nicht streng
thomistisch eingestellt war, nur gelegentlich (Frage der materia prima) 4.

Einen « gedämpften Thomismus » vertrat auch die Pariser Sorbonne 5.

Und in Frankreich wirkte der Zisterzienser P. Petrus a S. Josepho

(| 1662), den Defuns, wie schon berichtet, öfters konfrontierte. Endlich
neigte der molinistisch-jesuitischen Richtung zu der St. Galler Abt
Coelestin Sfondrati (f 1696), obwohl er sich in der Ablehnung des Scotismus

mit den Thomisten deckte 6. Wie sich unser Bündner Theologe selbst von
der St. Galler Scholastik nicht in seinen tieferen Überzeugungen
beeinflussen ließ, ist schon dargelegt worden.

Mag auch diese Übersicht unvollständig und mangelhaft sein, aus der

ganzen theologischen Lage der zweiten Hälfte des 17. Jh. ergibt sich, daß

P. Adalbert Defuns ein gewisses Verdienst im Sinne des konsequent
durchgeführten linientreuen Thomismus nicht abgesprochen werden kann.
Es ist dies umso mehr anzuerkennen, als unser Theologus Disertinensis
in einem damals noch mehr als heute abgelegenen Kloster lebte, keine
akademischen Studien genießen und keine engen persönlichen Beziehungen

zu theologischen Kreisen pflegen konnte. Defuns war in Wirklichkeit
ein theologischer selfmade-man. (Schluß folgt.)

1 Philosophia II. S. 277 : Dices cum Gabriel Vasquez utique S. Thoma Doc-
tiore. Vgl. Theologia V. S. 68 : bonus Vasquez.

2 Theologia II. S. 54, 439, 577 ; IV. S. 20 (Martyrium).
3 Philosophia I. S. 74 ; IV. S. 196. Lexikon f. Theologie u. Kirche 2 (1931) 1004.
4 Philosophia II. S. 92 : Ita D. Thomas et Thomistae omnes, quos scquuntur

praesertim Cardinales nostri Aguire et Sfondrati. Da Sfondrati erst 1695 den l'urpur
erhielt und sein Cursus philosophicus erst 1696 herauskam, muß die Bemerkung
später hinzugefügt worden sein. Die Erwähnung von Aguirre ist aber bei Defuns
möglich. Über ihn Lexikon f. Theologie u. Kirche 1 (1930) 151. Scheeben 483-484.

6 Scheeben 478, 481 ; Grabmann 171-172.
6 Scheeben 483-484.

26


	Die Disentiser Barockscholastik

