Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 52 (1958)

Artikel: Die Disentiser Barockscholastik
Autor: Miuller, Iso
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-128390

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-128390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

P. ISO MULLER OSB

DIE DISENTISER BAROCKSCHOLASTIK

Was die M6énche um 1700 iiber die Weltratsel, iiber Erde und Himmel,
iiber Gnade und Rechtfertigung dachten, all das kann man aus den
philosophisch-theologischen Werken, welche damals in Disentis geschrie-
ben oder benutzt wurden, erschlieBen. Wir kénnen so gleichsam die
barocke Welt von Disentis von innen heraus deuten und bis in die ge-
heimen Gedanken und tiefen Erwartungen der damaligen Mdnche vor-
dringen.

1. D1E PHILOSOPHIE

Wir beginnen zuerst mit der Analyse der Handschriften. Es handelt
sich um vier Biande des Stiftsarchives Disentis, die Johann Jacob von
Castelberg in der Zeit vom 15. April 1719 bis zum 11. Marz 1720 schrieb.
Er war damals Schiiler im Kloster und bezeichnete sich als studiosus
Disertinensis bzw. in Gymnasio Disertinensil. Zu den heiligen Weihen
gelangte er 1725 und wirkte meist im Tavetsch, starb jedoch schon 1759 2.
Wer diktierte oder erklirte diesem angehenden Theologen die Philo-
sophie ? Zweimal ist die Rede von P. Maurus Wenzin (ProfeB 1702,
Priester 1706, Tod 1745), ndmlich zuerst am SchluB der Dedicatio ad
Angelicum Doctorem : «in vita et in morte Tibi Patrone sanctissime
commendat indignissimus servulus Pater Maurus Wenzin, Sacerdos, Pro-
fessus in Monasterio Disertinensi Die 29 Maii Anno 1719» und am
Schlusse der Praefatio ad Lectorem : « Vale, fove et pro Patre Mauro
Wenzin seu vivo seu defuncto pias ad Deum preces effundere memento,

! Philosophia I. S. 8, 249, 511, 805 ; III. S. 22, 183 ; IV. S. 118, 211, 300.
! Jahresbericht der historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden 50
(1920) 58.

1 ) 1



quod impensius a te oro atque obtestor. » ! Die Dedicatio wie Praefatio
ad Lectorem hat Teile, die wohl nur von P. Maurus Wenzin stammen
kénnen, so die Angaben iiber den Verfasser des Werkes. Im iibrigen aber
scheint nicht P. Maurus allein fiir diese Einleitungen verantwortlich zu
sein, sondern der Verfasser des ganzen Opus. So schopft die Dedicatio
manches aus Goudin, aus dem der Verfasser ebenfalls reichlich Anleihen
machte. Wir werden nicht fehl gehen, wenn wir 1719 das Werk durch
P. Maurus Wenzin erkldren und diktieren lassen.

Es gibt aber noch ein Indicium dafiir, daB die Vorlage dieser Philo-
sophie von 1719 bereits 1708 abgeschrieben wurde, denn es heiSt in
Band II. der Philosophie : scribimus haec in pervigilio eorumdem (Placidi
et Sigisberti) inventionis ipsis idibus Februarii anno 1708 2. Von 1708
riicken wir weiter hinauf bis 1703. Bis zum Februar dieses Jahres hatte
P. Josef Berther die Vorlesungen von P. Marian von Castelberg (Prof.
1687, Priester 1693, Tod 1742) gehért und zwar in der Philosophie, die
Abt Adalbert III. Defuns verfaBt hatte. Daraufhin diktierte P. Josef
Berther (Prof. 1697, Priester 1704, Tod 1736) die Philosophie, die er eben
selbst erst gehort hatte, wiederum drei andern Fratres, nimlich Fr. Au-
gustin Fontana, Fr. Maurus Wenzin, Fr. Ildefonsus Decurtins . Wir
haben also die genaue Genealogie der diktierenden Professoren : P. Mau-
rus Wenzin 1719/20, P. Josef Berther (eigentlich noch Frater) Mirz bis
Juli 1703, P. Marian von Castelberg 1702/1703. Wir werden noch sehen,
daB letzterer der unmittelbare Schiiler des Verfassers war.

Das klosterliche Schriftenverzeichnis, das einst P. Augustin a Porta
(1 1795) relativ vollstindig zusammenstellte, nennt weder eine Theologie
noch eine Philosophie 4. Die Theologie wird zum Gliick aber eindeutig
durch die erhaltenen Titelbldtter Abt Adalbert I11. Defuns (1696-1716)
zugewiesen. Bei der Philosophie fehlen die Titel. Jedoch berichtet uns
das Berthersche Tagebuch des 17./18. Jh., daBl P. Marian von Castelberg
1702/1703 die Philosophie dozierte nach den Werken, die Defuns « von
newen gemacht hatte » 5. Ferner bezeugt die Dedicatio am Anfange der
Philosophie, die von P. Maurus Wenzin 1719 diktiert wurde, ausdriick-
lich die Autorschaft des Abtes Adalbert III. ® Auch nimmt die Theologie

! Philosophia I. S. 8, 18.

? Philosophia II. S. 243.

3 Stiftsarchiv Disentis : BERTHERsches Tagebuch des 17. u. 18. Jh. S. 472.

Wenzini Descriptio Desertinensis, ed. C. Decurtins, 1882, S. 27.

5 BErTHERsches Tagebuch S. 472.

¢ Philosophia I. S. 3 : cui denique studium meum unacum cursu hoc Benedictino-
Thomistico aliquibus ab hinc annis ab Illustrissimo ac Reverendissimo Principe

2

-



an zahllosen Stellen Bezug auf die vorhergehende Philosophie und belegt
daher in klarer Weise die geistige Einheit beider Werke 1. Dann hebt
der Verfasser der Philosophie deutlich den Befehl seiner Obern, also
seines Abtes Adalbert II. de Medell hervor 2. Dem entspricht genau die
Bemerkung in der Einleitung zur Theologie, wo ebenfalls die Obern als
Initianten des Opus bezeichnet werden 3.

Sein Werk hat Abt Adalbert III. jedoch schon als einfacher Ménch
verfaBt. Die genaueste Zeitangabe findet sich im zweiten Bande der
Philosophie, in dem er auf den Brand von Trimmis vom Jahre 1687 hin-
wies, der neulich (nuper) das ganze Dorf eindscherte 4. Ferner bezeichnet
der Verfasser die Schneelawine von Somvix als « im vorhergehenden Jahre
1687 » geschehen 3. Daraus 148t sich eindeutig 1688 als Abfassungszeit
fiir den zweiten Band belegen. Im vierten Bande spricht er von Natur-
ereignissen des Jahres 1686 und verweist unter anderem auf seine « vor
einigen Jahren verfaBten physischen Notizen » hin (notationes nostras
physicas aliquot ab hinc annis exortas) 8. Hier meint er wohl den zweiten
Band seiner Philosophie, der sich als prima pars Physicae gibt. Wir
miissen daher nicht nur das Jahr 1688 als Zeit der Abfassung des ganzen
Werkes ansehen, sondern auch 1687-89. Zwei Jahre nach der Philosophie
begann Defuns seine Theologie auszuarbeiten 7.

Sehen wir uns die dufere Form des Werkes an. P. Josef Berther bezeugt,
daB er die Philosophie des Abtes Defuns abgeschrieben habe und zwar

meo iuxta angelicam doctrinam compilato. S. 7 : cursum hunc philosophicum non

modo ab Illustrissimo et Reverendissimo Domino Domino S. R. I. Principe Do-

mino Adalberto III. secundum Tuam irrefragibilem Doctrinam compositum.

Theologia I. S. 3 : Ut vero D. Thomae sententias uti biennio ante in arena Philo-

sophica, sic etiam nunc in Theologicis hisce Tractatibus.

Philosophia I. S. 9: ex iussu meorum Superiorum exactum et accuratum uni-

versae Philosophiae cursum iuxta irrefragibilem D. Thomae Aquinatis Doctoris

Angelici Doctrinam. S. 16 : non id voluntate mea scribere aut dictare prae-

sumpsi, homo tenuis eruditionis et horum penitus ignarus, sed Illustrissimi ac

Reverendissimi Domini S. R. I. P. Domini Adalberti III. (recte : II.) Abbatis mei,

cui me vitamque meam dudum nuncupato solemni obedientiae voto penitus

subieci, imperiis obsequens etc.

3 Theologia I. S. 3 : Superiorum nutu iussus.

* Philosophia II. S. 243. E. PoescHEL, Kunstdenkmiler des Kt. Graublinden
7 (1948) 391.

 Philosophia II. S. 244 : Sic dum anno superiore nim. 1687 Sumovici 17 Januarii
congesta nivium moles per declivia se trudens aedificia nonnulla subvertit,
pecudes enecuit, homines pene suffocavit, fuit casus.

¢ Philosophia IV. S. 94, 101, 196.

? Theologia I. S. 3 : uti biennio ante in arena philosophica, sic etiam nunc in theo-
logicis hisce Tractatibus.

[

0



«in zweyen griionen Bilechern, in erstem die Logica und Metaphysica,
in anderem die 2 partes physicae » 1. Offenbar gab es vier Teile, was die
Praefatio ad Lectorem am Anfange des ersten Bandes auch bestitigt :
Tomus primus erit Logica, secundus et tertius Physica ac quartus deni-
que continebit Methaphysicam et Ethicam 2. Danach nahm P. Josef ein-
fach den ersten und letzten Teil einerseits und den zweiten und dritten
Teil anderseits zusammen. Die erhaltenen vier Binde, die im ganzen
1676 Seiten zdhlen, enthalten folgende Stoffverteilung :

Bd. I. S.1-2 leer, 3-15: Dedicatio ac Votum ad Angelicumm Doctorem ;
16-18 : Praefatio ad Lectorem ; 19-103 : de Natura, Divisione et Necessitate
Philosophiae ; 104-262 : Logica prima (de Methodo, Terminis, Propositione,
Argumentatione etc.) ; 265-805 : Logica secunda (de Objecto ILogicae, Uni-
versalibus, Praedicamentis, Quantitate, Relatione etc.).

Bd. II. S. 1-4 : Praefatio in universam Physicam ; 5-19 : de Natura Phy-
sica ; 20-388 : Prima Pars Physicae,; 22-148 : de Principiis Entis Mobilis ;
149-248 : de Natura et Causis Entis Mobilis ; 249-388 : de Proprietate Entis
Mobilis scilicet de Motu.

Bd. I111.S.1-183 : Secunda Pars Physicae (vgl. S. 181) : De Mundo et Coelo.
Band II. und III. sind zusammengebunden, jedoch mit eigener Paginierung
versehen.

Bd. IV.S.1-118 : Tertia Pars Physicae : de Motibus ad Generationem etc. ;
119-300 : Quarta Pars Physicae : de Ente Mobili; 120-166 : de anima in
Communi; 167-227 : de anima vegetativa; 229-282 : de anima sensitiva ;
283-300 : de anima rationali.

Nicht uberfliissig diirfte es sein, auf die nicht immer gliickliche U ber-
lieferung des Textes hinzuweisen. Der Schreiber Johann Jacob von Castel-
berg liel Wérter oder Buchstaben aus, da er das Diktierte oder die Vor-
lage nicht recht verstand (Philosophia I. S. 253, 257 ; IV. S. 80). Oft
fehlt der Abkiirzungsstrich, oft wird er gesetzt, wo er nicht stehen sollte
(I. S. 34, 188, 342 ff.). Den Buchstaben a schreibt Castelberg oft wie o
entweder aus Nachlissigkeit oder aus Verwechslung (z. B. I. S. 76 Bedos
statt Bedas usw.). Die Konsonanten werden in mundartlicher Weise ver-
doppelt (I. S. 187, 255 : nollite, facillius). Den gleichen Einflul} zeigt die
Aspiration (I. S. 335 : Schotum statt Scotum, I. S. 804 : Chaelestini statt
Coelestini), die Schreibung der Dentale (II. S. 243 : oppitum statt oppi-
dum) und der Gutturale (IV. S. 80 : acrorum statt agrorum). Auffallend
ist die Verwendung von nim. fiir nempe, die im Verlaufe des ganzen
Werkes immer zahlreicher wird. Eine Liste der Errores aufzustellen, er-
iibrigt sich, da der Leser sie leicht erkennt.

! BERTHERsches Tagebuch S. 472.
* Philosophia I. S. 18.

4



Um ein Opus zu beurteilen, mul3 man wissen, zu welchem Zwecke es
geschrieben ist. P. Adalbert Defuns war Professor der Theologie und
Philosophie seit 1674 im Kloster selbstl. Nun sollte er wiederum zwez
jungen Fratres Unterricht in der Philosophie geben und benutzte daher
die Gelegenheit, ein Scriptum auszuarbeiten, zu dem ja auch Abt Adal-
bert I1. de Medell (1655-96) und tiberhaupt die Obern angeraten hatten 2.
Sein Zuhorer war zunichst sicher Fr. Marian von Castelberg (Profel3
1687, Priester 1693), der spiter 1702/1703 seinerseits die Philosophie
weiter dozierte. Den zweiten Schiiler konnen wir nicht mit Bestimmtheit
nennen. Es kommt Fr. Theophil Caviezel (Profel 1685, Priester 1691) in
Betracht wie auch Fr. Fridolin Eggert (Profel3 1682), der eigentlich Laien-
bruder war und erst spidter verkiirzte theologische Bildung erhielt
(Priester 1692).

Seine didaktischen Ziele betonte der Verfasser schon dadurch, dal3 er
alles systematisch in Traktate, diese wieder in Sectiones und letztere wie-
der in Artikel einteilte. Die These eines Artikels stellt er meist an den
Anfang als Dico 1 bzw. Dico 2 usw. Auf das Dico folgt gelegentlich ein
kldarendes Nota. Die Belege fiir diese Sdtze ordnet er in Probatur 1 bzw.
Probatur 2 usw. Das Probatur selbst wird manchmal noch durch ein
Confirmatur 1 bzw. Confirmatur 2 ndher ergdnzt. Die Einwiirfe, die mit
Sed Contra eingeleitet werden, teilt er ein in Obicies 1 bzw. Obicies 2 usw.
Die einzelnen Objektionen 146t er wiederum erneut unterabteilen durch
ein Dices oder Instabis oder Urgebis 3. Es geht also darum, méglichst
eindrucksvolle Abschnitte und Alineas zu schaffen und die Ubersicht und
den Aufbau klar hervorzuheben. So schulmiBig gedacht sind keineswegs
alle damaligen Lehrbiicher. So ergehen sich z. B. der Cursus theologicus
Sangallensis von 1670 und der Cursus philosophicus Sangallensis von 1696
viel mehr oft in breite und ausgedehnte Darlegungen und wollen mehr
wissenschaftliche Leistungen sein.

Defuns sagt tibrigens mehrmals und ausdriicklich, daB fiir thn schuli-
sche und pddagogische Zwecke die Hauptsache seien. Er wollte alles dar-
legen « kurz und klar und fiir die Fassungskraft von Anfangern». Er
weil, daB die Thesen des hl. Thomas fiir Uneingeweihte nicht leicht sind
und setzt sich daher das Ziel, die thomistische Lehre in allgemein ver-

1 Dariiber II. S. 487-488.

? Philosophia I. S. 17 : imperiis obsequens duobus Monasterii juvenibus sum ag-
gressus Cursum hunc Philosophicum Benedictino-Thomisticam exponere. Vgl
die Anreden ebendort S. 9, 251-252.

8 Philosophia II. S. 142 ff., 213 {.



stindlicher Form darzulegen. Um die harten Probleme der Philosophie
etwas aufzulockern (rerum Philosophicarum asperitas tantisper emol-
liatur), will er auch unterhaltende Bemerkungen (curiosa et iucunda) ein-
flechten 1. Daher z. B. die interessanten Ausfithrungen iiber die Ursprache
der Menschheit und iiber die sprachlichen Unterschiede, die er mit dem
bezeichnenden Worte schlieBt : nunc ad severiora veniamus2 Im An-
schluB an die Bibel erzihlt P. Adalbert ausfiihrlich, wie die Menschen am
Anfang Vegetarier und Abstinenten waren 3. Defuns schrieb einige Jahr-
zehnte, bevor die neuere Ethnologie durch Lafitau, Vico und Goguet ins
Leben gerufen wurde. Aber seine wesentlichen Thesen hat Defuns reichlich
iiberlegt, dann aber groBziigig vereinfacht. DaB der gro8e Praktiker da-
bei oft die feineren Spitzen abbrechen und nicht selten wissenschaftlich
wichtige Darlegungen beiseite lassen muB, ist klar. Aber mit Recht hat
er wohl die Logik herzhaft gekiirzt. So bemerkt er bei der Behandlung
der Conversio : « Unter den kleinen griechischen Sophisten hatte das einen
groBen Wert, jetzt jedoch nur einen kleinen. Das Gesagte mdge geniigen.
Einige iiberliefern ausfiihrlich dariiber die verschiedensten und verwik-
keltsten Regeln in fast ganz unniitzer Weise. Das alles haben wir fiir
unsere Neulinge als weniger notwendig erachtet. » 4

Die praktischen Ratschlige, die Defuns in einem eigenen Kapitel (de
Modo Discendi et Proficiendi in Philosophia) zusammenstellt, sind wohl
nicht in jeder Beziehung neu, aber doch bemerkenswert %. Er legt groBen
Wert auf die ethischen Voraussetzungen des Philosophie-Studiums. Wer
nicht studiere, um Gott mehr zu erkennen und zu loben, sondern einen
andern Zweck im Auge habe, miisse fiirchten, schlieBlich noch sein Seelen-
heil zu verlieren. « Uberdies mége er (der Philosophie-Student) ein un-
versehrtes Gewissen und eine heilige Keuschheit vor allem hochhalten.
Da nimlich die wahre Weisheit eine Jungfrau ist, wird sie auch nur in
eine jungfrdauliche Seele eingehen, keineswegs aber in eine ausgelassene
und iibelwollende. AuBlerdem moge er fiir sicher halten, daB alle Weisheit
von oben kommt und vom Vater des Lichtes herabsteigt. »® Defuns
selbst diktierte wohl sein Manuskript, denn er mahnt : « Alles, was in

Philosophia I. S. 9, 12.

Philosophia I. S. 718.

Theologia II. S. 343-345.

Philosophia I. S. 184, 226.

Philosophia I. S. 251-262. Beachte S. 262 : nimis quippe longum fa(c)eret, omnia,
quae in hoc genere passim praecipiunt Aucthores, in medium afferre.

¢ Bekanntlich gehen solche Ratschlige besonders auf den hl. Thomas von Aquin
zuriick. M. GrRaBMaNN, Thomas von Aquin. 1920, S. 42-43.

U



der Schule diktiert wird, soll sorgfiltig geschrieben werden. Darauf ist
besonders zu achten. ErfahrungsgemiB macht ein Schreibfehler das For-
schen sehr schwierig. » Weiter rdt Defuns seinen Schiilern, ein Biichlein
anzulegen, in dem die bedeutenderen Zweifel notiert werden, iber welche
dann eine zustdndige Personlichkeit oder der Professor selbst befragt
werden soll. « Das muB friihzeitig geschehen, damit nicht die angehiduften
Zweifel den Geist iberwiltigen und durch ihre iiberreiche Zahl ihn an
der Einsicht verzweifeln lassen. » Das Biichlein diene auch dazu, Erkli-
rungen der Schule oder irgendwie Gehortes zu notieren. Wenn es immer
wieder gelesen werde, dann « wird der fleiBige Student sicherlich aus
dieser Art des Notierens in kurzer Zeit bedeutsame Fortschritte machen ».

AuBerdem bittet Defuns seine Schiiler, von dem, was in der Schule
geschrieben wurde, einen Auszug des Wichtigsten zu machen (Synopsim
aut breve Compendium). Dadurch wiirden Gedichtnis und Verstand
gliicklich unterstiitzt werden. Des genaueren schlidgt er vor: « Zuerst
schreibe man den Titel und die Einteilung der Tractate, Disputationen
und Quaestionen, darauf schlieBe man sofort die These an, danach einen
oder zwei der wichtigeren Griinde fiir die These. Hierauf folge eine oder
zwei der bedeutendsten Objectionen mit der entsprechenden Losung. All
das muB aber duBerst kurz gefaBBt werden, so daB es scheint, als handle
es sich mehr um Andeutungen als um Ausfithrungen. »

Was das Studium selbst anbetrifft, so mahnt unser Professor, ja den
status quaestionis genau zu erfassen. Er warnt vor vielem Lesen. « Wer
im Lesen zuviel eilt, erfaBt das Gelesene zu wenig. Solche werden nimlich
sicherlich bescheidenen Erfolg haben und kaum soviel Belehrung schép-
fen, als bei der bloBen Betrachtung der Wellen des Nils herausschaut.
Man muB langsam vorgehen, nicht vieles lesen, sondern Bedeutendes
(multumque legere, non multa). Und wenn Begriffe oder Anschau-
ungen begegnen, die dem Verstande Schwierigkeiten bereiten, so muB
nicht gleich energielos der Mut mit allem preisgegeben werden (cum
theca imbecilliter obyci animus), sondern im Gegenteil die Lesung und
das Studium fortgesetzt werden, denn beharrliche und unermiidliche
Arbeit besiegt alles (Vergil, Georgica 1, 145). Oft werden frithere Dar-
legungen erst durch spitere klar und zwar deshalb, weil die Dinge unter
sich zusammenhingen. »

« Uberdies ist es ersprieBlich und dem Fortschritte férderlich, wenn
der Schiiler Belege und Beweise sowohl fiir seine Meinung als auch gegen
ihn vorgebrachte Objectionen fiir sich selbst, wenn nicht miindlich, so
doch geistig (si non vocaliter, saltem mentaliter) so formt, als ob er sie

7



einem anderen beweisen wollte. » Defuns rdt auch, seine Gedanken mit
Beispielen und Bildern ins Licht zu setzen, mahnt aber : « In allem aber
hiite er sich vor dem UbermaB» (in omnibus tamen caveat ne quid
nimis). SchlieBlich kommt P. Adalbert noch auf die Disputation zu spre-
chen, die ja auch in Disentis in Ubung waren 1. Er betrachtet die Dispu-
tation als «das Leben und die Seele des ganzen philosophischen Stu-
diums, ohne welche das Schreiben und Forschen tot und beinahe unniitz
ist. Sie muB vor allem dem Schiiler am Herzen gelegen sein. » Defuns
gibt uns eine Beschreibung der Disputation und fiigt acht Regeln fiir
das Disputieren bei. Unter anderem warnt er vor dem Vielreden, da man
sonst gerne zu unsicheren Behauptungen hingerissen werde. Ebenso bittet
er, sich nicht von schreienden und aufgeregten Gegnern aus der Ruhe
bringen zu lassen. Alles in allem sind diese praktischen Ratschlige ty-
pisch fiir die Barockzeit, die nicht so sehr in stillem einsamem Forschen
auf der Zelle ihr Ideal sah, sondern im fleiBigen Besuche der Schule,
vielem Sammeln und eifrigem Disputieren 2.

Die Hauptfrage, die an das Werk von Defuns zu richten ist, betrifft
die Stellung des Verfassers in der Geschichte der Philosophiebiicher. Das
erste selbstindige Opus dieser Art waren die Disputationes metaphy-
sicae des Jesuiten Franz von Suarez, die 1597 in zwel Foliobinden zu
Salamanca erschienen sind. Sie losten die bisherigen Kommentare zu der
mehr oder weniger systemlosen Metaphysik des Aristoteles ab und leite-
ten zu den eigenstindig aufgebauten systematischen Metaphysikbiichern
iiber. Es begann die Ara der Handbiicher groBen Stiles, welche die ganze
Philosophie von Grund auf darlegten und gewéhnlich sich als Summa
philosophiae oder Cursus philosophicus betitelten. Solche Werke schufen
z. B. die Jesuiten Cosmus Alamannus (t 1634) und Franz von Oviedo
(+ 1651), die Dominikaner Johannes a Thoma (4 1644), ein aus Osterreich
stammender Portugiese, und Anton Goudin (1 1695), ein Franzose. Wie
bei Suarez wurde meist die allgemeine und die spezielle Metaphysik nicht
getrennt. Die Philosophiebiicher behandelten daher die Seelenlehre auch
in der Physik, worunter nicht die moderne Wissenschaft verstanden
wurde, sondern die Philosophia naturalis, die Naturphilosophie 3. In
diesen Strom der Tradition gehort das Werk des Disentiser Ménches.

Wir konnen aber den Standort des Werkes noch genauer festlegen.
Zwar zitiert Defuns nur ganz wenige Male die Philosophie von Goudin,

1 T. MULLER, Die Abtei Disentis 1655-96. 1955, S. 99-100 (zitiert Abte1 1I.).
? Philosophia I. S. 258-262 iiber Disputation.
3 M. GRaBMANN, Mittelalterliches Geistesleben 1 (1926) 525 ff., 539-541, 545.

8



tatsichlich aber schlieBt sich das Disentiser Opus im groBen und ganzen
ziemlich genau an den Aufbau und die Formulierungen von dessen Werk
anl. P. Anton Goudin O. P. (t1695) wirkte in Avignon und Paris und
gab 1671 in Lyon erstmals seine Philosophia juxta inconcussa tutissima-
que divi Thomae dogmata tomis quatuor comprehensa heraus, die er in
der Pariser Edition von 1674 noch verbesserte und vermehrte. Es handelt
sich um die zu Avignon gehaltenen Vorlesungen, die in praktischer und
gediegener Art die grundlegenden Gedanken der scholastischen Philo-
sophie darlegten und noch im 19. Jh. neuaufgelegt wurden, ja sogar
heute noch ihren Wert behalten haben. Goudins Tractatus theologici
konnte Defuns nicht kennen, denn sie wurden erst lange nach des Ver-
fassers Tode 1723 in Koéln gedruckt 2. Von Goudin stammt also der
Hauptinhalt und auch in etwa die didaktische Anordnung. Wenn Defuns
schon vielfach auch Quellen zitiert, so hatte er sie oft nur aus der Hand
von Goudin. So diirfte P. Adalbert kaum die Werke von Johannes von
Thoma selbst eingesehen, sondern die Zitate unmittelbar aus Goudin
iibernommen haben 3. Ausgenommen ist freilich immer das Schrifttum
des hl. Thomas von Aquin, das Defuns selbst studiert hat.

Neben Goudin spielte P. Philipp du Trien (1580-1645) eine gewisse
Rolle, der 1614/15 in Douai eine Manuductio ad Logicam sive Dialectica
studiosae juventuti ad Logicam praeparandae schrieb, die in der Barock-
zeit noch viel aufgelegt wurde*. In Disentis war das praktische und
grundlegende Buch seit 1661 der Leitfaden im philosophischen Kurse.
1664 dozierte auch P. Athanas Gugger von St. Gallen nach du Trieu 5.
Also genoB der junge P. Adalbert Defuns, der 1662 Profel3 ablegte, eben-
falls den Unterricht nach der Logik des genannten Jesuitenpaters. Und
vermutlich erteilte Defuns spiter selbst nach diesem Werke die philo-
sophischen Grundlagen. Fast zwanzigmal zitiert Defuns das Opus von
du Trieu in seiner Philosophie und zwar meist in dem Sinne, daB die
Schiiler die betreffenden Teile aus du Trieu wiederholen sollen. Offenbar

1 GouDIN ist zitiert mit Namen in der Philosophia I. S. 93, 102, 346 ; II. S. 338.

* Dictionnaire de Théologie Catholique 6 (1947) 1508. Lexikon fiir Theologie und
Kirche IV. 627. Benutzt wurde das Exemplar der Universititsbibliothek Fribourg
(A 639) in der Ausgabe von Koéln 1681 in 4 Banden, 1. Bd. Logica, 2. Bd. Physica
I., 3. Bd. Physica II. III. IV., 4. Bd. Moralis et Metaphysica.

3 Vgl. Philosophia 1I. S. 255 = Goupin II. S. 359.

+ Uber ihn C. SoMMERVOGEL, Bibliothéque de la Compagnie de Jésus. Bibliographie
8 (1898) 234-236. Ich benutzte die Kolner Ausgabe von 1651 der Universitits-
bibliothek Fribourg (Ant. 4517).

b Abtei II. S. 99-100, 107.



stand das Werk den Zuhorern noch zur Verfiigung. Wir finden daher
Hinweise wie vide Trieu (I. S. 354 usw.) ; repetere potes ex Trieu ; etiam
repete ex Trieu ; de his repete in Trieu, repete dicta in Trieu usw. (L.
S. 396, 436, 654, 780). Einzelne Bemerkungen sind noch deutlicher : nos
olim in Trieu ; tradidimus, quae etiam videri potest in Manuductione ad
Logicam Philippi Trieu (I. S. 398, 534). Trieu war also gleichsam die Aus-
gangsstation fiir Defuns und die solide logische Unterlage seiner spa-
teren Arbeiten.

Der dritte Gewdhrsmann, den P. Adalbert stets auf seinem Pulte hatte
und eifrigst nachlas, war P. Pierre de Saint-Joseph (1 1662). Petrus a
S. Josepho, wie er lateinisch heiBt, gehorte der Zisterzienser-Reform-
Kongregation der Fulienser (Feuillanten) an und wirkte in Toulouse,
Sitten und Paris. Auf seine Idea theologiae, die in vier Binden zu Paris
1640 erschien, folgte 1654 die Idea philosophiae. P. Josef war Molinist
und schrieb 1633 eine Schrift, in der er darlegte, daB St. Thomas die prae-
destinatio physica irrigerweise zugeschrieben werde. Verdienste erwarb
sich der eifrige Zisterzienser im Kampfe gegen die Jansenisten, gegen
die er in lateinischer und franzgsischer Sprache zu Felde zog !. Defuns
zitiert ihn an die 25mal, jedoch vielfach im abweisenden Sinne. So lesen
wir oft: Dices cum Petro a S. Josepho, instabis cum Petro, ita fere
omnes contra Fuliensem usw. (I. S. 160, 403, 509 usw.). Der Disentiser
Benediktiner war eben ein strammer Anhdnger der aristotelisch-schola-
stischen Philosophie thomistischer Richtung, was der franzosische Zister-
zienser nicht war. Das wird beispielsweise klar, wenn Defuns mit dem
Stagyriten und dem Aquinaten die These verficht, daB Gott nicht das
Zukiinftige vor seinem eigenen Dekrete erkennen konne, was Petrus a
S. Josepho als gedankenloses Reden des Aristoteles hinstellt. Mit Goudin
antwortet Defuns, daB diese Ausrede nicht einmal einer Widerlegung wert
sei?. Aber Defuns benutzt doch mehrmals den franzésischen Philosophen,
besonders auch in naturwissenschaftlichen Dingen, in denen P. Petrus
mehr mit der Wissenschaft Kontakt hatte als unser P. Adalbert im ab-
gelegenen Disentis. Uber die Mondflecken, iiber das Echo und iiber die
Beseelung des Foetus vom dritten Tage an beruft sich Defuns ausdriick-
lich auf seinen franzosischen Kollegen, dessen Ausfithrungen er emp-
fiehlt 3.

! Dictionnaire de Théologie catholique 12 (1935) 2042-2044. K. WERNER, Der
hl. Thomas von Aquino 3 (1859) 442 ; K. HURTER, Nomenclator literarius recen-
tioris Theologiae catholicae 1 (1871) 760-761.

¢ Philosophia I. S. 743.

3 Philosophia IV. S. 90, 238, 285.

10



Von den iibrigen zitierten Quellen ist einzig erwidhnenswert eine An-
spielung auf den Cursus philosophicus (3 Bde. 1640) des spanischen Jesu-
iten Franz von Oviedo (1 1651), die sich bei der entsprechenden Materie
bei Goudin und Petrus a S. Josepho nicht findet 1. Moglicherweise hatte
es Defuns dennoch aus zweiter Hand. Wohl wirklich eingesehen hat unser
Disentiser Gelehrter die vier Biicher Chronographiae (1580-85), das
Hauptwerk des franzosischen Exegeten und Orientalisten P. Gilbert
Genebrard (7 1597), die heute noch apologetischen Wert besitzen 2.
Diesen Benediktiner nennt Defuns «unser alles wissender Genebrardus »
und stiitzt sich besonders auf ihn bei der Darlegung der alten Sprachen 3.

Als Quelle auszuscheiden hat der 1696 herausgekommene Cursus philo-
sophicus von Card. Coelestin Sfondrati, da dieses Werk erst nach der
Abfassung der Philosophie herauskam und nur immer anhangweise an
etwa 25 Stellen spiter beigefiigt wurde. Meist brauchte der Erginzer die
Ausdriicke : alias rationes habes apud Card. Sfondrati, clarius explicatum
apud Card. Sfondrati, Plura habes in Praeludio Logicae Card. Sfondrati
usw. 4 Gelegentlich wird der St. Galler Gelehrte sogar getadelt : de albe-
dine nimis philosophatur Card. Sfondrati ... quem hic consule 5. Ubri-
gens 1st das Werk von Sfondrati anders aufgebaut und viel ausfiihr-
licher und wissenschaftlicher durchgefiihrt, sodaB3 es nicht als unmittel-
bare Quelle hitte dienen konnen, auch wenn es frither erschienen wére.
Ebenso sind die etwa acht Zitate von Ludwig Babenstuber, die sich auf
dessen 1706 erschienene Philosophia Thomistica Salisburgensis beziehen,
erst spiter dem Texte von einem anderen Erkldrer beigefiigt worden ©.

Fragen wir uns, gegen welche Gegner Defuns am meisten zu Felde
zieht. DaB er als iiberzeugter Anhinger der scholastisch-thomistischen
Wissenschaft gegen die Befiirworter anderer Richtungen sein Schwert
zieht, wird noch in anderem Zusammenhange darzustellen sein. Hier sei
nur auf zwei Gegner hingewiesen, auf Jansenius und Descartes, die beide
noch das 17. Jh. stark beeinfluBten und von unserem Disentiser Apolo-
geten scharf angegriffen werden. Weil Cornelius Jansenius (1 1638) «den
gewohnlichen Weg der Scholastiker, den die Naturphilosophie bestitigt,
verlassen hat und seinem eigenen Geiste allzusehr nachgab, deshalb ist
er kopfiiber in die Tiefe gestiirzt ». Seine AuBerungen entsprangen « einer
Philosophia I. S. 548. Respondet Franciscus Oviedo ... sed contra.

Lexikon fiir Theologie und Kirche 4 (1932) 371.
Philosophia I. S. 680, 683, 685, 708 ; Theologia V. 357.
Vgl. Philosophia I. S. 328, 330, 334, 421 usw.

Philosophia I. S. 400.
Philosophia I. S. 284, 303-304%, 418, 534, 647 ; II. S. 92, 233.

a o - W o -

1



iibereilten Leidenschaft » 1. Noch mehr hat sich Defuns mit den Lehren
von René Descartes (1 1650) abgegeben, dessen philosophische Werke 1663
indiziert wurden. Die Cartesianische Philosophie leugnete die reale Ver-
schiedenheit der Akzidentien von der Substanz. Wahrscheinlich daher
kam es, dafl manche die Frage, ob und was fiir eine Qualitas moglich sei,
einfach ungelost lieBen und die Natur der Qualitas als unerforscht hin-
stellten. « Wenn auch das alles mit der Wahrheit nicht unvereinbar ist,
so folge ich doch dem Aristoteles und andern nicht gewthnlichen Philo-
sophen und behaupte : Die Qualitit wird richtig definiert als Accidens
der Eigenschaft, nach welchem wir sagen : Wie beschaffen. » 2 Was De-
funs iiber Cartesius sagt, ist meist aus Goudin genommen und daher
nicht originell. Er nennt ihn « den schlechten Philosophen unseres Zeit-
alters und um die allgemeine Philosophie iibel verdient», und schilt
ihn einen «albernen Philosophaster ». Seine Auffassung von der unend-
lichen GréBe der Welt bezeichnet er als ein neu aufgewidrmtes Mdrchen
der antiken Philosophen (Horum deliria ex aliqua parte enovavit), zu
dessen Begriindung er ein « kindisches Argument » (puerile argumentuin)
anfiihre 3.

2. D1 THEOLOGIE

An die vier Binde der Philosophie schlieBen sich fiinf Binde der Theo-
logie an, die sich im Stiftsarchive von Disentis erhalten haben. Auch
diese Handschriften sind vom gleichen Johann Jakob von Castelberg ge-
schrieben, der schon die Philosophie kopiert hatte. Der zweite Band wurde
1m Verlaufe des Jahres 1720, der dritte und vierte im Verlaufe des Jahres
1721 geschrieben, wihrend der letzte am 4. Juni 1722 beendet war. Am
24. Midrz 1721 nannte sich Castelberg « Clericus Disertinensis », am 4. Juni
1722 « Sacratissimae Theologiae Candidatus ». 4 Wer diktierte diese Theo-
logie ? Auf der ersten Seite des ersten Bandes steht : « Expositus (Cursus)
et dictatus ab multum Reverendo Doctissimo Domino Martino Biatt (!) »
und wiederum auf der letzten Seite des letzten Bandes finden wir die
Bemerkung : « Dictata (sc. Theologia) et explicata abs Admodum Re-
verendo atque Doctissimo Patre Martino Biart Professore Nostro Claris-

! Philosophia I. S. 67.

? Philosophia I. S. 597.

3 Philosophia II. S. 42-49, 225, 280, 315, 340.

4 Theologia II. S. 371, 378 ; III. S. 247, 577, 624, 658, 738 ; IV. S. 92, 506, 766 ;

V. S. 569, 691.

12



simo. » Es handelt sich um den Tavetscher P. Martin Biart, der 1713
Profell ablegte und 1719 zum Priester geweiht worden war. Bald darauf
erhielt er das Amt eines Subpriors und 1724 das des Dekans. Der geach-
tete Religiose starb 1774. Dal3 die jungen Primizianten gleich als Lehrer
der Theologie bestimmt wurden, ist nicht auffillig. Auch bei der Philo-
sophie war es so, wie schon berichtet wurde.

Der Verfasser des ganzen Werkes ist einwandfrel durch die noch er-
haltenen Titel aller fiinf Bande bezeugt : « Cursus Theologicus Ad Men-
tem D. Thomae Aquinatis Doctoris Angelici Universam Theologiam Spe-
culativam et Moralem complectens et in 5 Thomos distinctus Auctore
IMlustrissimo ac Reuerendissimo Domino Domino S(acri) R(omani) J(m-
peril) Principe Adalberto tertio eiusdem Monasterii Disertinensis A bbate
Vigilantissimo. » Am Ende der Praefatio ad Lectorem des ersten Bandes
(S.5) gibt sich der Verfasser ebenfalls zu erkennen : « Vale et fave et
pro misero Peccatore F. Adalberto s(ive) vivo (sive) mortuo pias ad
Deum preces in aliquam proni in eum animi significationem effundere
memento, quod impensius oro atque obtestor. » Dann beruft er sich oft
auf seine Philosophie, die ihm ja ebenfalls sicher zugeschrieben werden
mub, mit Ausdriicken wie : vide, quae dixi in Logica : vide Logicam
nostram ; ut dixi in Metaphysica ; in Metaphysica non nihil de hac mate-
ria attigimus ; hanc quaestionem fuse prosecuti sumus in Metaphysica
usw. 1. Genau wie die Philosophie ist auch die Theologie dem Abte Adal-
bert II. de Medel (1655-1696) gewidmet : non id voluntate mea scribere
praesumpsi, homo tenuis eruditionis et earum paene ignarus, sed Illu-
strissimi et Reverendissimi Domini D. Adalberti Abbatis, cui me vitam-
que meam dudum nuncupato solemni obedientiae Religioso voto penitus
subieci imperiis obsequens 2.

Die Zeit der Abfassung kann ziemlich genau bestimmt werden. Defuns
sagt selbst, daB er seine Theologie zwei Jahre nach seiner Philosophie
zu schreiben begonnen habe 3. Fiir deren zweiten Band ist aber das Jahr
1688 gesichert, wie schon dargelegt wurde. DaB 1690 das Abfassungsjahr
war, ergibt sich aber noch deutlicher. Defuns erwdhnt im zweiten und
vierten Bande die sog. Bova gronda vom 29. Juni 1689 als im « vorher-
gehenden Jahre » geschehen und beruft sich auf das 1690 vom Churer

1 Theologia I. S. 133, 148, 149, 356, 357, 360, 379 ; II. S. 31 ; IIL. S. 35, 463, 525,
567 ; V. S. 87, 88.

? Theologia I. S. 1. Der Text stimmt fast wortlich genau mit Philosophia I. S. 16
iiberein. Da Defuns 1662 ProfeB ablegte, ist das dudum gut begriindet.

3 Theologia I. S. 3.

13



Bischof verkiindete Jubilium !. Ferner wissen wir, daB P. Adalbert De-
funs gerade anfangs 1690 sich mehr dem Studium der Werke des Theo-
logen Gonet widmete, auf dessen Thesen er sich oft und oft stitzte 2.
Mithin miissen wir das Jahr 1690 zum mindest fiir die Biande IL.-IV.
festhalten.

Defuns schrieb die vorliegenden fiinf Binde. Er selbst sagt, daB der
fiinfte der letzte seiner scholastischen Theologie sei 3. Aber er hatte noch-
im Sinne, einen sechsten zu verfassen, dem er den Titel : Tomus Contro-
versarium geben wollte. Darin sollten z. B. die Einwiirfe der Neuerer
gegen die Eucharistielehre behandelt werden %. Offenbar kam es nicht
mehr zu dessen Abfassung. Hingegen nennt uns Defuns noch ein anderes
Werk, das mehrbindig war, nimlich seine Centurien, auf das noch zuriick-
zukommen ist. Kleineren Umfang hatte sein Opus iiber den Jubildums-
ablaf. « Viele Zweifel iiber das Jubildum haben wir schon lange (iam
olim) in einem eigenen kleinen Werklein (peculiari opusculo) geldst, wes-
halb wir hier dieses Thema nur kurz durchgehen wollen. » ® Vielleicht
handelte es sich damals um das Jubilium von 1675, das ja auch im
Biindner Oberland groBe Beachtung erfuhr &.

Die fiinf Binde der Theologie, die im ganzen 3321 Seiten umfassen,
verteilen den Stoff wie folgt :

Bd. I. S. 1. Titel. 111.-vii, Widmung. S. 1-5: Praefatio; 6-59 : de Natura
et Qualitatibus Theologiae ; 60-179 : de Existentia, Unitate Dei, eius Natura
Nominibus et Attributis ; 180-248 : de Cognoscibilitate Dei et Visione beati-

fica ; 249-323 : de Scientia et Ideis Dei ; 324-379 : de Voluntate Dei eiusque
Providentia ; 380-433 : de Praedestinatione.

Bd. II. S.1-2: Praefatio; 2-125: de Trinitate; 126-329 : de Amngelis;
330-378 : de Homine et variis statibus naturae humanae ; 379-495 : de ul-
timo Fine hominis eiusque Beatitudine ; 496-600 : de Actibus Humanis ;
601-693 : de Moralitate eiusque Principiis et Regulis.

Bd. III. S. 1-3 : Praefatio : 4-56 : de Virtutibus,; 56-247 : de Vitiis et Pec-
catis; 248-395 : de Legibus; 396-577 : de Gratia; 577-658 : de Fide theolo-
gica ; 659-738 : de Spe et Charitate.

Bd. IV.S. 1-2 : Praefatio ; 3-92 : de Prudentia, Fortitudine et Temperantia ;
92-363 : de Jure et Justitia,; 363-506 : de Religione ; 506-567 : de Statu reli-

! Theologia II. S. 545 ; IV. S. 567.

2 A SF (18) 6 zum 17. Febr. 1690 : P. Adalbertus Theologiae Professor pro Thomista
Gonet suspirat. Adalbert II. an Abt Sfondrati. Stiftsarchiv Einsiedeln.

3 Theologia V. S. 2-3.

4 Theologia V. S. 200. Uber Defuns als Kontroversprediger Abtei II. S. 487.

® Theologia IV. S. 563-564.

¢ Biindner Monatsblatt 1956, S. 34-38.

14



gioso et Horis Canonicis ac Indulgentiis ; 568-766 : de Deo Incarnato Sacra-
mentorum Auctore.

Bd. V. S. 1-2 : Praefatio ; 3-129 : de Sacramentis in Communi ; 130-197 :
de Baptismo et Confirmatione ; 198-388 : de Eucharistia ; 388-519 : de Poeni-
tentia ; 520-569 : de Extrema Unctione et Ordine ; 569-589 : de Matrimonio ;
589-691 : Epilog.

Die Textiiberlieferung 1aBt auch hier manches zu wiinschen ubrig. So
begegnen wir wiederum der Verdoppelung der Konsonanten (I. S.1:
compillare ; II. S. 682 : styllo; III. S. 20, 56 : pollitica, innittati) und
der Schreibung von o statt a (I. S. 436 : obstrusissima usw.). Mancher
Fehler 148t sich erst durch Vergleichen mit der Vorlage recht deuten.
Immerhin ist die Integritdt des Textes durchaus gesichert.

Wie die Philosophie hat auch die Theologie des Abtes praktische
Zwecke. Defuns schuf das ganze Werk, wie er selbst betont, « zum Nutzen
der studierenden Jugend »!. Es sind also die gleichen Fratres, die er
schon vorher in der Philosophie hatte, als seine Theologieschiiler anzu-
nehmen. Diesem Ziele entspricht wiederum die ganze Anordnung in
kleine Abschnitte, das gleiche Einteilungssystem und die Auswahl des
Wichtigsten, was hier nicht mehr weiter belegt werden muB.

Wihrend damals die Philosophiebiicher relativ neu waren, kann das
von den Theologiebiichern nicht gesagt werden. Seit dem Spadtmittelalter
und besonders seit dem Trienter Konzil gab es viele theologische Gesamt-
werke 2. Und Defuns las eifrig die ihm zugingliche Literatur. Er war
sich seiner Grenzen wohl bewuBt und sammelte « wie eine fleiBige Biene
aus verschiedenen Verfassern »3. Unter den zahlreichen Barockschola-
stikern hatte es ihm aber einer ganz besonders angetan, den er auch als
seinen Fithrer durch die schwierigsten Fragen erwihlte, der Dominikaner
P. Jean Baptiste Gonet (1 1681). Was dessen Ordensgenosse P. Anton
Goudin fiir die Philosophie von P. Adalbert war, das bedeutete P. Jean
Baptiste Gonet fiir die Theologie. Er zitiert ihn ausdriicklich mit Namen
freilich nur etwa 6 Mal zu einzelnen Fragen 4. Aber wir wissen schon
aus einem Briefe des Abtes Adalbert de Medell vom 17. Februar 1690,
daB Defuns vor allem Gonet studierte 5. Gonet wurde um 1616 zu Béziers
geboren, trat in das Dominikanerkloster seiner Heimat ein, wurde spiter

! Theologia I. S. 1 : in commodum studiosae juventutis.

* M. GraBMANN, Geschichte der katholischen Theologie 1933, S. 161 £.

8 Theologia I. S.1: variis auctoribus veluti apis sedula ... compillare sum ag-
gressus.

4 Theologia II. S. 311, 682 ; IIL. 608 ; V. 214, 339, 344.

8 A SF (18) 6 zum 17. Febr. 1690.

15



Lehrer der Theologie in Bordeaux, wo er die meiste Zeit wirkte. 1671-74
amtete er als Provinzial. Seit 1677 arbeitete er in seiner Heimat an der
Revision seiner Schriften, bis er 1681 starb. Sein Hauptwerk ist der
Clypeus theologiae thomaisticae contra novos eius impugnatores, das in
16 kleinen Bidndchen zu Bordeaux 1659-1669 herauskam. Es umfaBte
die ganze dogmatische Theologie und erlebte zahlreiche Auflagen. Schon
das Jahr 1680 brachte die neunte. Noch 1876 kam zu Paris eine Neu-
Edition heraus. Gonets Anliegen war nicht in erster Linie eine Ausein-
andersetzung mit den Irrlehren des 16. Jh., sondern die Verteidigung des
hl. Thomas von Aquin gegen die Skotisten und Nominalisten sowie einige
Jesuitentheologen. Diese seine Aufgabe hat er gliicklich gelést, wenn er
auch im Sinne seiner Zeit manchmal zu starr an der tiberkommenen
Tradition festhielt und sich da und dort zu sehr mit unfruchtbaren Spitz-
findigkeiten abgab. Die Summa theologica des Aquinaten hat er tief er-
faBt und gediegen dargelegt. Einen Zweifel duBerte er nie. Die Haupt-
lehren faBte Gonet spiter in seinem Manuale Thomistarum zusammen,
das in drei Teilen, jedoch als ein Folioband, 1680 erschien und noch 1778
in Venedig neu aufgelegt wurde. Es faB3t das Wesentliche seines Clypeus
sehr gliicklich zusammen 1.

Defuns schlof sich inhaltlich und formell an sein Vorbild an. Auch
die ganze Anordnung deckt sich. Man kann fast Band fiir Band des
Clypeus fortlaufend mit dem Cursus theologicus vergleichen, ohne daB
man lange suchen muB. Der Unterschied ist nur, daB Defuns vieles iiber-
geht. Fiir seinen ersten Band iiber Gott zog P. Adalbert die ersten vier
Binde des Clypeus heran, jedoch fiihrte der Disentiser Professor die Pra-
destination nicht so weit aus. In seinem zweiten Bande behandelte De-
funs zunichst die heiligste Dreifaltigkeit und die Engel, wofiir er Bd. V.-
VI. des Clypeus benutzte. Daran schloB P. Adalbert die Anfinge der
Schopfung und die Erbstinde (II. S. 330-378), was Gonet erst spiter im
Bd. IX. S.106-330 darlegt. Der Disentiser Theologe richtete sich hier,
tibrigens ganz mit Grund, nach dem Aufbau von Gonets Manuale (Pars I.
S. 208-224). Im ubrigen Teil des zweiten Bandes sprach Defuns iiber den
Zweck des Menschen, iiber seine Glickseligkeit und iiber den sittlichen

! Dictionnaire de Théologie catholique 6 (1947) 1487-1489. J. FINKENZELLER, Die
Lehre von der Taufe und Buf3e nach J. B. GoNeT. Miinchen 1956, S. XxviI-xx und
323-329. Vom Clypeus stund die zweite Auflage von 1666-68 wenigstens fiir
Bd. I.-X1V. zur Verfiigung (Stiftsbibliothek Engelberg). Fiir die iibrigen Bde. XV
und XVI konnte vom Clypeus die Pariser Folio-Ausgabe (Editio tertia) Bd. V.
(1669) mit der ganzen Sakramentenlehre eingesehen werden (Stiftsbibliothek Ein-
siedeln). Das Manuale von 1680 besitzt das Stiftsarchiv Disentis.

16



Wert seiner Handlungen genau nach Bd. VII. und VIII. (pars prima)
des Clypeus. In seinem dritten Bande bezieht sich P. Adalbert in der
Weiterfithrung seiner Sittlichkeitslehre auf Bd. VIII. (prima et secunda
pars) sowie in der Behandlung der Gnade und Rechtfertigung auf Bd. IX.
und X. von Gonets Werk. Nicht so viel wie bisher schliet sich Band IV.
des Cursus theologicus, der die theologischen Tugenden ins Licht setzt,
an den Clypeus an (VIIIL. pars prima, S. 595-616, 702). Fur die Christo-
logie sind Band XI.-XII. des Clypeus maligebend. Der fiinfte Band von
Defuns, der den Sakramenten gewidmet ist, stiitzt sich vielfach auf die
entsprechenden Biichlein von Gonet (XIII. Sakramentenlehre, Taufe, Fir-
mung, XIV. Eucharistie, XV.-XVI. BuBe, Olung, Ordo, Ehe).

Da Gonet mehr spekulativer Dogmatiker war, aber nicht eigentlich
Moralist und Jurist, muBte sich Defuns fiir diese Belange noch eine
wesentliche Erganzung dazu verschaffen. Diese bot der Cursus theologicus
in gratiam et utilitatem Fratrum Religiosorum S. Galli impressum, den
die St. Galler Druckerei 1666 begann und dessen Titelauflage auf allen
Binden das Jahr 1670 aufweist. Der Hauptverfasser ist kein anderer als
der aus Mailand stammende St. Galler. Monch Coelestin Sfondratit. Der
Cursus theologicus mochte umso mehr ziehen, als Sfondrati 1687 die
Abtsmitra und 1695 den Kardinalspurpur erhielt (1 1696). Zwar steht
sein Name nicht auf den Titelbldttern des zehnbdndigen Werkes, da nur
die Patres SS. Theologiae S. Galli Professores als Redaktoren genannt
sind, aber er scheint doch der spiritus agens des ganzen Opus gewesen zu
sein. Neben der Approbatio der Salzburger Theologieprofessoren (7. Juli
1669) fehlt auch diejenige der Theologi Societatis Jesu in alma Univer-
sitate Friburgensi (anfangs 1670) nicht. Sfondrati war Thomist, insofern
er den Scotismus ablehnte, aber er gehorte nicht zu der engeren Nach-
folgeschaft des Aquinaten, wie etwa die Dominikaner Goudin und Gonet.
Im Vorworte (Bd. 1. S. 5) betonen zwar die Herausgeber der Sanktgaller
Theologie, daB ihnen sowohl methodisch wie inhaltlich keiner héher
stehe als St. Thomas, der «bei den Theologen das gréf3te Ansehen er-
langt hat». Von dessen Darlegungen und Thesen « méchten wir nicht
leicht abgehen ; wenn aber manchmal ein dringender Vernunftsgrund und
die gewichtige Autoritit der Doctoren uns mahnt, die gegenteilige Mei-
nung aufzunehmen, so werden wir ihr bei aller Verehrung des hl. Thomas
beipflichten und nicht auf das Wort des Meisters schworen, wie gewisse
es tun ». Die zwar dicken, aber doch kleinen, leicht auf Reisen mitzu-

! Bibliographie und Biographie bei R. HENGGELER, ProfeBbuch von St. Gallen 1929,
S. 149-151, 328-331, bes, 329,

2 17



fithrenden Bandchen fanden aber deshalb so groBen Anklang, weil sie
die praktische Seite der Theologie, die moralischen und juristischen
Fragen und pastorellen Note des Klerus in ausfiihrlicher und wissen-
schaftlicher Art und Weise darlegten. Wie noch aus den Besitzvermerken
der Disentiser Exemplare in Archiv und Bibliothek zu erschlieBen ist,
war die Theologia Sangallensis in den Benediktinerabteien Pfafers und
Engelberg und in dem Kartduserkloster Ittingen in Gebrauch. Auch in
Disentis war sie sicher 1675 Schulbuch in der Theologie. Noch 1703
diente sie dem gleichen Zweck . Wir diirfen also annehmen, da P. Adal-
bert Defuns selbst sie in der Schule erklirt hat.

Da sich Defuns in eigentlichen dogmatischen Fragen nicht an die
Sanktgaller hielt, begegnen wir erst im dritten Bande seiner Theologie
lingeren und bedeutenderen Anlehnungen (III. S. 248 Gesetze ; 649-G58
Verkehr mit Héretikern ; 717-722 briiderliche Zurechtweisung). Auf die
St. Galler Theologie wird erst im vierten Bande des Defunsischen Werkes
(IV. S. 39-56 Abstinenz, Fasten ; 76, 86, 474-479 Hexerei ; 493 Liige ;
498 Simonie ; 512, 525-527 Klosterregeln ; 530 Benefizien) 6fters zuriick-
gegriffen. Auch im fiinften Bande fehlen die Sanktgaller nicht (V. S. 152-
160 Spender der Taufe ; 328-329 Diakon ; 490-491 BuBen ; 562-563 Spen-
der der Priesterweihe). Ausfiihrlich zitiert wird die Theologia Sangallensis
an die zweidutzendmal. Manchmal verweist Defuns auf ihre lingeren
Ausfithrungen mit den Worten : ut optime notant Sangallenses ; vide
bzw. consule Sanctgallenses ; qui plura cupit, consulat (adeat) Sanctgal-
lenses ; vide plura apud nostros Sanctgallenses usw. 2. Aber weit Ofters
ist die St. Galler Theologie nicht mit Namen angegeben und doch inhalt-
lich oder formell reichlich benutzt. Das schénste Lob spendet er ihr bei der
Behandlung der Glaubwiirdigkeit der Mysterien : « Wer mehr Griinde und
Belege fiir die Glaubwiirdigkeit unserer Glaubensgeheimnisse wiinscht
und zwar solche im eleganten Stile und in plastischer Form (eleganti
stylo graphice descripta), der moge sich bitte an den ersten Tractat des
fiinften Bandes der Sanktgaller Theologie und an den ersten Artikel der
ersten Disputation iiber den Glauben bei Johann Baptist Gonet machen.»?

Aber Defuns steht seinen Mitbriidern an der Steinach doch selbstindig
und kritisch gegeniiber. So ist er der Ansicht, daB jemand nur in extrema

1 Abtei II. S. 126-127, 133, 495, 500, 502.

Theologia III. S. 147, 608, 722, 727 ; IV. 26, 136, 140, 242, 272, 203, 346, 422,

458, 504, 505, 528, 534, 563, 753 ; V. 101, 382, 385, 388.

3 Theologia III. S. 608. Theol. Sang. IV. S. 1-99 (nicht Bd. IV., wie Handschrift
angibt). Clypeus X. S. 346 ff., bes. 498-578.

18

(L]



necessitate, nicht aber in gravi necessitate fremdes Eigentum an sich
ziehen konne. Diese These will er aufrecht halten, « was auch immer die
Sanktgaller dariiber zweideutig (ambigue) schreiben mogen » 1. Beim Be-
griff der Simonie distanziert sich Defuns ebenfalls von seinen Confratres.
Nach ihm ist die Anwendung von Geld zur Erreichung eines kirch-
lichen Benefiziums auch dann Simonie, wenn es nicht als addquater Preis,
sondern nur als Beweggrund und Anreiz (motivum et illecebra) gegeben
wird, um den Kollator giinstig zu stimmen. Defuns will in foro externo
et interno saubere Klarheit haben und mahnt daher, « nicht mit den
Sanktgallern zu sagen » (neque dicas cum Sanctgallensibus), es sei dies
per modum alicuius illecebrae wenigstens vor Gott und dem eigenen
Gewissen (in foro animae) gestattet 2. Ebenso scheinen die St. Galler
mit Lessius doch in etwa zu billigen, daB sich einer betrinkt, wenn er
von einem Tyrannen dazu unter Todesstrafe angehalten wird. Unser
Disentiser Pater spricht in diesem Zusammenhang von quidam Laxi-
tatum Doctores 8. Endlich ist P. Adalbert mit den Thomisten der An-
sicht, daB alle Sakramente, die einen Charakter aufpragen, sicher wieder
aufleben, wahrscheinlich auch die iibrigen. Die Theologen von der Gallus-
abtei nehmen das sicher nur bei der Taufe an, halten es indes bei den
andern Sakramenten als wenig wahrscheinlich (valde dubium est #). Wich-
tig aber ist, daB Defuns in der tieferen Grundhaltung von den Sankt-
gallern wesentlich abweicht. Als strenger Thomist gibt er nicht dem
Willen, sondern dem Verstande die entscheidende Funktion 5.

Coelestin Sfondratt schrieb nicht nur den Cursus theologicus, sondern
zwel beachtenswerte Schriften gegen den Gallikanismus, dessen Vertreter
1682 sich iiber die Autoritit des Papstes hinwegsetzten. Zundchst kam
1684 das Regale Sacerdotium Romano Pontifici assertum heraus, das in-
nerhalb eines Jahrzehntes noch zwei Auflagen erlebte. Als Ergidnzung
dazu erschien 1687 die Gallia vindicata, die darauf hinwies, wie gerade
die vier gallikanischen Sitze nirgends mehr verworfen worden waren als
in Gallien. Defuns schitzte beide Arbeiten « als wirklich goldene und der
Unsterblichkeit wiirdige Werke » (opera vere aurea ac cedro digna) und
hob den « schmucken Stil » der Gallia vindicata hervor (florido ut solet
stylo loquitur) ¢&. Wo P. Adalbert iiber den Primat des Papstes spricht
! Theologia IV. S. 272. Theol. Sang. VI. S. 307.
? Theologia IV. S. 504, Theol. Sang. VII. 587-588.
3 Theologia IV. S. 54. Theol. Sang. V. S. 189.

Theologia V. S. 100-101. Theol. Sang. IX. S. 103.

4
¢ Theologia III. S. 147.
8 Theologia II. S. 682 ; III. S. 626.

19



oder sich gegen den Probabilismus wendet oder auch die nicht nur mora-
lische, sondern physische Wirksamkeit der Sakramente hervorhebt, da
zitiert er Sfondratis Werke 1. Aus diesem kleinen Detail ersieht man, wie
die apologetischen Werke des St. Galler Abtes damals zwar einen zeit-
gebundenen, aber doch nachhaltigen EinfluB hatten 2.

Sfondratis Zeitgenosse war der Einsiedler 4 bf Augustin Reding (+1692),
der 1664 die Controversiae de Deo Uno et Attributis Divinis herausgab,
auf die sich Defuns wenige Male bezieht 3. Das Hauptwerk des Einsiedler
Prilaten war die Theologia Scholastica in 13 Binden, die alle das Jahr
1687 auf ihrer Stirne tragen. P. Adalbert findet, daB Reding z. B. die
Bedeutung der scholastischen Theologie « kraftvoll beweist » (nervose
probat) 4. Er schlieBt sich gelegentlich auch den moraltheologischen An-
sichten Redings an 5.

Wie schon in der Philosophie, so benutzte Defuns auch in der Theologie
die Idea Philosophiae rationalis seu Logica, die der Zisterzienser P. Pierre
de Saint- Joseph (+ 1662) zuerst in Koln 1655 herausgegeben hatte. Pater
Adalbert erwidhnt den franzosischen Theologen wenige Male zustimmend,
nimmt aber von dessen molinistischen Ansichten Abstand é. Es ist das
umso weniger zu verwundern, als auch der fiir Defuns maBgebende Gonet
gegen diesen zisterziensischen Philosophen zu Felde zog 7. In die Exegese
lieB sich unser Disentiser Ménch durch die Praeludia Isagogica einfithren,
die der Karmelit Antonius a Matre Dei, Professor der Theologie zu Sala-
manca, 1669 in Lyon der Offentlichkeit iibergeben hatte ®.

Im iibrigen besaB unser Biindner Gottesgelehrte die damals bekann-
testen Moralwerke. Vielfach zitierte er die sechsbidndige erstmals 1625 in
Miinchen herausgekommene Theologia Moralis des Tiroler Jesuiten Paul
Laymann (+1635) ®. Nicht immer zustimmen kann P. Adalbert dem mil-

! Theologia 1. S. 55; II. S. 682 ; 111. S. 626, 656 ; IV. S. 124 ; V. S. 68. Zitiert ist
die Gallia Vindicata 1702, S. 146, 687 f., 814.

? Dictionnaire de Théologie catholique 14 (1941) 2010-2017, wozu aber J. HiLrg,

Coelestin Sfondrati, Rom 1942, S. 21-47 zu vergleichen ist.

Theologia I. S. 55, 168.

Theologia I. S. 52 ; 11. S. 142,

Theologia IV. S. 527 : Juxta Doctrinam Abbatis nostri LEinsidlensis (betr. Ver-

pflichtung der Statuten unter liBlicher Siinde).

8 Theologia I. S. 65, 285, 360 ; II. S. 196, 472.

" z. B. Clypeus VII. S. 719, 750 ff.

8 Theologia II. S.140; ITII. S. 615; IV. S. 466. Vgl. WETZER-WELTES Kirchen-
lexikon 1 (1882) 991-992. Vom Deutsch-Spanier Joh. Eusebius Nieremberg S. J.
zitiert Defuns Philosophia I. S. 695 Lib. de Orig. S. Scripturae. Uber Nieremberg
(f 1658) siche Lexikon f. Theologie u. Kirche 7 (1935) 560.

® Theologia I1I. 379, 714 ; IV. 180, 347, 361, 447, 451, 505 ; V. 683.

20

o B @



den jesuitischen Moraltheologen Tommaso Tamburini (1 1675) . Defuns
erwiahnt auch die Theologie Scholastica (1626/27) des Tiroler Jesuiten
Adam Tanner (1 1632), die Theologia Moralis (Lyon 1624) des italieni-
schen Probabilisten Martin Bonacina (f 1631) und die 1650 erstmals
edierte Medulla Theologiae Moralis des westfilischen Jesuiten Hermann
Busenbaum (t 1668) 2. Ob unser Disentiser Theologe aber alle diese
Werke selbst gelesen hat, bleibe dahingestellt. Manches Zitat mag er
auch aus zweiter Hand erhalten haben. Das gilt nicht von den Collec-
tarium sive Summarium Privilegiorum, das der St. Galler Ménch P. Iso
Pfau (1 1679) im Jahre 1665 fir die Kongregation der Schweizer Kloster
ausgearbeitet hatte und das Defuns bei der Behandlung der Zensuren
anfihrt 3.

3. VoM ScotismMus zuM THOMISMUS

Der schottische Franziskaner Johannes Duns Scotus (1 1308) betonte
mehr die Rolle des Willens, ganz im Gegensatze zu Thomas von Aquin
(1 1274), welcher dem Verstande die Prioritit zuerkannte. Eine Bliite-
zeit der Scotistenschule brach an, als der irische Franziskaner Lucas
Wadding (1 1657) im romischen Kolleg S. Isidoro einen Mittelpunkt der
scotistischen Philosophie und Theologie errichtet und 1639 eine Gesamt-
ausgabe des Scotus veranlaBt hatte. Im Verlaufe des 17. Jh. erschienen
viele scotistische Darstellungen 4. Auch in der Schweiz fand die Lehre
gute Aufnahme. So war P. Fintan Kiefer (1 1672) Scotist, wie schon der
Titel seines Werkes : Theses scoto-theologicae de Sacramentis belegt, das
freilich erst nach seinem Tode herauskam, nimlich 1698 in Wiirzburg °.
P. Fintan wirkte seit 1661 in Pfifers und besuchte Disentis im Sommer
1664 €. Woher P. Fintan seine Ansichten hatte, ist schwer zu sagen. Er
war 1645 in Muri, wo P. Aegidius von Waldkirch sein Professor war 7.

1 Theologia III. S. 701 ; IV. 511.

? Theologia V. S. 162 (TannEeRr); III. S.379; IV. S. 448, 505 (BoNaciNa); IV.
S. 428 (BUSENBAUM).

3 Theologia III. S. 362. R. HENGGELER, Profebuch von St. Gallen 1929, S. 307.

4 M. J. ScHEEBEN, Handbuch der katholischen Dogmatik, ed. Grabmann-Hofer
1 (1948) 478, 483. M. GRaBMANN, Die Geschichte der katholischen Theologie 1933,
S. 165-168, 194-195.

8 R. HENGGELER, Monasticon Benedictinum Helvetiae 4 (1956) 200. Wohl aus
L. R. ScaMIDLIN, Solothurner Schriftsteller im 18. Jh. Ztschr. f. Schweiz. Kirchen-
geschichte 6 (1912) 304. Das Werk Kiefers konnte ich weder in Mariastein noch
Einsiedeln und auch nicht in Solothurn (Bibl. und Archiv) auftreiben,

¢ Abtei II. S. 102-105.

? J. MoscH, Die Solothurnische Volksschule vor 1830, 2 (1913) 185.

21



Defuns machte kein Hehl daraus, daB er einst in Scotus seinen Lehrer
sah. Er fiigte zu seiner These, daB der Verstand in erster Linie ent-
scheide, bei: Ita fere omnes contra Scotum, quem et nos olim seque-
bamur in resolutionibus nostris moralibus . Defuns vertritt die Ansicht,
daB das eigentliche Objekt der moralischen Tugend der Appetitus sensi-
tivus sei. Er gesteht aber, daB} er frither auf der Seite der scotistischen
Lehre stand und als Entschuldigung fiithrt er an: « Als wir noch nicht von
den Strahlen der engelgleichen Lehre erleuchtet waren, versuchten wir
einst in der 1. Centuria Quodlibetica, quaestio 15 diese Meinung zu schiit-
zen. » 2 Anderseits betont P. Adalbert, er sei gerade damals ins Kloster
eingetreten, als « es erlaubt war, nach Herzenslust aus den reinen Quellen
der engelgleichen Lehre kostbares Wasser zu trinken » 3, Auf alle Félle muBl
dies nach 1662, seinem ProfeBjahr, gewesen sein, moglicherweise sogar
auch erst nach seinem Primizjahr 1670, denn die Centuria scheint doch
ein groBeres privates Werk gewesen zu sein, das schon theologische
Studien voraussetzt. Aber wir diirfen hier wohl nicht ein bestimmtes
Jahr annehmen, sondern eine Ubergangszeit, in der er noch von scoti-
stischer Tradition zehrte und doch langsam sich den thomistischen
Ideen erschloB.

Woher kam diese neue Richtung nach Disentis ? Zunichst denkt man
an Abt Adalbert 1. de Medell (1655-96), der ja in Rom am Propaganda-
kolleg studierte und iiber die heiligste Dreifaltigkeit doktoriert hatte 4.
Vermutlich wird er fiir die Lehre des groBen Dominikaners Sinn und
Verstindigung gehabt haben. Die elementare Logik von Philipp du Trieu
(1614/15), die seit 1664 in Disentis doziert wurde, wird hier kaum ge-
meint sein. Ebensowenig die seit 1666 im Erscheinen begriffene St. Galler
Theologie . Eher ist an den Einflul} eines S¢. Galler Professors zu denken,
vielleicht an P. Athanas Gugger, der 1664-66 in Disentis Philosophie do-
zierte 8. Noch mehr aber kommt P. Hieronymus Lindenmann in Frage.
Er hatte 1662/63 in Paris Jus studiert und wirkte 1664-68 als Theologic-
professor in Disentis, wo er « die Lehre des Divus Thomas von Aquin »

1 Philosophia IV. S. 297.

Theologia III. S. 20. Clypeus VIII. pars prior S. 359. Dazu Theologia I1I. S. 54 :

Centuria 1 quodlibetica q. 6 ; IV. S. 391 : Centuria nostra quodlibetica q. 61 et 62,

8 Theologia 1. S. 4 : Et merum praeclare actum existimo, quod ad eam Religio-
sorum [Familiam et tempore et ca aetate vocatus fuerim, cum a puris D. Thomae
fontibus Angelicae Doctrinae Thesauros libitu haurire liceret, cum luberet.

4 I. MULLER, Die Abtei Disentis 1634-55, 1952, S. 273-278. Abtei II. S. 6 {.

& Siche oben S. 17-19.

8 Abtei II. S. 106-107, 120.

(%]

22



erklirte 1. Vielleicht gehen von St. Gallen aus Faden nicht nur nach Paris,
sondern auch nach Salzburg, wo beispielsweise der Sanktgaller Ménch
P. Tutilo Gebel 1658-1660 als Lehrer des Rechtes wirkte 2. Zu den per-
sonlichen Anregungen kamen noch literarische Moglichkeiten. Zunichst
sei an Gonets Clypeus theologiae erinnert, der 1659-69 herauskam und
bereits 1680 die neunte Auflage erlebte. Wie schon bemerkt, beeindruckte
das Werk unsern P. Adalbert sehr. Hinzukam die 1671 erstmals heraus-
gegebene und 1674 bereits verbesserte und vermehrte thomistische Philo-
sophia Goudins, die Defuns reichlich benutzte. So wird P. Adalbert als
Professor der Theologie (1674) und Philosophie (1675) sich langsam sein
Riistzeug aus thomistischen Werken zugetan haben. Die neue sankt-
gallisch-thomistische Richtung versinnbildete der ca. 1675-85 entstan-
dene Theophilsaltar in der groBen Klosterkirche, auf dem der Aquinate,
aber auch Kolumban und Gallus dargestellt sind 3. DaBl man 1689 Sancti
Thomae Aquinatis Doctoris Angelici totius Summae Conclusiones, die
1613 zu Lyon herauskamen, fiir die Bibliothek der Abtei Disentis an-
schatfte, zeigt schon bereits die vollendete Entwicklung 4.

Defuns sagt es uns oft und oft, daB3 er einfach dem Al. Thomas folge
und zwar sowohl in der Philosophie wie in der Theologie. Diese weist ja
auch den Titel auf : Cursus theologicus ad mentem D. Thomae Aquinatis.
Er doziert iuxta irrefragabilem D. Thomae Aquinatis Doctoris Angelici
Doctrinam. P. Adalbert kann nicht genug seinen Meister loben. Es wiirde
fast langweilig wirken, wollten wir alle seine Lobeserhebungen auf den
groBen Theologen hier zusammenstellen. Wir kénnen uns dieser Arbeit
umso mehr entheben, als Defuns sich vielfach Goudins Worte zu eigen
machte ®. Es sei lediglich sein oft wiederkehrendes Ceterum censeo an-
gefithrt : Ita omnes sinceri Divi Thomae Discipuli oder Ita omnes veri
Thomistae ®. Defuns betrachtet den Gehalt der Summa theologica als den
orientierenden Polarstern 7. Daher ist er auch ein Verteidiger des ganzen

1 Stiftsarchiv Einsiedeln A SF (11) 53. P. Hier. Lindenmann an Abt Gallus von

St. Gallen. 31. Dez. 1664. S. Dazu Abtei II. 104, 107, 120-121.

R. HENGGELER, ProfeBbuch von St. Gallen 1929, S. 308 (Gebel), 322 (Lindenmann).

3 Biindner Monatsblatt 1943, S. 217-218. E. PoescHer, Kunstdenkmailer des
Kt. Graubiinden 5 (1943) 53.

4 Stiftsbibliothek : Da 771 mit handschriftlicher Notiz : Monasterii Disertinensis Ord.
S. Benedicti Anno Domini 1689.

5 Philosophia I. S. 9-13, 88-102. Theologia I. S. 3-4 usw.

¢ Philosophia I. S. 272, 377-378, 742.

7 Theologia I. S. 249 : quae de Scientia Dei disputanda sunt, aliquo ordine prose-
quamur, solidissimam Angelici Praeceptoris doctrinam pro Cynosura seu Stella
polari prae oculis habentes. Vgl. Theologia I. S. 5; II. S. 378.

(X]

23



auskristallisierten thomistischen Lehrgebdudes. So schlieBt er sich der
Praemotio physica an?®. Bei der Behandlung der Pridestination seufzt
Defuns mehrmals iiber das Dunkel, das iiber all diesen Fragen der Vor-
herbestimmung liegt 2. Doch auch hier verficht er die Praedestinatio ante
praevisa merita. Er sieht diese Vorherbestimmung als ein reines Geschenk
an, das keine Verdienste voraussetzt. Letztere sind nur Wirkungen da-
von. Hier folgt P. Adalbert wortlich seinem theologischen Orakel, dem
Dominikaner Gonet 3.

Wie sehr Defuns in das Lehrsystem eindrang und bis zu den letzten
Konsequenzen durchdachte, belegt der Umstand, daB3 er die hyposta-
tische Union in Christus drastisch bis zu den Négeln und Zihnen gehen
1aBt 4. Er setzt sich auch nicht nur fiir die moralische, sondern physische
Wirksamkeit der Sakramente ein®. Fiir ihn gibt es drei gro3e Autoritédten
in der Theologie, deren Meinung sicher befolgt werden darf : Augustinus,
Gregor d. Gr. und Thomas von Aquin & Wie sehr Defuns in einem persén-
lichen Verhiltnis zum Fiirsten der Scholastik stand, beweisen die Anruf-
ungen und Gebete zum Heiligen, die er da und dort seinen rein sachlichen
Ausfithrungen beigab 7.

Und nun die wichtige Frage nach dem geistigen Standorte unseres
Disentiser Theologen in der theologischen Gesamtentwicklung. P. Adalbert
behauptet ndmlich : « Es sei ferne, von der Lehre dieses heiligen Mei-
sters auch nur im Kleinsten abzuweichen, da ihm ja schon die ganze
Welt Folge leistet. » 8 Vertritt er also nur lingst Anerkanntes ? Defuns
setzt auch voraus, daBB der Thomismus im benediktinischen Ménchtum
allgemein verbreitet sei : « Unsere ganze benediktinische Familie umfaft
iberall auf Erden liebevoll die Grundsidtze des Divus Thomas. » ® Tat-
sachlich war der Thomismus schon lingst eine GroBmacht und von den
bedeutenden Theologen des 16. Jh. wie Kardinal Cajetan, Franz von
Vittoria, Medina und Bafiez zum Siege gefithrt worden. Die Banner-
trager des strengen Thomismus waren vor allem die Dominikaner und

! Theologia 1I. S. 559 f. ; III. S. 152,

2 Theologia I. S. 379 : de hac abstrusissima et occultissima materia ; ebenso S. 436 :
abstrusissima atque obscurissima Praedestinatio.

3 Theologia 1. S. 391-392. Clypeus 1V. S. 84-87. Uber das Zukiinftige vgl. Philo-

sophia I. 5. 733-742.

Theologia IV. S. 655-657.

Theologia V. S. 62-72.

Theologia II. S. 690. Gonet nennt nur Thomas. Clypeus VIII. pars prior S. 458, 461.

Philosophia I. S. 804; III. S. 183; IV. S. 300. Theologia I. S. 436 ; V. S. 690.

Philosophia I. S. 95.

Philosophia I. S. 93. Clypeus I. S. 61.

24

® ® 9 o o



Karmeliten. Hochburgen dieser Richtung bestanden im 17. Jh. zu Sala-
manca, Lowen und Douai 1. Im deutschen Sprachgebiet ragten Kéln und
die Benediktineruniversitdt Salzburg hervor 2. Als Exponent dieser Gei-
stigkeit darf Einsiedeln gelten, wo Abt Augustin Reding (1 1692) wirkte,
der vordem in Salzburg doziert hatte 3.

Defuns schlug sich eindeutig zur Phalanx des strengen Thomismus und
zog daher gerne sein Schwert gegen die sog. [esuitenschule, die sich zwar
dem Aquinaten im allgemeinen anschlo, aber sich doch eine gewisse
Auswahl erlaubte und in der Theologie mehr exegetisch und historisch
vorankommen wollte. Franz Suarez (+ 1617), der Doctor eximius, be-
stimmte diese Richtung fithrend, gegen den Defuns oft mit einem ent-
schiedenen contra Suarezium Stellung bezog. Ein tapferer Streiter der
neuen Richtung war Ludwig Molina (1 1600), der durch seine 1588 auf-
gestellte Lehre von der scientia media die Geister sehr in Bewegung
brachte 4. Gegen ihn iibernahm P. Adalbert die Ausfithrungen Gonets,
freilich in stark gekiirzter Form, jedoch in nicht weniger scharfer Art.
Defuns bezeichnet die Hoffnung, durch diese Theorie Freiheit und Gnade
vereinigen zu kénnen, als «eine eitle und vergebliche Uberzeugung» (vana
atque inanis persuasio) >. Am meisten schleudert unser Disentiser Ge-
lehrte sein kategorisches Nein (contra Vasquez) gegen P. Gabriel Vasquez
(t 1604), der in den Gnadenstreit fithrend eingriff und gegeniiber dem
Kongruismus von Suarez und Bellarmin den strengen Molinismus vertei-
digte 8. In der Frage der Pridestination lehnt Defuns diese Richtung von
Molina und Vasquez, die « eine Praedestinatio post praevisa merita » an-
nimmt, ab und stellte sich klar zu den Thomisten, denen, wie Defuns zu
melden weill, auch bedeutende Jesuitentheologen beitraten (Salmeron,
Suarez, Bellarmin) 7. DaB die Rechtfertigung geschuldet sei, wie schon
Molina sagte, betrachtete unser klosterlicher Gelehrte mit Gonet als leere
Einbildung (chymerica lex). 8 Ironisch nennt P. Adalbert einmal Vasquez

1 SCHEEBEN 470-481 ; GRABMANN 75-84, 95-102, 145-146, 151-154.

2 M. SATTLER, Collectaneen-Blitter zur Geschichte der ehemaligen Benedictiner-
Universitit Salzburg 1890, S. 113-114, 147-148, 160-182, 215-218, 231-234. Dazu
Studien u. Mitteilungen O.S.B. V. 1 (1884) 122-127, 361-365; 2 (1884) 73-91,
358-382,

SCHEEBEN 478 ; vgl. 312, 321, 357 ; GRABMANN 165 ; SATTLER 197-201.
SCHEEBEN 479 ; GRABMANN 161-162, 168-170.

Theologia I. S. 311 ; III. S. 152

Theologia I. S. 16, 147, 193, 198, 215; II. S. 163 usw.; V. S. 141, 336. Uber
Vasquez Lexikon f. Theologie u. Kirche 10 (1938) 511-513.

? Theologia I. S. 391-392.

8 Theologia I. S. 402. Clypeus IV. S. 202.

@ o e W

25



« gescheiter als den hl. Thomas » 1. Das hei3t allerdings nicht, daB sich
Defuns auf der ganzen Linie gegen ihn erkldrte. Er anerkennt ihn mehr-
mals, aber meist nur dann, wenn er nicht aulBerhalb der thomistischen
Reihe tanzte 2.

Zur molinistischen Richtung zdhlte auch das Jesuitenkolleg in Coimbra
(16./17. Jh.). Defuns zitiert die Coimbricenses nostri freilich nur periphe-
risch z. B. beim Problem der Vererbung 3. Ebenso nennt er den spani-
schen Benediktinerkardinal J. S. de Aguirre (1 1699), der nicht streng
thomistisch eingestellt war, nur gelegentlich (Frage der materia prima) 4.
Einen « gedimpften Thomismus » vertrat auch die Pariser Sorbonne °.
Und in Frankreich wirkte der Zisterzienser P. Petrus a S. Josepho
(+ 1662), den Defuns, wie schon berichtet, 6fters konfrontierte. Endlich
neigte der molinistisch-jesuitischen Richtung zu der St. Galler Abt Coe-
lestin Sfondrati (1 1696), obwohl er sich in der Ablehnung des Scotismus
mit den Thomisten deckte ®. Wie sich unser Biindner Theologe selbst von
der St. Galler Scholastik nicht in seinen tieferen Uberzeugungen beein-
flussen lieB, ist schon dargelegt worden.

Mag auch diese Ubersicht unvollstindig und mangelhaft sein, aus der
ganzen theologischen Lage der zweiten Hilfte des 17. Jh. ergibt sich, da3
P. Adalbert Defuns ein gewisses Verdienst im Sinne des konsequent
durchgefiihrten linientreuen Thomismus nicht abgesprochen werden kann.
Es ist dies umso mehr anzuerkennen, als unser Theologus Disertinensis
in einem damals noch mehr als heute abgelegenen Kloster lebte, keine
akademischen Studien genieBen und keine engen personlichen Beziehun-
gen zu theologischen Kreisen pflegen konnte. Defuns war in Wirklichkeit
ein theologischer selfmade-man. (Schiup folgt.)

1 Philosophia II. S. 277 : Dices cum Gabriel Vasquez ... utique S. Thoma Doc-
tiore. Vgl. Theologia V. S. 68 : bonus Vasquez.

2 Theologia I1. S. 54, 439, 577 ; 1V. S. 20 (Martyrium).

3 Philosophia I. S. 74 ; IV. S. 196. Lexikon f. Theologie u. Kirche 2 (1931) 1004.

Philosophia II. S. 92 : Ita D. Thomas et Thomistae omnes, quos sequuntur prae-

sertim Cardinales nostri Aguire et Sfondrati. Da Sfondrati erst 1695 den Purpur

erhielt und sein Cursus philosophicus.erst 1696 herauskam, mull die Bemerkung

spater hinzugefiigt worden sein. Die Erwihnung von Aguirre ist aber bei Defuns

moglich. Uber ihn Lexikon f. Theologie u. Kirche 1 (1930) 151. SCHEEBEN 483-484.

5 SCHEEBEN 478, 481 ; GRABMANN 171-172,

6 SCHEEBEN 483-484.

26



	Die Disentiser Barockscholastik

