
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 51 (1957)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


meisters. Und dann gar viele Wohltäter der Abtei : vor allem Peter von
Mörsperg, der gefürchtete Haudegen und schlaue Diplomat, dessen Name uns
immer wieder in den Basler Chroniken begegnet und der sich auch bei Freiburg

i. Ue. schlug, einige Mitglieder der Familie von Pleujouse, der Adligen
von Dachsfelden, des Hauses Biederthan (Rodersdorf) und anderer kleiner
Familien des Schweizer Adels.

Von der Abteikirche von Lützel steht nichts mehr. Alles wurde dem
Erdboden gleich gemacht, nur einige Altäre blieben erhalten, die Kanzel, einige
Teile der Orgel, einige Statuen und Reliquientafeln. Aber diese wenigen
Erinnerungen geben uns eine Idee von der Pracht und dem Reichtum der
ehemaligen Abteikirche von Lützel, in der gar manches auch das Interesse der
Schweiz verdient.

Literatur :

P. Walch, Miscellanea Luciscellensia (3 Bünde). Basler Universitätsbibliothek,
Ms. H I. 29 a, b, c.

P. Stintzi, Die Wohltäter der Abtei Lützel. Jurablätter 1954, Heft 3.

P. Stintzi u. E. Wacker, Der Sundgau. Colmar 1942.

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

P. Iso Müller : Die karolingische Luciusvita. 85. Jahresbericht der Hist.-
Antiquar. Gesellschaft von Graubünden 1956, S. 1-51.

Nachdem V. Berther 1938 in dieser Zeitschrift eine Untersuchung über
den Churer heiligen Lucius veröffentlicht hatte, setzt nun P. Iso Müller
seine fleißige und kundige Hand an die Lösung der verwickelten Frage. Die
Verehrung des Heiligen im 9. bis 12. Jahrhundert behandelte er in dieser
Zeitschrift (1954, S. 96-126), die Churer Stephanskirche in der Schweiz.
Zeitschrift f. Geschichte 1954, S. 386-395, den frühmittelalterlichen Titulus
S. Lucii, ebenda 1956, S. 492-498 ; schließlich besorgte er als umfangreichstes
Stück eine kritische Neuausgabe der Luciusvita. Die Schlußfolgerungen seiner
Kritik erschienen gesondert in den Schweizer Beiträgen zur Allgemeinen
Geschichte 1956, S. 5-28.

Fassen wir die Ergebnisse zusammen : Die heute verschwundene Churer
Stephanskirche wäre mit dem seit dem 5. Jahrhundert allenthalben einsetzenden

Stephanskult in Beziehung zu bringen. Sie wäre also von Anfang an
Stephanskirche gewesen, möglicherweise von Bischof Valentin (f 548) errichtet

worden. Dieser mag auch in dem 1851 vor der Apsis gefundenen Prunkgrab

beigesetzt worden sein. E. Poeschel hatte sie als Friedhofkirche
aufgefaßt, die bei einem Umbau den Stephanstitel erhalten haben mag. Im
Prunkgrab vermutete er den ersten Beisetzungsort des hl. Lucius, der im
8. Jahrhundert in die Ringkrypta von St. Luzi übertragen wurde.

Die « kritisch-entwicklungsgeschichtliche » Ausgabe der Luciusvita schließt

237



auf einen fränkisch-römisch gerichteten Theologen als Verfasser, vielleicht
Bischof Remedius oder Viktor, was auch Berther vorgeschlagen hatte. Während

Berther die sicheren geschichtlichen Nachrichten auf Existenz und
Namen des Heiligen, der im 6. oder 7. Jahrhundert gelebt hat, beschränkt,
aus « indirekten Hinweisen » noch den Einsiedler am Mittenberg bei Chur
gelten läßt, der vielleicht missionarisch wirkte, lautet das Ergebnis von P. Iso
Müller etwas zuversichtlicher. Geschichtlich wäre das missionarische Wirken
außerhalb der Stadt Chur, die Brunnen-Episode in Luzisteig, der feierliche
Empfang nach der Befreiung aus der Grube durch die Christen « acceptis
lampadibus et turribulis ». Aber gerade diese Tatsachen, außer dem Bekenner-,
nicht Märtyrertitel, machen « eine Datierung des Lucius-Lebens in das dritte
Jahrhundert und noch einen guten Teil des vierten wenig wahrscheinlich ».

Die Erwähnung des « titulus S. Lucii » im sogenannten Reichsurbar von
ca. 830 bis 850 und die Ausgrabungen der alten Steigkirche im besonderen
beweisen die Geschichtlichkeit der missionarischen Tätigkeit und des
unvollendeten Martyriums. Fallen läßt hingegen P. Iso Müller die Nachricht vom
Aufenthalt des Einsiedlers am Mittenberg.

Ein soweitschichtiges und undurchsichtiges Problem läßt sich nicht im Rahmen

einer kurzen Besprechung hinreichend beurteilen. Immerhin scheint der
geschichtliche Wert der Luciusvita immer noch hoch eingeschätzt, geradeso
wie die theologische Bildung ihres Verfassers, dessen Quellen offenbar die
Bibel, die Liturgie, die Passionarien, einige Konzilsbestimmungen, vermutlich

wenige Väterschriften waren. In diesen Kreisen allein sollten die Parallelen

gesucht werden. Die Passionarien im besonderen, vielleicht noch die
Ordines könnten weiteres Vergleichsmaterial enthalten.

Es wäre durchaus denkbar, daß der Verfasser der Vita das Wirken des

Heiligen in « peripherischen » Gebieten aus der auch sonst bezeugten
Kultstätte am Steig gefolgert hat. Die Heimführung mit Lampen und Rauchfässern

ist nicht nur Zeichen einer späten Zeit, sondern mutet, zumal in einem
nördlichen Alpental, unwahrscheinlich an, da ja der geschichtliche (anders der
legendäre) Lucius weder hohe weltliche noch geistliche Amtsperson war, die
man auf diese Weise zu empfangen pflegte. Das älteste mir bekannte
Beispiel ist der Empfang Gregors von Nyssa durch seine Gläubigen bei der Rückkehr

aus der Verbannung (i. J. 378) : Der Chor der Jungfrauen trug
brennende Kerzen (PG 46, 1036). Der Verfasser der Vita hat die Episode wohl
der Liturgie entnommen, in die, zuerst im Osten, die Sitte aus dem Hof-
zeremoniell gedrungen sein wird. Der erste Ordo Romanus (6.fl. Jh.) erwähnt
den Gebrauch von Weihrauchfässern für die Prozession des Papstes. Bei der
Luciusvita möchte man geradezu an eine Translation von Reliquien denken,
wie sie auf der Elfenbemplastik des Triererdomschatzes (6. Jh., östlicher
Herkunft) dargestellt wird. Hier tragen die Begleiter Kerzen, während Frauen
von oben herab Weihrauchfässer schwingen.

Der erste kultisch verehrte Bekenner Nicht-Märtyrer ist m. W. Bischof
Leontius von Hippo Regius (1. Hälfte des 4. Jh. Vgl. H. Delehaye. Sanctus
1917, S. 117 f. ; Dom C. Lambot, Rev. des Sciences Rei. 1956, S. 235 f.). Ich
könnte daher der aus dem Bekennertitel geschlossenen Datierung Berthers
und Müllers zustimmen, ohne indessen den Beweis für zwingend zu halten.

238



Den Aufsatz P. I. Müllers über die Stephanskirche habsn, wenn ich richtig
unterrichtet bin, die jüngsten Ausgrabungen veranlaßt, deren Veröffentlichung

noch aussteht. Sie dürften so oder anders auf die ungelöste Frage
nach der ersten Ruhestätte bzw. der Translation der Lucius-Reliquien eine
Antwort geben und, sofern die Vermutung E. Poeschels sich bestätigen sollte,
auch über die Zeit des Todes unseres Heiligen Aufschluß erteilen. Spätantike
Parallelen lassen sich sowohl zu E. Poeschels wie zu Iso Müllers Vorschlägen
anführen. Eine Änderung des Titels erfuhr z. B. die Memoria Apostolorum
an der Via Appia in Rom, die infolge des wachsenden Kultes des

Lokalheiligen zur Sebastianskirche wurde. Die Basüica Maior zu Mailand,
ursprünglich Erlöserkirche, hieß später Thekla Kirche usw. Anderseits paßt
eine Stephanskirche gut in das 6. Jahrhundert. Wenn sie aber im ursprünglichen

Friedhof stand, was das umliegende Gräberfeld zu bestätigen scheint,
dann dürfte in diesem schon früher eine Zömeterialkapelle wohl über dem
namhaftesten Grab errichtet worden sein.

P. Iso Müller erklärt die Kultstätte am Steig durch das « Martyrium ».

Als Parallele führt er die Placiduskirche aus Disentis an. Das bekannteste
Beispiel der Antike wäre die Memoria über der Richtstätte des hl. Cyprian
von Karthago am « Ager Sexti », während eine zweite Memoria « in Mappalibus

» über dem Grabe errichtet war. Die Vita gibt P. Iso einen Anhaltspunkt,

wobei freilich die Brunnenepisode als geschichtlich vorausgesetzt
wird. Es wäre, wie gesagt, denkbar, daß der Verfasser die Episode aus der
Kultstätte « erschloß », die in Wirklichkeit das Grab bergen konnte. P. Iso
selbst nimmt diese Möglichkeit an, aber scheint sie nicht ernst zu nehmen.
Das Schweigen der Vita über den ersten Beisetzungsort bzw. über die Translation,

die nach dem Alter der Ringkrypta von St. Luzi zu schließen in der
ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts stattgefunden haben muß, ist jedenfalls
rätselhaft.

Wir erwarten daher das Ergebnis der Ausgrabungen mit Spannung ; ihm
vorzugreifen wäre sinnlos. P. Iso Müller kommt das Verdienst zu, die
geschichtlichen Texte bereitgestellt zu haben. O. Perler.

Lucien Lathion : Essai sur Théodore d'Octodure. Annales valaisannes,
déc. 1956, p. 509-541.

On ne sait que fort peu de chose sur Théodore — ou Théodule — premier
évêque connu du Valais ; mais s'il ne faut pas s'attendre à découvrir des

textes nouveaux à son sujet, ont peut s'appliquer à serrer de plus près ceux
qui sont conservés. C'est la tâche à laquelle s'est livré M. Lathion. Examinant
de près le concile tenu, sous la présidence de saint Ambroise, à Aquuée en 381,
concile auquel assiste '< Théodore, évêque d'Octodure », il estime pouvoir
affirmer, au vu de l'incompréhension totale dont fit preuve ce synode à

l'égard de l'Orient ecclésiastique, que Théodore, malgré son nom qui pourrait
faire supposer le contraire, ne devait pas être un oriental ; on ne comprendrait
pas, en effet, s'il l'eût été, qu'il n'ait pas ouvert les yeux de ses collègues
« prenant position en faveur d'un aventurier ecclésiastique, Maxime, qui se

239



présenta au dernier moment aux PèreS du concile, contre Grégoire de
Naziance, et pour Paulin d'Antioche contre l'authentique titulaire du siège
de cette illustre Eglise, Flavien » (p. 512).

On a, d'autre part, toujours considéré Théodore comme un évêque âgé
ou du moins ancien à cette date de 381. Or, M. Lathion démontre que les
évêques réunis à Aquilée, dont les vingt-quatre signatures suivent selon
l'ordre chronologique de l'entrée en fonctions des titulaires, sont presque
tous de consécration récente : celui qui signe le neuvième, Constantinus
d'Orange, n'était pas encore en charge en 374, et celui qui vient en onzième

rang, Dominus de Grenoble, n'a pu être créé avant la fin de 379. M. Lathion
en déduit que l'épiscopat de Théodore ne doit pas avoir commencé avant 379

ou même plus probablement 380, et que c'est à cette époque (car il ne pense
pas qu'il puisse avoir eu un prédécesseur) qu'il faut placer la création du
siège d'Octodure.

Théodore aura été élu grâce à l'intervention de saint Ambroise, à cette
époque le chef incontesté de la Haute-Italie et des régions voisines. Pour
occuper le siège d'Octodure, important par la place qu'il occupait au pied
du col du Mont-Joux, l'évêque de Milan aura choisi, dans le clergé local,
un prêtre donnant au point de vue de l'orthodoxie, vis-à-vis de l'arianisme,
des garanties qu'il n'aurait pas trouvées aussi facilement dans les milieux
orientaux.

M. Lathion connaît à fond la situation de l'Occident chrétien vers la fin
du IVe siècle ; il a lu tout ce qui a été écrit à ce sujet et l'on ne peut que
trouver fort Suggestives les intéressantes conclusions qu'il s'efforce d'établir.

L. Waeber.

Johanne Autenrieth : Die Domschule von Konstanz zur Zeit des Investiturstreites.

Die wissenschaftliche Arbeitsweise Bernolds von Konstanz und zweier
Kleriker dargestellt auf Grund von Handschriftenstudien. — Stuttgart,
W. Kohlhammer, 1956. 179 S., 4 Tai". DM. 13.20 (Forschungen zur Kirchen-
und Geistesgeschichte, N. F. 3).

Die vorliegende Studie, eine Münchner Dissertation, möchte an Hand der
Handschriftenglossen Bernolds von Konstanz und zweier Konstanzer Kleriker

die Bedeutung der Konstanzer Domschule im 11. Jahrhundert und ihre
Stellung im Investiturstreit aufzeigen. Einleitend weist A. darauf hin, daß
im 9. Jahrhundert die Klöster Mittelpunkte geistigen und gelehrten Strebens
sind, während sich im 11. Jahrhundert der Schwerpunkt zugunsten der Dom-
und Kathedralschulen verlagert. Dies trifft auch für Konstanz zu, wo ein
reges wissenschaftliches Leben erst um diese Zeit einsetzt. Die Handschriften
der Konstanzer Dombibliothek weisen, wie A. zu Beginn des ersten Teils
ihrer Arbeit vermerkt, Glossen von zwei deutlich unterscheidbaren Händen
auf, Wolferads und des Anonymus A, daneben aber auch weniger häufige
Eintragungen einer dritten Hand, jener Bernolds von Konstanz. Diese
Handschriften, die sich heute in verschiedenen staatlichen Bibliotheken Deutschlands

und der Schweiz befinden, werden von A. einzeln beschrieben nach
folgendem Schema : Bibliothek und Signatur ; Autor und Titel ; Ausgaben

240



und Literatur über die Handschrift und Beschreibung derselben mit besonderer

Berücksichtigung der Notazeichen und Bemerkungen. Die charakteristischsten

Randglossen werden anschließend an die Beschreibung mit Angabe
des Folio und des Glossators im Wortlaut wiedergegeben.

Im zweiten Teil werden die Glossen ausgewertet. A. faßt dabei vor allem
Bernolds wissenschaftliche Arbeitsweise ins Auge, sein gründliches Studium
der Kirchenrechtssätze, unter denen nach seiner Auffassung den päpstlichen
Dekretalen der oberste Rang zukommt, gefolgt von den Entscheidungen
der Universalkonzilien und Provinzialkonzilien und den Werken der Kirchenväter.

Durch kritische Überprüfung dieser kanonistischen Quellen möchte
Bernold seine der päpstlichen Reformpartei entsprechenden kirchlichen
Auffassungen erhärten : Ablehnung der Simonie, Primat des Papstes, Frage der
Gültigkeit der von Häretikern gespendeten Sakramente etc. In gleicher
Weise wertet A. die Glossen Wolferads und des Anonymus A aus : beide
Kleriker waren stark von jener durch die Hirsauer Mönche angeregten
asketischen Reformbewegung der 70er Jahre des 11. Jahrhunderts beeinflußt. Die

ganze Studie ist reich an wertvollen Einzelheiten, vor allem für die Kirchen-
und Geistesgeschichte, und bildet einen ausgezeichneten Beitrag zur
Geschichte des Investiturstreites in den einzelnen Bistümern.

Hellmut Gutzwiller.

Renée Weis-Müller : Die Reform des Klosters Klingental und ihr Personenkreis.

— Basel-Stuttgart, Helbing und Lichtenhahn, 1956. 217 S.

Die Geschichte der Klöster Basels, bisher eher ein Stiefkind der Forschung,
erfährt mit der vorliegenden Arbeit von R. \\T. eine erfreuliche Bereicherung.
Sie ist erschienen in der Reihe « Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft »,

H. 59. Auf Grund exakter Quellenforschung sowie durch den Versuch,
manche Erscheinungsformen des klösterlichen Lebens der Vergangenheit aus
dem Geist und den Verhältnissen ihrer Zeit heraus unserm Verständnis näher
zu bringen, wird das allgemein abschätzige Urteil über das Kloster Klingental

wesentlich korrigiert.
In der Einleitung (S. 11-39) werden in großen Zügen die Gründung des

Klosters 1233 in Hüsern bei Ensisheim, seine Verlegung nach Pfaffenheim,
von da ins Wehratal und die endgültige Niederlassung 1274 im Kleinbasel
behandelt. Man erfährt von der innern Organisation des Konventes und
seinen Ämtern, wobei besonders das eigenartige Verhältnis von « Klostermutter

» und « Klosterkind » (S. 22) in dieser Art einmalig gewesen sein

dürfte. Daß die Pflege des Totenkultes eine der wichtigsten Aufgaben der
Nonnen dargestellt habe (S. 37), muß in dieser Formulierung wohl als
überspitzt bezeichnet werden. Sicher stand die Feier des Gottesdienstes, wie in
jedem andern Kloster, auch im Klingental im Vordergrund, ohne aber in
erster Linie auf die Begehung der Jahrzeiten ausgerichtet gewesen zu sein.

Mit einer Charakterisierung Klingentals, das der Form nach ein Kloster,
seinem Wesen nach eher ein Stift war, schließt dieser Abschnitt, für den

man mancherorts reichere Belege wünschte.
Der Hauptteil über den Reformversuch ist in vier Abschnitte gegliedert.

16 241



Der erste wirft auch die Frage nach der Notwendigkeit einer Reform auf.
Änderungsbedürftig scheint manches gewesen zu sein. Leider lassen sich aber
keine Angaben über die tatsächlichen Verhältnisse im Kloster machen (S. 48).
Der zweite Abschnitt befaßt sich mit der Reformpartei und ihren
hauptsächlichsten Vertretern. Die gebotene Charakteristik Stephan Irmis (S. 81-96)
enthält neben Bekanntem m. E. zuviel Hypothetisches, könnte aber
Anregung geben zu einer eigenen Arbeit über diesen Vertreter des Dominikanerordens.

Den Gegnern der Reform ist der dritte Abschnitt gewidmet, während
der vierte die Haltung der Kurie umschreibt.

Die Verfasserin zeigt, wie die Reform des Klosters Klingental im Rahmen
der damaligen Reformtendenz, besonders der Dominikaner stand, von
geistlichen und weltlichen Reformfreunden unterstützt und vom Rat der Stadt
angestrebt wurde. Im Gegensatz aber zum Reuerinnenkloster an den
Steinen und zum Predigerkonvent, die 1423 und 1429 die Reform annahmen,
wenn auch mit beträchtlichem Widerstand, stimmte von den 42 Nonnen
des Klingentals nur eine einzige der geforderten Neuerung zu (S. 127). Alle
andern lehnten sie hartnäckig ab. Sie genossen dabei die Unterstützung der
Bischöfe von Basel und Konstanz, des Erzherzogs Sigmund und der
eidgenössischen Orte Luzern und Zürich. Verwandtschaftliche Beziehungen
scheinen hier im Spiele gewesen zu sein. Aber auch das schroffe Vorgehen
des Provinzials Jakob Stubach, der die Klingentalerinnen kurzerhand
einsperren ließ und Reformschwestern von auswärts an ihre Stelle setzte, stieß
manche Reformfreunde ab. Beide Parteien waren nicht gerade wählerisch
in den Mitteln, womit sie ihr Recht behaupten oder durchsetzen wollten.
Geistliche und materielle Druckmittel wurden reichlich angewandt.

Entscheidend war die Haltung der römischen Kurie. Ursprünglich setzte
sie sich für die Reform ein. Sie wurde aber vom Papst widerrufen, als der
Dominikaner und Reformfreund Erzbischof Zamometic in Basel ein deutlich
gegen den Papst gerichtetes Konzil proklamierte. Leider geht aus der
Darstellung nicht eindeutig hervor, welches die tiefsten Gründe dieses
Gesinnungswechsels waren. Der Widerruf der Klingentalreform und die
Anordnungen zur Verfolgung des aufrührerischen Zamometié tragen das gleiche
Datum (S. 182). Die Reform scheint dem größern Anliegen, der Einheit der
Kirche, geopfert worden zu sein (S. 196).

Auch der Rat, der eine gewisse Kontrolle über das reichste Kloster der
Stadt erhofft haben mochte, mußte infolge der Wirren und wirtschaftlichen
Schäden, die die Reform für Stadt und Kloster mit sich brachten, von seinem
Vorhaben absehen. Die materiellen Verluste, die Klingental während des
nicht ganz dreijährigen Reformversuches erlitt, waren recht beträchtlich.
Sie brachten den Predigerkonvent, der dafür haftbar gemacht wurde, an
den Rand des wirtschaftlichen Ruins. Schlimmer aber waren die geistigen
Folgen. In Klingental nahm von 1482 an der Ordensgeist immer mehr ab.
Bei der Bevölkerung verloren die Prediger ihr bisher großes Ansehen. Die
Folgen davon zeigten sich am deutlichsten bei den Reformationswirren.

Die Arbeit ist eine klare und gut gegliederte Darstellung der wichtigsten
Epoche in der Geschichte Klingentals. Der Akzent ruht besonders auf den
Personen, die Befürworter oder Gegner der Reform waren. Die Untersuchung

242



bietet zugleich ein lebendiges Bild der Schwierigkeiten und Kämpfe, wie sie
sich bei jeder Klosterreform eingestellt haben dürften. Insofern verdient die
Arbeit Beachtung über den lokalen Rahmen der Basler Klostergeschichte
hinaus. E. A. Erdin.

Annemarie Halter : Geschichte des Dominikanerinnen-Klosters Oetenbach
in Zürich 1234-1525. — Winterthur, P. G. Keller, 1956. xn-192 S.

Die vorliegende Arbeit zeichnet sich durch gründliches Studium und
Verarbeitung des vielschichtigen Quellenmaterials und durch Vielseitigkeit der
behandelten Problemkreise aus. Die 1234 durch Zusammenschluß zweier
Gemeinschaften erfolgte Gründung des Klosters Oetenbach stellt H. in den
Rahmen der religiösen Bewegung des 12. und 13. Jahrhunderts, ohne jedoch
die verfassungsrechtlichen Fragen zu vernachlässigen. Das allmähliche Wachsen

des Klostergutes durch Schenkungen und der rasche Aufstieg der
Schwesternvereinigung werden anschaulich geschildert, aber auch die
wirtschaftlichen Schwierigkeiten und die Spannungen zwischen Oetenbach und
der Zürcher Pfarrgeistlichkeit betr. die Zehntfreiheit des Klosterareals kommen

eingehend zur Sprache. 1285 erfolgte aus religiösen und materiellen
Motiven die Übersiedlung des Konventes in die Stadt. In der Folgezeit
zeichnete sich die Tätigkeit der Nonnen durch Mitwirkung bei der Reform
anderer jüngerer Frauenklöster und durch Pflege der mystischen Bewegung
aus. Die Kunst des Malens und Schreibens von Büchern und die liturgische
Musik wurden ebenfalls gepflegt. Unter dem Priorat der Caecilie von Homberg

in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts erreichte das Kloster seinen

Höhepunkt inbezug auf Ansehen und Prosperität. Diese Priorin verstand es,
den Klosterbesitz systematisch abzurunden und straffer zu verwalten, aber
auch die Ansprüche gewisser Stifterfamilien mit Erfolg zurückzuweisen und
dadurch die Freiheit des Klosters gegenüber weltlichen Herren zu wahren.
Doch die ständige Zunahme der Zahl der Nonnen, zu deren Unterhalt der
Besitzstand des Klosters nicht genügte, zwang den Konvent um die Mitte
des 14. Jahrhunderts zur Einführung des numerus clausus. Die Aufnahme
ins Kloster war fortan vor allem vornehmen und reichen Frauen vorbehalten.
Wurden in der ersten Zeit des Klosters Frauen ohne Ansehen von Stand
und Vermögen aufgenommen, so überwogen in der zweiten Periode (1331-
1428) unter den Nonnen Namen aus dem Adel und begüterten Bürgertum,
während sich in der letzten Periode (1428-1525), entsprechend der
Entwicklung in Zürich, der Konvent ausschließlich aus Frauen des reichen
städtischen Bürgertums rekrutierte.

Der Stellung des Klosters zur Stadtgemeinde und zur Stadtbevölkerung
widmet H. ein eigenes Kapitel. Gelang es dem städtischen Rat das
Klostervermögen und den Besitz der Klosterinsassen zu besteuern und auch
zivilrechtliche Fälle seinem Entscheid zu unterwerfen, so spielte das Kloster
anderseits im religiösen Leben der Stadt eine bedeutende Rolle. Durch die
volkstümliche Oetenbacher Kilbi mit ihrer Möglichkeit zur Gewinnung von
Ablässen, durch Jahrzeitstiftungen und Unterstützung von Armen und Kranken

und als Asylstätte übte es eine ungeheure Anziehungskraft aus. Doch

243



auch in Oetenbach machten sich, wie in den andern Dominikanerinnenklöstern,

die Anzeichen des Verfalls schon im 14. Jahrhundert immer mehr
bemerkbar : einzelne Nonnen besaßen, entgegen der Ordensregel, ein
Privatvermögen, aber auch die Klausurvorschriften wurden mißachtet. Den
Versuchen der Observantenbewegung, auch die Zürcher Klöster für ihre Reform
zu gewinnen, war infolge des Widerstandes des Zürcher Rates kein Erfolg
beschieden.

Unter diesen Umständen gewann natürlich auch die Reformation in Oetenbach

an Boden. 1522 erlaubte der Rat den evangelisch gesinnten Weltpriestern,

auch in den Klosterkirchen zu predigen, und mit dem Amtsantritt
Leo Juds zu St. Peter, eines scharfen Gegners der Orden, am 2.II.1523,
war der Einfluß der Predigermönche noch mehr abgeschnitten, denen der
Rat jede Predigt- und Seelsorgetätigkeit noch im gleichen Jahr verbot.
H. schildert all diese komplizierten Vorgänge in klarer und wahrheitsgetreuer
Weise, aber ohne kritische Stellungnahme. Die rechtswidrige Art des Rates,
den Dominikanern jede Tätigkeit im Kloster zu verbieten, hätte mit aller
Deutlichkeit hervorgehoben werden sollen. Die Spaltung der Nonnen in eine

evangelische und altgläubige Partei besiegelte schließlich das Schicksal Oeten-
bachs, das wie die andern Zürcher Klöster am 1 .II .1525 aufgehoben wurde.

Besonders zu erwähnen sind die Liste der Priorinnen und das Verzeichnis
der Schwestern des Klosters, von denen vor allem das letztere reichlich
Aufschluß gibt über die Herkunft der Oetenbacher Nonnen. Als Ganzes bildet
diese Studie mit ihrer lebendigen Schilderung und dem Bemühen, alle das
Kloster betreffenden Fragen zu behandeln, eine vorzügliche Leistung. Wir
möchten deshalb A. H. für die Verarbeitung des vielschichtigen
Quellenmaterials zu einer solch abgerundeten Darstellung den wärmsten Dank
aussprechen. Hellmut Gutzwiller.

Siegfried Rother : Die religiösen und geistigen Grundlagen der Politik
Huldrych Zwinglis. Ein Beitrag zum Problem des christlichen Staates. —

Erlangen, Palm & Emke, 1956. 149 S. DM. 8.50 (Erlanger Abhandlungen
zur mittleren und neueren Geschichte, N. F. 7).

Die vorliegende Studie möchte auf Grund von Zwinglis Schriften die
theologischen Prinzipien seiner Politik untersuchen und seine bisher zu wenig
beachtete Bedeutung und seinen Einfluß in der Geschichte des europäischen
Protestantismus nachweisen. Im ersten Teil (Zwinglis religiöses Sclbstver-
ständnis) legt R. Zwinglis Glaubensauffassung und seine darauf gründenden
politischen Prinzipien dar. Die Allmacht Gottes und die Abhängigkeit des
Menschen von Gott führten ihn zur Ablehnung alles Menschenwerkes, d. h.
des Papsttums und der kirchlichen Hierarchie. In seiner Überzeugung, das
wahre Gotteswort zu verkünden, und in seinem daraus folgenden
Sendungsbewußtsein, das sich im Gegensatz zu Luther in einem rastlosen Aktivismus
äußerte, mußte er jegliche Toleranz ablehnen und seine Widersacher aus der
staatlichen Gemeinschaft ausschließen. Die unausweichliche Folge davon
war die Säuberung des Zürcher Rates im Jahre 1528. Reformation bedeutete
für ihn Wiederherstellung der ursprünglichen christlichen Kirche als Volks-

244



kirche und Aufbau eines christlichen Staates. Kirche und Staat bildeten für
ihn eine unzertrennliche Einheit, und zur Durchführung seiner nicht nur
religiösen, sondern auch staatlich-politischen und sozialen Reform bediente
er sich aller politischen Machtmittel ; sogar der Krieg als Vollstreckung des
Willens Gottes erhielt dadurch eine religiöse Weihe. R. bezeichnet Zwinglis
Zürcher Staat als ersten Versuch in der Geschichte zur Errichtung einer
religiösen, staatlich-politischen und sozialen Lebensgemeinschaft, wobei er
jedoch vergißt, daß mancher Herrscher des Mittelalters von einer
ebensolchen Staatsauffassung durchdrungen war. Stieß Zwingli auf den Widerstand

der inneren Orte, so sah er seinen Hauptfeind, vom Papsttum
abgesehen, vor allem im Hause Habsburg. Sein Ziel war deshalb ein Bündnis
mit der Opposition im Reich, d. h. mit dem süddeutschen Städtebund und
dem mitteldeutschen Fürstenbund, wobei Straßburg als Verbindungsbrücke
dienen sollte. Er plante sogar den Miteinbezug Frankreichs in dieses Bündnissystem.

R. verschweigt zwar nicht den Widerspruch zwischen diesem Plan
und Zwinglis radikaler Ablehnung des französischen Soldbündnisses, aber
gegenüber dem Vorwurf, Zwingli habe Opportunitätspolitik getrieben, weist
er auf seine staatsmännische Größe hin, dem Gebot der Stunde Rechnung
zu tragen, und räumt ihm, in Anbetracht seines Blicks für die Zusammenhänge

der europäischen Politik, den Rang eines europäischen Politikers ein.
Hier hat sich R. gegenüber Zwinglis Schwächen allzu nachsichtig erwiesen.
Ist Zwingli der wirtschaftlichen Notwendigkeit des französischen Soldbündnisses

und der Pensionen für die Urkantone nicht gerecht geworden, so hat
ihm die rücksichtslose Durchführung seiner innen- und außenpolitischen
Ziele nicht nur die Feindschaft der inneren Orte verschafft, sondern auch die
Opposition im Zürcher Rat wachgerufen.

Im zweiten Teil legt R. Zwinglis Ziel dar, die Ausbreitung des Reiches
Gottes in der Welt, und konfrontiert ihn mit den Täufern, die der Welt
vollkommen entsagten. Der Zürcher Reformator stellte nicht nur die Kirche,
sondern auch den Staat in den Dienst der Ehre und der Herrschaft Gottes
und wies ihm damit die Erziehung der Menschen zu. Dadurch wurden rein
kirchliche Angelegenheiten der Obrigkeit übertragen. — Im Folgenden
kommt R. auf Zwinglis Prädestinationslehre und auf seine Geschichtsauffassung

zu sprechen : Zwingli wies die Lenkung der Geschichte nicht der
Fortuna, wie Machiavelli, sondern dem freien Handeln Gottes zu.

Abschließend betont R. die starken Antriebskräfte zu einem tätigen
politischen Wirken in Zwinglis Theologie und bezeichnet ihn deshalb mit vollem
Recht als Begründer und ersten Repräsentanten des politischen
Protestantismus.

Das große Verdienst der Studie liegt in der systematischen Herausarbeitung
der Grundlagen von Zwinglis religiöser und somit — im Gegensatz zu Luther
— positiven Staatsauffassung und des Aufbaus seiner ganz Mitteleuropa
umfassenden Bündnispolitik. Doch hat R. in diesem seinem Bestreben die
Schwächen und Fehler des Zürcher Reformators zu wenig beachtet und die
politischen Verhältnisse in der Eidgenossenschaft nicht gebührend
berücksichtigt. Überdies fällt die häufige Wiederholung derselben Gedanken in
verschiedenen Abschnitten auf.

245



Schließlich noch ein Wort zum Bibliographischen : man vermißt ein
Literatur- und Quellenverzeichnis ; wird diese Lücke durch die zahlreichen Zitate
in den Fußnoten ersetzt, so sind dort Rother Fehler in der Angabe der
Autoren und Titel unterlaufen : K. Guggisberger statt K. Guggisberg auf
S. 2, Anm. 10 ; Luther, Anbruch und Krise der Neuzeit, 1946, statt Lilje auf
S. 4, Anm. 16 etc.

Trotz diesen verschiedenen Mängeln wird diese Arbeit nicht nur den
Historikern, sondern auch den Theologen und jenen, die sich mit der
Geschichte des Staatsgedankens befassen, gute Dienste leisten.

Hellmut Gutzwiller.

Werner Näf : Vadian und seine Stadt St. Gallen. 2. Bd. : 1518-1551
Bürgermeisterund Reformator von St. Gallen. — vin-552 S. mit 9 Tafeln. Fehr'sche
Buchhandlung, St. Gallen 1957.

Es dauerte ziemlich lange, bis Vadian eine der modernen
Geschichtswissenschaft entsprechende Biographie erhielt. Nicht daß es an Bestrebungen
gefehlt hätte, hervorragende st. gallische Historiker zu einem solchen Werke
aufzumuntern. Die Hindernisse lagen weniger in der Fülle der zu behandelnden

Materie, als in der persönlichen Einstellung zum Reformator, dessen
Maßnahmen die Historiker trotz ihres protestantischen Bekenntnisses ebenso

wenig in allen Teilen zu würdigen vermochten, wie Vadian jene Zwinglis,
weshalb Vadian auch von einer Biographie seines Freundes abgesehen hatte.

In Professor W. Näf in Bern erstund jener Gelehrte, der mit einem großen
Maß von Begeisterung und dem vollen Einsatz seiner Kräfte an die Gestalt
Joachim von Watts herantrat und nun in einem zweiten Bande dessen Lebensbild

vollendete. Aus dem weitschichtigen Steinbruch eines nicht leicht zu
bewältigenden Materials hat er die Quadern und Steine seiner Forschungsarbeit

zu einem imposanten Baue aufgeführt, wofür er aus der Bauhütte
der 1940 gegründeten und von einer Reihe von Körperschaften und
Stiftungen der Stadt St. Gallen unterstützten Vadianforschung die Mitarbeit
einer Anzahl von Gelehrten wie C. Bonorand, H. Fehrlin, M. Gabathuler,
B. Milt, Dora F. Rittmeyer und anderer beanspruchen durfte.

Als Fundament der gesamten Bauanlage hat der Verfasser eine
Darstellung der politischen und kirchlichen Verhältnisse der Stadt St. Gallen
am Vorabend der Glaubensspaltung vorangeschickt (S. 11-54). Es folgt
unter dem Kapitel : Civis Sangallensis die Schilderung von Vadians Heimkehr

aus Wien und seiner ersten Jahre in der Vaterstadt (55-121). Wuchtig
steigt der Bau in der Dreigliederung : Reformator (123-241), Bürgermeister
(243-355), Praeceptor historiarum (357-462) in die Höhe, um im Schlußkapitel

: Pater patriae (463-529) seine Vollendung zu finden. Miszellen und
Register (533-552) bilden den Anhang.

Dank der im allgemeinen günstigen Quellenlage tritt Vadian als
überragende Persönlichkeit vor unsere Augen, deren Bedeutung weit über die
Marken unserer Heimat hinausgeht. Was bisher über die st. gallische
Reformationsgeschichte geschrieben worden ist, erhält in diesem zweiten Bande
gewissermaßen Zusammenfassung und Abschluß, obwohl es dem Autor

246



hauptsächlich daran gelegen war, den Einfluß des Reformators auf die
entscheidenden Phasen der genannten Epoche zu zeigen. Schade, daß für den
großen Abkurungsvertrag von 1549 die Einwirkung Vadians nicht mehr
erkennbar gemacht werden konnte.

Auf den schwierigen Parkettboden dogmatischer Auseinandersetzung wollen

wir uns nicht begeben. Wir beschränken uns darauf, einige Momente
herauszugreifen, wie sie uns die Wirksamkeit Vadians bietet.

Vorerst ein Wort zur Quellenforschung. So vollständig Näf Vadians
Korrespondenz und die Ratsprotokolle von St. Gallen mit den Chroniken von
Keßler, Miles und Sicher ausschöpft, so hätten wir es doch begrüßt, wenn
er noch Johann Rütiners Diarium (Cod. 78/79 der Stadtbibl. St. G.)
herangezogen hätte. Gehörte doch dieser zu den intimen Freunden Joh. Keßlers,
der manches seinem Tagebuch (1529-38) anvertraut, was Vadian im geselligen

Kreise der Zunftstuben seinen Freunden erzählte. Noch größern
dokumentarischen Wert besitzen die von Näf kaum benützten städtischen Seckel-
amtsbücher, die jeder Darsteller der Reformationszeit sowohl zur
Identifikation von Personen als zu Belegen von Tatsachen mit Erfolg benützen kann.

Manche haben von jeher die Flucht Vadians als Stadtarzt zur Zeit der
Pest (1519) als Stein des Anstoßes betrachtet. Wenngleich der Autor einige
Entschuldigungsmomente ins Feld führt, scheinen doch die Skrupeln, die
Vadian selber beunruhigten (S. 77), ihn vom Versuch zurückgehalten zu
haben, den Stadtarzt unter allen Umständen rein zu waschen.

Vadians Entwicklung zum Protestantismus nahm ihren Anfang beim
Humanismus. Die Überspannung des Schriftprinzips trug bereits die Leugnung

des kirchlichen Lehramtes als Glaubensquelle keimhaft in sich. War
diese einmal ausgeschaltet, mußten auch die Bindungen an die Kirche fallen.
Die Lektüre von Luthers Schriften bewirkte in Vadian die entscheidende
Umwälzung. In der Schrift : Brevis indicatura symbolorum offenbart er
bereits sein Bekenntnis zur neuen Lehre. Nachdem ihm die Stadt St. Gallen
das Bürgermeisteramt erstmals 1525 übertrug, drängte es ihn, der neuen
Lehre in der Stadt die Alleinherrschaft zu verschaffen. Sein Vorgehen gegen
die Dominikanerinnen von St. Katharina, die Kaspar Wirt umsonst protegiert,

ist hart, noch härter gegen die Feldnonnen von St. Lienhart, deren
Behandlung an östliche Methoden erinnert. Was diese Schwestern am alten
Glauben festhalten ließ, darf nicht Blindheit genannt werden, wie es N.
trotz seiner sonst durchwegs gewahrten Vornehmheit des Ausdruckes tut
(321 f.), sondern muß, wie im Fall von St. Katharina, als Glaubenshaltung
bezeichnet werden, die ihre ständige Nahrung aus der Treue zum Orden
und der Pflege der Mystik empfing. (Die Monographie von K. Vogler, Das
Dominikanerinnenkloster St. Katharina in St. Gallen z. Zt. der Reformation,
in dieser Zeitschrift 28, 1934, ist N. u. a. offenbar entgangen.) Hatte in den
Jahren vor der Berner Disputation (1528) die Rücksicht auf die noch
katholischen Orte die Maßnahmen des st. gallischen Rates öfters bestimmt, so
wurde diese seit dem Übertritt Berns fortan fallen gelassen. So kam es zum
bekannten Bildersturm vom 23. Februar 1529 im Münster zu St. Gallen, den
Näf deutlich als Werk Vadians kennzeichnet ; ein Rechtsbruch, den der
Autor zugesteht, der jedoch unnötig war, da der Protestantismus bereits in

247



Stadt und Landschaft St. Gallen die Oberhand gewonnen, und verhängnisvoll,
da die Stadt ihn zu vergüten hatte. Es war ein stürmisches Vorgehen,

das, wie N. andeutet, nur psychologisch aus den seit längerer Zeit
aufgetürmten Gegensätzen zwischen den beiden St. Gallen verstanden werden
kann (296). Bezüglich der vernichteten Kunstdenkmäler stützt sich N. auf
Keßler (294), der die Bildwerke mehr nach ihrem Kostenaufwand als nach
ihrem Kunstwert einschätzt. Dem gegenüber darf betont werden, daß die
Äbte von St. Gallen, von Ulrich Rösch bis Franz Gaisberg, stets die
hervorragendsten Künstler zur Zierde ihres Gotteshauses herangezogen hatten.

Die Wahl Abt Kilians, von den verbannten Mönchen in Rapperswil
vorgenommen, kann nicht als unordentlich bezeichnet werden, da sie gemäß
der Ordensregel des hl. Benedikt erfolgte und nicht der Zustimmung der
Schirmorte bedurfte. Wenn der Konvent nach Kilians Tode die Ermächtigung

des Kaisers zu einer neuen Abtwahl einholte (317), so geschah dies
aus politischen Rücksichten, um das Oberhaupt des Reiches für das Stift
zu interessieren.

Die Jahre nach dem Wiler-Vertrag von 1532 zeigen Vadian in seinen
eifrigen Bestrebungen um die Einheit des Protestantismus, die er durch eine
Konkordienformel in der Abendmahlslehre zustande bringen will. Diesem
Ringen um dessen innerliche Erstarkung, die von umfassender Weitsicht
und dem höchsten Einsatz seiner Kräfte zeugt, bringt er sogar seine zwing-
lianische Auffassung von der Eucharistie zum Opfer (443).

Was im Werke Näfs den Freund der Historiographie besonders interessiert,
ist die erstmalige, über Götzinger hinausgehende Darstellung der historischen
Schriften Vadians, wie der größern und Jüngern Chronik der Äbte, des
Diariums etc., die er nach ihrem Ursprung und Inhalt behandelt und
zueinander in Vergleich setzt. Da dem Geschichtschreiber sowohl die Bibliothek
als das Archiv des Klosters St. Gallen in seltenem Maße zur Verfügung
standen, wurde ihm das Zurückgehen auf die ersten Quellen, Hauptvorzug

der humanistischen Geschichtschreibung, leichter gemacht. Durch die
Bereitwilligkeit, Stumpfs Chronik mit seinen Traktaten über den Mönchsstand,

von den Stiften und Klöstern, von der Stadt St. Gallen und vom
Oberbodensee etc. zu unterstützen und zu bereichern, setzte sich Vadian ein
Denkmal vorbildlicher Uneigennützigkeit, das seinen Wert nicht verliert,
weil Stumpf Vadians Schriften nur in beschränktem Maße heranzog. In seiner
Schrift über das Mönchstum entwickelt der Geschichtschreiber aus der engern
Heimatgeschichte heraus eine der Hauptgedanken seines historischen Schaffens

: Durch die Entartung des Ordenswesens und die Fehlentwicklung der
Klöster zu geistlichen Herrschaften hat die alte Kirche den Weg der evangelischen

Wahrheit verlassen. Da Vadian alles durch die Brille des Reformators
betrachtet, hat er für die großen Verdienste der Orden um die Scholastik
und Mystik, um nur dies eine zu sagen, nichts übrig. Mag Vadians
Geschichtschreibung auch manche hervorragenden Eigenschaften an sich tragen, so
haftet ihr doch das Merkmal der Einseitigkeit an, die oft in Härte und
Schroffheit ausartet.

Gestützt auf Ns. Ausführungen über Auffindungen von Schenkungs- und
andern Urkunden des Klosters St. Gallen (322) und auf H. Wartmanns

248



Bemerkungen in seiner Einleitung zum 1. Band des Urkundenbuches der
Abtei St. Gallen (S. vi), worin er auf die beim Überfall des Pöbels auf die
Pfalz (Jan. 1531) verschleppten und vom Reformator an sich gezogenen
Urkunden zu sprechen kommt, darf Vadian als Retter des ältesten Urkundenbestandes

des Stiftsarchivs St. Gallen und damit seiner großen Schätze
bezeichnet werden. Daß die dem Untergang entronnenen Pergamente aus der
Zeit von 700-1000, ca. 600 an der Zahl, in Vadians Besitze waren, erhellt
aus der Tatsache, daß er an Leonhard Beck in Augsburg 313 Exemplare
ausleihen konnte (389) und aus dem Umstand, daß er eine Menge von
Traditionsurkunden für seine Zwecke registrierte und mit andern Angaben
versah, was aus den Dorsualnotizen deutlich hervorgeht. Zum Teil beschrieb er
es selber (411), wie sein historisches Schaffen auch an den vielen
Randglossen mancher Handschriften der Stiftsbibliothek St. Gallen erkannt werden

kann, die er, im Gegensatz zu den Urkunden, nach dem Wilervertrag
(1532) dem Kloster zurückgab. Die Urkunden gelangten erst 100 Jahre später
ans Kloster zurück.

Korrekturen sind nur wenige anzuführen. Statt Christian (52) sollte es

Christoph Winkler, statt Pontan- (60) Pontian-Ausgabe, statt Pfalz- (349)
sollte es Hofgericht heißen.

Die Form, in die W. Näf sein großes Werk gekleidet, zeugt von einem
nicht gewöhnlichen Reichtum der Darstellungskraft. Diese glückliche
Synthese von Form und Inhalt reiht die Arbeit dieses St. Gallers in die besten
Schöpfungen der st. gallischen, wohl auch schweizerischen Historiographie
ein. Paul Staerkle

P. Albert Weiss : Das Kloster Engelberg unter Abt Barnabas Bürki 1505-
1546. (Beiheft 16 der Ztschr. f. Schweiz. Kirchengesch.). — Freiburg/Schweiz
1956, xvi-167 S.

Diese Dissertation ist ein beachtenswerter Beitrag zur Geschichte des

Klosters Engelberg. Sie faßt einen entscheidenden Abschnitt in den Rahmen
der Untersuchung, die Wende des Klosters unter Abt Barnabas Bürgi zur
Zeit der religiösen Krise des Abendlandes. Abt Barnabas leitet die
Erneuerungsbewegung ein, auf seiner Persönlichkeit ruht das Schwergewicht der
Umkehr. Der Verfasser geht deshalb den Spuren nach, die Lebensrichtung,
Aufstieg, Bildung und Geisteshaltung des Abtes vor seinem Eintritt ins
Kloster (1505) bestimmten. Das rheintalische Altstätten war Geburtsort, die
Vorfahren zählten zur städtischen Aristokratie und zu den reichsten Lehensleuten

des Abtes von St. Gallen. In Paris empfing Barnabas Bürki die höhere
Bildung (1503 Magister artium). Er wächst in den humanistischen Reformkreisen

um Jacobus Faber Stapulensis auf. Aszetisch-mystische Reformideen

wirkten auf ihn durch die Lehrer Clichtoveus, Freund der klösterlichen
Wiedergeburt, und Bovillus, Interpret des Nikolaus Cusanus und Eckharts.
Im Jahre 1505 wählten die Mönche im Engelbergertal den jungen Gelehrten,
der 1503 von Paris her das Kloster besuchte, mit seinem Lehrer Bovillus und
dem Mitstudenten Wolfgang von Matt aus Stans, und im gleichen Jahr
eintrat, zum Abt. Damit begann die Klosterreform in Engelberg, denn

249



Barnabas Bürki suchte nun die Reformideen des Lefèvreschen Humanistenkreises

in die Tat umzusetzen. Die Erneuerung erfaßte nicht nur die religiös-
sittlichen Zustände, sondern auch die politischen und wirtschaftlichen
Verhältnisse. Der Verfasser zeichnet sie auf dem weitgespannten Hintergrund der
spätmittelalterlichen Auflösung und der religiösen Krise des 16. Jahrhunderts.
Leider fließen die Quellen nicht so ergiebig, um die Reformtätigkeit des

neuen Abtes bis in die Einzelheiten deutlich nachzeichnen zu können, aber
die Methode der vergleichenden Gegenüberstellung hebt ihre Bedeutung doch
ins volle Licht. Entscheidend wirkte sich die Haltung des Abtes gegenüber
der Reformation aus. Sie war trotz den günstigen Umständen nicht eine
Selbstverständlichkeit, da Barnabas Bürki rege Beziehungen mit Humanisten
unterhielt, welche der Glaubensneuerung zuneigten. Abt Barnabas Bürki war
einer der vier Präsidenten, die 1526 in Baden zur Leitung des
Religionsgespräches gewählt worden waren.

Die Studie bewegt sich nicht nur im engern Bereich der Klostergeschichte,
sie greift, vor allem im Abschnitt « Das Kloster und die Glaubensspaltung »,

in die Zeitgeschichte hinüber. Manche wertvolle Zwischenbemerkung fällt
für den Lokalhistoriker der Innerschweiz und die Reformationsgeschichte ab.
Dem Verfasser standen für seine Untersuchungen bereits ergiebige
Einzelforschungen zur Verfügung. Es ist nicht recht ersichtlich, welche Motive die
Auswahl begleitet haben. Für die Geschichte der klösterlichen Grundherrschaft

vermißt man die Erwähnung von zwei wichtigen Arbeiten : H. Büttner,

Zur politischen Erfassung der Innerschweiz im Hochmittelalter, in :

Deutsches Archiv für Geschichte des Mittelalters 6 (1943) und E. Bürgisser,
Der Besitz des Klosters Muri in Unterwaiden, in : Festschrift Hans Nabholz,
Aarau 1944. Für die Kollaturrechte «Engelbergs» in Stans nur auf die
Inkorporationsurkunde vom 27. Oktober 1270 hinzuweisen und die bedeutsame

Entwicklung vorher zu übergehen, ist irreführend (siehe Zeitschrift
f. Schweiz. Geschichte 27, 1947, S. 364-68). Der Verfasser setzt sich nicht
immer klar auseinander mit den Auffassungen, die er nicht teilt Niemand
wird es ihm verargen, daß er über die Alprechte « Engelbergs » links des
Aawassers (Trüebsee usw.) anders denkt (S. 125), aber man darf von einer
wissenschaftlichen Arbeit doch erwarten, daß sie beide Auffassungen deutlich

absteckt. Im übrigen verdient die gründliche und gediegene Dissertation
volle Anerkennung. Theophil Graf.

Hildegard Waach : Franz von Sales. Das Leben eines Heiligen. Franz-
Sales-Verlag, Eichstätten-Wien 1955. 441 S.

A voir l'auteur, au cours de 25 pages en tête de son livre, porter une
appréciation sur les nombreux ouvrages — de langue française principalement

— consacrés à l'évêque de Genève, on peut se convaincre qu'elle n'a
pas abordé son Sujet à la légère. Elle n'a sans doute pas la prétention de
faire mieux que Ses prédécesseurs (et elle ne souscrirait vraisemblablement
pas à l'appréciation d'un critique que l'éditeur a cru devoir insérer dans la
feuille de garde du volume, à Savoir que ce livre relègue dans l'ombre tout
ce qui a été écrit antérieurement) mais elle entend faire autre chose. Elle

250



veut surtout souligner l'action profonde de la grâce dans l'âme de François,
l'évolution qui se produit en lui au cours de la première partie de son
existence.

Elle affirme en effet qu'il était déjà parvenu à la sainteté au moment de
son épiscopat ; on le voit, jusqu'à cette date, progresser sur le chemin de
la perfection, tandis que, pendant les vingt années qui lui restent à vivre,
ses expériences sans doute se multiplient, ses connaissances augmentent,
mais on ne rencontre plus en lui les profondes transformations perceptibles
antérieurement. Les grâces reçues lors de sa consécration episcopale — ces

grâces dont il parle si souvent — l'ont confirmé dans la sainteté : il n'y aura
plus désormais que croissance de degré, mais non pas de nature.

Il y a en lui d'apparentes contradictions : sans parler de son tempérament
(qu'on a dit porté à la violence, mais qui était plutôt simplement impulsif),
cette douceur, cette tendresse, cette sérénité, cette heureuse disposition à

voir partout le bien et le beau, ce besoin de consoler, de rassurer, d'affirmer
la bonté de Dieu, dont il ne cesse de proclamer les marques, sans toujours
les goûter lui-même, cette expansive affection ; et, d'autre part, ces tentations,

ces Souffrances, ces sécheresses qu'il déplore à plus d'une reprise,
comme aussi, dans un autre domaine, cette fermeté, on serait tenté de dire :

cette Sévérité, dont il fait preuve dans la direction. François ¦—¦ on ne l'a
pas Suffisamment Souligné — avait les yeux passionnément fixés sur le
Calvaire, et c'était pour lui chose en somme accessoire de rencontrer le
Divin Maître dans la joie et de se jeter amoureusement dans ses bras, ou de

partager au contraire ses souffrances. C'est, si on ose dire, cette sublime
indifférence, fruit de son abandon absolu en Dieu, qui est le dernier mot de
sa sainteté et qui permet de résoudre les apparentes antinomies qu'un
examen un peu superficiel fait découvrir en lui.

On a parfois exagéré les conséquences résultant de la clôture qui fut
imposée, par une ingérence étrangère, aux Visitandines. François n'a jamais
songé à créer un ordre actif, une congrégation qui aurait eu comme but
presque unique de se consacrer aux pauvres et aux malades. Si la clôture
eût apporté une modification essentielle à son institut, il n'aurait pas cédé.

Hildegarde Waach ne cherche pas à accumuler les anecdotes. Ainsi, pour
1'evangelisation du Chablais, elle expose longuement les débuts, mais elle
passe rapidement sur les résultats. Elle choisit les traits jugés particulièrement

significatifs, quitte à appuyer parfois, semble-t-il, un peu trop (ainsi
sur la crise subie à Paris). Elle s'efforce de découvrir la raison d'être d'une
attitude, en complétant au besoin les rares confidences de François. Elle
dépeint à merveille le milieu familial du saint : cette mère, profondément
chrétienne, avec cependant des concessions au monde auquel elle appartient ;

ce père, qui ne se résigna que si tardivement à voir son fils renoncer à la
carrière juridique, dans laquelle il le croyait destiné à la célébrité, mais
qui se consola lorsqu'il le vit parvenir, humainement parlant, à d'autres
honneurs ; ces frères et sœurs de François, très divers par le tempérament
mais unis dans la fermeté de la foi. On Saisit sur le vif l'impression produite
sur les cadets par le grand frère lorsqu'il rentrait de Ses études à Paris ou
à Pavie, dans ce château de Sales, où il fit en somme son séminaire, où il

251



passa les journées de retraite préparatoire à la réception des ordres et où

il lui arriva encore, comme évêque, de se retirer pour préparer ses
prédications.

H. Waach a cherché à pénétrer à fond le héros dont elle voulait retracer
la vie. On pourra contester certaines de Ses explications — qu'elle ne donne
d'ailleurs que comme des hypothèses — ne pas trouver convaincante telle
de ses explications. On devra reconnaître qu'elle nous a présenté un saint
François Singulièrement vivant et on la félicitera sans réserves de l'admiration

qu'elle porte à l'évêque de Genève et qu'elle a si bien réussi à faire
partager à ses lecteurs. L. Waeber.

Gottfried Egli : Die Reformation im Toggenburg. — Schaffhausen, Meier
& Cie., 1955. 173 S.

Mit der vorliegenden Arbeit ist die nun schon große Zahl von
Monographien über die Reformation in den einzelnen Territorien der Schweiz um
eine weitere Studie bereichert worden. Als Untertanenland des Abtes von
St. Gallen und Heimatland Zwinglis und durch sein Bündnis mit Glarus und
Schwyz war das Toggenburg in der Glaubensspaltung in besonderem Maß
von der Kräfteentwicklung in der Eidgenossenschaft abhängig. E. legt
zuerst die Lage des Toggenburgs vor der Reformation dar ; dieses erste Kapitel
nimmt fast die Hälfte der Arbeit ein, so daß der Titel « Das Toggenburg
vor und während der Reformation » besser zugetroffen hätte. Die politischen,
sozialen und religiösen Zustände werden in diesem ersten Kapitel sehr
eingehend behandelt, doch hätte sich E. vor allem im Abschnitt über den
Klerus, wo es sich um allgemeine Zeiterscheinungen handelt, kürzer fassen
können.

Die Reformation fand im Toggenburg schon 1523/24 Eingang durch
einzelne Geistliche und durch eine Botschaft Zwinglis an den Landrat des

Toggenburgs, während der St. Galler Abt mit seinem Landvogt und die
Schirmorte Glarus und Schwyz alles zur Abwehr der neuen Lehre taten,
was die Spannungen zwischen dem Abt und den Toggenburgern verschärfte.
Entscheidend für den Sieg der neuen Lehre im Toggenburg war die Berner
Disputation von 1528, die den Durchbruch der Reformation in Bern nach
sich zog : auf der außerordentlichen Gemeindeversammlung zu Lichtensteig
vom 23.VII. 1528 wurde der Bildersturm beschlossen, während der Ausbau
der neuen reformierten Kirchenordnung auf der ersten Toggenburger Synode
zu Lichtensteig vom 13.11.1529 erfolgte. In ihrem Bestreben, sich von der
äbtischen Herrschaft zu befreien, wurden die Toggenburger von Zürich
unterstützt, das seinerseits nach der Beherrschung der äbtischen Untertanenlande
trachtete, während Schwyz auf der Erhaltung der Herrschaft des Abtes im
Toggenburg bestand.

Im ersten Kappelerkrieg nahmen die Toggenburger auf Seiten Zürichs teil ;

der erste Landfriede verfügte, daß sie wegen ihrer Hilfeleistung an Zürich
und Bern ungestraft und unangefochten bleiben sollten. Diese für sie vorteilhafte

Friedensbestimmung benützten die Toggenburger dazu, ihre politische
Befreiung vom Abt in die Wege zu leiten : auf einer Landsgemeinde zu

252



Wattwil vom Juni 1530 wurde das Toggenburg zum Freistaat proklamiert,
am 27.X. 1530 wurde in Zürich zwischen diesem und Glarus einerseits und
den Toggenburgern anderseits der Loskauf von der Abtei vollzogen, was
Schwyz und Luzern zu heftigem Protest auf der Tagsatzung vom 17.XI.
1530 veranlaßte.

Der zweite Kappelerkrieg brachte eine erneute Wendung : die Toggenburger

zogen zwar den Zürchern zu Hilfe, lehnten aber einen Angriff auf
Schwyz ab. Nach dem zweiten Landfrieden, in dem das Toggenburg nicht
erwähnt war, schlössen Schwyz und Glarus im Nov. 1531 einen Separatfrieden

mit den Toggenburgern ab, der zwar die Religionsfreiheit für beide
Bekenntnisse garantierte, sonst aber die Altgläubigen begünstigte. Kurz darauf

wurde der Abt von St. Gallen gemäß dem 3. Artikel des zweiten
Landfriedens wieder in seine alten Rechte über das Toggenburg eingesetzt, der
Separatfriede vom November 1531 wurde annulliert, womit die Autonomie
des Landes ein Ende nahm.

E. stellt die lokalen Verhältnisse und Ereignisse in den Rahmen der
allgemeinen Entwicklung und der politischen Konstellation in der Eidgenossenschaft.

Jedoch werden manche der mannigfachen Fragen sehr kurz erörtert,
was wohl an der Spärlichkeit des Quellenmaterials liegt. Im Urteil strebt E.
nach Objektivität in konfessionellen Dingen und ist bemüht, dem Standpunkt

beider Religionsparteien gerecht zu werden ; jedoch hört man, gerade
bei rechtlichen Dingen, zuweilen seine Sympathie zur neuen Lehre deutlich

heraus.
Trotz diesen Vorbehalten stellt diese Arbeit gerade wegen der vielen

behandelten Probleme einen dankenswerten Beitrag zur Geschichte der
Reformation in der Schweiz dar. Hellmut Gutzwiller.

Trésors de mon Pays (fascicules 76 et 77) : Moudon par Louis Junod ;

Romont par Louis Page. — La Neuveville, éditions du Griffon. 5 fr. 60 chacun
des deux fascicules.

Cette collection, dont nous ont été envoyés les deux derniers fascicules

parus, consacrés aux deux villes principales du Pays de Vaud sous le régime
savoyard, se propose de faire connaître au lecteur, au moyen de
photographies, nos villes avant tout, mais aussi nos lacs, nos montagnes, nos
cours d'eaux, nos châteaux ; et ces vues sont précédées chaque fois de

quelques pages d'histoire.
M. L. Junod, directeur des archives cantonales vaudoises, s'est chargé

de Moudon, depuis l'époque celte, puis romaine, episcopale, savoyarde
— utilisant ici le livre de M. Charles Gillard — bernoise et enfin vaudoise.
Il l'a fait en historien averti qui, puisant dans l'abondante information
qu'il possède, a su retenir les faits essentiels et mettre en valeur, d'une
manière très vivante, les grandes lignes d'une tradition poursuivie depuis
la préhistoire jusqu'à nos jours.

M. Page, professeur à Romont, a consacré, en historien, mais aussi en
poète, à cette cité et, ainsi qu'il le précise en sous-titre, au Pays de Glane
dont elle est le chef-lieu, des pages dans lesquelles on sent tout l'amour qu'il
lui porte. L. Waeber.

253



Franz Huter : Südtirol. Tausendjährige Heimat. Innsbruck-Wien, Verlagsanstalt

Tyrolia, 1957. 96 S., 48 Kunstdruckbilder. Kart. Fr. 6.80.

F. Huter, in weiten Kreisen als Herausgeber des Tiroler Urkundenbuchs
und der Matrikel der Universität Innsbruck wohlbekannt, bietet uns in der
vorliegenden Schrift ein vorbildliches Heimatbuch. Knapper, aber sehr
gehaltvoller historischer Text, liebevolle Ehrfurcht vor einer überaus reichen
Vergangenheit, ansprechende Form und eine wirkungsvolle Anschaulichkeit
dank der trefflichen Bilder, sei es der Landschaften, der kirchlichen
Baudenkmäler oder religiösen Kunst, sei es auch der Wohnkultur oder der
Menschentypen, dies sind u. E. die Vorzüge des geschmackvoll gestalteten
Bildbandes. Dieser verdient Beachtung auch in unseren Kreisen, aus
mehrfachen Gründen. Einmal wegen der so mannigfaltigen historischen
Beziehungen eines ansehnlichen Teils des heutigen Südtirols zum Bistum Chur,
das bis in das Gebiet zwischen Bozen und Meran reichte. Dann aber zeigt
die uns hier vorgeführte Kulturlandschaft viel verwandte Züge mit
schweizerischen Nachbargebieten, was bei aller Verschiedenheit der politischen
Entwicklung auch für die einstige freiheitliche Entwicklung der alpinen
Bauerngemeinden gilt. Das neuere politische Schicksal gerade dieser Landschaft
darf schließlich auch in der Schweiz in Erinnerung gerufen werden und wir
sind überzeugt, daß diese Schrift geeignet ist, warme Teilnahme und lebendiges

Verständnis für die Nöte des Volkes und seines Grenzlandes in weiten
Kreisen zu wecken und zu verbreiten. Diesen Wunsch verbinden wir mit
dem aufrichtigen Dank an den verdienten Verfasser. Oskar Vasella.

NEKROLOGE

t SPIRITUAL JOSEF FIDEL CADALBERT
1908 - 1957

In Chur verschied am 3. September 1957 H. H. J. F. Cadalbert aus Ruis
im bündnerischen Oberland. Weshalb wir hier seiner gedenken Er war
außerhalb der bündnerischen Gemarken wohl kaum sehr vielen bekannt. Er
hatte auch keine ansehnlichen historischen Werke verfaßt. Aber er war ein
treuer Freund der Zeitschrift und sein Los war ungewöhnlich gewesen ; denn
als Cadalbert wenig mehr als 20 Lenze zählte, ergriff ihn die Krankheit, die
ihn nicht mehr freigeben sollte.

Nach seinen Gymnasialstudien in Disentis und Schwyz konnte er sein erstes
Ziel doch erreichen, er wurde 1933 zum Priester geweiht. Sein seelsorgliches
Wirken führte ihn in Spitäler und Sanatorien als Tröster der Kranken, ihn,
der beinahe ununterbrochen die Last und sehr oft die Tücken seiner Krankheit

zu spüren bekam. So war er als Spiritual während drei Jahren in Davos
und Chur tätig, aber schon im Wintersemester 1936 bezog er die Universität
Freiburg zum Studium der Geschichte. Sechs Semester waren ihm beschieden.
Die Liebe zur Geschichte, zumal zur bündnerischen Kirchengeschichte,


	Rezensionen = Comptes rendus

