Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 51 (1957)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

meisters. Und dann gar viele Wohltiter der Abtei: vor allem Peter von
Morsperg, der gefiirchtete Haudegen und schlaue Diplomat, dessen Name uns
immer wieder in den Basler Chroniken begegnet und der sich auch bei Frei-
burg i. Ue. schlug, einige Mitglieder der Familie von Pleujouse, der Adligen
von Dachsfelden, des Hauses Biederthan (Rodersdorf) und anderer kleiner
Familien des Schweizer Adels.

Von der Abteikirche von Liitzel steht nichts mehr, Alles wurde dem Erd-
boden gleich gemacht, nur einige Altire blieben erhalten, die Kanzel, einige
Teile der Orgel, einige Statuen und Reliquientafeln. Aber diese wenigen Er-
innerungen geben uns eine Idee von der Pracht und dem Reichtum der ehe-
maligen Abteikirche von Liitzel, in der gar manches auch das Interesse der
Schweiz verdient.

Literatur :

P. WaLcH, Miscellanea Luciscellensia (3 Biinde). Basler Universititshiblio-
thek, Ms. H I. 29a, b, c.

P. Stintzi, Die Wohltidter der Abtei Liitzel. Jurabliatter 1954, Heft 3.

P. StinTzI u. E. WACKER, Der Sundgau. Colmar 1942,

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

P. Iso Miiller : Die karolingische Luciusvita. 85. Jahresbericht der Hist.-
Antiquar. Gesellschaft von Graubiinden 1956, S. 1-51.

Nachdem V. Berther 1938 in dieser Zeitschrift eine Untersuchung iiber
den Churer heiligen Lucius veroffentlicht hatte, setzt nun P. Iso Miiller
seine fleiBige und kundige Hand an die Losung der verwickelten Frage. Die
Verehrung des Heiligen im 9. bis 12. Jahrhundert behandelte er in dieser
Zeitschrift (1954, S. 96-126), die Churer Stephanskirche in der Schweiz. Zeit-
schrift f. Geschichte 1954, S. 386-395, den f{riihmittelalterlichen Titulus
S. Lucii, ebenda 1956, S. 492-498 ; schlieBlich besorgte er als umfangreichstes
Stiick eine kritische Neuausgabe der Luciusvita. Die SchluBfolgerungen seiner
Kritik erschienen gesondert in den Schweizer Beitragen zur Allgemeinen Ge-
schichte 1956, S. 5-28.

Fassen wir die Ergebnisse zusammen : Die heute verschwundene Churer
Stephanskirche wire mit dem seit dem 5. Jahrhundert allenthalben einsetzen-
den Stephanskult in Beziehung zu bringen. Sie wire also von Anfang an
Stephanskirche gewesen, moglicherweise von Bischof Valentin (} 548) errich-
tet worden. Dieser mag auch in dem 1851 vor der Apsis gefundenen Prunk-
grab beigesetzt worden sein. E. Poeschel hatte sie als Friedhofkirche auf-
gefaBt, die bei einem Umbau den Stephanstitel erhalten haben mag. Im
Prunkgrab vermutete er den ersten Beisetzungsort des hl. Lucius, der im
8. Jahrhundert in die Ringkrypta von St. Luzi iibertragen wurde.

Die « kritisch-entwicklungsgeschichtliche » Ausgabe der Luciusvita schlieBt

237



auf einen frankisch-rémisch gerichteten Theologen als Verfasser, vielleicht
Bischof Remedius oder Viktor, was auch Berther vorgeschlagen hatte. Wih-
rend Berther die sicheren geschichtlichen Nachrichten auf Existenz und
Namen des Heiligen, der im 6. oder 7. Jahrhundert gelebt hat, beschrinkt,
aus « indirekten Hinweisen » noch den Einsiedler am Mittenberg bei Chur
gelten 148t, der vielleicht missionarisch wirkte, lautet das Ergebnis von P. Iso
Miiller etwas zuversichtlicher. Geschichtlich wire das missionarische Wirken
aullerhalb der Stadt Chur, die Brunnen-Episode in Luzisteig, der feierliche
Empfang nach der Befreiung aus der Grube durch die Christen « acceptis
lampadibus et turribulis». Aber gerade diese Tatsachen, auBBer dem Bekenner-,
nicht Martyrertitel, machen « eine Datierung des Lucius-Lebens in das dritte
Jahrhundert und noch einen guten Teil des vierten wenig wahrscheinlich ».

Die Erwdhnung des « titulus S. Lucii» im sogenannten Reichsurbar von
ca. 830 bis 850 und die Ausgrabungen der alten Steigkirche im besonderen
beweisen die Geschichtlichkeit der missionarischen Téatigkeit und des unvoll-
endeten Martyriums. Fallen 148t hingegen P. Iso Miiller die Nachricht vom
Aufenthalt des Einsiedlers am Mittenberg.

Ein soweitschichtiges und undurchsichtiges Problem 148t sich nicht im Rah-
men einer kurzen Besprechung hinreichend beurteilen. Immerhin scheint der
geschichtliche Wert der Luciusvita immer noch hoch eingeschitzt, geradeso
wie die theologische Bildung ihres Verfassers, dessen Quellen offenbar die
Bibel, die Liturgie, die Passionarien, einige Konzilsbestimmungen, vermut-
lich wenige Viterschriften waren. In diesen Kreisen allein sollten die Paral-
lelen gesucht werden. Die Passionarien im besonderen, vielleicht noch die
Ordines konnten weiteres Vergleichsmaterial enthalten.

Es wire durchaus denkbar, daf3 der Verfasser der Vita das Wirken des
Heiligen in « peripherischen » Gebieten aus der auch sonst bezeugten Kult-
stitte am Steig gefolgert hat. Die Heimfiihrung mit Lampen und Rauch-
fassern ist nicht nur Zeichen einer spaten Zeit, sondern mutet, zumal in einem
nordlichen Alpental, unwahrscheinlich an, da ja der geschichtliche (anders der
legendire) Lucius weder hohe weltliche noch geistliche Amtsperson war, die
man auf diese Weise zu empfangen pflegte. Das dlteste mir bekannte Bei-
spiel ist der Empfang Gregors von Nyssa durch seine Gldubigen bei der Riick-
kehr aus der Verbannung (i. J. 378) : Der Chor der Jungfrauen trug bren-
nende Kerzen (PG 46, 1036). Der Verfasser der Vita hat die Lpisode wohl
der Liturgie entnommen, in die, zuerst im Osten, die Sitte aus dem Hol-
zeremoniell gedrungen sein wird. Der erste Ordo Romanus (6./7. Jh.) erwidhnt
den Gebrauch von Weihrauchfissern fiir die Prozession des Papstes. Bei der
FLuciusvita mochte man geradezu an eine Translation von Reliquien denken,
wic sie auf der Elfenbeinplastik des Triererdomschatzes (6. Jh., ostlicher
Herkunft) dargestellt wird. Hier tragen die Begleiter Kerzen, wihrend Frauen
von oben herab Weihrauchfisser schwingen.

Der erste kultisch verchrte Bekenner Nicht-Mdartyrer ist m. W. Bischof
Leontius von Hippo Regius (1. Halfte des 4. Jh. Vgl. H. Delehaye. Sanctus
1917, S. 117 {. ; Dom C. Lambot, Rev. des Sciences Rel. 1956, S. 235 f.). Ich
konnte daher der aus dem Bekennertitel geschlossenen Datierung Berthers
und Miillers zustimmen, ohne indessen den Beweis fiir zwingend zu halten.

238



Den Aufsatz P. 1. Miillers iiber die Stephanskirche haben, wenn ich richtig
unterrichtet bin, die jilingsten Ausgrabungen veranlaft, deren Verodffent-
lichung noch aussteht. Sie diirften so oder anders auf die ungeldste Frage
nach der ersten Ruhestdtte bzw. der Translation der Lucius-Reliquien eine
Antwort geben und, sofern die Vermutung E. Poeschels sich bestitigen sollte,
auch iiber die Zeit des Todes unseres Heiligen Aufschlul3 erteilen. Spéatantike
Parallelen lassen sich sowohl zu E. Poeschels wie zu Iso Miillers Vorschligen
anfiihren. Eine Anderung des Titels erfuhr z. B. die Memoria Apostolorum
an der Via Appia in Rom, die infolge des wachsenden Kultes des Lokal-
heiligen zur Sebastianskirche wurde. Die Basilica Maior zu Mailand, ur-
spriinglich Erloserkirche, hiel3 spiater Thekla Kirche usw. Anderseits paf3t
eine Stephanskirche gut in das 6. Jahrhundert. Wenn sie aber im urspriing-
lichen Friedhof stand, was das umliegende Graberfeld zu bestdtigen scheint,
dann diirfte in diesem schon friiher eine Zometerialkapelle wohl iiber dem
namhaftesten Grab errichtet worden sein.

P. Iso Miiller erklirt die Kultstitte am Steig durch das « Martyrium ».
Als Parallele fiihrt er die Placiduskirche aus Disentis an. Das bekannteste
Beispiel der Antike wire die Memoria iiber der Richtstitte des hl. Cyprian
von Karthago am « Ager Sexti», wihrend eine zweite Memoria « in Mappa-
libus » iiber dem Grabe errichtet war. Die Vita gibt P. [so einen Anhalts-
punkt, wobei freilich die Brunnenepisode als geschichtlich vorausgesetzt
wird. Es wire, wie gesagt, denkbar, daf3 der Verfasser die Episode aus der
Kultstitte « erschlof3 », die in Wirklichkeit das Grab bergen konnte. P. Iso
selbst nimmt diese Moglichkeit an, aber scheint sie nicht ernst zu nchmen.
Das Schweigen der Vita iiber den ersten Beisetzungsort bzw. iiber die Trans-
lation, die nach dem Alter der Ringkrypta von St. Luzi zu schlieBen in der
ersten Hilfte des 8. Jahrhunderts stattgefunden haben mul, ist jedenfalls
ratselhaft.

Wir erwarten daher das Ergebnis der Ausgrabungen mit Spannung ; thm
vorzugreifen wire sinnlos. P. Iso Miiller kommt das Verdienst zu, die ge-
schichtlichen Texte bereitgestellt zu haben. O. PERLER.

Lucien Lathion : Essai sur Théodore d’Octodure. Annales valaisannes,
déc. 1956, p. 509-541.

On ne sait que fort peu de chose sur Théodore — ou Théodule — premier
évéque connu du Valais ; mais s’il ne faut pas s’attendre a découvrir des
textes nouveaux a son sujet, ont peut s’appliquer a serrer de plus pres ceux
qui sont conservés. C’est la tiche & laquelle s’est livré M. Lathion. Examinant
de pres le concile tenu, sous la présidence de saint Ambroise, & Aquilée en 381,
concile auquel assiste « Théodore, évéque d’Octodure », il estime pouvoir
affirmer, au vu de l'incompréhension totale dont fit preuve ce synode a
I’égard de I’Orient ecclésiastique, que Théodore, malgré son nom qui pourrait
faire supposer le contraire, ne devait pas étre un oriental ; on ne comprendrait
pas, en effet, s’il l'etit été, qu’il n’ait pas ouvert les yeux de ses collegues
« prenant position en faveur d’'un aventurier ecclésiastique, Maxime, qui se

239



présenta au dernier moment aux Peres du concile, contre Grégoire de
Naziance, et pour Paulin d’Antioche contre l'authentique titulaire du siége
de cette illustre Eglise, Flavien » (p. 512).

On a, d’autre part, toujours considéré Théodore comme un évéque agé
ou du moins ancien a cette date de 381. Or, M. Lathion démontre que les
évéques réunis & Aquilée, dont les vingt-quatre signatures suivent selon
l'ordre chronologique de l’entrée en fonctions des titulaires, sont presque
tous de consécration récente: celui qui signe le neuviéme, Constantinus
d’Orange, n’était pas encore en charge en 374, et celui qui vient en onziéme
rang, Dominus de Grenoble, n’a pu étre créé avant la fin de 379. M. Lathion
en déduit que 1’épiscopat de Théodore ne doit pas avoir commencé avant 379
ou méme plus probablement 380, et que c’est a cette époque (car il ne pense
pas qu’il puisse avoir eu un prédécesseur) qu’il faut placer la création du
siégge d’Octodure. '

Théodore aura été élu grice a l'intervention de saint Ambroise, a cette
époque le chef incontesté de la Haute-Italie et des régions voisines. Pour
occuper le siége d’Octodure, important par la place qu’il occupait au pied
du col du Mont-]Joux, I'évéque de Milan aura choisi, dans le clergé local,
un prétre donnant au point de vue de l'orthodoxie, vis-a-vis de 1’arianisme,
des garanties qu’il n'aurait pas trouvées aussi facilement dans les milieux
orientaux.

M. Lathion connait & fond la situation de 1'Occident chrétien vers la fin
du IVe siécle; il a lu tout ce qui a été écrit a ce sujet et I'on ne peut que
trouver fort suggestives les intéressantes conclusions qu’il s’efforce d’établir.

L. WAEBER.

Johanne Autenrieth : Die Domschule von Konstanz zur Zeit des Investitur-
streites. Die wissenschaftliche Arbeitsweise Bernolds von Konstanz und zweier
Kleriker dargestellt auf Grund von Handschriftenstudien. — Stuttgart,
W. Kohlhammer, 1956. 179 S., 4 Tai. DM. 13.20 (Forschungen zur Kirchen-
und Geistesgeschichte, N. F. 3).

Die vorliegende Studie, eine Miinchner Dissertation, mochte an Hand der
Handschriftenglossen Bernolds von Konstanz und zweier Konstanzer Kleri-
ker die Bedeutung der Konstanzer Domschule im 11. Jahrhundert und ihre
Stellung im Investiturstreit aufzeigen. Einleitend weist A. darauf hin, daB
im 9. Jahrhundert die Kloster Mittelpunkte geistigen und gelehrten Strebens
sind, wihrend sich im 11. Jahrhundert der Schwerpunkt zugunsten der Dom-
und Kathedralschulen verlagert. Dies trifft auch fiir Konstanz zu, wo ein
reges wissenschaftliches Leben erst um diese Zeit einsetzt. Die Handschriften
der Konstanzer Dombibliothek weisen, wie A. zu Beginn des ersten Teils
ithrer Arbeit vermerkt, Glossen von zwei deutlich unterscheidbaren Hinden
auf, Wolferads und des Anonymus A, daneben aber auch weniger hiufige
Eintragungen einer dritten Hand, jener Bernolds von Konstanz. Diese Hand-
schriften, die sich heute in verschiedenen staatlichen Bibliotheken Deutsch-
lands und der Schweiz befinden, werden von A. einzeln beschrieben nach
folgendem Schema : Bibliothek und Signatur ; Autor und Titel ; Ausgaben

240



und Literatur iiber die Handschrift und Beschreibung derselben mit beson-
derer Beriicksichtigung der Notazeichen und Bemerkungen. Die charakteri-
stischsten Randglossen werden anschlieBend an die Beschreibung mit Angabe
des Folio und des Glossators im Wortlaut wiedergegeben.

Im zweiten Teil werden die Glossen ausgewertet. A, faBt dabei vor allem
Bernolds wissenschaftliche Arbeitsweise ins Auge, sein griindliches Studium
der Kirchenrechtssitze, unter denen nach seiner Auffassung den papstlichen
Dekretalen der oberste Rang zukommt, gefolgt von den Entscheidungen
der Universalkonzilien und Provinzialkonzilien und den Werken der Kirchen-
viter. Durch kritische Uberpriifung dieser kanonistischen Quellen méchte
Bernold seine der padpstlichen Reformpartei entsprechenden kirchlichen Auf-
fassungen erharten : Ablehnung der Simonie, Primat des Papstes, Frage der
Giiltigkeit der von Hiretikern gespendeten Sakramente etc. In gleicher
Weise wertet A. die Glossen Wolferads und des Anonymus A aus: beide
Kleriker waren stark von jener durch die Hirsauer M6nche angeregten aske-
tischen Reformbewegung der 70er Jahre des 11. Jahrhunderts beeinflu3t. Die
ganze Studie ist reich an wertvollen Einzelheiten, vor allem fiir die Kirchen-
und Geistesgeschichte, und bildet einen ausgezeichneten Beitrag zur Ge-
schichte des Investiturstreites in den einzelnen Bistiimern.

HeLiMuT GUTZWILLER.

Renée Weis-Miller ;: Die Reform des Klosters Klingental und ihr Personen-
kreis. — Basel-Stuttgart, Helbing und Lichtenhahn, 1956. 217 S.

Die Geschichte der Kloster Basels, bisher eher ein Stiefkind der Forschung,
erfahrt mit der vorliegenden Arbeit von R. W. eine erfreuliche Bereicherung.
Sie ist erschienen in der Reihe « Basler Beitrage zur Geschichtswissenschaft »,
H. 59. Auf Grund exakter Quellenforschung sowie durch den Versuch,
manche Erscheinungsformen des klosterlichen Lebens der Vergangenheit aus
dem Geist und den Verhédltnissen ihrer Zeit heraus unserm Verstiandnis ndher
zu bringen, wird das allgemein abschétzige Urteil iiber das Kloster Klingen-
tal wesentlich korrigiert.

In der Einleitung (S. 11-39) werden in groflen Ziigen die Griindung des
Klosters 1233 in Hiisern bei Ensisheim, seine Verlegung nach Pfaffenheim,
von da ins Wehratal und die endgiiltige Niederlassung 1274 im Kleinbasel
behandelt. Man erfihrt von der innern Organisation des Konventes und
seinen Amtern, wobei besonders das eigenartige Verhiltnis von « Kloster-
mutter » und « Klosterkind » (S. 22) in dieser Art einmalig gewesen sein
diirfte. DaB3 die Pflege des Totenkultes eine der wichtigsten Aufgaben der
Nonnen dargestellt habe (S. 37), muB in dieser Formulierung wohl als i{iber-
spitzt bezeichnet werden. Sicher stand die Feier des Gottesdienstes, wie in
jedem andern Kloster, auch im Klingental im Vordergrund, ohne aber in
erster Linie auf die Begehung der Jahrzeiten ausgerichtet gewesen zu sein.
Mit einer Charakterisierung Klingentals, das der Form nach ein Kloster,
seinem Wesen nach eher ein Stift war, schlieBt dieser Abschnitt, fiir den
man mancherorts reichere Belege wiinschte.

Der Hauptteil iiber den Reformversuch ist in vier Abschnitte gegliedert.

16 241



Der erste wirft auch die Frage nach der Notwendigkeit einer Reform auf.
Anderungsbediirftig scheint manches gewesen zu sein. Leider lassen sich aber
keine Angaben iiber die tatsichlichen Verhiltnisse im Kloster machen (S. 48).
Der zweite Abschnitt befaBt sich mit der Reformpartei und ihren haupt-
sichlichsten Vertretern. Die gebotene Charakteristik Stephan Irmis (S. 81-96)
enthilt neben Bekanntem m. E. zuviel Hypothetisches, konnte aber An-
regung geben zu einer eigenen Arbeit iiber diesen Vertreter des Dominikaner-
ordens. Den Gegnern der Reform ist der dritte Abschnitt gewidmet, wihrend
der vierte die Haltung der Kurie umschreibt.

Die Verfasserin zeigt, wie die Reform des Klosters Klingental im Rahmen
der damaligen Reformtendenz, besonders der Dominikaner stand, von geist-
lichen und weltlichen Reformfreunden unterstiitzt und vom Rat der Stadt
angestrebt wurde. Im Gegensatz aber zum Reuerinnenkloster an den
Steinen und zum Predigerkonvent, die 1423 und 1429 die Reform annahmen,
wenn auch mit betrichtlichem Widerstand, stimmte von den 42 Nonnen
des Klingentals nur eine einzige der geforderten Neuerung zu (S. 127). Alle
andern lehnten sie hartnickig ab. Sie genossen dabei die Unterstiitzung der
Bischofe von Basel und Konstanz, des Erzherzogs Sigmund und der eid-
genossischen Orte Luzern und Zirich. Verwandtschaftliche Beziehungen
scheinen hier im Spiele gewesen zu sein. Aber auch das schroffe Vorgehen
des Provinzials Jakob Stubach, der die Klingentalerinnen kurzerhand ein-
sperren lieB und Reformschwestern von auswarts an ihre Stelle setzte, stiel3
manche Reformfreunde ab. Beide Parteien waren nicht gerade wahlerisch
in den Mitteln, womit sie ihr Recht behaupten oder durchsetzen wollten.
Geistliche und materielle Druckmittel wurden reichlich angewandt.

Entscheidend war die Haltung der romischen Kurie. Urspriinglich setzte
sie sich fiir die Reform ein. Sie wurde aber vom Papst widerrufen, als der
Dominikaner und Reformfreund Erzbischof Zamometi¢ in Basel ein deutlich
gegen den Papst gerichtetes Konzil proklamierte. Leider geht aus der Dar-
stellung nicht eindeutig hervor, welches die tiefsten Griinde dieses Gesin-
nungswechsels waren. Der Widerruf der Klingentalreform und die Anord-
nungen zur Verfolgung des aufrithrerischen Zamometi¢ tragen das gleiche
Datum (S. 182). Die Reform scheint dem groBern Anliegen, der Einheit der
Kirche, geopfert worden zu sein (S. 196).

Auch der Rat, der eine gewisse Kontrolle iiber das reichste Kloster der
Stadt erhofft haben mochte, muBte infolge der Wirren und wirtschaftlichen
Schiden, die die Reform fiir Stadt und Kloster mit sich brachten, von seinem
Vorhaben absehen. Die materiellen Verluste, die Klingental wihrend des
nicht ganz dreijahrigen Reformversuches erlitt, waren recht betrachtlich.
Sie brachten den Predigerkonvent, der dafiir haftbar gemacht wurde, an
den Rand des wirtschaftlichen Ruins. Schlimmer aber waren die geistigen
Folgen. In Klingental nahm von 1482 an der Ordensgeist immer mehr ab.
Bei der Bevolkerung verloren die Prediger ihr bisher groes Ansehen. Die
Folgen davon zeigten sich am deutlichsten bei den Reformationswirren.

Die Arbeit ist eine klare und gut gegliederte Darstellung der wichtigsten
Epoche in der Geschichte Klingentals. Der Akzent ruht besonders auf den
Personen, die Befiirworter oder Gegner der Reform waren. Die Untersuchung

242



bietet zugleich ein lebendiges Bild der Schwierigkeiten und Kimpfe, wie sie
sich bei jeder Klosterreform eingestellt haben diirften. Insofern verdient die
Arbeit Beachtung iiber den lokalen Rahmen der Basler Klostergeschichte
hinaus. E. A. ErRDIN.

Annemarie Halter : Geschichte des Dominikanerinnen-Klosters Oetenbach
in Zirich 1234-1525. — Winterthur, P. G. Keller, 1956. x11-192.S.

Die vorliegende Arbeit zeichnet sich durch griindliches Studium und Ver-
arbeitung des vielschichtigen Quellenmaterials und durch Vielseitigkeit der
behandelten Problemkreise aus. Die 1234 durch Zusammenschlul zweier
Gemeinschaften erfolgte Griindung des Klosters Oetenbach stellt H. in den
Rahmen der religigsen Bewegung des 12. und 13. Jahrhunderts, ohne jedoch
die verfassungsrechtlichen Fragen zu vernachlissigen. Das allmédhliche Wach-
sen des Klostergutes durch Schenkungen und der rasche Aufstieg der
Schwesternvereinigung werden anschaulich geschildert, aber auch die wirt-
schaftlichen Schwierigkeiten und die Spannungen zwischen Oetenbach und
der Ziircher Pfarrgeistlichkeit betr. die Zehntfreiheit des Klosterareals kom-
men eingehend zur Sprache. 1285 erfolgte aus religiosen und materiellen
Motiven die Ubersiedlung des Konventes in die Stadt. In der Folgezeit
zeichnete sich die Tétigkeit der Nonnen durch Mitwirkung bei der Reform
anderer jiingerer Frauenkloster und durch Pflege der mystischen Bewegung
aus. Die Kunst des Malens und Schreibens von Biichern und die liturgische
Musik wurden ebenfalls gepflegt. Unter dem Priorat der Caecilie von Hom-
berg in der ersten Halfte des 14. Jahrhunderts erreichte das Kloster seinen
Hohepunkt inbezug auf Ansehen und Prosperitit. Diese Priorin verstand es,
den Klosterbesitz systematisch abzurunden und straffer zu verwalten, aber
auch die Anspriiche gewisser Stifterfamilien mit Erfolg zuriickzuweisen und
dadurch die Freiheit des Klosters gegeniiber weltlichen Herren zu wahren.
Doch die stindige Zunahme der Zahl der Nonnen, zu deren Unterhalt der
Besitzstand des Klosters nicht geniigte, zwang den Konvent um die Mitte
des 14. Jahrhunderts zur Einfithrung des numerus clausus. Die Aufnahme
ins Kloster war fortan vor allem vornehmen und reichen Frauen vorbehalten.
Wurden in der ersten Zeit des Klosters Frauen ohne Ansehen von Stand
und Vermogen aufgenommen, so iiberwogen in der zweiten Periode (1331-
1428) unter den Nonnen Namen aus dem Adel und begiiterten Biirgertum,
wihrend sich in der letzten Periode (1428-1525), entsprechend der Ent-
wicklung in Ziirich, der Konvent ausschlieBlich aus Frauen des reichen
stidtischen Biirgertums rekrutierte.

Der Stellung des Klosters zur Stadtgemeinde und zur Stadtbevélkerung
widmet H. ein eigenes Kapitel. Gelang es dem stadtischen Rat das Kloster-
vermégen und den Besitz der Klosterinsassen zu besteuern und auch zivil-
rechtliche Fille seinem Entscheid zu unterwerfen, so spielte das Kloster
anderseits im religiosen Leben der Stadt eine bedeutende Rolle. Durch die
volkstiimliche Oetenbacher Kilbi mit ihrer Moglichkeit zur Gewinnung von
Ablissen, durch Jahrzeitstiftungen und Unterstiitzung von Armen und Kran-
ken und als Asylstédtte iibte es eine ungeheure Anziehungskraft aus. Doch

243



auch in Oetenbach machten sich, wie in den andern Dominikanerinnen-
klostern, die Anzeichen des Verfalls schon im 14. Jahrhundert immer mehr
bemerkbar : einzelne Nonnen besaflen, entgegen der Ordensregel, ein Privat-
vermogen, aber auch die Klausurvorschriften wurden miachtet. Den Ver-
suchen der Observantenbewegung, auch die Ziircher Kloster fiir ihre Reform
zu gewinnen, war infolge des Widerstandes des Ziircher Rates kein Erfolg
beschieden.

Unter diesen Umstdnden gewann natiirlich auch die Reformation in Oeten-
bach an Boden. 1522 erlaubte der Rat den evangelisch gesinnten Weltprie-
stern, auch in den Klosterkirchen zu predigen, und mit dem Amtsantritt
Leo Juds zu St. Peter, eines scharfen Gegners der Orden, am 2.I1I.1523,
war der Einflu der Predigermdnche noch mehr abgeschnitten, denen der
Rat jede Predigt- und Seelsorgetdtigkeit noch im gleichen Jahr verbot.
H. schildert all diese komplizierten Vorginge in klarer und wahrheitsgetreuer
Weise, aber ohne kritische Stellungnahme. Die rechtswidrige Art des Rates,
den Dominikanern jede Tétigkeit im Kloster zu verbieten, hitte mit aller
Deutlichkeit hervorgehoben werden sollen. Die Spaltung der Nonnen in eine
evangelische und altgldubige Partei besiegelte schlieBlich das Schicksal Oeten-
bachs, das wie die andern Ziircher Kldster am 1.11.1525 aufgehoben wurde.

Besonders zu erwiahnen sind die Liste der Priorinnen und das Verzeichnis
der Schwestern des Klosters, von denen vor allem das letztere reichlich Auf-
schluB gibt iiber die Herkunft der Oetenbacher Nonnen. Als Ganzes bildet
diese Studie mit ihrer lebendigen Schilderung und dem Bemiihen, alle das
Kloster betreffenden Fragen zu behandeln, eine vorziigliche Leistung. Wir
mochten deshalb A. H. fiir die Verarbeitung des vielschichtigen Quellen-
materials zu einer solch abgerundeten Darstellung den wirmsten Dank
aussprechen. HerLmMuT GUTZWILLER.

Siegfried Rother : Die religiosen und geistigen Grundlagen der Politik
Huldrych Zwinglis. Ein Beitrag zum Problem des christlichen Staates. —
Erlangen, Palm & Emke, 1956. 149 S. DM. 8.50 (Erlanger Abhandlungen
zur mittleren und neueren Geschichte, N. F. 7).

Die vorliegende Studie mochte auf Grund von Zwinglis Schriften die theo-
logischen Prinzipien seiner Politik untersuchen und seine bisher zu wenig
beachtete Bedeutung und seinen Einflull in der Geschichte des europédischen
Protestantismus nachweisen. Im ersten Teil (Zwinglis religioses Selbstver-
stindnis) legt R. Zwinglis Glaubensauffassung und seine darauf griindenden
politischen Prinzipien dar. Die Allmacht Gottes und die Abhédngigkeit des
Menschen von Gott fiihrten ihn zur Ablehnung alles Menschenwerkes, d. h.
des Papsttums und der kirchlichen Hierarchie. In seiner Uberzeugung, das
wahre Gotteswort zu verkiinden, und in seinem daraus folgenden Sendungs-
bewuBtsein, das sich im Gegensatz zu Luther in einem rastlosen Aktivismus
dulerte, muBte er jegliche Toleranz ablehnen und seine Widersacher aus der
staatlichen Gemeinschaft ausschlieBen. Die unausweichliche Folge davon
war die Sduberung des Ziircher Rates im Jahre 1528. Reformation bedeutete
fir ihn Wiederherstellung der urspriinglichen christlichen Kirche als Volks-

244



kirche und Aufbau eines christlichen Staates. Kirche und Staat bildeten fiir
ihn eine unzertrennliche Einheit, und zur Durchfithrung seiner nicht nur
religiésen, sondern auch staatlich-politischen und sozialen Reform bediente
er sich aller politischen Machtmittel ; sogar der Krieg als Vollstreckung des
Willens Gottes erhielt dadurch eine religiose Weihe. R. bezeichnet Zwinglis
Ziircher Staat als ersten Versuch in der Geschichte zur Errichtung einer
religiosen, staatlich-politischen und sozialen Lebensgemeinschaft, wobei er
jedoch vergi3t, daB mancher Herrscher des Mittelalters von einer eben-
solchen Staatsauffassung durchdrungen war. Stie3 Zwingli auf den Wider-
stand der inneren Orte, so sah er seinen Hauptfeind, vom Papsttum ab-
gesehen, vor allem im Hause Habsburg. Sein Ziel war deshalb ein Biindnis
mit der Opposition im Reich, d. h. mit dem siiddeutschen Stddtebund und
dem mitteldeutschen Fiirstenbund, wobei Straburg als Verbindungsbriicke
dienen sollte. Er plante sogar den Miteinbezug Frankreichs in dieses Biindnis-
system. R. verschweigt zwar nicht den Widerspruch zwischen diesem Plan
und Zwinglis radikaler Ablehnung des franzosischen Soldbiindnisses, aber
gegeniiber dem Vorwurf, Zwingli habe Opportunitidtspolitik getrieben, weist
er auf seine staatsminnische Grofe hin, dem Gebot der Stunde Rechnung
zu tragen, und riumt ihm, in Anbetracht seines Blicks fiir die Zusammen-
hinge der europdischen Politik, den Rang eines europidischen Politikers ein.
Hier hat sich R. gegeniiber Zwinglis Schwiachen allzu nachsichtig erwiesen.
Ist Zwingli der wirtschaftlichen Notwendigkeit des franzdsischen Soldbiind-
nisses und der Pensionen fiir die Urkantone nicht gerecht geworden, so hat
ihm die riicksichtslose Durchfiihrung seiner innen- und aufBenpolitischen
Ziele nicht nur die Feindschaft der inneren Orte verschafit, sondern auch die
Opposition im Ziircher Rat wachgerufen.

Im zweiten Teil legt R. Zwinglis Ziel dar, die Ausbreitung des Reiches
Gottes in der Welt, und konfrontiert ihn mit den T&ufern, die der Welt
vollkommen entsagten. Der Ziircher Reformator stellte nicht nur die Kirche,
sondern auch den Staat in den Dienst der Ehre und der Herrschaft Gottes
und wies ihm damit die Erziehung der Menschen zu. Dadurch wurden rein
kirchliche Angelegenheiten der Obrigkeit iibertragen. — Im Folgenden
kommt R. auf Zwinglis Priadestinationslehre und auf seine Geschichtsauf-
fassung zu sprechen : Zwingli wies die Lenkung der Geschichte nicht der
Fortuna, wie Machiavelli, sondern dem freien Handeln Gottes zu.

AbschlieBend betont R. die starken Antriebskrifte zu einem tatigen poli-
tischen Wirken in Zwinglis Theologie und bezeichnet ihn deshalb mit vollem
Recht als Begriinder und ersten Repriasentanten des politischen Prote-
stantismus.

Das groBe Verdienst der Studie liegt in der systematischen Herausarbeitung
der Grundlagen von Zwinglis religidser und somit — im Gegensatz zu Luther
— positiven Staatsauffassung und des Aufbaus seiner ganz Mitteleuropa um-
fassenden Biindnispolitik. Doch hat R. in diesem seinem Bestreben die
Schwichen und Fehler des Ziircher Reformators zu wenig beachtet und die
politischen Verhiltnisse in der Eidgenossenschaft nicht gebiihrend beriick-
sichtigt. Uberdies fillt die hidufige Wiederholung derselben Gedanken in ver-
schiedenen Abschnitten auf.

245



SchlieBlich noch ein Wort zum Bibliographischen : man vermiBt ein Lite-
ratur- und Quellenverzeichnis ; wird diese Liicke durch die zahlreichen Zitate
in den FuBnoten ersetzt, so sind dort Rother Fehler in der Angabe der
Autoren und Titel unterlaufen : K. Guggisberger statt K. Guggisberg auf
S. 2, Anm. 10 ; Luther, Anbruch und Krise der Neuzeit, 1946, statt Lilje auf
S. 4, Anm. 16 etc.

Trotz diesen verschiedenen Mingeln wird diese Arbeit nicht nur den
Historikern, sondern auch den Theologen und jenen, die sich mit der Ge-
schichte des Staatsgedankens befassen, gute Dienste leisten.

HELLMUT GUTZWILLER.

Werner Nif : Vadian und seine Stadt St. Gallen. 2. Bd. : 1518-1551 Biirger-
meister und Reformator von St. Gallen. — viI1-552 S. mit 9 Tafeln. Fehr’sche
Buchhandlung, St. Gallen 1957.

Es dauerte ziemlich lange, bis Vadian eine der modernen Geschichts-
wissenschaft entsprechende Biographie erhielt. Nicht daB es an Bestrebungen
gefehlt hitte, hervorragende st. gallische Historiker zu einem solchen Werke
aufzumuntern. Die Hindernisse lagen weniger in der Fiille der zu behandeln-
den Materie, als in der personlichen Einstellung zum Reformator, dessen
MaBnahmen die Historiker trotz ihres protestantischen Bekenntnisses eben-
so wenig in allen Teilen zu wiirdigen vermochten, wie Vadian jene Zwinglis,
weshalb Vadian auch von einer Biographie seines Freundes abgesehen hatte.

In Professor W. Nif in Bern erstund jener Gelehrte, der mit einem groen
MaB von Begeisterung und dem vollen Einsatz seiner Krafte an die Gestalt
Joachim von Watts herantrat und nun in einem zweiten Bande dessen Lebens-
bild vollendete. Aus dem weitschichtigen Steinbruch eines nicht leicht zu
bewiltigenden Materials hat er die Quadern und Steine seiner Forschungs-
arbeit zu einem imposanten Baue aufgefiihrt, wofiir er aus der Bauhiitte
der 1940 gegriindeten und von einer Reihe von Korperschaften und Stif-
tungen der Stadt St. Gallen unterstiitzten Vadianforschung die Mitarbeit
einer Anzahl von Gelehrten wie C. Bonorand, H. Fehrlin, M. Gabathuler,
B. Milt, Dora F. Rittmeyer und anderer beanspruchen durfte.

Als Fundament der gesamten Bauanlage hat der Verfasser eine Dar-
stellung der politischen und kirchlichen Verhiltnisse der Stadt St. Gallen
am Vorabend der Glaubensspaltung vorangeschickt (S.11-54). Es folgt
unter dem Kapitel : Civis Sangallensis die Schilderung von Vadians Heim-
kehr aus Wien und seiner ersten Jahre in der Vaterstadt (55-121). Wuchtig
steigt der Bau in der Dreigliederung : Reformator (123-241), Biirgermeister
(243-355), Praeceptor historiarum (357-462) in die Hohe, um im SchluB-
kapitel : Pater patriae (463-529) seine Vollendung zu finden. Miszellen und
Register (533-552) bilden den Anhang.

Dank der im allgemeinen giinstigen Quellenlage tritt Vadian als iiber-
ragende Personlichkeit vor unsere Augen, deren Bedeutung weit iiber die
Marken unserer Heimat hinausgeht. Was bisher iiber die st. gallische Refor-
mationsgeschichte geschrieben worden ist, erhilt in diesem zweiten Bande
gewissermaflen Zusammenfassung und Abschlufl, obwohl es dem Autor

246



hauptsichlich daran gelegen war, den EinfluB des Reformators auf die ent-
scheidenden Phasen der genannten Epoche zu zeigen. Schade, daB fiir den
groBen Abkurungsvertrag von 1549 die Einwirkung Vadians nicht mehr er-
kennbar gemacht werden konnte.

Auf den schwierigen Parkettboden dogmatischer Auseinandersetzung wol-
len wir uns nicht begeben. Wir beschrinken uns darauf, einige Momente
herauszugreifen, wie sie uns die Wirksamkeit Vadians bietet.

Vorerst ein Wort zur Quellenforschung. So vollstindig Nif Vadians Kor-
respondenz und die Ratsprotokolle von St. Gallen mit den Chroniken von
KeBler, Miles und Sicher ausschépft, so hiatten wir es doch begriit, wenn
er noch Johann Riitiners Diarium (Cod. 78/79 der Stadtbibl. St. G.) heran-
gezogen hitte. Gehorte doch dieser zu den intimen Freunden Joh. KeBlers,
der manches seinem Tagebuch (1529-38) anvertraut, was Vadian im gesel-
ligen Kreise der Zunftstuben seinen Freunden erzidhlte. Noch gré8ern doku-
mentarischen Wert besitzen die von Nif kaum beniitzten stidtischen Seckel-
amtsbiicher, die jeder Darsteller der Reformationszeit sowohl zur Identi-
fikation von Personen als zu Belegen von Tatsachen mit Erfolg beniitzen kann.

Manche haben von jeher die Flucht Vadians als Stadtarzt zur Zeit der
Pest (1519) als Stein des AnstoBes betrachtet. Wenngleich der Autor einige
Entschuldigungsmomente ins Feld fiihrt, scheinen doch die Skrupeln, die
Vadian selber beunruhigten (S. 77), ihn vom Versuch zuriickgehalten zu
haben, den Stadtarzt unter allen Umstanden rein zu waschen.

Vadians Entwicklung zum Protestantismus nahm ihren Anfang beim
Humanismus. Die Uberspannung des Schriftprinzips trug bereits die Leug-
nung des kirchlichen Lehramtes als Glaubensquelle keimhaft in sich. War
diese einmal ausgeschaltet, muBten auch die Bindungen an die Kirche fallen.
Die Lektiire von Luthers Schriften bewirkte in Vadian die entscheidende
Umwilzung. In der Schrift : Brevis indicatura symbolorum offenbart er
bereits sein Bekenntnis zur neuen Lehre. Nachdem ihm die Stadt St. Gallen
das Biirgermeisteramt erstmals 1525 iibertrug, dringte es ihn, der neuen
Lehre in der Stadt die Alleinherrschaft zu verschaffen. Sein Vorgehen gegen
die Dominikanerinnen von St. Katharina, die Kaspar Wirt umsonst prote-
giert, ist hart, noch hirter gegen die Feldnonnen von St. Lienhart, deren
Behandlung an ostliche Methoden erinnert. Was diese Schwestern am alten
Glauben festhalten lieB, darf nicht Blindheit genannt werden, wie es N.
trotz seiner sonst durchwegs gewahrten Vornehmheit des Ausdruckes tut
(321 £.), sondern muB, wie im Fall von St. Katharina, als Glaubenshaltung
bezeichnet werden, die ihre stindige Nahrung aus der Treue zum Orden
und der Pflege der Mystik empfing. (Die Monographie von K. Vogler, Das
Dominikanerinnenkloster St. Katharina in St. Gallen z. Zt. der Reformation,
in dieser Zeitschrift 28, 1934, ist N. u. a. offenbar entgangen.) Hatte in den
Jahren vor der Berner Disputation (1528) die Riicksicht auf die noch katho-
lischen Orte die MaBnahmen des st. gallischen Rates ofters bestimmt, so
wurde diese seit dem Ubertritt Berns fortan fallen gelassen. So kam es zum
bekannten Bildersturm vom 23. Februar 1529 im Miinster zu St. Gallen, den
Nif deutlich als Werk Vadians kennzeichnet ; ein Rechtsbruch, den der
Autor zugesteht, der jedoch unnétig war, da der Protestantismus bereits in

247



Stadt und Landschaft St. Gallen die Oberhand gewonnen, und verhidngnis-
voll, da die Stadt ihn zu vergiiten hatte. Es war ein stiirmisches Vorgehen,
das, wie N. andeutet, nur psychologisch aus den seit lingerer Zeit aufge-
tirmten Gegensidtzen zwischen den beiden St. Gallen verstanden werden
kann (296). Beziiglich der vernichteten Kunstdenkmailer stiitzt sich N. auf
Keflller (294), der die Bildwerke mehr nach ihrem Kostenaufwand als nach
ihrem Kunstwert einschitzt. Dem gegeniiber darf betont werden, daB die
Abte von St. Gallen, von Ulrich Résch bis Franz Gaisberg, stets die hervor-
ragendsten Kiinstler zur Zierde ihres Gotteshauses herangezogen hatten.

Die Wahl Abt Kilians, von den verbannten Ménchen in Rapperswil vor-
genommen, kann nicht als unordentlich bezeichnet werden, da sie gemiQ
der Ordensregel des hl. Benedikt erfolgte und nicht der Zustimmung der
Schirmorte bedurfte. Wenn der Konvent nach Kilians Tode die Erméchti-
gung des Kaisers zu einer neuen Abtwahl einholte (317), so geschah dies
aus politischen Riicksichten, um das Oberhaupt des Reiches fiir das Stift
zu interessieren.

Die Jahre nach dem Wiler-Vertrag von 1532 zeigen Vadian in seinen
eifrigen Bestrebungen um die Einheit des Protestantismus, die er durch eine
Konkordienformel in der Abendmabhlslehre zustande bringen will. Diesem
Ringen um dessen innerliche Erstarkung, die von umfassender Weitsicht
und dem héchsten Einsatz seiner Krafte zeugt, bringt er sogar seine zwing-
lianische Auffassung von der Eucharistie zum Opfer (443).

Was im Werke Nifs den Freund der Historiographie besonders interessiert,
ist die erstmalige, iiber G6tzinger hinausgehende Darstellung der historischen
Schriften Vadians, wie der gréBern und jiingern Chronik der Abte, des
Diariums etc., die er nach ihrem Ursprung und Inhalt behandelt und zu-
einander in Vergleich setzt. Da dem Geschichtschreiber sowohl die Bibliothek
als das Archiv des Klosters St. Gallen in seltenemm MaBe zur Verfiigung
standen, wurde ihm das Zuriickgehen auf die ersten Quellen, Hauptvor-
zug der humanistischen Geschichtschreibung, leichter gemacht. Durch die
Bereitwilligkeit, Stumpfs Chronik mit seinen Traktaten iiber den Ménchs-
stand, von den Stiften und Klostern, von der Stadt St. Gallen und vom
Oberbodensee etc. zu unterstiitzen und zu bereichern, setzte sich Vadian ein
Denkmal vorbildlicher Uneigenniitzigkeit, das seinen Wert nicht verliert,
weil Stumpf Vadians Schriften nur in beschrinktem Maf3e heranzog. In seiner
Schrift iiber das Monchstum entwickelt der Geschichtschreiber aus der engern
Heimatgeschichte heraus eine der Hauptgedanken seines historischen Schaf-
fens : Durch die Entartung des Ordenswesens und die Fehlentwicklung der
Kloster zu geistlichen Herrschaften hat die alte Kirche den Weg der evange-
lischen Wahrheit verlassen. Da Vadian alles durch die Brille des Reformators
betrachtet, hat er fiir die groBen Verdienste der Orden um die Scholastik
und Mystik, um nur dies eine zu sagen, nichts iibrig. Mag Vadians Geschicht-
schreibung auch manche hervorragenden Eigenschaften an sich tragen, so
haftet ihr doch das Merkmal der Einseitigkeit an, die oft in Hirte und
Schroftheit ausartet.

Gestiitzt auf Ns. Ausfiihrungen tiber Auffindungen von Schenkungs- und
andern Urkunden des Klosters St. Gallen (322) und auf H. Wartmanns

248



Bemerkungen in sciner Einleitung zum 1. Band des Urkundenbuches der
Abtei St. Gallen (S. vi), worin er auf die beim Uberfall des Pobels auf die
Pfalz (Jan. 1531) verschleppten und vom Reformator an sich gezogenen Ur-
kunden zu sprechen kommt, darf Vadian als Retter des dltesten Urkunden-
bestandes des Stiftsarchivs St. Gallen und damit seiner groBen Schitze be-
zeichnet werden. Daf3 die dem Untergang entronnenen Pergamente aus der
Zeit von 700-1000, ca. 600 an der Zahl, in Vadians Besitze waren, erhellt
aus der Tatsache, da3 er an Leonhard Beck in Augsburg 313 Exemplare
ausleihen konnte (389) und aus dem Umstand, daf3 er eine Menge von Tra-
ditionsurkunden fiir seine Zwecke registrierte und mit andern Angaben ver-
sah, was aus den Dorsualnotizen deutlich hervorgeht. Zum Teil beschrieb er
es selber (411), wie sein historisches Schaffen auch an den vielen Rand-
glossen mancher Handschriften der Stiftsbibliothek St. Gallen erkannt wer-
den kann, die er, im Gegensatz zu den Urkunden, nach dem Wilervertrag
(1532) dem Kloster zuriickgab. Die Urkunden gelangten erst 100 Jahre spiter
ans Kloster zuriick.

Korrekturen sind nur wenige anzufithren. Statt Christian (52) sollte es
Christoph Winkler, statt Pontan- (60) Pontian-Ausgabe, statt Pfalz- (349)
sollte es Hofgericht hei3en.

Die Form, in die W. Nif sein groBes Werk gekleidet, zeugt von einem
nicht gewohnlichen Reichtum der Darstellungskraft. Diese gliickliche Syn-
these von Form und Inhalt reiht die Arbeit dieses St. Gallers in die besten
Schopfungen der st. gallischen, wohl auch schweizerischen Historiographie
ein. PAUL STAERKLE

P. Albert Weiss : Das Kloster Engelberg unter Abt Barnabas Biirki 1505-
1546. (Beiheft 16 der Ztschr. f. Schweiz. Kirchengesch.). — Freiburg/Schweiz
1956, xvI-167 S.

Diese Dissertation ist ein beachtenswerter Beitrag zur Geschichte des
Klosters Engelberg. Sie faf3t einen entscheidenden Abschnitt in den Rahmen
der Untersuchung, die Wende des Klosters unter Abt Barnabas Biirgi zur
Zeit der religiosen Krise des Abendlandes. Abt Barnabas leitet die Erneue-
rungsbewegung ein, auf seiner Personlichkeit ruht das Schwergewicht der
Umkehr. Der Verfasser geht deshalb den Spuren nach, die Lebensrichtung,
Aufstieg, Bildung und Geisteshaltung des Abtes vor seinem Eintritt ins
Kloster (1505) bestimmten. Das rheintalische Altstitten war Geburtsort, die
Vorfahren zihlten zur stadtischen Aristokratie und zu den reichsten Lehens-
leuten des Abtes von St. Gallen. In Paris empfing Barnabas Biirki die hohere
Bildung (1503 Magister artium). Er wichst in den humanistischen Reform-
kreisen um JacoBus FABER STapPULENsIS auf. Aszetisch-mystische Reform-
ideen wirkten auf ihn durch die Lehrer Clichtoveus, Freund der klosterlichen
Wiedergeburt, und Bovillus, Interpret des Nikolaus Cusanus und Eckharts.
Im Jahre 1505 wihlten die Monche im Engelbergertal den jungen Gelehrten,
der 1503 von Paris her das Kloster besuchte, mit seinem Lehrer Bovillus und
dem Mitstudenten Wolfgang von Matt aus Stans, und im gleichen Jahr
eintrat, zum Abt. Damit begann die Klosterreform in Engelberg, denn

249



Barnabas Biirki suchte nun die Reformideen des Lefévreschen Humanisten-
kreises in die Tat umzusetzen. Die Erneuerung erfaBte nicht nur die religios-
sittlichen Zustinde, sondern auch die politischen und wirtschaftlichen Ver-
hiltnisse. Der Verfasser zeichnet sie auf dem weitgespannten Hintergrund der
spatmittelalterlichen Auflésung und der religiésen Krise des 16. Jahrhunderts.
Leider flieBen die Quellen nicht so ergiebig, um die Reformtitigkeit des
neuen Abtes bis in die Einzelheiten deutlich nachzeichnen zu koénnen, aber
die Methode der vergleichenden Gegeniiberstellung hebt ihre Bedeutung doch
ins volle Licht. Entscheidend wirkte sich die Haltung des Abtes gegeniiber
der Reformation aus. Sie war trotz den giinstigen Umstinden nicht eine
Selbstverstandlichkeit, da Barnabas Biirki rege Beziehungen mit Humanisten
unterhielt, welche der Glaubensneuerung zuneigten. Abt Barnabas Biirki war
einer der vier Prasidenten, die 1526 in Baden zur Leitung des Religions-
gespraches gewiahlt worden waren.

Die Studie bewegt sich nicht nur im engern Bereich der Klostergeschichte,
sie greift, vor allem im Abschnitt « Das Kloster und die Glaubensspaltung »,
in die Zeitgeschichte hiniiber. Manche wertvolle Zwischenbemerkung fillt
fir den Lokalhistoriker der Innerschweiz und die Reformationsgeschichte ab.
Dem Verfasser standen fiir seine Untersuchungen bereits ergiebige Einzel-
forschungen zur Verfiigung. Es ist nicht recht ersichtlich, welche Motive die
Auswahl begleitet haben. Fir die Geschichte der klosterlichen Grundherr-
schaft vermi3t man die Erwihnung von zwei wichtigen Arbeiten : H. BUTT-
NER, Zur politischen Erfassung der Innerschweiz im Hochmittelalter, in :
Deutsches Archiv fiir Geschichte des Mittelalters 6 (1943) und E. BURGISSER,
Der Besitz des Klosters Muri in Unterwalden, in : Festschrift Hans Nabholz,
Aarau 1944. Fir die Kollaturrechte « Engelbergs» in Stans nur auf die
Inkorporationsurkunde vom 27. Oktober 1270 hinzuweisen und die bedeut-
same Entwicklung vorher zu iibergehen, ist irrefiihrend (siehe Zeitschrift
f. Schweiz. Geschichte 27, 1947, S. 364-68). Der Verfasser setzt sich nicht
immer klar auseinander mit den Auffassungen, die er nicht teilt. Niemand
wird es thm verargen, daB3 er iiber die Alprechte « Engelbergs » links des
Aawassers (Triiebsee usw.) anders denkt (S. 125), aber man darf von einer
wissenschaftlichen Arbeit doch erwarten, dafl sie beide Auffassungen deut-
lich absteckt. Im iibrigen verdient die griindliche und gediegene Dissertation
volle Anerkennung, THEOPHIL GRAF.

Hildegard Waach : Franz von Sales. Das Leben eines Heiligen. Franz-
Sales-Verlag, Eichstiatten-Wien 1955, 441 S.

A voir l'auteur, au cours de 25 pages en téte de son livre, porter une
appréciation sur les nombreux ouvrages — de langue frangaise principale-
ment — consacrés A 1’évéque de Genéve, on peut se convaincre qu’elle n'a
pas abordé son sujet a la légére. Elle n’a sans doute pas la prétention de
faire mieux que ses prédécesseurs (et elle ne souscrirait vraisemblablement
pas a l'appréciation d’un critique que 1I’éditeur a cru devoir insérer dans la
feuille de garde du volume, a savoir que ce livre relégue dans I’'ombre tout
ce qui a été écrit antérieurement) mais elle entend faire autre chose. Elle

250



veut surtout souligner I’action profonde de la grice dans I’Ame de Frangois,
I’évolution qui se produit en lui au cours de la premiére partie de son
existence.

Elle affirme en effet qu'il était déja parvenu 2 la sainteté au moment de
son épiscopat ; on le voit, jusqu'a cette date, progresser sur le chemin de
la perfection, tandis que, pendant les vingt années qui lui restent a vivre,
ses expériences sans doute se multiplient, ses connaissances augmentent,
mais on ne rencontre plus en lui les profondes transformations perceptibles
antérieurement. Les graces regues lors de sa consécration épiscopale — ces
grices dont il parle si souvent — l'ont confirmé dans la sainteté : il n’y aura
plus désormais que croissance de degré, mais non pas de nature.

I1 y a en lui d’apparentes contradictions : sans parler de son tempérament
(qu’on a dit porté a la violence, mais qui était plutdét simplement impulsif),
cette douceur, cette tendresse, cette sérénité, cette heureuse disposition a
voir partout le bien et le beau, ce besoin de consoler, de rassurer, d’affirmer
la bonté de Dieu, dont il ne cesse de proclamer les marques, sans toujours
les gofiter lui-méme, cette expansive affection ; et, d’autre part, ces tenta-
tions, ces souffrances, ces sécheresses qu'il déplore & plus d’une reprise,
comme aussi, dans un autre domaine, cette fermeté, on serait tenté de dire :
cette sévérité, dont il fait preuve dans la direction. Frangois — on ne l'a
pas suffisamment souligné — avait les yeux passionnément fixés sur le
Calvaire, et c’était pour lui chose en somme accessoire de rencontrer le
Divin Maitre dans la joie et de se jeter amoureusement dans ses bras, ou de
partager au contraire ses souffrances. C’est, si on ose dire, cette sublime
indifférence, fruit de son abandon absolu en Dieu, qui est le dernier mot de
sa sainteté et qui permet de résoudre les apparentes antinomies qu’un
examen un peu superficiel fait découvrir en lui.

On a parfois exagéré les conséquences résultant de la cléture qui fut
imposée, par une ingérence étrangere, aux Visitandines. Frangois n’a jamais
songé a créer un ordre actif, une congrégation qui aurait eu comme but
presque unique de se consacrer aux pauvres et aux malades. Si la cléture
elit apporté une modification essentielle a son institut, il n’aurait pas cédé.

Hildegarde Waach ne cherche pas a accumuler les anecdotes. Ainsi, pour
I’évangélisation du Chablais, elle expose longuement les débuts, mais elle
passe rapidement sur les résultats. Elle choisit les traits jugés particulié-
rement significatifs, quitte a appuyer parfois, semble-t-il, un peu trop (ainsi
sur la crise subie & Paris). Elle s’efforce de découvrir la raison d’étre d'une
attitude, en complétant au besoin les rares confidences de Frangois. Elle
dépeint & merveille le milieu familial du saint : cette mére, profondément
chrétienne, avec cependant des concessions au monde auquel elle appartient ;
ce pére, qui ne se résigna que si tardivement A voir son fils renoncer 4 la
carriére juridique, dans laquelle il le croyait destiné a la célébrité, mais
qui se consola lorsqu’il le vit parvenir, humainement parlant, & d’autres
honneurs ; ces fréres et sceurs de Frangois, trés divers par le tempérament
mais unis dans la fermeté de ]a foi. On saisit sur le vif I'impression produite
sur les cadets par le grand frére lorsqu’il rentrait de ses études a Paris ou
a Pavie, dans ce chiteau de Sales, ou il fit en somme son séminaire, ou il

251



passa les journées de retraite préparatoire a la réception des ordres et ou
il lui arriva encore, comme évéque, de se retirer pour préparer ses pré-
dications.

H. Waach a cherché a pénétrer a fond le héros dont elle voulait retracer
la vie. On pourra contester certaines de ses explications — qu’elle ne donne
d’ailleurs que comme des hypothéses — ne pas trouver convaincante telle
de ses explications. On devra reconnaitre qu’elle nous a présenté un saint
Frangois singuliérement vivant et on la félicitera sans réserves de l’'admi-
ration qu’elle porte & 1'évéque de Genéve et qu’elle a si bien réussi a faire
partager a ses lecteurs. L. WAEBER.

Gottfried Egli : Die Reformation im Toggenburg. — Schaffhausen, Meier
& Cie., 1955. 173 S.

Mit der vorliegenden Arbeit ist die nun schon grole Zahl von Mono-
graphien iiber die Reformation in den einzelnen Territorien der Schweiz um
eine weitere Studie bereichert worden. Als Untertanenland des Abtes von
St. Gallen und Heimatland Zwinglis und durch sein Biindnis mit Glarus und
Schwyz war das Toggenburg in der Glaubensspaltung in besonderem MaQ
von der Kridfteentwicklung in der Eidgenossenschaft abhidngig. E. legt zu-
erst die Lage des Toggenburgs vor der Reformation dar ; dieses erste Kapitel
nimmt fast die Halfte der Arbeit ein, so dafl der Titel « Das Toggenburg
vor und wihrend der Reformation » besser zugetroffen hitte. Die politischen,
sozialen und religiosen Zustdnde werden in diesem ersten Kapitel sehr ein-
gehend behandelt, doch hitte sich E. vor allem im Abschnitt iiber den
Klerus, wo es sich um allgemeine Zeiterscheinungen handelt, kiirzer fassen
konnen.

Die Reformation fand im Toggenburg schon 1523/24 Eingang durch ein-
zelne Geistliche und durch eine Botschaft Zwinglis an den Landrat des
Toggenburgs, wihrend der St. Galler Abt mit seinem Landvogt und die
Schirmorte Glarus und Schwyz alles zur Abwehr der neuen Lehre taten,
was die Spannungen zwischen dem Abt und den Toggenburgern verschirfte.
Entscheidend fiir den Sieg der neuen Lehre im Toggenburg war die Berner
Disputation von 1528, die den Durchbruch der Reformation in Bern nach
sich zog : auf der aullerordentlichen Gemeindeversammlung zu Lichtensteig
vom 23.VII1.1528 wurde der Bildersturm beschlossen, wihrend der Ausbau
der neuen reformierten Kirchenordnung auf der ersten Toggenburger Synode
zu Lichtensteig vom 13.11.1529 erfolgte. In ihrem Bestreben, sich von der
abtischen Herrschaft zu befreien, wurden die Toggenburger von Ziirich unter-
stiitzt, das seinerseits nach der Beherrschung der dbtischen Untertanenlande
trachtete, wiahrend Schwyz auf der Erhaltung der Herrschaft des Abtes im
Toggenburg bestand.

Im ersten Kappelerkrieg nahmen die Toggenburger auf Seiten Ziirichs teil ;
der erste Landfriede verfiigte, daB3 sie wegen ihrer Hilfeleistung an Ziirich
und Bern ungestraft und unangefochten bleiben sollten. Diese fiir sie vorteil-
hafte Friedensbestimmung beniitzten die Toggenburger dazu, ihre politische
Befreiung vom Abt in die Wege zu leiten : auf einer Landsgemeinde zu

252



Wattwil vom Juni 1530 wurde das Toggenburg zum Freistaat proklamiert,
am 27.X.1530 wurde in Ziirich zwischen diesem und Glarus einerseits und
den Toggenburgern anderseits der Loskauf von der Abtei vollzogen, was
Schwyz und Luzern zu heftigem Protest auf der Tagsatzung vom 17.XI.
1530 veranlaBte.

Der zweite Kappelerkrieg brachte eine erneute Wendung : die Toggen-
burger zogen zwar den Ziirchern zu Hilfe, lehnten aber einen Angriff auf
Schwyz ab. Nach dem zweiten Landfrieden, in dem das Toggenburg nicht
erwahnt war, schlossen Schwyz und Glarus im Nov. 1531 einen Separat-
frieden mit den Toggenburgern ab, der zwar die Religionsfreiheit fiir beide
Bekenntnisse garantierte, sonst aber die Altgliubigen begiinstigte. Kurz dar-
auf wurde der Abt von St. Gallen gemadl3 dem 3. Artikel des zweiten Land-
friedens wieder in seine alten Rechte iiber das Toggenburg eingesetzt, der
Separatfriede vom November 1531 wurde annulliert, womit die Autonomie
des Landes ein Ende nahm.

E. stellt die lokalen Verhidltnisse und Ereignisse in den Rahmen der all-
gemeinen Entwicklung und der politischen Konstellation in der Eidgenossen-
schaft. Jedoch werden manche der mannigfachen Fragen sehr kurz erortert,
was wohl an der Spirlichkeit des Quellenmaterials liegt. Im Urteil strebt E.
nach Objektivitit in konfessionellen Dingen und ist bemiiht, dem Stand-
punkt beider Religionsparteien gerecht zu werden ; jedoch hoért man, gerade
bei rechtlichen Dingen, zuweilen seine Sympathie zur neuen Lehre deut-
lich heraus.

Trotz diesen Vorbehalten stellt diese Arbeit gerade wegen der vielen
behandelten Probleme einen dankenswerten Beitrag zur Geschichte der Re-
formation in der Schweiz dar. HerLimur GUTZWILLER.

Trésors de mon Pays (fascicules 76 et 77) : Moudon par Louis Junod ;
Romont par Louis Page. — La Neuveville, éditions du Griffon. 5 fr. 60 chacun
des deux fascicules.

Cette collection, dont nous ont été envoyés les deux derniers fascicules
parus, consacrés aux deux villes principales du Pays de Vaud sous le régime
savoyard, se propose de faire connaitre au lecteur, au moyen de photo-
graphies, nos villes avant tout, mais aussi nos lacs, nos montagnes, nos
cours d’eaux, nos chateaux; et ces vues sont précédées chaque fois de
quelques pages d’histoire.

M. L. Junod, directeur des archives cantonales vaudoises, s’est chargé
de Moudon, depuis I'époque celte, puis romaine, épiscopale, savoyarde
— utilisant ici le livre de M. Charles Gillard — bernoise et enfin vaudoise.
Il I'a fait en historien averti qui, puisant dans l’abondante information
qu’il possede, a su retenir les faits essentiels et mettre en valeur, d’une
maniere trés vivante, les grandes lignes d'une tradition poursuivie depuis
la préhistoire jusqu'a nos jours.

M. Page, professeur a Romont, a consacré, en historien, mais aussi en
potte, a cette cité et, ainsi qu’il le précise en sous-titre, au Pays de Glane
dont elle est le chef-lieu, des pages dans lesquelles on sent tout I’amour qu'’il
lui porte. L. WAEBER.

253



Franz Huter : Siidtirol. Tausendjihrige Heimat. Innsbruck-Wien, Verlags-
anstalt Tyrolia, 1957. 96 S., 48 Kunstdruckbilder. Kart. Fr. 6. 80.

F. Huter, in weiten Kreisen als Herausgeber des Tiroler Urkundenbuchs
und der Matrikel der Universitat Innsbruck wohlbekannt, bietet uns in der
vorliegenden Schrift ein vorbildliches Heimatbuch. Knapper, aber sehr ge-
haltvoller historischer Text, liebevolle Ehrfurcht vor einer iiberaus reichen
Vergangenheit, ansprechende Form und eine wirkungsvolle Anschaulichkeit
dank der trefflichen Bilder, sei es der Landschaften, der kirchlichen Bau-
denkmiler oder religiosen Kunst, sei es auch der Wohnkultur oder der
Menschentypen, dies sind u. E. die Vorziige des geschmackvoll gestalteten
Bildbandes. Dieser verdient Beachtung auch in unseren Kreisen, aus mehr-
fachen Griinden. Einmal wegen der so mannigfaltigen historischen Bezie-
hungen eines ansehnlichen Teils des heutigen Siidtirols zum Bistum Chur,
das bis in das Gebiet zwischen Bozen und Meran reichte. Dann aber zeigt
die uns hier vorgefiihrte Kulturlandschaft viel verwandte Ziige mit schwei-
zerischen Nachbargebieten, was bei aller Verschiedenheit der politischen Ent-
wicklung auch fiir die einstige freiheitliche Entwicklung der alpinen Bauern-
gemeinden gilt. Das neuere politische Schicksal gerade dieser Landschaft
darf schlieBlich auch in der Schweiz in Erinnerung gerufen werden und wir
sind iiberzeugt, da3 diese Schrift geeignet ist, warme Teilnahme und leben-
diges Verstiandnis fiir die Note des Volkes und seines Grenzlandes in weiten
Kreisen zu wecken und zu verbreiten. Diesen Wunsch verbinden wir mit
dem aufrichtigen Dank an den verdienten Verfasser. OskKAR VASELLA.

NEKROLOGE

t+ SPIRITUAL JOSEF FIDEL CADALBERT
1908 - 1957

In Chur verschied am 3. September 1957 H. H. J. F. Cadalbert aus Ruis
im biindnerischen Oberland. Weshalb wir hier seiner gedenken ? Er war
auBerhalb der biindnerischen Gemarken wohl kaum sehr vielen bekannt. Er
hatte auch keine ansehnlichen historischen Werke verfa3t. Aber er war ein
treuer Freund der Zeitschrift und sein Los war ungewshnlich gewesen ; denn
als Cadalbert wenig mehr als 20 Lenze zdhlte, ergriff ihn die Krankheit, die
ithn nicht mehr freigeben sollte.

Nach seinen Gymnasialstudien in Disentis und Schwyz konnte er sein erstes
Ziel doch erreichen, er wurde 1933 zum Priester geweiht. Sein seelsorgliches
Wirken fiihrte ihn in Spitdler und Sanatorien als Troster der Kranken, ihn,
der beinahe ununterbrochen die Last und sehr oft die Tiicken seiner Krank-
heit zu spiiren bekam. So war er als Spiritual wahrend drei Jahren in Davos
und Chur tdtig, aber schon im Wintersemester 1936 bezog er die Universitit
Freiburg zum Studium der Geschichte. Sechs Semester waren ihm beschieden.
Die Liebe zur Geschichte, zumal zur biindnerischen Kirchengeschichte,

254



	Rezensionen = Comptes rendus

