
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 51 (1957)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendu

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und ihnen ist der griechisch-lateinische Psalter in Basel anzureihen. Für
St. Gallen stellt Bischoff als bester Kenner fest : « Zahlreicher vielleicht als
an irgendeinem anderen Orte sind die griechischen Spuren in St. Gallen,
zwischen dem 9. und 11. Jahrhundert. Trotzdem wird noch kritisch zu
prüfen sein, ob man von mehr als einer bloßen Beschäftigung mit dem
Griechischen zu sprechen berechtigt ist» (a. a. O. 48). Als bemerkenswert
stellt er immerhin fest, daß man hier nach Mitte des 9. Jahrhunderts die
Dositheus-Grammatik (Cod. 902) abschrieb und darin ein weiteres griechisches

Schriftstück, den Brief eines Griechen Lazaros, eintrug. Daneben
finden sich griechische Spuren in Glossarien, liturgischen Büchern, etwa
auch in Palimpsesten. Nicht zu übersehen ist der eigenartige Gruß, den
Notker Balbulus in seinen Brief an Lantpert einfügte : « Salutant te ellinici
fratres » (Cod. 381 p. 9 ; vgl. W. v. d. Steinen, Notker der Dichter, I, 35
und 495). Man ist geneigt, an einen Kreis zu denken, der sich in byzantinischer

Aussprache « ellinici fratres » nannte, weil er sich — um nochmals
Ekkehart IV. anzuführen — « propter Graecismum » zusammengeschlossen
hatte. Dabei ist nicht zu vergessen, daß einer der Lehrer Notkers Ire war :

Moengal-Marcellus.

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Karlmann Beyschlag : Die Bergpredigt und Franz von Assisi. (Beiträge
zur Förderung christlicher Theologie hrsg. von P. Althaus, H. Dörries und
J. Jeremias, 2. Reihe : Sammlung wissenschaftlicher Monographien Bd. 57.)
Gütersloh, Bertelsmann, 1955. 243 S.

B. hat sich mit diesem Thema eine verlockende, aber heikle Aufgabe-
gestellt. Die Bergpredigt ist nicht das ganze Evangelium, zu dessen Lebensform

Franziskus sich verpflichtet fühlte. Wer den Heiligen und seine
Stiftung nur im Lichte der Bergpredigt Jesu beurteilen will, läuft leicht Gefahr,
im beschränkten Rahmen einer exegetischen Deutung befangen zu bleiben.

B. suchte im ersten Teil seiner Promotionsschrift den ethischen Gehalt
der Bergpredigt zu bestimmen. Er setzt sich darin ausschließlich mit den
exegetischen Arbeiten protestantischer Theologen auseinander und
entscheidet sich für die eschatologische Sinngebung der Bergpredigt. Von
katholischen Werken hat er nur Thaddäus Soiron, Die Bergpredigt Jesu (1941),
herangezogen, gewiß eine bedeutsame und umfassende Studie, deren
Ergebnis vom Verfasser aber nicht verwertet wurde. B. verschiebt das Schwergewicht

seiner Interpretation auf die Seligpreisungen der Bergpredigt und
erschöpft ihren Sinn im « neuen, nichtgesetzlichen Ethos » der barmherzigen
und weltverzichtenden Jesusnachfolge, die er gegen « Recht und Gerechtigkeit

» stellt, Normen, welche die Ordnungen des Weltlebens in Familie,
Volk, Staat und Beruf beherrschen.

Mit der exegetischen Erschließung der Bergpredigt glaubt B. den Wert-

150



maßstab gewonnen zu haben, um Franz von Assisi und seine Stiftung
beurteilen zu können. Dafür ist aber eine genaue und zuverlässige Erfassung der
franziskanischen Idee unumgänglich. B. fand es deshalb für nötig, Ordensregel

und Legenden erneut einer gründlichen Quellenkritik und Interpretation

zu unterziehen, eine verdienstvolle Arbeit, die jeder Franziskusforscher
begrüßen wird. Aber B. ging leider mit unzulänglichen Mitteln an diese
äußerst schwierige Aufgabe heran. Man wird ihm zwar zugestehen müssen,
daß seine unermeßliche Kleinarbeit manche beachtenswerte Einzeldeutung
zu verzeichnen hat, vor allem im Kapitel über die drei Regeln des hl.
Franziskus. Am wenigsten befriedigt die quellenkritische Studie über das Speculum

perfectionis. Der Verfasser hat wichtige Forschungsarbeit übersehen.
Die aufschlußreichste Entdeckung zur Lösung der Speculum-Frage, die
P. F.-M. Delorme in der Stadtbibliothek von Perugia machte (MS. 1046)
und deren Text er teilweise 1922 (AFH 15, pp. 23 ff. mit textkritischer
Einführung) und vollständig 1926 (La Legenda antiqua, Edition in : France
franciscaine, Paris) veröffentlichte, ist mit keinem Wort bedacht. Von
P. Michael Bihl hat B. offenbar nur die beiden Artikel in FS 22 (1935) und
in AFH 39 (1946) genauer eingesehen und andere bedeutsame Arbeiten und
Buchbesprechungen übergangen (siehe die bibliographische Zusammenfassung

in : Archiv. Franc. Hist. 37, 1947, p. 355-402). Die Schlüsse, die
B. zugunsten des Speculum perfectionis aus seinen Untersuchungen gezogen
hat, stehen auf tönernen Füßen.

Im dritten Teil konfrontiert B. Leben und Stiftung des hl. Franz mit der
Bergpredigt, oder besser gesagt mit seiner Deutung der Bergpredigt und der
ältesten franziskanischen Quellen. Vorerst wird der modernen protestantischen

Franziskusforschung und der katholischen Franziskusliteratur der
Vorwurf gemacht, sie habe « Gegenwartsmaßstäbe an die Vergangenheit
angelegt, mit dem Ergebnis, daß Franziskus so erscheint, wie der gegenwärtige
Forscher ihn gerne sehen möchte » (S. 149). Dann legt B. seine Lösung vor :

die franziskanische Bewegung habe zwar von der Bergpredigt einen mächtigen

Impuls erhalten, in ihren Ergebnissen aber entferne sie sich wieder
von der Bergpredigt, weil sie zu den Ordnungskräften des Weltlebens
umgebogen wurde. Es erübrigt sich, auf Einzelheiten einzugehen, der ganze
Abschnitt ist eine bedenkliche und subjektive Mache, die auch das Schluß-
urteü über Franzens heroische Durchbrüche zum Evangelium aus der Zwangsjacke

der Ordensgesetze (« Kritik der Kritik an Franz von Assisi » S. 226 ff.)
nicht verbessern kann. Für den Verfasser mag die Feststellung, Luther stehe
der Bergpredigt näher als Franziskus, eine Genugtuung sein, die Franziskusforschung

hat damit nichts gewonnen. Theophil Graf.

Philibert Schmitz O. S. B. : Geschichte des Benediktinerordens. III. : Die
äußere Entwicklung des Ordens vom Wormser Konkordat (1122) bis zum
Konzil von Trient. Ins Deutsche übertragen und herausgegeben von P.
Raimund Tschudy O. S. B. — Einsiedeln 1955, 8 Tfl. und 271 S.

Der dritte Band dieses Standardwerkes der Benediktinergeschichte umfaßt
einen wechselvollen und ereignisschweren Zeitabschnitt. Niedergang und

151



Aufstieg, Verfall und Reform spannten das benediktinische Klosterleben in
kampferfüllte Gegensätze. Man rang, unter dem Druck der unerbittlichen
Änderungen und Umschübe einer Zeitenwende, um die Bewahrung des
unerläßlichen Erbes des Ordensstifters, um zeitbedingte, unvermeidliche
Anpassungen, um die Neugestaltung der klösterlichen Lebensform und der schützenden

Organisation. Die große Krise des Spätmittelalters, die an die Grundlagen

der feudalen Ordnung rührte, riß auch die Klöster in den Strudel
ihrer Auflösungstendenzen.

Ein besonnenes Kapitel wiegt vorerst die allgemeinen Ursachen des Niederganges

aus. Hier fallen einige treffliche Urteile zur vielschichtigen Frage
historischer Bedingtheit. Der Verfasser schöpfte aus umfassender und kritischer

Quellenkenntnis und weiß wohl zu scheiden zwischen verallgemeinernden
Skandalberichten und wirklichkeitsgesättigten Aufzeichnungen. Was

W. Andreas aus gediegenem Wissen der Beurteilung kirchlicher Zustände
am Vorabend der Reformation voranschickte, das gilt auch für die Klöster :

« Eine richtende Geschichtsbetrachtung würde nur ein verzerrtes Bild der
ungemein verwickelten Sachlage entwerfen. » Der Franziskaner R. Schmitz
gelangte in seiner gründlichen Studie über die Klöster der Franziskaner
Konventualen im 14./15. Jh. zu ähnlichen quellenkritischen Ergebnissen. Die
Ursachen des klösterlichen Verfalls verteilen sich vorwiegend auf die
veränderten Umweltsbedingungen. Der Verfasser ist der Ansicht, die Benediktiner

hätten sich des Schwergewichts des Niederganges wirksamer erwehren
können, wenn sie sich bereitwilliger den neuen Zeitaufgaben in Wissenschaft
und Seelsorge gewidmet hätten. Dürfte man nicht mit ebenso viel Recht
geltend machen, daß neue Zeitforderungen auch andere Formen des Ordenslebens

erheischen Es fällt auf, daß der Verfasser die große Armutsbewegung
mit ihrer bedeutsamen Gabelung in häretische und kirchliche Gruppen gerade
hier, beim Sichten der Ursachen des Niederganges, übergeht. Gewiß, sie war
nicht eine unmittelbare Ursache des Verfalls, aber sie beherrschte die
religiöse Bewegung des 12./13. Jh. ; sie rüttelte nicht nur am Reichtum des
Weltklerus, sondern auch der Klöster, sie vor allem drängte zu neuen Formen
des Ordenslebens und stellte der Kirche neue große Aufgaben. Die neuen
Zeitforderungen, denen sich die alten Orden nur schwer anpassen konnten,
übergaben die Führung den Mendikantenorden. Es ist eine unbestrittene
Tatsache der Ordensgeschichte, daß die Lebenskraft der Klöster an den
kirchlichen Aufgaben wächst und aufblüht, welche die Zeit ihnen anvertraut.
H. Grundmann berührte dieses Problem in seiner beachtenswerten Studie
über die « Religiösen Bewegungen im Mittelalter » : « Die monastische
Reformbewegung hat zwar bei ihrer Erneuerung des benediktinischen Mönchtums

auch den Verzicht auf Privateigentum in aller Strenge gefordert,
keineswegs aber sich zu einem « Armutsideal » und zum Eigentumsverzieht
der Klostergemeinschaft bekannt » (S. 15).

Die benediktinischen Reformen des 12. Jahrhunderts zeigen einen starken
Zug zum Eremitenideal. Das mochte gewiß « seinen Grund im Beispiel
der orientalischen Mönche » haben, « die scharenweise nach Sizilien und Italien

kamen », aber man darf auch hier auf das apokalyptische Zeitgefühl
aufmerksam machen. Bernhard von Morlais hat ihm in den ersten Zeilen

152



seines großen Gedichtes « De contemptu mundi » prägnanten Ausdruck
gegeben : Hora novissima, tempora pessima sunt, vigilemus / Ecce minaciter
imminet arbiter ille supremus ...» (Chr. Dawson, Die Religion im Aufbau
der abendländischen Kultur S. 321). In zu engem Blickfeld stehen die
Ausführungen des Verfassers über den Zisterzienserorden, sie scheinen mir zu

juridisch zu sein. Selbstverständlich hat der Verfasser einer Benediktinergeschichte

das Recht, gegenüber ordensrechtlichen Neuerungen und
Abweichungen Stellung zu beziehen, aber die historische Betrachtung ändert
sich doch wesentlich, wenn man die Zisterzienserreform an der
benediktinischen Tradition mißt oder sie aus den neuen Gestaltungskräften der Zeit
zu verstehen sucht. Wertvolle Kenntnisse vermittelt uns der Verfasser in
seiner Darstellung der einzelnen Reformen, sie geben ein eindruckmächtiges
Bild menschlichen Ringens und Versagens. Viel guter Wille scheiterte an
unüberwindlichen Hindernissen, an unbefugten Einmischungen und unglücklichen

Verordnungen, auch von kirchlicher Seite (Innozenz IV. steht auch
bei den Franziskanern nicht in rühmlicher Erinnerung). So tragisch auch
mancher Reformansatz endete, das Ringen war für den Orden doch bedeutsam.

Es zeugt von seiner zähen Lebenskraft, daß die Jahrhunderte des

Niedergangs fruchtbare Neuerungen zeitigten, besonders auch in verfassungsrechtlicher

Hinsicht.
Auch der dritte Band bewahrt die Vorzüge der früheren Bände. Der

Verfasser erweist sich als zuverlässiger Führer durch die Benediktinergeschichte.
Er ist vor allem gut bewandert in der Ordensgeschichte Frankreichs und
Englands. Für Deutschland und die Schweiz hat der Übersetzer dankenswerte

Ergänzungen eingeschoben. Darf ich beifügen, daß die Kämpfe
zwischen Nidwalden und Engelberg hauptsächlich ins 15. Jahrhundert fallen,
nicht ins 13. und 14. Jh. Für die Gründungsgeschichte Engelbergs wünschte
man auch den Nachtrag der neuesten Literatur. Vielleicht hat sich der
Übersetzer diesen Zusatz für den folgenden kulturgeschichtlichen Band
vorbehalten. Theophil Graf.

Kirche und Volksfrömmigkeit im Zeitalter des Barock von Ludwig Andreas
Veit f und Ludwig Lenhart. — Herder 1956, XIV, xi-332 S.

M. le Dr L. Lenhart, professeur d'Histoire ecclésiastique à l'université
de Mayence, s'est proposé de réunir dans ce volume les multiples manifestations

de la foi catholique à l'époque baroque, c'est-à-dire au temps de la
Réforme catholique jusqu'au XVIIIe siècle inclusivement. Le livre fait
suite à celui que feu M. le Dr L. A. Veit avait publié sous le titre «

Volksfrommes Brauchtum und Kirche im deutschen Mittelalter» (Herder, 1936).
Le défunt, professeur à l'université de Fribourg-en-Brisgau, avait tracé les

grandes lignes du présent ouvrage et, après en avoir commencé la rédaction,
en avait, avant de mourir (1939), confié l'exécution à M. Lenhart. Celui-ci,
puisant dans des ouvrages de caractère général, ainsi que dans des études
de détail, dans les recès de visites pastorales, les constitutions synodales,
les sermons, ceux d'Abraham a Sancta Clara en particulier — références
dont la liste, placée en appendice, occupe plus de 50 pages —, a fait une

153



abondante moisson de croyances, de coutumes pieuses de toute nature, les
unes profondément édifiantes, d'autres un peu naïves ou frisant même la
superstition et que l'auteur, dans ses dernières pages, ne manque pas de
condamner sévèrement.

Il s'agissait de grouper sous un certain nombre de rubriques ces
pratiques religieuses. M. Lenhart les a réparties en treize chapitres (dans lesquels
il aborde plus d'une fois d'ailleurs des coutumes fort diverses et qu'il aurait
fallu, semble-t-il, séparer par un espace en blanc). Une autre classification
eût sans doute été possible. L'essentiel est de pouvoir tomber rapidement
sur le renseignement désiré et l'on a dressé à cet effet une bonne table des
matières.

L'auteur nous renseigne par exemple sur les processions, les pèlerinages, le
culte de l'Eucharistie (il note qu'on se préoccupait davantage des dévotions
à l'égard du Saint Sacrement que de sa réception), sur le culte de certains
saints, les usages populaires fixés à la fête de tel ou tel d'entre eux, sur la
suppression des fêtes et les protestations que ces mesures provoquèrent,
sur les dévotions mariales, le chant collectif et l'origine de la « Singmesse »,

sur les offrandes de toute espèce en faveur du clergé, sur le culte des morts,
celui des reliques et l'acquisition de corps extraits des catacombes. Il donne
l'explication d'usages amusants, de dictons, d'expressions demeurées populaires

(ainsi le « Lundi bleu » ; pourquoi l'apôtre saint Simon, grâce à un
jeu de mots qui n'est possible qu'en allemand, était le patron des maris
dominés par leur épouse).

Il n'aurait pas été inutile d'ajouter, dans un sous-titre — l'auteur l'a fait
implicitement dans sa préface — qu'on ne s'occupait que des pays de langue
allemande, la Suisse alémanique y comprise. P. 78, faute d'avoir précisé,
le lecteur pensera qu'il s'agit de Fribourg-en-Brisgau, et non pas de Fribourg
en Suisse. Il est dit, p. 207, que, dans cette dernière ville, les Quarante
Heures existaient à partir de 1609 ; elles y sont en réalité attestées plus tôt :

le vicaire général Schneuwly en parle en 1594 (Man. du Conseil 145, 22 nov. ;

et Geistl. Sachen 537, 9) et il en est aussi question, à la même date, dans
l'Histoire du Collège (I, p. 27 et 29).

L'ensemble met en lumière — ainsi qu'a déjà eu l'occasion de le faire
M. G. Schnürer, dans son livre, d'ailleurs souvent cité par M. Lenhart, sur
l'Eglise catholique et la Culture à l'époque baroque — le renouvellement
de la foi catholique, dans ses manifestations les plus diverses, à la suite du
concile de Trente et fournit l'origine et l'histoire de pratiques de dévotion
aujourd'hui encore presque toutes en vigueur, mais dont quelques-unes, sous
l'influence de préoccupations nouvelles, sont aujourd'hui peut-être sur le
point de disparaître. L. Waeber.

Anton Hànggi : Der Kirchenhistoriker Natalis Alexander (1639-1724).
xvii-417 S. (Studia Friburgensia NF 11), Freiburg/Schweiz, Universitätsverlag

1956.

Vorliegende umfangreiche Arbeit stellt die Doktor-Dissertation dar, die
H. im Frühling 1947 der theologischen Fakultät der Universität Freiburg

154



eingereicht hatte ; in einzelnen Fällen ist indes auch seither erschienene
Literatur berücksichtigt. Hänggi schildert ausführlich die geistige und
wissenschaftliche Entwicklung des jungen NA, des Sohnes einfacher Bürgersleute
aus Rouen, der mit 15 Jahren bei den Dominikanern seiner Heimatstadt
ins Noviziat eintrat. Von Bedeutung wurde für den idealgesinnten
Ordenskleriker die weitere Ausbildung im Kloster von St-Jacques zu Paris, einem
der berühmtesten Häuser des Ordens, wo er vor allem ausgesprochener
Thomist wurde und sich für eine strenge klösterliche Disziplin begeisterte,
der er zeitlebens treu blieb. An der theologischen Fakultät der Sorbonne,
die er von hier aus besuchte, wurde schon im 17. Jh. im Gegensatz zu den
deutschen Universitäten die positive Theologie mit Patrologie, Kirchenrecht

und besonders Kirchengeschichte in Vorlesungen und Prüfungen
ausgiebig gepflegt, was seine spätere Entwicklung wesentlich bestimmte. Diese

Pariserjahre gaben ihm aber auch den Geist eines entschiedenen Gallikanismus

mit auf den Weg, dessen er sich gern rühmte und den er bis zuletzt
nicht verriet.

Da er alle seine Examina mit bestem Erfolg bestand, wünschte ihn der
bekannte Minister Colbert als Privatlehrer für seinen Sohn Jacques-Nicolas,
der ihm auch später als Erzbischof von Rouen dankbar blieb. Die
Vorlesungen, die er für den jungen Theologen in Kirchengeschichte zu halten
hatte, fanden übrigens soviel Beifall, daß er sie drucken ließ und damit den
ersten Ansporn für seine ausgedehnte literarische Tätigkeit erfuhr. Diese

Tätigkeit konnte er allerdings nicht sofort in vollem Maß entfalten, da sein

12jähriges Wirken als Lehrer der Philosophie und Theologie, dann als
Studienregens, der die wissenschaftliche Ausbildung der jungen Ordensbrüder

zu überwachen hatte, als reformeifriger Provinzial und schließlich
als Prediger fast seine ganze Zeit in Anspruch nahm. Auf der Kanzel fehlte
ihm zwar, bei aller Tiefe und Gewandtheit des Vortrages, die begeisternde
Überzeugungskraft, sodaß er nach Auffassung der Obern mehr durch seine
Schriften als das gesprochene Wort das Ideal des Predigerordens zu
verwirklichen berufen war.

So kündigte NA bereits 1675 seine «Ausgewählte Kapitel zur
Kirchengeschichte » an. Unter dem allzu bescheidenen Titel erschien indes im Laufe
von zehn Jahren ein Werk von 26 Bänden, das er aus eigener Kraft, ohne
fremde Mithilfe herausbrachte. Er widmete es seinem hohen Gönner, dem
Minister Colbert, und fand in wissenschaftlichen Kreisen viel Anerkennung.
Als er aber in dem nach Jahrhunderten angeordneten Werk das 12. Jh.
herausgegeben hatte, traf ihn ganz unerwartet die in dieser Form ungewohnte
päpstliche Indizierung des bisher erschienenen Werkes, auf die noch ein
zweimaliges Verbot der inzwischen weiter veröffentlichten Bände folgte. Er
litt schwer unter dieser demütigenden Verfügung, ließ sich aber, wie er
mehrfach erklärte, dadurch in seiner Treue zum Apost. Stuhl nicht
erschüttern. Um indes weitern Verurteilungen zu entgehen, unterließ er die
Fortführung der Kirchengeschichte bis zur Gegenwart und gab zunächst
eine Geschichte des Alten Testaments in 6 Bänden heraus, die der Zensur
weniger ausgesetzt war und ihm doch die Möglichkeit wissenschaftlicher
Arbeit wahrte. Hatte er schon vor Inangriffnahme seiner Kirchengeschichte

155



kleinere Abhandlungen aus dem Gebiete der Theologie erscheinen lassen,
so befaßte er sich nun in der Folge zumeist mit Fragen der Dogmatik und
Moraltheologie, der Homiletik und Exegese und griff auch in das dornige
Gestrüpp der Polemik mit den Jesuiten, sowie in den Jansenistenstreit
— Gewissensfall, Bulle « Unigenitus », Appellation an das Konzil — mit
der ihm eigenen Entschiedenheit, ja Hartnäckigkeit ein. Trotz dringenden
Anratens des Ordensgenerals und hochgestellter Freunde konnte er sich
nicht dazu verstehen, die von Rom beanstandeten Partien seiner
Kirchengeschichte zu überarbeiten ; es gelang ihm aber doch durch die erwähnten
theologischen Arbeiten die Aussöhnung mit der Kurie und die päpstliche
Gunst wiederzugewinnen, die er indes durch die Opposition gegen die Bulle
« Unigenitus » und den « Appell » neuerdings verscherzte. Daß er in dieser
entscheidenden Frage seinen Widerstand auch angesichts des Todes
eindeutig und formell aufgegeben hätte, kann auch H. nicht einwandfrei
nachweisen. In Bezug auf diesen Widerruf stehen sich auch heute noch die
Behauptungen scharf gegenüber, wenn auch der Wille zur Aussöhnung bei
diesem im übrigen kirchen treuen Gelehrten als wahrscheinlich gelten muß.

Im Mittelpunkt von Hänggis Buch steht naturgemäß Werk und Bedeutung

des NA als Kirchenhistoriker. Dieser geht noch chronologisch vor, wie
die Mauriner, nach Jahrhunderten, die er aber auch sachlich nach
Stoffgebieten gliedert. Gut und einläßlich wird das kritische Vorgehen des Dominikaners

behandelt, das allerdings nicht selten wenig kritisch erscheint, wenn
es um Postulate von Gallikanern geht.

Aufs Ganze gesehen bietet NA das Bild des Historikers, der methodisch
auf weite Strecken mit den Maurinern, mit Tillemont und Fleury zusammengeht,

der aber als erster seit Baronius, und vielfach in kritischer Haltung
gegen ihn, eine allgemeine Kirchengeschichte in Angriff genommen hat.
Hier nun hätten wir gewünscht, daß H. sich auf diesen Hauptteil seines
Buches beschränkte : NA als Kirchenhistoriker, natürlich mit der Einleitung
über seine geistige Entwicklung und eine Zusammenfassung über seine

übrigen Werke. Damit wäre er dem Titel seiner Arbeit gerecht geworden.
Durch die z. T. eingehende Behandlung auch der nichthistorischen Werke
sowie der spätem gallikanischen und jansenistischen Streitigkeiten wird
aber dieser angekündigte Rahmen weit gesprengt ; das Ganze wird zur
Gesamtdarstellung des NA. Der 2. Teil hätte in seiner Ausführlichkeit eine
eigene, selbständige Publikation gerechtfertigt. Dafür hätte der
Kirchenhistoriker NA eine vermehrte geistesgeschichtliche Vertiefung erfahren
können. So wäre eine Vergleichung oder Gegenüberstellung mit andern
Zeitgenossen, etwa den Maurinern oder Bollandisten, auch methodisch fruchtbar
gewesen, von denen zwar der eine oder andere Name kurz erwähnt wird,
ohne daß aber die Wirkkraft dieser Kreise auf den Dominikaner näher untersucht

würde. Und die Beschränkung auf das eigentliche Thema hätte auch
eher eine Synthese nahegelegt, die bei der Fülle von Einzelzügen als Wohltat
empfunden worden wäre.

Den Abschluß des Buches bildet in einem ersten Anhang eine Sammlung
von 150 Briefen, meist als Regesten, auch solchen, die NA nicht als
Kirchenhistoriker betreffen. In einem 2. Anhang sind die 829 Schoben wiedergegeben,

156



in denen NA zu den Aussetzungen der römischen Zensoren in seiner
indizierten Kirchengeschichte Stellung nahm. Das ganze Buch ist überaus fleißig
gearbeitet und dürfte kaum einen wesentlichen Beitrag an Quellen und
Literatur vermissen lassen. Was daran ausgesetzt wurde, soll seinen Gesamtwert
nicht herabmindern, beruht vielmehr auf Beobachtungen und Auffassungen,
die sich z. T. auf eigene Erfahrungen stützen können. H. hat manches davon
wohl selber gefühlt, wenn er in seinem Vorwort schreibt, daß die Arbeit
stark angewachsen sei und soviel Zeit und Raum in Anspruch nahm, « daß
schließlich das ursprüngliche Thema vielleicht nicht mehr mit der gewünschten

Gründlichkeit behandelt werden konnte. » P. Gall Heer.

Die Matrikel der Universität Basel. Im Auftrag der Universität Basel, hrg.
von Hans Georg Wackernagel unter Mitarbeit von Marc Sieber und Hans
Sutter. 2. Bd. 1532/33-1600/01. Basel, Universitätsbibliothek 1956. xxvi +
634 S., brosch. Fr. 58.—.

In der Würdigung der Lage des schweizerischen Katholizismus seit dem
Ausgang der Religionskriege bei Kappel wurde schon oft hervorgehoben, wie
sehr die katholischen Orte hinsichtlich der Schul- und Bildungsanstalten bis
auf die Zeit der Gründung des Helvetischen Kollegs in Mailand und der
Jesuitenkollegien gegenüber den reformierten Städten in Rückstand blieben,
umso mehr als nicht nur die Universität Basel, sondern auch die meisten,
früher stark besuchten deutschen Hochschulen dem Katholizismus verloren
gingen. Der Gedanke, daß durch den Besuch protestantischer Schulen der
katholische Glaube gefährdet werde, ist denn auch in katholischen Reformkreisen

oft geltend gemacht worden, ja er bildet eines der wesentlichsten
Motive für die schöpferischen Impulse der katholischen Reformkreise auf
dem Gebiet des Bildungswesens.

Die Matrikel der Universität Basel, deren erster Band 1951 erschien, ist
nicht zuletzt unter diesem Gesichtspunkt auch für die katholische
Kirchengeschichte der Schweiz eine bedeutsame Quelle ; denn sie rückt die zentrale
Stellung der Universität vorerst einmal für den gesamten schweizerischen
Protestantismus in helles Licht, kommt doch hier sehr klar zum Ausdruck,
welche Anziehungskraft Basel auch dank des Rechts auf Gradverleihung
auszuüben vermochte. Nichts vermag dies besser zu beleuchten, als die
auffallende Tatsache, daß nicht wenige Basler Studenten aus der westlichen
Schweiz in der Folge als Lehrer an den Akademien zu Lausanne und Genf

tätig waren. Ähnliches gilt nicht zuletzt von Zürich, das als Bildungsstätte
gegenüber Basel an Bedeutung weit zurücktritt. Mag Zürich Basel an
politischem Einfluß überragt haben, so muß die geistesgeschichtliche Stellung
der Rheinstadt doch ganz anders eingeschätzt werden, als es in den meisten
Darstellungen der eidgenössischen Geschichte der Fall ist. Je mehr sich
indessen Basel zu einem Bildungszentrum von europäischem Ausmaß
entwickelte, was nach der kurzen Krise zufolge der Durchführung der
Reformation sehr bald zutraf, desto mehr weiten sich die Perspektiven für die
allgemeinen geistesgeschichtlichen Zusammenhänge. Wir denken etwa an die
durch die Matrikel so deutlich gemachte starke Frequenz der Hochschule

157



seitens der deutschen Studenten lutherischen Bekenntnisses, aber auch an
die Tatsache, daß die calvinistische Richtung in Basel durch den bedeutenden

Anteil von Genfern und Franzosen zu starker Geltung kam. Für den
Protestantismus in Frankreich spielte die Universität Basel überhaupt eine
erhebliche Rolle. Auch italienische Häretiker treten hervor, zum Teil in
reger Publizistik. Wir erinnern hier nur an wenige Namen, vor allem an
Lelio Sozzini aus Siena (1547/48), an Giov. Paolo Alciati aus Turin (1558/59),
aber auch an die eigenartige Erscheinung des Jac. Brocardus aus dem
Piémont (1568/69), eines Visionärs, der gleich anderen als Flüchtling nach
Basel kam. Wie manches Schicksal unbekannter Studenten aus Italien
verbirgt sich wohl hinter unaufgeklärten Namen Beiläufig sei auf « Broccardus
Boronius Parmensis » verwiesen, 1593/94 in Basel inskribiert, eine ganz
merkwürdige Persönlichkeit (vgl. Emil Camenisch, Bündn. Monatsblatt 1954,
145-174), die auch in der Korrespondenz Heinrich IV. mit dem franz.
Gesandten in Rom begegnet (vgl. diese Zs. 47, 1953, 306 f.) und eine höchst
zweideutige Agententätigkeit im Osten wie im Westen der Eidgenossenschaft
entfaltete.

Nach geläufigen Vorstellungen war die Universität Basel protestantisch.
Aber ist das ganz richtig Diese Frage führt zu manchen Beobachtungen,
die hier nur angedeutet werden können. Von den innerschweizerischen Orten
wurde Basel nur selten aufgesucht. Selbst Luzern stellte in diesen sieben
Jahrzehnten nur knapp ein Dutzend Studenten, ja Solothurn, so nahe bei
Basel, nur zwei (so nach Ortsregister). Beim einen und andern mag auch
Not im Spiel gewesen sein, wie etwa bei jenem Rapperswiler Conr. Con-
centor (« se propter deum inscribi rogavit », S. 39 mit einem zweiten
ähnlichen Eintrag). Doch auffallend ist nicht bloß der starke Besuch der
Universität aus dem Wallis, wo die protestantische Glaubensbewegung in jener
Zeit in voller Entwicklung stand, eine öfters hervorgehobene Tatsache, auch
nicht allein, daß zahlreiche Studenten aus den bündnerischen Untertanenlanden

nach Basel zogen, sondern daß wir in dieser Matrikel doch einigen
späteren katholischen Geistlichen begegnen. Ludwig Frey aus Baden wurde
Chorherr zu Beromunster (inskr. 1554/55), so auch Renward Göldlin aus
Luzern, der schließlich sogar Domkustos von Basel und Protonotar wurde
(inskr. 1548/49). Der Walliser Nikolaus Locher, 1537/38 Student in Basel,
wird 1567 Offizial in Sitten ; sein Landsmann Joh. Gasser, der mit ihm nach
Basel zieht, dürfte wohl eher mit dem späteren Domdekan identisch sein.
Unter den Freiburgern finden wir den nachmaligen Chorherrn und Propst
von St. Nikolaus Anton Rollier (1559/60). Wer übrigens die zahlreicheren
Freiburger Studentennamen durchgeht, wird feststellen, daß die meisten von
ihnen patrizischen Geschlechtern angehörten und sie vielfach in den
politischen Dienst ihrer Vaterstadt traten, daß aber nach 1570/71 der Besuch

sozusagen vollständig aussetzt. Allmählich scheint nun wirklich die stärker
vorstoßende katholische Reformbewegung mit der Gründung katholischer
Kollegien eine Wende herbeigeführt zu haben.

Für die Erklärung des Rückstandes der Katholiken auf dem Gebiet des

Bildungswesens darf eine andere Tatsache hervorgehoben werden, die durch
die Matrikel ausgezeichnet belegt wird. Der Impuls zu höheren Studien aus

158



der Reformationszeit ist irgendwie in der Familie protestantischer Theologen
erhalten geblieben, allerdings vornehmlich bei der Elite der Prädikanten. So
wird eben das protestantische Pfarrerhaus Träger der Bildungsbestrebungen,
einer Gelehrten-Tradition. Von Ulrich Zwingli studieren Sohn und Enkel in
Basel, zu erwähnen sind aber auch die Söhne Heinr. Bullingers, Leo Juds,
Konrad Pellikans, Thomas Gyrfalks, Johannes Comanders, Scipio Lentulus,
Namen, die wir beiläufig herausgreifen.

Die Reihe der berühmten Namen in der Basler Matrikel ist erstaunlich
groß. Wir können darauf nicht näher eingehen. Doch das Gesagte dürfte
zur Genüge die Bedeutung der Basler Matrikel als Quelle für die allgemeine
und schweizerische Geistesgeschichte beleuchten, von der Personen- und
Familiengeschichte im engeren Sinn ganz zu schweigen. Die Leistung des

Hauptherausgebers Hans Georg Wackernagel darf übrigens als höchst
erfreulich bezeichnet werden. Wer bedenkt, daß die Zahl der immatrikulierten
Studenten in diesen sieben Jahrzehnten sich auf 5460 Namen beziffert, wozu
noch 74 aus anderen Quellen nachgewiesene Studenten kommen, der kann
sich die gewaltige Arbeit denken, welche eine sorgfältige Edition erforderte.
Im Nachweis der Familien und auch der Personalien der Studenten gab sich
W. alle erdenkliche Mühe, indem er nicht nur die Universitätsakten, sondern
auch andere Archivalien heranzog und die bereits zahlreichen gedruckten
Matrikeln mit großer Umsicht auswertete. Niemand wird glauben wollen,
daß in der Identifizierung der Studenten nicht Zweifel auftauchen können
oder bei einzelnen Namen aus intimerer Kenntnis der Landes- und
Ortsgeschichte nicht Ergänzungen möglich sind. Doch darf dies dem Herausgeber
in keinem Fall zum Vorwurf gemacht werden, zumal gemäß dem damaligen
Brauch eine überaus große Zahl von Namen antikisierte Formen aufweist
(auch die Ortsnamen sind zumeist latinisiert, in nicht immer geläufigen
Formen), welche die Identifizierung ungewöhnlich erschweren. Endlich sei
noch daran erinnert, daß die Matrikel wertvolle Nachrichten zur
Kulturgeschichte bietet, besonders weil in den Gerichtsbüchern nicht wenige Fälle
von schweren und leichteren studentischen Exzessen aller Art festgehalten
sind. Wir zählen ohne jedes Zögern die Basler Matrikel, zumal diesen Band,
zu den bedeutendsten Quellenpublikationen der letzten Jahre und können
nur wünschen, daß die Forschung ihr die gebührende Beachtung schenkt.
Darin läge der schönste Dank an den Herausgeber und seine Helfer sowie
an die Behörden, die das Werk mit großem Verständnis förderten.

O. Vasella.

Eugen Gruber : Geschichte von Rebstein. Herausgeber : Politische
Gemeinde Rebstein. — Rebstein 1956. 424 S.

Die vorliegende Ortsgeschichte, die anläßlich des 150jährigen Jubiläums
der politischen Gemeinde Rebstein von einem gebürtigen Rebsteiner, dem
Zuger Kantonsschullehrer Dr. Eugen Gruber, verfaßt wurde, bildet nicht nur
inbezug auf den Umfang eine gewichtige Publikation, sondern überragt
auch inhaltlich dank des gründlichen Quellenstudiums des Autors die
üblichen mehr volkstümlichen Ortsgeschichten. Der Stoff ist nicht chronolo-

159



gisch, sondern thematisch gegliedert. Dies erlaubt dem Verfasser, all jene
politischen und rechtlichen Institutionen, die durch ihre mittelbare oder
unmittelbare Herrschaft in diesem Gebiet auf die Geschichte Rebsteins einen
maßgebenden Einfluß ausgeübt haben, in ihrem Ursprung und in ihrer
Entwicklung zu verfolgen und auch die historischen Denkmäler, wie die Burg
Rebstein, in ihrer Bedeutung zu würdigen. Doch bei aller Liebe zu
wertvollen Details gelingt es ihm, die Geschichte von Rebsteins Umgebung und
vorab des st. gallisch-äbtischen Hofes Marbach, dem auch Rebstein unterstellt

war, in die großen machtpolitischen Kämpfe des Spätmittelalters
hineinzustellen. Die Herrschaft der einstigen Reichsvögte über das Rheintal,
das Vordringen der demokratischen Bewegung gegen die Feudalherrschaft
im Appenzellerkrieg und der darauf folgende Übergang des Tales von Österreich

an die Appenzeller und an die eidgenössischen Orte als Landvogtei
kommen plastisch zur Geltung, bis schließlich diese Vogtei 1803 im neuen
Kanton St. Gallen aufgeht. Auch der Einfluß der verfassungsrechtlichen
Umwälzungen dieses Kantons auf Rebsteins Geschichte im 19. Jahrhundert
kommt zur Sprache.

Die Darstellung zeichnet sich durch eine außerordentliche Vielseitigkeit
aus ; vor allem ist die gründliche rechtsgeschichtliche Auswertung
hervorzuheben, und die Gabe des Verfassers, die rechtlichen Verhältnisse und die
daraus entstehenden Streitigkeiten durch Quellenzitate anschaulich zu
gestalten. Doch auch an kulturgeschichtlich Interessantem fehlt es nicht : bei
der Beschreibung des Turmes Hardegg über dem Dorf Rebstein, in dem die
Herren von Hardegg als Vertreter des Abts von St. Gallen walteten, weist
G. auf die Lieder des Rittersängers Heinrich von Hardegg hin, wobei er dem
Text eine farbige Tafel mit der Wappenseite dieses Sängers in der Manessischen

Liederhandschrift beifügt. Nach der Erörterung der kirchlich-konfessionellen

Verhältnisse und der Schulgeschichte Rebsteins legt G. im letzten
Kapitel seine wirtschaftliche Entwicklung von der ursprünglichen
Weinbauernsiedlung zum modernen, wohlhabenden Industrieort dar unter besonderer

Hervorhebung der Bedeutung der Stickerei.
Von unschätzbarem dokumentarischen Wert sind die Exkurse am Ende

des Werkes, u. a. die Verzeichnisse der mannigfachen kirchlichen und
politischen Beamten und Angaben über die hauptsächlichen Dorfgeschlechter
bis ca. 1850 mit einer Wappentafel der Rebsteiner Familien. Besonders zu
loben ist die vorzügliche Ausstattung des Buches mit farbigen und Photo-
graphientafeln, einer Karte von Rebstein und Marbach und zahlreichen
Abbildungen im Text. Als Ganzes muß das Werk als vorbildlich für künftige

ortsgeschichtliche Darstellungen bezeichnet werden.
Hellmut Gutzwiller.

160


	Rezensionen = Comptes rendu

