Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 51 (1957)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendu
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

und ihnen ist der griechisch-lateinische Psalter in Basel anzureihen. Fiir
St. Gallen stellt BiscHOFF als bester Kenner fest : « Zahlreicher vielleicht als
an irgendeinem anderen Orte sind die griechischen Spuren in St. Gallen,
zwischen dem 9. und 11. Jahrhundert. Trotzdem wird noch kritisch zu
priifen sein, ob man von mehr als einer bloBen Beschiftigung mit dem
Griechischen zu sprechen berechtigt ist» (a.a. O. 48). Als bemerkenswert
stellt er immerhin fest, daB man hier nach Mitte des 9. Jahrhunderts die
Dositheus-Grammatik (Cod. 902) abschrieb und darin ein weiteres griechi-
sches Schriftstiick, den Brief eines Griechen Lazaros, eintrug. Daneben
finden sich griechische Spuren in Glossarien, liturgischen Biichern, etwa
auch in Palimpsesten. Nicht zu iibersehen ist der eigenartige GruB}, den
Notker Balbulus in seinen Brief an Lantpert einfiigte : « Salutant te ellinici
fratres » (Cod. 381 p. 9; vgl. W, v. p. STEINEN, Notker der Dichter, I, 35
und 495). Man ist geneigt, an einen Kreis zu denken, der sich in byzanti-
nischer Aussprache « ellinici fratres » nannte, weil er sich — um nochmals
Ekkehart IV. anzufiihren — « propter Graecismum » zusammengeschlossen
hatte. Dabei ist nicht zu vergessen, daB einer der Lehrer Notkers Ire war :
Moengal-Marcellus.

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Karlmann Beyschlag : Die Bergpredigt und Franz von Assisi. (Beitrige
zur Forderung christlicher Theologie hrsg. von P. Althaus, H. Ddérries und
J. Jeremias, 2. Reihe : Sammlung wissenschaftlicher Monographien Bd. 57.)
Giitersloh, Bertelsmann, 1955. 243 S.

B. hat sich mit diesem Thema eine verlockende, aber heikle Aufgabe
gestellt. Die Bergpredigt ist nicht das ganze Evangelium, zu dessen Lebens-
form Franziskus sich verpflichtet fiihlte. Wer den Heiligen und seine Stif-
tung nur im Lichte der Bergpredigt Jesu beurteilen will, lauft leicht Gefahr,
im beschrinkten Rahmen einer exegetischen Deutung befangen zu bleiben.

B. suchte im ersten Teil seiner Promotionsschrift den ethischen Gehalt
der Bergpredigt zu bestimmen. Er setzt sich darin ausschlieSlich mit den
exegetischen Arbeiten protestantischer Theologen auseinander und ent-
scheidet sich fiir die eschatologische Sinngebung der Bergpredigt. Von katho-
lischen Werken hat er nur Thadddus SoiroN, Die Bergpredigt Jesu (1941),
herangezogen, gewiBl eine bedeutsame und umfassende Studie, deren Er-
gebnis vom Verfasser aber nicht verwertet wurde. B. verschiebt das Schwer-
gewicht seiner Interpretation auf die Seligpreisungen der Bergpredigt und
erschopft ihren Sinn im « neuen, nichtgesetzlichen Ethos » der barmherzigen
und weltverzichtenden Jesusnachfolge, die er gegen « Recht und Gerechtig-
keit » stellt, Normen, welche die Ordnungen des Weltlebens in Familie,
Volk, Staat und Beruf beherrschen.

Mit der exegetischen ErschlieBung der Bergpredigt glaubt B. den Wert-

150



mafstab gewonnen zu haben, um Franz von Assisi und seine Stiftung beur-
teilen zu kdnnen. Dafiir ist aber eine genaue und zuverldssige Erfassung der
franziskanischen Idee unumginglich. B. fand es deshalb fiir n6tig, Ordens-
regel und Legenden erneut einer griindlichen Quellenkritik und Interpreta-
tion zu unterziehen, eine verdienstvolle Arbeit, die jeder Franziskusforscher
begriiBen wird. Aber B. ging leider mit unzuldnglichen Mitteln an diese
duBerst schwierige Aufgabe heran. Man wird ihm zwar zugestehen miissen,
daB seine unermeBliche Kleinarbeit manche beachtenswerte Einzeldeutung
zu verzeichnen hat, vor allem im Kapitel iiber die drei Regeln des hl. Fran-
ziskus. Am wenigsten befriedigt die quellenkritische Studie iiber das Specu-
lum perfectionis. Der Verfasser hat wichtige Forschungsarbeit iibersehen.
Die aufschluBreichste Entdeckung zur Losung der Speculum-Frage, die
P. F.-M. Delorme in der Stadtbibliothek von Perugia machte (MS. 1046)
und deren Text er teilweise 1922 (AFH 15, pp. 23 ff. mit textkritischer Ein-
fiihrung) und vollstindig 1926 (La Legenda antiqua, Edition in: France
franciscaine, Paris) vertffentlichte, ist mit keinem Wort bedacht. Von
P. Michael Bihl hat B. offenbar nur die beiden Artikel in FS 22 (1935) und
in AFH 39 (1946) genauer eingesehen und andere bedeutsame Arbeiten und
Buchbesprechungen iibergangen (siehe die bibliographische Zusammen-
fassung in: Archiv. Franc. Hist. 37, 1947, p. 355-402). Die Schliisse, die
B. zugunsten des Speculum perfectionis aus seinen Untersuchungen gezogen
hat, stehen auf tonernen FiiBen.

Im dritten Teil konfrontiert B. Leben und Stiftung des hl. Franz mit der
Bergpredigt, oder besser gesagt mit seiner Deutung der Bergpredigt und der
dltesten franziskanischen Quellen. Vorerst wird der modernen protestan-
tischen Franziskusforschung und der katholischen Franziskusliteratur der
Vorwurf gemacht, sie habe « Gegenwartsma@stibe an die Vergangenheit an-
gelegt, mit dem Ergebnis, da Franziskus so erscheint, wie der gegenwirtige
Forscher ihn gerne sehen mochte » (S. 149). Dann legt B. seine Lésung vor :
die franziskanische Bewegung habe zwar von der Bergpredigt einen méch-
tigen Impuls erhalten, in ihren Ergebnissen aber entferne sie sich wieder
von der Bergpredigt, weil sie zu den Ordnungskriften des Weltlebens um-
gebogen wurde. Es eriibrigt sich, auf Einzelheiten einzugehen, der ganze
Abschnitt ist eine bedenkliche und subjektive Mache, die auch das SchluB-
urteil iber Franzens heroische Durchbriiche zum Evangelium aus der Zwangs-
jacke der Ordensgesetze (« Kritik der Kritik an Franz von Assisi» S. 226 ff.)
nicht verbessern kann. Fiir den Verfasser mag die Feststellung, Luther stehe
der Bergpredigt niher als Franziskus, eine Genugtuung sein, die Franziskus-
forschung hat damit nichts gewonnen. THEOPHIL GRAF.

Philibert Schmitz O. S. B. : Geschichte des Benediktinerordens. III.: Die
duBere Entwicklung des Ordens vom Wormser Konkordat (1122) bis zum
Konzil von Trient. Ins Deutsche iibertragen und herausgegeben von P. Rai-
mund Tschudy O. S. B. — Einsiedeln 1955, 8 Tfl. und 271 S.

Der dritte Band dieses Standardwerkes der Benediktinergeschichte umfa8t
einen wechselvollen und ereignisschweren Zeitabschnitt. Niedergang und

151



Aufstieg, Verfall und Reform spannten das benediktinische Klosterleben in
kampferfiillte Gegensitze. Man rang, unter dem Druck der unerbittlichen
Anderungen und Umschiibe einer Zeitenwende, um die Bewahrung des uner-
laBlichen Erbes des Ordensstifters, um zeitbedingte, unvermeidliche Anpas-
sungen, um die Neugestaltung der klosterlichen Lebensform und der schiitzen-
den Organisation. Die groBe Krise des Spatmittelalters, die an die Grund-
lagen der feudalen Ordnung riihrte, riB auch die Kldster in den Strudel
ihrer Auflésungstendenzen.

Ein besonnenes Kapitel wiegt vorerst die allgemeinen Ursachen des Nieder-
ganges aus. Hier fallen einige treffliche Urteile zur vielschichtigen Frage
historischer Bedingtheit. Der Verfasser schopfte aus umfassender und kriti-
scher Quellenkenntnis und weil3 wohl zu scheiden zwischen verallgemeinern-
den Skandalberichten und wirklichkeitsgesattigten Aufzeichnungen. Was
W. Andreas aus gediegenem Wissen der Beurteilung kirchlicher Zustinde
am Vorabend der Reformation voranschickte, das gilt auch fiir die Kloster :
« Eine richtende Geschichtsbetrachtung ... wiirde nur ein verzerrtes Bild der
ungemein verwickelten Sachlage entwerfen. » Der I'ranziskaner R. Schmitz
gelangte in seiner griindlichen Studie iiber die Kloster der Franziskaner
Konventualen im 14./15. Jh. zu dhnlichen quellenkritischen Ergebnissen. Die
Ursachen des klosterlichen Verfalls verteilen sich vorwiegend auf die ver-
anderten Umweltsbedingungen. Der Verfasser ist der Ansicht, die Benedik-
tiner hatten sich des Schwergewichts des Niederganges wirksamer erwehren
konnen, wenn sie sich bereitwilliger den neuen Zeitaufgaben in Wissenschaft
und Seelsorge gewidmet hiatten. Diirfte man nicht mit ebenso viel Recht
geltend machen, daB neue Zeitforderungen auch andere Formen des Ordens-
lIebens erheischen ? Es fallt auf, daB3 der Verfasser die groe Armutsbewegung
mit ihrer bedeutsamen Gabelung in hiretische und kirchliche Gruppen gerade
hier, beim Sichten der Ursachen des Niederganges, iibergeht. GewiB, sie war
nicht eine unmittelbare Ursache des Verfalls, aber sie beherrschte die reli-
giose Bewegung des 12./13. Jh.; sie riitteite nicht nur am Reichtum des Welt-
klerus, sondern auch der Kloster, sie vor allem dringte zu neuen Formen
des Ordenslebens und stellte der Kirche neue groBe Aufgaben. Die neuen
Zeitforderungen, denen sich die alten Orden nur schwer anpassen konnten,
iibergaben die Fiihrung den Mendikantenorden. Es ist eine unbestrittene
Tatsache der Ordensgeschichte, daB die Lebenskraft der Kldster an den
kirchlichen Aufgaben wichst und aufbliiht, welche die Zeit ihnen anvertraut.
H. GRuNDMANN beriihrte dieses Problem in seiner beachtenswerten Studie
iiber die « Religivsen Bewegungen im Mittelalter » : « Die monastische Re-
formbewegung hat zwar bei ihrer Erneuerung des benediktinischen Ménch-
tums auch den Verzicht auf Privateigentum in aller Strenge gefordert,
keineswegs aber sich zu einem « Armutsideal » und zum Eigentumsverzicht

der Klostergemeinschaft bekannt ... » (S. 15).
Die benediktinischen Reformen des 12. Jahrhunderts zeigen einen starken
Zug zum Eremitenideal. Das mochte gewil3 « seinen Grund ... im Beispiel

der orientalischen Ménche » haben, « die scharenweise nach Sizilien und Ita-
lien kamen », aber man darf auch hier auf das apokalyptische Zeitgefiihl
aufmerksam machen. Bernhard von Morlais hat ihm in den ersten Zeilen

152



seines groflen Gedichtes « De contemptu mundi » prignanten Ausdruck ge-
geben : Hora novissima, tempora pessima sunt, vigilemus | Ecce minaciter
immainet arbiter ille supremus ...» (Chr. Dawson, Die Religion im Aufbau
der abendlandischen Kultur S. 321). In zu engem Blickfeld stehen die Aus-
fithrungen des Verfassers iiber den Zisterzienserorden, sie scheinen mir zu
juridisch zu sein. Selbstverstindlich hat der Verfasser einer Benediktiner-
geschichte das Recht, gegeniiber ordensrechtlichen Neuerungen und Ab-
weichungen Stellung zu beziehen, aber die historische Betrachtung dndert
sich doch wesentlich, wenn man die Zisterzienserreform an der benedik-
tinischen Tradition miBt oder sie aus den neuen Gestaltungskriften der Zeit
zu verstehen sucht. Wertvolle Kenntnisse vermittelt uns der Verfasser in
seiner Darstellung der einzelnen Reformen, sie geben ein eindruckmichtiges
Bild menschlichen Ringens und Versagens. Viel guter Wille scheiterte an
uniiberwindlichen Hindernissen, an unbefugten Einmischungen und ungliick-
lichen Verordnungen, auch von kirchlicher Seite (Innozenz IV. steht auch
bei den Franziskanern nicht in rithmlicher Erinnerung). So tragisch auch
mancher Reformansatz endete, das Ringen war fiir den Orden doch bedeut-
sam. Es zeugt von seiner zihen Lebenskraft, daB die Jahrhunderte des
Niedergangs fruchtbare Neuerungen zeitigten, besonders auch in verfassungs-
rechtlicher Hinsicht.

Auch der dritte Band bewahrt die Vorziige der friiheren Binde. Der Ver-
fasser erweist sich als zuverlassiger Fiihrer durch die Benediktinergeschichte.
Er ist vor allem gut bewandert in der Ordensgeschichte Frankreichs und
Englands. Fiir Deutschland und die Schweiz hat der Ubersetzer dankens-
werte Erganzungen eingeschoben. Darf ich beifiigen, da die Kampfe zwi-
schen Nidwalden und Engelberg hauptsichlich ins 15. Jahrhundert fallen,
nicht ins 13. und 14. Jh. Fiir die Griindungsgeschichte Engelbergs wiinschte
man auch den Nachtrag der neuesten Literatur. Vielleicht hat sich der
Ubersetzer diesen Zusatz fiir den folgenden kulturgeschichtlichen Band vor-
behalten. THEOPHIL GRAF.

Kirche und Volksfrommigkeit im Zeitalter des Barock von Ludwig Andreas
Veit T und Ludwig Lenhart. — Herder 1956, XIV, x1-332 S.

M. le Dr L. Lenhart, professeur d’Histoire ecclésiastique a l'université
de Mayence, s’est proposé de réunir dans ce volume les multiples manifes-
tations de la foi catholique a I'époque baroque, c’est-a-dire au temps de la
Réforme catholique jusqu’au XVIIIe siécle inclusivement. Le livre fait
suite a celui que feu M. le Dr L. A. Veit avait publié sous le titre « Volks-
frommes Brauchtum und Kirche im deutschen Mittelalter » (Herder, 1936).
Le défunt, professeur a I'université de Fribourg-en-Brisgau, avait tracé les
grandes lignes du présent ouvrage et, aprés en avoir commencé la rédaction,
en avait, avant de mourir (1939), confié I’exécution a M. Lenhart. Celui-ci,
puisant dans des ouvrages de caractére général, ainsi que dans des études
de détail, dans les recés de visites pastorales, les constitutions synodales,
les sermons, ceux d’Abraham a Sancta Clara en particulier — références
dont la liste, placée en appendice, occupe plus de 50 pages —, a fait une

153



abondante moisson de croyances, de coutumes pieuses de toute nature, les
unes profondément édifiantes, d’autres un peu naives ou frisant méme la
superstition et que l'auteur, dans ses derniéres pages, ne manque pas de
condamner sévérement.

Il s’agissait de grouper sous un certain nombre de rubriques ces pra-
tiques religieuses. M. Lenhart les a réparties en treize chapitres (dans lesquels
il aborde plus d’une fois d’ailleurs des coutumes fort diverses et qu’il aurait
fallu, semble-t-il, séparer par un espace en blanc). Une autre classification
elit sans doute été possible. L’essentiel est de pouvoir tomber rapidement
sur le renseignement désiré et ’on a dressé a cet effet une bonne table des
matiéres.

L’auteur nous renseigne par exemple sur les processions, les pélerinages, le
culte de I’Eucharistie (il note qu'on se préoccupait davantage des dévotions
a I'égard du Saint Sacrement que de sa réception), sur le culte de certains
saints, les usages populaires fixés a la féte de tel ou tel d’entre eux, sur la
suppression des fétes et les protestations que ces mesures provoqueérent,
sur les dévotions mariales, le chant collectif et 1'origine de la « Singmesse »,
sur les offrandes de toute espéce en faveur du clergé, sur le culte des morts,
celui des reliques et 1’acquisition de corps extraits des catacombes. Il donne
I'explication d’usages amusants, de dictons, d’expressions demeurées popu-
laires (ainsi le « Lundi bleu »; pourquoi l'apdtre saint Simon, grice a un
jeu de mots qui n’est possible qu'en allemand, était le patron des maris
dominés par leur épouse).

Il n’aurait pas été inutile d’ajouter, dans un sous-titre — l'auteur I’a fait
implicitement dans sa préface — qu’on ne s’occupait que des pays de langue
allemande, la Suisse alémanique y comprise. P. 78, faute d’avoir précisé,
le lecteur pensera qu’il s’agit de Fribourg-en-Brisgau, et non pas de Fribourg
en Suisse. Il est dit, p. 207, que, dans cette derniére ville, les Quarante
Heures existaient & partir de 1609 ; elles y sont en réalité attestées plus tot :
le vicaire général Schneuwly en parle en 1594 (Man. du Conseil 145, 22 nov. ;
et Geistl. Sachen 537, 9) et il en est aussi question, & la méme date, dans
I'Histoire du Collége (I, p. 27 et 29).

L’ensemble met en lumiére — ainsi qu’a déja eu l'occasion de le faire
M. G. Schniirer, dans son livre, d’'ailleurs souvent cité par M. Lenhart, sur
I’Eglise catholique et la Culture a 1'époque baroque — le renouvellement
de la foi catholique, dans ses manifestations les plus diverses, a la suite du
concile de Trente et fournit ’origine et I'histoire de pratiques de dévotion
aujourd’hui encore presque toutes en vigueur, mais dont quelques-unes, sous
I'influence de préoccupations nouvelles, sont aujourd’hui peut-étre sur le
point de disparaitre. L. WAEBER.

Anton Hainggi : Der Kirchenhistoriker Natalis Alexander (1639-1724).
xvir-417 S. (Studia Friburgensia NF 11), Freiburg/Schweiz, Universitits-
verlag 1956.

Vorliegende umfangreiche Arbeit stellt die Doktor-Dissertation dar, die
H. im Friihling 1947 der theologischen Fakultit der Universitit Freiburg

154



eingereicht hatte; in einzelnen Fillen ist indes auch seither erschienene
Literatur beriicksichtigt. Hanggi schildert ausfiihrlich die geistige und wissen-
schaftliche Entwicklung des jungen NA, des Sohnes einfacher Biirgersleute
aus Rouen, der mit 15 Jahren bei den Dominikanern seiner Heimatstadt
ins Noviziat eintrat. Von Bedeutung wurde fiir den idealgesinnten Ordens-
kleriker die weitere Ausbildung im Kloster von St-Jacques zu Paris, einem
der beriihmtesten Hiuser des Ordens, wo er vor allem ausgesprochener
Thomist wurde und sich fiir eine strenge klosterliche Disziplin begeisterte,
der er zeitlebens treu blieb. An der theologischen Fakultit der Sorbonne,
die er von hier aus besuchte, wurde schon im 17. Jh. im Gegensatz zu den
deutschen Universititen die positive Theologie mit Patrologie, Kirchen-
recht und besonders Kirchengeschichte in Vorlesungen und Priifungen aus-
giebig gepflegt, was seine spitere Entwicklung wesentlich bestimmte. Diese
Pariserjahre gaben ihm aber auch den Geist eines entschiedenen Gallikanis-
mus mit auf den Weg, dessen er sich gern riilhmte und den er bis zuletzt
nicht verriet.

Da er alle seine Examina mit bestem Erfolg bestand, wiinschte ihn der
bekannte Minister Colbert als Privatlehrer fiir seinen Sohn Jacques-Nicolas,
der ihm auch spiter als Erzbischof von Rouen dankbar blieb. Die Vorle-
sungen, die er fiir den jungen Theologen in Kirchengeschichte zu halten
hatte, fanden iibrigens soviel Beifall, daB er sie drucken lieB und damit den
ersten Ansporn fiir seine ausgedehnte literarische Téatigkeit erfuhr. Diese
Titigkeit konnte er allerdings nicht sofort in vollem MaB entfalten, da sein
12jahriges Wirken als Lehrer der Philosophie und Theologie, dann als
Studienregens, der die wissenschaftliche Ausbildung der jungen Ordens-
briider zu iiberwachen hatte, als reformeifriger Provinzial und schlieBlich
als Prediger fast seine ganze Zeit in Anspruch nahm. Auf der Kanzel fehlte
ithm zwar, bei aller Tiefe und Gewandtheit des Vortrages, die begeisternde
Uberzeugungskraft, sodaB er nach Auffassung der Obern mehr durch seine
Schriften als das gesprochene Wort das Ideal des Predigerordens zu ver-
wirklichen berufen war.

So kiindigte NA bereits 1675 seine « Ausgewihlte Kapitel zur Kirchen-
geschichte » an. Unter dem allzu bescheidenen Titel erschien indes im Laufe
von zehn Jahren ein Werk von 26 Banden, das er aus eigener Kraft, ohne
fremde Mithilfe herausbrachte. Er widmete es seinem hohen Génner, dem
Minister Colbert, und fand in wissenschaftlichen Kreisen viel Anerkennung.
Als er aber in dem nach Jahrhunderten angeordneten Werk das 12. Jh. her-
ausgegeben hatte, traf ihn ganz unerwartet die in dieser Form ungewohnte
papstliche Indizierung des bisher erschienenen Werkes, auf die noch ein
zweimaliges Verbot der inzwischen weiter verdffentlichten Bande folgte. Er
litt schwer unter dieser demiitigenden Verfiigung, lieB sich aber, wie er
mehrfach erklirte, dadurch in seiner Treue zum Apost. Stuhl nicht er-
schiittern. Um indes weitern Verurteilungen zu entgehen, unterlieB er die
Fortfiilhrung der Kirchengeschichte bis zur Gegenwart und gab zunichst
eine Geschichte des Alten Testaments in 6 Binden heraus, die der Zensur
weniger ausgesetzt war und ihm doch die Moglichkeit wissenschaftlicher
Arbeit wahrte. Hatte er schon vor Inangriffnahme seiner Kirchengeschichte

155



kleinere Abhandlungen aus dem Gebiete der Theologie erscheinen lassen,
so befaBte er sich nun in der Folge zumeist mit Fragen der Dogmatik und
Moraltheologie, der Homiletik und Exegese und griff auch in das dornige
Gestriipp der Polemik mit den Jesuiten, sowie in den Jansenistenstreit
— Gewissensfall, Bulle « Unigenitus », Appellation an das Konzil — mit
der ihm eigenen Entschiedenheit, ja Hartnickigkeit ein. Trotz dringenden
Anratens des Ordensgenerals und hochgestellter Freunde konnte er sich
nicht dazu verstehen, die von Rom beanstandeten Partien seiner Kirchen-
geschichte zu iiberarbeiten ; es gelang ihm aber doch durch die erwahnten
theologischen Arbeiten die Ausséhnung mit der Kurie und die papstliche
Gunst wiederzugewinnen, die er indes durch die Opposition gegen die Bulle
« Unigenitus » und den « Appell » neuerdings verscherzte. Dall er in dieser
entscheidenden Frage seinen Widerstand auch angesichts des Todes ein-
deutig und formell aufgegeben hitte, kann auch H. nicht einwandfrei nach-
weisen. In Bezug auf diesen Widerruf stehen sich auch heute noch die Be-
hauptungen scharf gegeniiber, wenn auch der Wille zur Ausséhnung bei
diesem im iibrigen kirchentreuen Gelehrten als wahrscheinlich gelten muB.

Im Mittelpunkt von Hinggis Buch steht naturgemal3 Werk und Bedeu-
tung des NA als Kirchenhistoriker. Dieser geht noch chronologisch vor, wie
die Mauriner, nach Jahrhunderten, die er aber auch sachlich nach Stoff-
gebieten gliedert. Gut und einlaflich wird das kritische Vorgehen des Domini-
kaners behandelt, das allerdings nicht selten wenig kritisch erscheint, wenn
es um Postulate von Gallikanern geht.

Aufs Ganze gesehen bietet NA das Bild des Historikers, der methodisch
auf weite Strecken mit den Maurinern, mit Tillemont und Fleury zusammen-
geht, der aber als erster seit Baronius, und vielfach in kritischer Haltung
gegen ihn, eine allgemeine Kirchengeschichte in Angriff genommen hat.
Hier nun hitten wir gewiinscht, daBl H. sich auf diesen Hauptteil seines
Buches beschriankte : NA als Kirchenhistoriker, natiirlich mit der Einleitung
iiber seine geistige Entwicklung und eine Zusammenfassung iiber seine
iibrigen Werke. Damit wire er dem Titel seiner Arbeit gerecht geworden.
Durch die z. T. eingehende Behandlung auch der nichthistorischen Werke
sowie der spatern gallikanischen und jansenistischen Streitigkeiten wird
aber dieser angekiindigte Rahmen weit gesprengt; das Ganze wird zur
Gesamtdarstellung des NA. Der 2. Teil hitte in seiner Ausfiihrlichkeit eine
eigene, selbstindige Publikation gerechtfertigt. Dafiir hatte der Kirchen-
historiker NA eine vermehrte geistesgeschichtliche Vertiefung erfahren
kénnen. So wire eine Vergleichung oder Gegeniiberstellung mit andern Zeit-
genossen, etwa den Maurinern oder Bollandisten, auch methodisch fruchtbar
gewesen, von denen zwar der eine oder andere Name kurz erwdahnt wird,
ohne daB aber die Wirkkraft dieser Kreise auf den Dominikaner ndher unter-
sucht wiirde. Und die Beschrankung auf das eigentliche Thema hitte auch
eher eine Synthese nahegelegt, die bei der Fiille von Einzelziigen als Wohltat
empfunden worden wire,

Den AbschluB des Buches bildet in einem ersten Anhang eine Sammlung
von 150 Briefen, meist als Regesten, auch solchen, die NA nicht als Kirchen-
historiker betreffen. In einem 2. Anhang sind die 829 Scholien wiedergegeben,

156



in denen NA zu den Aussetzungen der romischen Zensoren in seiner indi-
zierten Kirchengeschichte Stellung nahm. Das ganze Buch ist iiberaus fleiBig
gearbeitet und diirfte kaum einen wesentlichen Beitrag an Quellen und Lite-
ratur vermissen lassen. Was daran ausgesetzt wurde, soll seinen Gesamtwert
nicht herabmindern, beruht vielmehr auf Beobachtungen und Auffassungen,
die sich z. T. auf eigene Erfahrungen stiitzen kénnen. H. hat manches davon
wohl selber gefiihlt, wenn er in seinem Vorwort schreibt, da8 die Arbeit
stark angewachsen sei und soviel Zeit und Raum in Anspruch nahm, « daB
schlieBlich das urspriingliche Thema vielleicht nicht mehr mit der gewiinsch-
ten Griindlichkeit behandelt werden konnte. » P. GaLL HEER.

Die Matrikel der Universitdt Basel. Im Auftrag der Universitidt Basel, hrg.
von Hans Georg Wackernagel unter Mitarbeit von Marc Sieber und Hans
Sutter. 2. Bd. 1532/33-1600/01. Basel, Universititsbibliothek 1956. xxv1 +
634 S., brosch. Fr. 58. —.

In der Wiirdigung der Lage des schweizerischen Katholizismus seit dem
Ausgang der Religionskriege bei Kappel wurde schon oft hervorgehoben, wie
sehr die katholischen Orte hinsichtlich der Schul- und Bildungsanstalten bis
auf die Zeit der Griindung des Helvetischen Kollegs in Mailand und der
Jesuitenkollegien gegeniiber den reformierten Stidten in Riickstand blieben,
umso mehr als nicht nur die Universitit Basel, sondern auch die meisten,
frither stark besuchten deutschen Hochschulen dem Katholizismus verloren
gingen. Der Gedanke, dafl durch den Besuch protestantischer Schulen der
katholische Glaube gefihrdet werde, ist denn auch in katholischen Reform-
kreisen oft geltend gemacht worden, ja er bildet eines der wesentlichsten
Motive fiir die schopferischen Impulse der katholischen Reformkreise auf
dem Gebiet des Bildungswesens.

Die Matrikel der Universitit Basel, deren erster Band 1951 erschien, ist
nicht zuletzt unter diesem Gesichtspunkt auch fiir die katholische Kirchen-
geschichte der Schweiz eine bedeutsame Quelle ; denn sie riickt die zentrale
Stellung der Universitdt vorerst einmal fiir den gesamten schweizerischen
Protestantismus in helles Licht, kommt doch hier sehr klar zum Ausdruck,
welche Anziehungskraft Basel auch dank des Rechts auf Gradverleihung
auszuiiben vermochte. Nichts vermag dies besser zu beleuchten, als die auf-
fallende Tatsache, daB nicht wenige Basler Studenten aus der westlichen
Schweiz in der Folge als Lehrer an den Akademien zu Lausanne und Genf
tidtig waren, Ahnliches gilt nicht zuletzt von Ziirich, das als Bildungsstitte
gegeniiber Basel an Bedeutung weit zuriicktritt. Mag Ziirich Basel an poli-
tischem EinfluB iiberragt haben, so muB die geistesgeschichtliche Stellung
der Rheinstadt doch ganz anders eingeschitzt werden, als es in den meisten
Darstellungen der eidgenossischen Geschichte der Fall ist. Je mehr sich in-
dessen Basel zu einem Bildungszentrum von europdischem AusmaB ent-
wickelte, was nach der kurzen Krise zufolge der Durchfiihrung der Refor-
mation sehr bald zutraf, desto mehr weiten sich die Perspektiven fiir die
allgemeinen geistesgeschichtlichen Zusammenhinge. Wir denken etwa an die
durch die Matrikel so deutlich gemachte starke Frequenz der Hochschule

157



seitens der deutschen Studenten lutherischen Bekenntnisses, aber auch an
die Tatsache, daB die calvinistische Richtung in Basel durch den bedeuten-
den Anteil von Genfern und Franzosen zu starker Geltung kam. Fiir den
Protestantismus in Frankreich spielte die Universitdt Basel iiberhaupt eine
erhebliche Rolle. Auch italienische Hiretiker treten hervor, zum Teil in
reger Publizistik. Wir erinnern hier nur an wenige Namen, vor allem an
Lelio Sozzini aus Siena (1547/48), an Giov. Paolo Alciati aus Turin (1558/59),
aber auch an die eigenartige Erscheinung des Jac. Brocardus aus dem
Piemont (1568/69), eines Visionirs, der gleich anderen als Fliichtling nach
Basel kam, Wie manches Schicksal unbekannter Studenten aus Italien ver-
birgt sich wohl hinter unaufgeklirten Namen ? Beildufig sei auf « Broccardus
Boronius Parmensis » verwiesen, 1593/94 in Basel inskribiert, eine ganz merk-
wiirdige Personlichkeit (vgl. Emil Camenisch, Biindn. Monatsblatt 1954,
145-174), die auch in der Korrespondenz Heinrich IV. mit dem franz, Ge-
sandten in Rom begegnet (vgl. diese Zs. 47, 1953, 306 {.) und eine héchst
zweideutige Agententitigkeit im Osten wie im Westen der Eidgenossenschaft
entfaltete.

Nach geldufigen Vorstellungen war die Universitidt Basel protestantisch.
Aber ist das ganz richtig ? Diese Frage fiihrt zu manchen Beobachtungen,
die hier nur angedeutet werden kénnen. Von den innerschweizerischen Orten
wurde Basel nur selten aufgesucht. Selbst Luzern stellte in diesen sieben
Jahrzehnten nur knapp ein Dutzend Studenten, ja Solothurn, so nahe bei
Basel, nur zwei (so nach Ortsregister). Beim einen und andern mag auch
Not im Spiel gewesen sein, wie etwa bei jenem Rapperswiler Conr. Con-
centor (« se propter deum inscribi rogavit », S. 39 mit einem zweiten dhn-
lichen Eintrag). Doch auffallend ist nicht blo8 der starke Besuch der Uni-
versitdt aus dem Wallis, wo die protestantische Glaubensbewegung in jener
Zeit in voller Entwicklung stand, eine o6fters hervorgehobene Tatsache, auch
nicht allein, daf3 zahlreiche Studenten aus den biindnerischen Untertanen-
landen nach Basel zogen, sondern daf3 wir in dieser Matrikel doch einigen
spéteren katholischen Geistlichen begegnen. Ludwig Frey aus Baden wurde
Chorherr zu Beromiinster (inskr. 1554/55), so auch Renward Goldlin aus
Luzern, der schlieBlich sogar Domkustos von Basel und Protonotar wurde
(inskr. 1548/49). Der Walliser Nikolaus Locher, 1537/38 Student in Basel,
wird 1567 Offizial in Sitten ; sein Landsmann Joh. Gasser, der mit ihm nach
Basel zieht, diirfte wohl eher mit dem spdteren Domdekan identisch sein.
Unter den Freiburgern finden wir den nachmaligen Chorherrn und Propst
von St. Nikolaus Anton Rollier (1559/60). Wer iibrigens die zahlreicheren
Freiburger Studentennamen durchgeht, wird feststellen, daB3 die meisten von
ihnen patrizischen Geschlechtern angehorten und sie vielfach in den poli-
tischen Dienst ihrer Vaterstadt traten, daB aber nach 1570/71 der Besuch
sozusagen vollstindig aussetzt. Allmédhlich scheint nun wirklich die starker
vorstoBende katholische Reformbewegung mit der Griindung katholischer
Kollegien eine Wende herbeigefiihrt zu haben.

Fiir die Erklarung des Riickstandes der Katholiken auf dem Gebiet des
Bildungswesens darf eine andere Tatsache hervorgehoben werden, die durch
die Matrikel ausgezeichnet belegt wird. Der Impuls zu héheren Studien aus

158



der Reformationszeit ist irgendwie in der Familie protestantischer Theologen
erhalten geblieben, allerdings vornehmlich bei der Elite der Pridikanten. So
wird eben das protestantische Pfarrerhaus Triger der Bildungsbestrebungen,
einer Gelehrten-Tradition. Von Ulrich Zwingli studieren Sohn und Enkel in
Basel, zu erwidhnen sind aber auch die Séhne Heinr. Bullingers, Leo Juds,
Konrad Pellikans, Thomas Gyrfalks, Johannes Comanders, Scipio Lentulus,
Namen, die wir beildufig herausgreifen,

Die Reihe der beriihmten Namen in der Basler Matrikel ist erstaunlich
groB. Wir koénnen darauf nicht ndher eingehen. Doch das Gesagte diirfte
zur Geniige die Bedeutung der Basler Matrikel als Quelle fiir die allgemeine
und schweizerische Geistesgeschichte beleuchten, von der Personen- und
Familiengeschichte im engeren Sinn ganz zu schweigen. Die Leistung des
Hauptherausgebers Hans Georg Wackernagel darf iibrigens als hochst er-
freulich bezeichnet werden. Wer bedenkt, daf3 die Zahl der immatrikulierten
Studenten in diesen sieben Jahrzehnten sich auf 5460 Namen beziffert, wozu
noch 74 aus anderen Quellen nachgewiesene Studenten kommen, der kann
sich die gewaltige Arbeit denken, welche eine sorgfiltige Edition erforderte.
Im Nachweis der Familien und auch der Personalien der Studenten gab sich
W. alle erdenkliche Miihe, indem er nicht nur die Universitdtsakten, sondern
auch andere Archivalien heranzog und die bereits zahlreichen gedruckten
Matrikeln mit groBer Umsicht auswertete. Niemand wird glauben wollen,
daB in der Identifizierung der Studenten nicht Zweifel auftauchen kénnen
oder bei einzelnen Namen aus intimerer Kenntnis der Landes- und Orts-
geschichte nicht Erganzungen moglich sind. Doch darf dies dem Herausgeber
in keinem Fall zum Vorwurf gemacht werden, zumal gemi dem damaligen
Brauch eine iiberaus groB8e Zahl von Namen antikisierte Formen aufweist
(auch die Ortsnamen sind zumeist latinisiert, in nicht immer geldufigen
Formen), welche die Identifizierung ungewohnlich erschweren. Endlich sei
noch daran erinnert, dafl die Matrikel wertvolle Nachrichten zur Kultur-
geschichte bietet, besonders weil in den Gerichtsbiichern nicht wenige Fille
von schweren und leichteren studentischen Exzessen aller Art festgehalten
sind. Wir zdhlen ohne jedes Zégern die Basler Matrikel, zumal diesen Band,
zu den bedeutendsten Quellenpublikationen der letzten Jahre und konnen
nur wiinschen, daB die Forschung ihr die gebiihrende Beachtung schenkt.
Darin lage der schonste Dank an den Herausgeber und seine Helfer sowie
an die Behoérden, die das Werk mit groBem Verstidndnis férderten.

O. VASELLA.

Eugen Gruber : Geschichte von Rebstein. Herausgeber : Politische Ge-
meinde Rebstein. — Rebstein 1956. 424 S.

Die vorliegende Ortsgeschichte, die anldBlich des 150jdhrigen Jubildums
der politischen Gemeinde Rebstein von einem gebiirtigen Rebsteiner, dem
Zuger Kantonsschullehrer Dr. Eugen Gruber, verfa3t wurde, bildet nicht nur
inbezug auf den Umfang eine gewichtige Publikation, sondern iiberragt
auch inhaltlich dank des griindlichen Quellenstudiums des Autors die iib-
lichen mehr volkstiimlichen Ortsgeschichten. Der Stoff ist nicht chronolo-

159



gisch, sondern thematisch gegliedert. Dies erlaubt dem Verfasser, all jene
politischen und rechtlichen Institutionen, die durch ihre mittelbare oder
unmittelbare Herrschaft in diesem Gebiet auf die Geschichte Rebsteins einen
maBgebenden Einflufl ausgeiibt haben, in ihrem Ursprung und in ihrer Ent-
wicklung zu verfolgen und auch die historischen Denkmdiler, wie die Burg
Rebstein, in ihrer Bedeutung zu wiirdigen. Doch bei aller Liebe zu wert-
vollen Details gelingt es ihm, die Geschichte von Rebsteins Umgebung und
vorab des st. gallisch-dbtischen Hofes Marbach, dem auch Rebstein unter-
stellt war, in die groBen machtpolitischen Kimpfe des Spatmittelalters hin-
einzustellen. Die Herrschaft der einstigen Reichsvogte iiber das Rheintal,
das Vordringen der demokratischen Bewegung gegen die Feudalherrschaft
im Appenzellerkrieg und der darauf folgende Ubergang des Tales von Oster-
reich an die Appenzeller und an die eidgendssischen Orte als Landvogtei
kommen plastisch zur Geltung, bis schlieBlich diese Vogtei 1803 im neuen
Kanton St. Gallen aufgeht. Auch der Einflull der verfassungsrechtlichen Um-
wilzungen dieses Kantons auf Rebsteins Geschichte im 19. Jahrhundert
kommt zur Sprache.

Die Darstellung zeichnet sich durch eine auBerordentliche Vielseitigkeit
aus ; vor allem ist die griindliche rechtsgeschichtliche Auswertung hervor-
zuheben, und die Gabe des Verfassers, die rechtlichen Verhiltnisse und die
daraus entstehenden Streitigkeiten durch Quellenzitate anschaulich zu ge-
stalten. Doch auch an kulturgeschichtlich Interessantem fehlt es nicht : bei
der Beschreibung des Turmes Hardegg iiber dem Dorf Rebstein, in dem die
Herren von Hardegg als Vertreter des Abts von St. Gallen walteten, weist
G. auf die Lieder des Rittersingers Heinrich von Hardegg hin, wobei er dem
Text eine farbige Tafel mit der Wappenseite dieses Sangers in der Manes-
sischen Liederhandschrift beifiigt. Nach der Erorterung der kirchlich-konfes-
sionellen Verhiltnisse und der Schulgeschichte Rebsteins legt G. im letzten
Kapitel seine wirtschaftliche Entwicklung von der urspriinglichen Wein-
bauernsiedlung zum modernen, wohlhabenden Industrieort dar unter beson-
derer Hervorhebung der Bedeutung der Stickerei.

Von unschitzbarem dokumentarischen Wert sind die Exkurse am Ende
des Werkes, u. a. die Verzeichnisse der mannigfachen kirchlichen und poli-
tischen Beamten und Angaben iiber die hauptsichlichen Dorfgeschlechter
bis ca. 1850 mit einer Wappentafel der Rebsteiner Familien. Besonders zu
loben ist die vorziigliche Ausstattung des Buches mit farbigen und Photo-
graphientafeln, einer Karte von Rebstein und Marbach und zahlreichen
Abbildungen im Text. Als Ganzes mull das Werk als vorbildlich fiir kiinf-
tige ortsgeschichtliche Darstellungen bezeichnet werden.

HeLLMUT GUTZWILLER.

160



	Rezensionen = Comptes rendu

