
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 51 (1957)

Rubrik: Miszellen = Mélanges

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JOHANNES DUFT

ÜBER IRLAND UND DEN IRISCHEN EINFLUSS

AUF DAS FESTLAND

I—| s gibt nicht nur in der Bekleidungsindustrie, sondern auch in einer ge-
-*-"'wissen « Geschichtsindustrie » Moden. Eine der modernsten Moden scheint
die Beschäftigung mit der Frühgeschichte Irlands zu sein. Für manche ist
sie von Rudolf Steiner entdeckt und dogmatisiert worden. Verwirrend — um
nicht zu sagen : verfälschend — wird diese Mode, wenn sie in der Toga der
scheinbar zünftigen Geschichtsforschung einherschreitet (vgl. beispielsweise
die Besprechung in dieser Zs. 49, 230 f.). Dagegen will das neuerschienene
Buch « Alt-irische Mysterien und ihre Spiegelung in der keltischen Mythologie »

von Maria Christiane Benning (Are-Bücherei Celtica II, Are-Verlag Ahr-
weiler/Rheinland 1956, 188 S.) weniger Geschichtsschreibung als vielmehr
Glaubensbekenntnis im Sinn der « Geisteswissenschaft » sein (11). Die Theologie

mag sich immerhin wundern, wenn der Sündenfall und die Vertreibung
aus dem Paradies eine esoterische und « besonders rätselvolle Legende » (15)

genannt werden, wenn einer der « sieben Mondengötter » jener war, « den
die Genesis als Jahve kennt » (26), oder wenn « jene Wesenheit, welche später
als der Mensch Jesus von Nazareth auf der Erde erschien, sich in der Sonnensphäre

fähig machte, das Christuswesen in sich aufzunehmen» (110). Und
die Geschichte nimmt staunend zur Kenntnis, daß « Irland eine Absonderung

war desjenigen Teües des Paradieses, der Luzifer verhindert hätte in
das Paradies hineinzukommen. Erst als Irland heraus abgesondert war aus
dem Paradiese, konnte Luzifer in das Paradies hinein » (16, nach R. Steiner).
Denn « Irland hatte keinen Teil an Luzifer, es hatte den Sündenfall nicht
mitgemacht » (44). Und so weiter Von allem lesen wir in diesem Mysterienbuch,

nur nicht vom realen Irland. —
Man verzeihe diese Einleitung, die unschwer noch weitergeführt werden

könnte. Sie büdet den Hintergrund, von dem sich eine andere Neuerscheinung

umso vorteilhafter und erfreulicher abhebt. Es ist das 9. Heft der
Abhandlungen der Arbeitsgemeinschaft für Forschung des Landes
Nordrhein-Westfalen, worin Msgr. Georg Schreiber über « Irland im deutschen
und abendländischen Sahralraum (Zugleich ein Ausblick auf St. Brandan und
die zweite Kolumbusreise) » schreibt (Köln und Opladen 1956,103 S., 20 Abb.).

147



Auch hier geht es nicht in erster Hinsicht um eigentliche Geschichtsschreibung,

sondern um « die Nachwirkung dieser Iren im Volksglauben und in
der Volksreligiosität », also größerenteils um « historische Volkskunde », wobei

selbstverständlich nicht Vollständigkeit, sondern « einige Zugänge zur
Erschließung dieser Fragenbereiche » erstrebt werden (Vorwort). Der
Titelbegriff « Sakralraum » mag vorerst verwirren. Es handelt sich nicht um kirchliche

Bauten, sondern um christliche Lande ; er ist also nicht architektonisch,
sondern geographisch und geistesgeschichtlich gemeint. Selbst die Geographie
findet neben der Geschichte und der Volkskunde ein Material in einer Fülle,
die für den Verfasser, den bekannten Erspürer und Anreger, typisch ist.
Daß bei einem solch weiten Überblick — weit wiederum geographisch wie
geschichtlich — nicht jede Einzelheit bis ins Letzte und Feinste über jeden
Zweifel erhaben ist, daß manche behandelte Gestalt ohne Rücksicht auf
schlechte und späte oder gar fehlende Quellen als historisch und als irisch
aufgefaßt wird, daß einige Literatur (etwa über Alemannien und St. Gallen)
vielleicht zu wenig ausgeschöpft wurde, braucht nicht zu verwundern, sind
doch in der Frage des irischen Einflusses auf den Kontinent noch lange
nicht alle Verallgemeinerungen und Tendenzen beseitigt. Hier solche Einzelheiten

herauszuklauben wäre sinnlos, geht es doch dem erfahrenen Verfasser
um den großen Überblick, um die geistigen Zusammenhänge und die neuen
Anregungen, — und diesbezüglich ist er immer wieder der Meister.

Schreiber behandelt « unter dem Blickwinkel ihres Nachlebens und ihrer
Nachwirkung in der abendländischen und speziell in der deutschen Sakralkultur

» (15) die nachwirkenden Gestalten Patricius, Brigida, Columban,
Gallus, Deicol, Furseus, Foillan, Kilian, Fiacrius, Fridolin, Findan, Koloman
(also ähnlich wie schon 1950 in « Westfalia Sacra » II 1-132). Hierauf schenkt
er der von der mittelalterlichen Legende glanzvoll ausgezeichneten Meerfahrt

St. Brandans seine Vorliebe und nimmt dazu eine im Barock hergestellte
Verbindung zur zweiten Kolumbusreise wieder auf. In den « Ergebnissen »

werden große Linien skizziert ; in den Abschnitten über « Maritimes » und
« Iroschotten im Bergbau » (über seine « Alpine Bergwerkskultur » vgl.
O. Vasella in dieser Zs. 50, 316 f.), aber auch sonst allüberall werden
volkskundliche und hagiographische Brücken geschlagen. Im Kapitel « Zur
Quellenkunde der irischen Sakralgeschichte » wird eine erstaunliche und
dankenswerte Fülle von Büchern, Forschern und Ansichten aufgezeigt und
konfrontiert. Nachdrücklich sei hervorgehoben, daß häufig die schweizerische

Kirchengeschichte gestreift oder auch einläßlicher behandelt wird.
Schreibers reichgefülltes Heft darf selbst von jenen, die sich mit der
nüchternen Quellenforschung abplagen müssen und deshalb eine Scheu vor
gewissen Luftschlössern der Volkskunde empfinden, nicht übersehen werden.

Eine in solchen Zusammenhängen oft erörterte Frage, welche dieses Frühjahr

auch auf der von Prof. Theodor Mayer veranstalteten Reichenau -

Tagung über « Byzanz und das Abendland » angetönt wurde, betrifft den
Einfluß der Iren auf die festländische Pflege des Griechischen. Daß der Wunsch
nach Griechisch-Kenntnissen lebhaft war, zeigt anschaulich eine Anekdote
in den Casus S. Galli Ekkeharts IV. (c. 94). Dort wird erzählt, wie Hadwigs
Lateinlehrer Ekkehart II. den Klosterschüler Purchard mit sich auf den

148



Hohentwiel nahm und auf die Frage der Herzogin, warum der Knabe
gekommen sei, antwortete : « Propter Grecismum, domina mea, ut ab ore vestro
aliquid raperet. » Eilfertig brachte nun der Schüler selber sein Anliegen vor,
indem er den berühmt gewordenen Vers prägte : « Esse velim Grecus, cum
sim vix, domna, Latinus. » (In der Übersetzung Meyers von Knonau : « Fast
sprech ich, Herrin, Latein : Grieche noch möcht ich sein ») Allerdings
erhielt der Knabe von Hadwigs Mund vorerst nicht ein griechisches Wort,
sondern einen Kuß ; schließlich soll sie ihn aber öfters im Griechischen
unterrichtet haben. Ob der Unterricht gut war, läßt sich bezweifeln, wenn wir
beim Casus-Schreiber lesen, wie die Herzogin die Antiphon « Maria et flu-
mina » persönlich ins Griechische übertragen haben soll ; denn es ist eine

griechisch-lateinische Mischung, die vielleicht zwar auf Ekkeharts Konto zu
setzen ist. Immerhin ist hiermit der Beweis geleistet, daß man mit Griechisch-
Kenntnissen prunken wollte.

Wer vermittelte solche Kenntnisse Bekanntlich schrieb L. Traube :

« Wer in den Tagen Karls des Kahlen Griechisch auf dem Kontinent kann,
ist ein Ire, oder zuversichtlich : es ist ihm die Kenntnis durch einen Iren
vermittelt worden, oder das Gerücht, das ihn mit diesem Ruhm umgibt,
ist ein Schwindel » (O Roma nobilis, 1891, 58). — Bernhard Bischoff stellt
nun aber in einem reichst dokumentierten Aufsatz über « Das griechische
Element in der abendländischen Bildung » (Byzantinische Zeitschrift 44,
1951, 27-55) fest : « Die Annahme der älteren Forschung, in Irland hätten
die klassischen, griechischen und lateinischen Studien in den Jahrhunderten
zwischen dem Zusammenbruch des römischen Reiches und der karolingischen

Erneuerung eine sichere Zuflucht gefunden, ist heute allgemein
aufgegeben. Es droht sogar eine Unterschätzung der irisch-lateinischen Bildung
der vorkarolingischen Zeit an ihre Stelle zu treten » (28). Für die Griechisch-
Kenntnisse auf dem Festland macht er eine Vermittlung durch geborene
Griechen wahrscheinlich. Harold Steinacker (« Die römische Kirche und
die griechischen Sprachkenntnisse des Frühmittelalters », in Miög 62, 1954,

28-66) möchte daneben zwar auch die irische Tradition gelten lassen, führt
aber aus, daß in Rom das Wiederaufleben der griechischen Kenntnisse im
7. und 8. Jahrhundert darauf zurückzuführen sei, daß seit dem Monotheleten-
streit griechische rechtgläubige Mönche zahlreich dorthin kamen und den
Aufschwung der Griechisch-Kenntnisse verursachten.

Nach Rom nun pügerten sehr viele Iren, beispielsweise im 9. Jahrhundert
der Bischof Marcus und sein Neffe Moengal, die auf ihrer Rückreise in
St. Gallen verblieben. Moengal, hier Marcellus genannt, wurde Leiter der
inneren Klosterschule. Daß er in dieser Stellung Einfluß auf eine gewisse
Pflege des Griechischen ausgeübt habe, ist wohl möglich. Wenn auch gleich
betont werden muß, daß der Einfluß des irischen Elements in St. Gallen,
gesamthaft gesehen, trotz aller gegenteiligen Behauptungen auffallend gering
war (vgl. diese Zs. 50, 241-262), so war er doch in der Mitte des 9.
Jahrhunderts dank dieses Lehrers spürbar. Durch ihn könnte vielleicht der von
irischer Hand geschriebene Codex 48 der griechisch-lateinischen Evangelien
nach St. Gallen gelangt sein ; in denselben irischen Kreis gehört der Codex
Boernerianus der griechisch-lateinischen Paulus-Briefe, heute in Dresden,

149



und ihnen ist der griechisch-lateinische Psalter in Basel anzureihen. Für
St. Gallen stellt Bischoff als bester Kenner fest : « Zahlreicher vielleicht als
an irgendeinem anderen Orte sind die griechischen Spuren in St. Gallen,
zwischen dem 9. und 11. Jahrhundert. Trotzdem wird noch kritisch zu
prüfen sein, ob man von mehr als einer bloßen Beschäftigung mit dem
Griechischen zu sprechen berechtigt ist» (a. a. O. 48). Als bemerkenswert
stellt er immerhin fest, daß man hier nach Mitte des 9. Jahrhunderts die
Dositheus-Grammatik (Cod. 902) abschrieb und darin ein weiteres griechisches

Schriftstück, den Brief eines Griechen Lazaros, eintrug. Daneben
finden sich griechische Spuren in Glossarien, liturgischen Büchern, etwa
auch in Palimpsesten. Nicht zu übersehen ist der eigenartige Gruß, den
Notker Balbulus in seinen Brief an Lantpert einfügte : « Salutant te ellinici
fratres » (Cod. 381 p. 9 ; vgl. W. v. d. Steinen, Notker der Dichter, I, 35
und 495). Man ist geneigt, an einen Kreis zu denken, der sich in byzantinischer

Aussprache « ellinici fratres » nannte, weil er sich — um nochmals
Ekkehart IV. anzuführen — « propter Graecismum » zusammengeschlossen
hatte. Dabei ist nicht zu vergessen, daß einer der Lehrer Notkers Ire war :

Moengal-Marcellus.

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Karlmann Beyschlag : Die Bergpredigt und Franz von Assisi. (Beiträge
zur Förderung christlicher Theologie hrsg. von P. Althaus, H. Dörries und
J. Jeremias, 2. Reihe : Sammlung wissenschaftlicher Monographien Bd. 57.)
Gütersloh, Bertelsmann, 1955. 243 S.

B. hat sich mit diesem Thema eine verlockende, aber heikle Aufgabe-
gestellt. Die Bergpredigt ist nicht das ganze Evangelium, zu dessen Lebensform

Franziskus sich verpflichtet fühlte. Wer den Heiligen und seine
Stiftung nur im Lichte der Bergpredigt Jesu beurteilen will, läuft leicht Gefahr,
im beschränkten Rahmen einer exegetischen Deutung befangen zu bleiben.

B. suchte im ersten Teil seiner Promotionsschrift den ethischen Gehalt
der Bergpredigt zu bestimmen. Er setzt sich darin ausschließlich mit den
exegetischen Arbeiten protestantischer Theologen auseinander und
entscheidet sich für die eschatologische Sinngebung der Bergpredigt. Von
katholischen Werken hat er nur Thaddäus Soiron, Die Bergpredigt Jesu (1941),
herangezogen, gewiß eine bedeutsame und umfassende Studie, deren
Ergebnis vom Verfasser aber nicht verwertet wurde. B. verschiebt das Schwergewicht

seiner Interpretation auf die Seligpreisungen der Bergpredigt und
erschöpft ihren Sinn im « neuen, nichtgesetzlichen Ethos » der barmherzigen
und weltverzichtenden Jesusnachfolge, die er gegen « Recht und Gerechtigkeit

» stellt, Normen, welche die Ordnungen des Weltlebens in Familie,
Volk, Staat und Beruf beherrschen.

Mit der exegetischen Erschließung der Bergpredigt glaubt B. den Wert-

150


	Miszellen = Mélanges

