Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 51 (1957)

Rubrik: Miszellen = Mélanges

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOHANNES DUFT

UBER IRLAND UND DEN IRISCHEN EINFLUSS
AUF DAS FESTLAND

Es gibt nicht nur in der Bekleidungsindustrie, sondern auch in einer ge-
wissen « Geschichtsindustrie» Moden. Eine der modernsten Moden scheint
die Beschiftigung mit der Friihgeschichte Irlands zu sein. Fiir manche ist
sie von Rudolf Steiner entdeckt und dogmatisiert worden. Verwirrend — um
nicht zu sagen : verfilschend — wird diese Mode, wenn sie in der Toga der
scheinbar ziinftigen Geschichtsforschung einherschreitet (vgl. beispielsweise
die Besprechung in dieser Zs. 49, 230 f.). Dagegen will das neuerschienene
Buch « Alt-irische Mystevien und thre Spiegelung in der keltischen Mythologie »
von MARIA CHRISTIANE BENNING (Are-Biicherei Celtica II, Are-Verlag Ahr-
weiler/Rheinland 1956, 188 S.) weniger Geschichtsschreibung als vielmehr
Glaubensbekenntnis im Sinn der « Geisteswissenschaft » sein (11). Die Theo-
logie mag sich immerhin wundern, wenn der Siindenfall und die Vertreibung
aus dem Paradies eine esoterische und « besonders ritselvolle Legende » (15)
genannt werden, wenn einer der « sieben Mondengotter » jener war, « den
die Genesis als Jahve kennt » (26), oder wenn « jene Wesenheit, welche spiter
als der Mensch Jesus von Nazareth auf der Erde erschien, sich in der Sonnen-
sphire fihig machte, das Christuswesen in sich aufzunehmen » (110). Und
die Geschichte nimmt staunend zur Kenntnis, daB « Irland eine Absonde-
rung war desjenigen Teiles des Paradieses, der Luzifer verhindert hitte in
das Paradies hineinzukommen. Erst als Irland heraus abgesondert war aus
dem Paradiese, konnte Luzifer in das Paradies hinein » (16, nach R. Steiner).
Denn « Irland hatte keinen Teil an Luzifer, es hatte den Siindenfall nicht
mitgemacht» (44). Und so weiter ... Von allem lesen wir in diesem Mysterien-
buch, nur nicht vom realen Irland. —

Man verzeihe diese Einleitung, die unschwer noch weitergefiihrt werden
konnte. Sie bildet den Hintergrund, von dem sich eine andere Neuerschei-
nung umso vorteilhafter und erfreulicher abhebt. Es ist das 9. Heft der
Abhandlungen der Arbeitsgemeinschaft fiir Forschung des Landes Nord-
rhein-Westfalen, worin Msgr. GEORG SCHREIBER iiber « Irland im deutschen
und abendlindischen Sakvalraum (Zugleich ein Ausblick auf St. Brandan und
die zweite Kolumbusreise) » schreibt (K6lnund Opladen 1956, 103 S., 20 Abb.).

147



Auch hier geht es nicht in erster Hinsicht um eigentliche Geschichtsschrei-
bung, sondern um « die Nachwirkung dieser Iren im Volksglauben und in
der Volksreligiositit », also groBerenteils um « historische Volkskunde », wo-
bei selbstverstindlich nicht Vollstindigkeit, sondern « einige Zugéinge zur
ErschlieBung dieser Fragenbereiche » erstrebt werden (Vorwort). Der Titel-
begriff « Sakralraum » mag vorerst verwirren. Es handelt sich nicht um kirch-
liche Bauten, sondern um christliche Lande ; er ist also nicht architektonisch,
sondern geographisch und geistesgeschichtlich gemeint. Selbst die Geographie
findet neben der Geschichte und der Volkskunde ein Material in einer Fiille,
die fiir den Verfasser, den bekannten Erspiirer und Anreger, typisch ist.
DaB bei einem solch weiten Uberblick — weit wiederum geographisch wie
geschichtlich — nicht jede Einzelheit bis ins Letzte und Feinste iiber jeden
Zweifel erhaben ist, daB manche behandelte Gestalt ohne Riicksicht auf
schlechte und spite oder gar fehlende Quellen als historisch und als irisch
aufgefaBt wird, daB einige Literatur (etwa iliber Alemannien und St. Gallen)
vielleicht zu wenig ausgeschopft wurde, braucht nicht zu verwundern, sind
doch in der Frage des irischen Einflusses auf den Kontinent noch lange
nicht alle Verallgemeinerungen und Tendenzen beseitigt. Hier solche Einzel-
heiten herauszuklauben wire sinnlos, geht es doch dem erfahrenen Verfasser
um den groBen Uberblick, um die geistigen Zusammenhinge und die neuen
Anregungen, — und diesbeziiglich ist er immer wieder der Meister.
Schreiber behandelt « unter dem Blickwinkel ihres Nachlebens und ihrer
Nachwirkung in der abendlindischen und speziell in der deutschen Sakral-
kultur » (15) die nachwirkenden Gestalten Patricius, Brigida, Columban,
Gallus, Deicol, Furseus, Foillan, Kilian, Fiacrius, Fridolin, Findan, Koloman
(also dhnlich wie schon 1950 in « Westfalia Sacra » II 1-132). Hierauf schenkt
er der von der mittelalterlichen Legende glanzvoll ausgezeichneten Meer-
fahrt St. Brandans seine Vorliebe und nimmt dazu eine im Barock hergestellte
Verbindung zur zweiten Kolumbusreise wieder auf. In den « Ergebnissen »
werden groBe Linien skizziert; in den Abschnitten iiber « Maritimes » und
« Iroschotten im Bergbau» (iiber seine « Alpine Bergwerkskultur» wvgl.
O. VasgeLLa in dieser Zs. 50, 316 £.), aber auch sonst alliiberall werden volks-
kundliche und hagiographische Briicken geschlagen. Im Kapitel « Zur
Quellenkunde der irischen Sakralgeschichte » wird eine erstaunliche und
dankenswerte Fiille von Biichern, Forschern und Ansichten aufgezeigt und
konfrontiert. Nachdriicklich sei hervorgehoben, da8 hdaufig die schweize-
rische Kirchengeschichte gestreift oder auch einldBlicher behandelt wird.
Schreibers reichgefiilltes Heft darf selbst von jenen, die sich mit der niich-
ternen Quellenforschung abplagen miissen und deshalb eine Scheu vor ge-
wissen Luftschlgssern der Volkskunde empfinden, nicht iibersehen werden.
Eine in solchen Zusammenhingen oft erdrterte Frage, welche dieses Friih-
jahr auch auf der von Prof. Theodor Mayer veranstalteten Reichenau-
Tagung iiber « Byzanz und das Abendland » angetdont wurde, betrifft den
Einfluf der Iven auf die festlindische Pflege des Griechischen. DaBl der Wunsch
nach Griechisch-Kenntnissen lebhaft war, zeigt anschaulich eine Anekdote
in den Casus S. Galli Ekkeharts IV. (c. 94). Dort wird erzdhlt, wie Hadwigs
Lateinlehrer Ekkehart II. den Klosterschiiler Purchard mit sich auf den

148



Hohentwiel nahm und auf die Frage der Herzogin, warum der Knabe ge-
kommen sei, antwortete : « Propter Grecismum, domina mea, ut ab ore vestro
aliquid raperet. » Eilfertig brachte nun der Schiiler selber sein Anliegen vor,
indem er den beriihmt gewordenen Vers prigte : « Esse velim Grecus, cum
sim vix, domna, Latinus. » (In der Ubersetzung Meyers von Knonau : « Fast
sprech ich, Herrin, Latein : Grieche noch mdocht ich sein ! ») Allerdings er-
hielt der Knabe von Hadwigs Mund vorerst nicht ein griechisches Wort,
sondern einen KuB ; schlieBlich soll sie ithn aber 6fters im Griechischen unter-
richtet haben. Ob der Unterricht gut war, 148t sich bezweifeln, wenn wir
beim Casus-Schreiber lesen, wie die Herzogin die Antiphon « Maria et flu-
mina » personlich ins Griechische iibertragen haben soll ; denn es ist eine
griechisch-lateinische Mischung, die vielleicht zwar auf Ekkeharts Konto zu
setzen ist. Immerhin ist hiermit der Beweis geleistet, daB man mit Griechisch-
Kenntnissen prunken wollte.

Wer vermittelte solche Kenntnisse ? Bekanntlich schrieb L. TRAUBE :
« Wer in den Tagen Karls des Kahlen Griechisch auf dem Kontinent kann,
ist ein Ire, oder zuversichtlich : es ist ihm die Kenntnis durch einen Iren
vermittelt worden, oder das Geriicht, das ihn mit diesem Ruhm umgibt,
ist ein Schwindel » (O Roma nobilis, 1891, 58). — BERNHARD BIscHOFF stellt
nun aber in einem reichst dokumentierten Aufsatz iiber « Das griechische
Element in der abendlindischen Bildung » (Byzantinische Zeitschrift 44,
1951, 27-55) fest: « Die Annahme der &lteren Forschung, in Irland hitten
die klassischen, griechischen und lateinischen Studien in den Jahrhunderten
zwischen dem Zusammenbruch des rémischen Reiches und der karolingi-
schen Erneuerung eine sichere Zuflucht gefunden, ist heute allgemein auf-
gegeben. Es droht sogar eine Unterschitzung der irisch-lateinischen Bildung
der vorkarolingischen Zeit an ihre Stelle zu treten » (28). Fiir die Griechisch-
Kenntnisse auf dem Festland macht er eine Vermittlung durch geborene
Griechen wahrscheinlich. HAROLD STEINACKER (« Die romische Kirche und
die griechischen Sprachkenntnisse des Friihmittelalters », in M16c 62, 1954,
28-66) mochte daneben zwar auch die irische Tradition gelten lassen, fiihrt
aber aus, daB in Rom das Wiederaufleben der griechischen Kenntnisse im
7.und 8. Jahrhundert darauf zuriickzufiihren sei, daB seit dem Monotheleten-
streit griechische rechtglaubige Moénche zahlreich dorthin kamen und den
Aufschwung der Griechisch-Kenntnisse verursachten.

Nach Rom nun pilgerten sehr viele Iren, beispielsweise im 9. Jahrhundert
der Bischof Marcus und sein Neffe Moengal, die auf ihrer Riickreise in
St. Gallen verblieben. Moengal, hier Marcellus genannt, wurde Leiter der
inneren Klosterschule. Dal} er in dieser Stellung EinfluB auf eine gewisse
Pflege des Griechischen ausgeiibt habe, ist wohl méglich. Wenn auch gleich
betont werden muf}, daB der EinfluB des irischen Elements in St. Gallen,
gesamthaft gesehen, trotz aller gegenteiligen Behauptungen auffallend gering
war (vgl. diese Zs. 50, 241-262), so war er doch in der Mitte des 9. Jahr-
hunderts dank dieses Lehrers spiirbar. Durch ihn koénnte vielleicht der von
irischer Hand geschriebene Codex 48 der griechisch-lateinischen Evangelien
nach St. Gallen gelangt sein ; in denselben irischen Kreis gehort der Codex
Boernerianus der griechisch-lateinischen Paulus-Briefe, heute in Dresden,

149



und ihnen ist der griechisch-lateinische Psalter in Basel anzureihen. Fiir
St. Gallen stellt BiscHOFF als bester Kenner fest : « Zahlreicher vielleicht als
an irgendeinem anderen Orte sind die griechischen Spuren in St. Gallen,
zwischen dem 9. und 11. Jahrhundert. Trotzdem wird noch kritisch zu
priifen sein, ob man von mehr als einer bloBen Beschiftigung mit dem
Griechischen zu sprechen berechtigt ist» (a.a. O. 48). Als bemerkenswert
stellt er immerhin fest, daB man hier nach Mitte des 9. Jahrhunderts die
Dositheus-Grammatik (Cod. 902) abschrieb und darin ein weiteres griechi-
sches Schriftstiick, den Brief eines Griechen Lazaros, eintrug. Daneben
finden sich griechische Spuren in Glossarien, liturgischen Biichern, etwa
auch in Palimpsesten. Nicht zu iibersehen ist der eigenartige GruB}, den
Notker Balbulus in seinen Brief an Lantpert einfiigte : « Salutant te ellinici
fratres » (Cod. 381 p. 9; vgl. W, v. p. STEINEN, Notker der Dichter, I, 35
und 495). Man ist geneigt, an einen Kreis zu denken, der sich in byzanti-
nischer Aussprache « ellinici fratres » nannte, weil er sich — um nochmals
Ekkehart IV. anzufiihren — « propter Graecismum » zusammengeschlossen
hatte. Dabei ist nicht zu vergessen, daB einer der Lehrer Notkers Ire war :
Moengal-Marcellus.

REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Karlmann Beyschlag : Die Bergpredigt und Franz von Assisi. (Beitrige
zur Forderung christlicher Theologie hrsg. von P. Althaus, H. Ddérries und
J. Jeremias, 2. Reihe : Sammlung wissenschaftlicher Monographien Bd. 57.)
Giitersloh, Bertelsmann, 1955. 243 S.

B. hat sich mit diesem Thema eine verlockende, aber heikle Aufgabe
gestellt. Die Bergpredigt ist nicht das ganze Evangelium, zu dessen Lebens-
form Franziskus sich verpflichtet fiihlte. Wer den Heiligen und seine Stif-
tung nur im Lichte der Bergpredigt Jesu beurteilen will, lauft leicht Gefahr,
im beschrinkten Rahmen einer exegetischen Deutung befangen zu bleiben.

B. suchte im ersten Teil seiner Promotionsschrift den ethischen Gehalt
der Bergpredigt zu bestimmen. Er setzt sich darin ausschlieSlich mit den
exegetischen Arbeiten protestantischer Theologen auseinander und ent-
scheidet sich fiir die eschatologische Sinngebung der Bergpredigt. Von katho-
lischen Werken hat er nur Thadddus SoiroN, Die Bergpredigt Jesu (1941),
herangezogen, gewiBl eine bedeutsame und umfassende Studie, deren Er-
gebnis vom Verfasser aber nicht verwertet wurde. B. verschiebt das Schwer-
gewicht seiner Interpretation auf die Seligpreisungen der Bergpredigt und
erschopft ihren Sinn im « neuen, nichtgesetzlichen Ethos » der barmherzigen
und weltverzichtenden Jesusnachfolge, die er gegen « Recht und Gerechtig-
keit » stellt, Normen, welche die Ordnungen des Weltlebens in Familie,
Volk, Staat und Beruf beherrschen.

Mit der exegetischen ErschlieBung der Bergpredigt glaubt B. den Wert-

150



	Miszellen = Mélanges

