
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 51 (1957)

Artikel: Frühchristliche Baptisterien in der Schweiz

Autor: Perler, Othmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128318

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


OTHMAR PERLER

FRÜHCHRISTLICHE BAPTISTERIEN

IN DER SCHWEIZ

Die Entdeckung bzw. gründlichere Erforschung von drei Baptisterien
in Zurzach, Riva S. Vitale und Saint-Maurice haben unsere Kenntnisse

des frühen Christentums im Räume der heutigen Schweiz in den

letzten Jahren erheblich bereichert. Ein kurzer, dem Rahmen dieser

Zeitschrift angepaßter kritischer Bericht mag daher zweckdienlich
erscheinen 1.

ZURZACH
(Abbildung 1)

Im römischen Kastell (dem Kirchlibuck) des alten Tenedo hat das

Institut für Ur- und Frühgeschichte in Basel die 1903 bis 1906

vorgenommenen Ausgrabungen im Jahre 1955 überprüft und vervollständigt.
Prof. Dr. R. Laur-Belart und Dr. R. Fellmann haben die Ergebnisse der
methodisch ausgeführten Arbeit im 4. Faszikel des Jahrganges XIX (1955)

der Ur-Schweiz S. 65 bis 96 veröffentlicht.
Ein bereits von Jakob Heierli freigelegtes Gebäude mit Apsis, das in

einem Winkel der südlichen Umfassungsmauer des Kastells liegt, wurde
als Kirche erkannt (Abb. 1,1). Zwischen ihrer Südfront und der Kastellmauer

kam ein kleines viereckiges Taufbecken von ca. 1,1 m im Geviert
und 60 cm Tiefe zum Vorschein. Im Laufe der Zeit wurde es bei
gleichbleibender Tiefe zweimal bis auf 90 x 50 cm verkleinert. Der ursprüng-

1 Es sei allen jenen gedankt, die uns die Klischees zur Verfügung stellten, für Zurzach
Herrn Prof. Dr. Laur-Belart (Redaktion der Ur-Schweiz), für Riva San Vitale Herrn
Staatsrat Dr. Brenno Galli (Erziehungsdirektion des Kantons Tessin), für Saint-
Maurice Herrn Dr. A. Donnet, Kantonsarchivar in Sitten (Redaktion der Vallesia).

6 81



liehe Wasserablauf wurde dabei unterdrückt. Vom Westen her führten
drei, vom Osten zwei Stufen zum oberen Rand des Beckens. Während

vom Westen zwei Stufen in das Becken hinabführten, fehlen solche auf
der östlichen Seite. Hier schließt sich nach der Apsisseite hin ein Raum

an mit einer Feuerstelle (Abb. 1,2), vermutlich zur Erwärmung des

Taufwassers. Westwärts vom Taufbecken zieht sich von Kirchen- und Kastellmauer

begrenzt ein unregelmäßiges Viereck hin (Ab. 1, 3ab). Spuren an

den beiden Wänden vor dem Becken lassen auf zwei Bänke schließen,
die vermutlich zur Aufnahme der Kleider der Täuflinge dienten. Von
dieser primitiven Taufanlage führte eine Türe in die Kirche.

Die unter der Kapelle befindliche römische Schicht, laut Kleinfunde
aus der ersten Hälfte bis Mitte des 4. Jahrhunderts, gibt den terminus

post quem der Entstehung. Eine Münze Theodosius II. oder Valen-

tinian III. (408-450) dürfte eher zur Kirche gehören. Die breite Form
des Schiffes und die einspringenden Flügelmauern der Apsis, die
quadratische Form des Taufbeckens weisen in eine spätere Zeit als jene
der römischen Schicht, die gitterartige Wandmalerei des Triumphbogens
in die zweite Hälfte des 4. Jahrhunderts. Überlegungen allgemein
historischer Natur (Zeit lebhafter Befestigungsarbeiten durch Valentinian I.
seit 374, und vor dem Überfall der Alemannen i. J. 401) lassen als

wahrscheinlichste Entstehungszeit die Wende vom 4. zum 5. Jahrhundert
vermuten. Nachdem das Taufbecken in der heutigen Form später als

die Kirche errichtet wurde, wird es samt den Umbauten im 5.

Jahrhundert entstanden sein. Offen gelassen wird die Frage, ob ihm eine

ältere, tiefer gelegene Konstruktion vorausging (S. 78).

Soweit der zusammengefaßte Bericht der sorgfältig durchgeführten
Ausgrabungen und der methodisch herausgearbeiteten Ergebnisse, die

zu mannigfachen Überlegungen und Ergänzungsversuchen anregen.
In ihrer Schlichtheit, ja Ärmlichkeit dürfte die Taufanlage von

Zurzach einzig sein. Eine Parallele findet sich im spätantiken Kastell von
Duel in Kärnten, das außer einer dreischiffigen Kirche ein ebenfalls

quadratisches, aber reicheres Baptisterium besitzt. Sein Becken gestaltet
sich nach außen zu einem Vierblatt. Es ist außerdem in der östlich der

Kirche gelegenen Priesterwohnung untergebracht. Deshalb ist man
versucht, eine solche auch in Tenedo anzunehmen. Auf dem Plan Heierli's

(Ur-Schweiz a. a. O. S. 67 Abb. 42) ist ein ca. 14 x 7m messender, an

die Kastellmauer stoßender Bau eingezeichnet. Seiner Lage nach dürfte
er zur Kirche gehören. Die Ausgrabungen sollten hier, wie S. 75

vermerkt wird, weitergeführt werden.

82



3b

5 m

Abb. 1. Zurzach
Kirche und Taiifanlage

Nach Ur-Schweiz, XIX, 1958, S. 77 Abb. 49

Für die vorspringenden Flügelmauern der Apsis wird (S. 78 f.) die

einer Grabkapelle seitlich angefügte Apsis aus Monastirine als Beispiel
erwähnt. Es ist wohl nicht gerade das glücklichste. Es handelt sich ja
um eine Grabanlage, außerdem nicht um Flügelmauern einer Kirchen-
apsis im eigentlichen Sinne des Wortes. E. Dyggve führt denn auch in
seinen Schemata der an der Ostküste der Adria vom 4. zum 6.

Jahrhundert entwickelten Kultbauformen die Apsiden mit Flügelmauern
nicht an 1. Hingegen lassen sich andere Beispiele anführen : aus Syrien 2,

E. Dyggve, Die altchristlichen Kultbauten an der Westküste der Balkanhalbinsel.

Atti del IV Congresso di Archeologia Cristiana, voi. I, 1940, S. 392 u. 400.

Vgl. H. C. Butler, Early Churches in Syria, 1929, S. 29 111. 27 ; S. 43 111. 41 ;

S. 47 111. 45 ; S. 49 111. 46 ; S. 51 111. 48 ; S. 70 111. 72 ; S. 78 111. 84 usw.

83



aus Palästina 1, besonders aus Griechenland, wo zu den Flügelmauern
die breite Form des Schiffes wie in Zurzach tritt, so auf der Insel Spetsai

vom Ende des 5. Jahrhunderts2, in Epidaurus3. Auch Afrika kennt diese

Apsisform : In Hippo Regius erscheinen die Ansätze bei einem Consi-

gnatorium des 4. Jahrhunderts4. In der Basilika der hl. Salsa von Tipasa,
die vielleicht der Vandalen- oder gar byzantinischen Zeit angehört,
finden wir sie weiter vorgeschoben 8. Die Entwicklung scheint wirklich in
der Richtung einer Verlängerung dieser Flügelmauern vor sich gegangen

zu sein wie es auch ein datierbarer Vergleich aus Syrien zeigt : Eine
Kirche von Dar Kita aus dem Jahre 418 zeigt bloß Ansätze, jene von
Sameh aus dem Jahre 624/25 hat sie voll entwickelt6. Von solchen

Beobachtungen her möchte man die Kirche von Zurzach frühestens in
das 5. Jahrhundert datieren, wie es auch als nächstes Beispiel die Basilica
Maior von Mailand nahelegt deren erste, aus dem 4. Jahrhundert
stammende Apsis im Gegensatz zur zweiten, nach 451 entstandenen keine

Flügelmauern aufweist.

Die gitterartige Wandmalerei an der Seite des Triumphbogens, von
der glücklicherweise dank größter Sorgfalt einige Reste gehoben werden

konnten, dürfen ebenso gut als Nachahmung eines Schrankenmusters

denn einer Kassettendecke gedeutet werden 7. Wir hätten dann einen

wenigstens bildlichen Hinweis auf einen Chorabschluß, der in der alt-
christlichen Basilika den Altarraum vom Schiffe trennte. Vom Altar soll

keine Spur übriggeblieben sein. Bei der Kleinheit der Kirche wird er

am ehesten unter dem Triumphbogen gestanden haben, es sei denn die

kleine Verlängerung an der Flügelmauer nach dem Schiffe hin sei als

Rest einer Choranlage zu deuten. Meinerseits sehe ich keine Schwierigkeit

die Fragmente einer 30 cm dicken Säule von einem Tischaltar,
mit einer einzigen freistehenden Stütze in der Mitte, zu deuten. So hatte

z. B. die Säulenstütze des Altars von Auriol genau den gleichen Durchmesser

von 30 cm wie die Säule von Zurzach. Als Fundament dieser

1 So in Gerasa aus dem J. 611, Atti del IV Congresso di Archeol. Crist. I, S.328

Fig. 2.
2 Ebd. S. 363 Abb. 9.
3 Ebd. S. 372 Abb. 18, 1.

1 E. Marec, Hippone la Royale. Alger 1954, S. 123.
5 St. Gsell, Les monum. ant. de l'Algérie. T. II, 1901, S. 324 Fig. 150 et S. 329.
6 H. C. Butler, a. a. O. S. 51 111. 48 u. S. 89 111. 92. Die steigende Bedeutung des

Triumphbogens einerseits, die neue Funktion der Apsis anderseits, werden diese

Entwicklung verursacht haben.

' J. Wilpert, Die Malerei der Katakomben Roms, 1903, Taf. 91, 2 ; 121 ; 143, 1 ;

201.

84



Stütze könnte man die Unterlage der Stufe vom Schiff zur Apsis
annehmen, von der ein Stück aus großen mit Mörtel verbundenen
Kieselsteinen gefunden wurde.

Das neueste und erfreulichste Ergebnis war die Freilegung der
Taufanlage. Die viereckigen Taufbecken sind zwar nicht allzu häufig, jedoch
seit dem 4. Jahrhundert nachgewiesen. Außer den von Prof. Laur-Belart
erwähnten (Duel, Nesactium, Zillis lassen sich weitere anführen. So

nimmt Blondel eines in der Nähe des alten Heiligtums von Agaunum
an. Er schreibt es dem 5. Jahrhundert zu x. Th. K. Kempf legte ein
älteres zwischen den zwei konstantinischen Basiliken von Trier frei2.
Nachdem in Zurzach gefundene Keramik auf Beziehungen zur Eifel
weist, drängt sich diese Parallele zunächst auf. Auch die Piszine von
Hippo ist in ihrer Grundform quadratisch, mit einem Baldachin
versehen und gehört dem 4. Jahrhundert an 3. Die zweimalige Verengung
des Taufbeckens von Zurzach erklärt sich nicht notwendig aus dem
Verschwinden der Erwachsenentaufe. Die zweite Vasca von Riva ist nicht
enger als die ursprüngliche. Man kann auch an eine Vereinfachung denken,

verständlich vor allem wenn man das Taufwasser erwärmen mußte.
Das ursprüngliche Becken von Zurzach faßt gegen 600 Liter, das

verengte weniger als die Hälfte. Damit sei nicht gesagt, daß das Becken
gefüllt werden mußte.

Die gesamte Anlage erhält ihren Sinn durch die altchristliche
Taufliturgie. Näher als die wohl zu Unrecht Cyrill von Jerusalem zugeschriebenen

mystagogischen Katechesen, in denen während der Ostenvoche
den Neugetauften die in der Osternacht an ihnen vollzogenen Riten
erklärt werden, liegen die Taufkatechesen des Mailänderbischofs Ambrosius.

Sie sind in ihrer ursprünglichen Fassung im Werke De sacramentis,
in der literarisch umgearbeiteten Form in De mysteriis enthalten. Außer
diesen können wir die ältesten Sakramentarien und Ordines heranziehen,
so das Sacramentarium Gelasianum, den ältesten Ordo Romanus (Nr. XI
in der jüngst von Andrieu besorgten Ausgabe), der in das 7., vielleicht
noch 6. Jahrhundert zurückgeht 4. Wir müssen uns freilich bewußt bleiben,

daß wir damit nicht an die Taufriten einer kleinen Landkirche des
5. Jahrhunderts herankommen, die offenbar verkürzt wurden, von der

1 Vallesia III, 1948, S. 22 Fig. 3 B und IV, 1949, S. 24.
2 Th. K. Kempf, Die vorläufigen Ergebnisse der Ausgrabungen auf dem Gelände

des Trierer Doms, Germania 29, 1951, S. 49 u. 52.
3 E. Marec, a. a. O. S. 59.
4 M. Andrieu, Les Ordines Romani II, 1948, S. 444/47 (Spicilegium Lovan. 23).

85



Verschiedenheit der Liturgien ganz abgesehen. Trotz dieser Einschränkung

leuchtet aus diesen Quellen sogleich das Sinngemäße der Anlage
von Zurzach und ihrer Orientierung ein. Ich glaube zwar nicht, daß die

enge, nur 40 cm breite Lücke im Westen, zwischen Kastellmauer und
Südfront der Kirche, den Taufbewerbern als Eingang diente. Man trat
wohl von der Kirche her in den westlichen Teil der Taufanlage, den

Prof. Laur durch einen Vorhang unterteilen möchte (Abb. 1, 3a und b),

um den Vorschriften der Liturgie großer Baptisterien gerecht zu werden.

Die Taufhandlung selbst wurde der Schicklichkeit halber vielfach
verhüllt ; deshalb haben Baptisterien bisweilen Baldachine oder Ciborien

mit Vorrichtungen für Vorhänge l. In der Jerusalemerliturgie fand die

Widersage an Satan im Vorraum statt, in der Mailänderliturgie
hingegen nur die « Öffnung der Ohren »2. Die Widersage geschah nach

Westen gewandt. Ihr folgte nach Osten gerichtet die Hingabe an die

Dreifaltigkeit3. Daraus erklärt sich die Orientierung der Anlage in
Zurzach, wie wir sehen werden auch in Riva und Agaunum. Die Entkleidung

vor der Taufe versinnbildet die Entsagung an die Welt. Die Para-

dosis Hippolyts fügt ausdrücklich bei, die Frauen werden ihre Haare
lösen und allen Schmuck beiseite legen 4. Wie eine Illustration dieser

Vorschrift mutet der Kopf einer Haarnadel an, der auf dem Boden des

Taufraumes zum Vorschein kam.

Zur Taufe selbst stieg der Täufling in Zurzach von Westen her drei
Stufen hinauf, dann zwei Stufen hinunter in das Wasserbecken und
stand gegen Osten gewandt, wo keine inneren Stufen sichtbar sind, während

der Priester auf dem östlichen Rand des Beckens an ihm das Sakrament

vollzog durch Aussprechen der trinitarischen Taufbefragung oder

Taufformel und gleichzeitiges dreimaliges Aufgießen von Wasser auf
das Haupt (Infusionstaufe) oder, in gewissen Riten, durch Besprengen
des Körpers (Aspersion). Da der Täufling im Wasser stand, doch höchstens

60 cm tief, so können wir von einer Verbindung der Immersionstaufe

mit der Infusions- oder Aspersionstaufe sprechen 5. Die ursprüng-

1 Vgl. Th. Klauser, Art. Ciborium, Reallexikon f. Antike u. Christentum, Bd. 3, 82.

G. B. Giovenale, Il Battistero Lateranense, 1929, S. 82 f.
2 Cyrill, Cat. myst. I ; Ambrosius, De myst. I ; cf. II, 5.
3 Ambrosius, De myst. II, 7.
4 Paradosis XXI, 5 (G. Dix, 193", S. 33). Die Entblößung war später nur eine

partielle.
0 Vgl. G. B. Giovenale, a. a. O. S. 58-61. Übrigens geben die zahlreichen, freilich

verschiedenen Regionen und Zeiten angehörenden Taufrituale, welche

J. A. Assemani, Codex Liturgicus II, Parisiis et Lipsiae 1902 veröffentlichte,

86



liehe Immersionstaufe hatte, wenigstens im Falle von Erwachsenen,
wohl bereits eine Entwicklung durchgemacht. Nach der Taufe stieg der

Neophyt auf der Westseite wieder hinaus. Diese Anlage — drei Stufen

hinauf, zwei hinunter — ist etwas sonderbar. In der Regel führen die

Stufen — meistens drei in größeren Baptisterien ¦— unmittelbar, ohne

Aufstieg in die Tiefe des Beckens, das von einer Brüstung umgeben
sein kann. In der Piszinenform, die in Agaunum gewählt wurde, führen
sie auf der einen Seite hinunter, auf der entgegengesetzten hinauf. Bereits
Isidor von Sevilla hat die Dreizahl von der dreifachen Absage (Abstieg)
an Satan und von der dreifachen Hingabe (Aufstieg) an die Dreifaltigkeit

gedeutet. Daß die Feuerstelle im Räume östlich des Taufbeckens in
Zurzach auf die Erwärmung des Taufwassers schließen läßt, wie Prof.
Laur vorschlägt, halte ich für möglich. Bereits die wohl in Syrien
entstandene Didache (c. 7, 2) gestattet dies, aber auch andere spätere
Rituale z. B. der syrischen Kirche 1. Nach der Taufe und Salbung
ordneten sich die Täuflinge zum feierlichen Einzug in die Kirche, wo die

Opferfeier folgte. So läßt sich in der Taufanlage von Zurzach trotz ihrer
Beschränkung auf das unbedingt Notwendige die altchristliche Liturgie
veranschaulichen.

Prof. Laur-Belart erwähnt endlich als kirchengeschichtliche
Schlußfolgerungen seiner Entdeckung die Kontinuität des Christentums
zwischen der römischen und germanischen Periode und die « vertiefte
historische Weihe » des Kultes der hl. Verena. Er wirft die Frage auf, ob

in Zurzach ein Bischof residierte, was sehr zweifelhaft sei. « Man werde
vielmehr annehmen müssen, daß entweder der Bischof von Vindonissa

zur Taufe nach Zurzach kam, oder daß im 5. Jahrhundert die Taufe
noch nicht so streng geregelt war, d. h. daß stellvertretende Priester
die Taufe vollziehen konnten » (S. 83). In der Periode, die uns interessiert,

ging zwar die Entwicklung den umgekehrten Weg, d. h. das dem
Bischof vorbehaltene Taufrecht ging mehr und mehr an die Priester der
« Pfarrkirchen » über. Sicher wäre es verfehlt, aus dem Vorhandensein
eines Baptisteriums auf die Residenz eines Bischofs zu schließen. Selbst

wo ein Bischof die Taufliturgie vollzog, begnügte er sich nach dem oben
erwähnten ältesten Ordo Romanus damit, einen oder zwei, vielleicht

den besten Aufschluß, z. B. S. 59, 104 f., 225, 235 f., 252-261, 297 f., 349 f. usw.
Eine bildliche Darstellung bietet der Altarvorsatz von S. Ambrogio in Mailand :

Taufe des hl. Ambrosius, 9. Jh. ; vgl. Diet, d'archéol. ehret, et de lit. XI, 111. 8053
u. Kol. 1026 oder Ambrosiana. Milano 1942, S. 142 u. Tav. XXVI.

1 J. A. AssEMANi, a. a. O. S. 252 : Im Winter warmes, im Sommer kaltes Wasser.

87



drei der Täuflinge persönlich zu taufen. Priester oder auch andere
Kleriker führten die begonnene Spendung des Sakramentes an den andern
zu Ende. In den Titelkirchen Roms und auf dem Lande daselbst ist
die Ausübung des Taufrechtes durch gewöhnliche Priester bereits im
4. Jahrhundert nachweisbar 1. Wir dürfen die gleiche Praxis auch in
anderen Gegenden annehmen. So wurden z. B. in Syrien Baptisterien
nicht nur in Bischofskirchen, sondern auch außerhalb derselben gefunden

2. In Gallien und Spanien werden seit dem 5. und 6. Jahrhundert
Landkirchen mit eigenen Geistlichen unter der Bezeichnung « parochia »

erwähnt3. Vielleicht darf man als nächstliegendes Beispiel die im Römerkastell

Argentovaria (Horburg) gefundene Kirche erwähnen, die nach
L. Pfleger nie Bischofskirche war, sondern nach den Wechselfällen der
Völkerwanderung vom Bistum Basel abhängige Pfarrkirche wurde. Sie

war Mutterkirche von Colmar4. Es scheint zum vornherein
ausgeschlossen, daß solchen Kirchen, die voll ausgebildeten, wenn auch kleinen

Gemeinden dienten, das Taufrecht vorenthalten war. Man könnte
hier höchstens noch das Institut der Chorbischöfe in Erwägung ziehen,
das indessen im Abendland vor dem 8. Jahrhundert in ganz wenigen
Fällen nachweisbar ist. Eine andere Frage ist, ob der Taufpriester auch
die in der Regel der Taufe folgende sakramentale Firmung spendete,
wie dies heute noch im Osten der Fall ist, oder ob diese, wie heute
noch im Westen, dem Bischof reserviert war 5.

Wichtig scheint in Zurzach auch die Feststellung, daß laut
Ausgrabungsergebnis die Kirche älter als die Taufanlage ist. Erstere hätte dann
zuerst der römischen Garnison gedient. In späterer Zeit (wann hätte
sich um dieselbe eine eigentliche Gemeinde gebildet, die durch
Taufspendung sich entwickelte und erhielt. Das würde natürlich neues Licht

1 Vgl. J. Zettinger, Die ältesten Nachrichten über Baptisterien der Stadt Rom
Röm. Quartalschrift 16, 1902, S. 326-349. Ferner M. Andrieu, Les Ordines
Romani II, 1948, S. 409-413. Zum Taufspender vgl. O. Heggelbacher, Die christi.
Taufe als Rechtsakt nach dem Zeugnis der frühen Christenheit (PARADOSIS
VIII). Freiburg 1953, S. 44-49.

2 H. C. Butler, Early Churches in Syria, 1929, S. 152.
3 Vgl. Bihlmeyer-Tüchle, Kirchengeschichte I, 1955, S. 318 mit daselbst

verzeichneter Literatur.
4 Archiv f. elsässische Kirchengeschichte 4, 1929, S. 11.
5 Zur Frage des Taufritus überhaupt findet man Wesentliches im Artikel Baptême

von P. de Puniet, in Diet, d'archéol. ehret, et de liturgie II, 1, col. 251-346,
für den gallischen Bereich im besonderen : La liturgie baptismale en Gaule avant
Charlemagne, Revue des Questions Historiques, N. S. 28, 1902, S. 382-420. Hier
behandelt de Puniet auch die Firmung. Für die Entwicklung der Taufliturgie
in Syrien vgl. man J. Lassus, Sanctuaires chrétiens de Syrie, 1944, S. 217-228.

88



auf die Christianisierung der Gegend werfen. Daß unter dem quadratischen

Taufbecken eine ältere Taufanlage vorhanden ist, wie Prof. Laur
vermutet, scheint unwahrscheinlich, sollte indessen nachgeprüft werden.

Jedenfalls dürften Taufanlage und seitliche Kirchentüre gleichzeitig sein.

Ungeklärt ist der Eingang zum « Heizraum 2 », ob von der Ostwand

oder der Apsis her.

RIVA SAN VITALE
(Tafel I-II)

Dieses besterhaltene altchristliche Baptisterium im Gebiete der Schweiz,

ein wahres Kleinod, ist längst bekannt. Sein Alter und sein Wert sind

indessen erst in den letzten Jahrzehnten voll erkannt worden. Suzanne

Steinmann-Brodtbeck hat in gewissenhafter Verarbeitung der
Ausgrabungsergebnisse der Jahre 1919/1926, unter Mithilfe von Prof. Dr. J. Zemp

die grundlegende Monographie im 3. Band (1941) der Zeitschrift für
schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte geschrieben (S. 193-240).

Zur Isolierung und Restaurierung des im Laufe der Zeit ganz umstellten
und mißhandelten Baues kam es nach langen Verhandlungen erst in
den Jahren 1953-1955. In einer reich illustrierten, vom Unterrichtsdepartement

des Kantons Tessin (Staatsrat Dr. Brenno Galli) herausgegebenen

Schrift (Bellinzona 1955) berichten Fr. Chiesa über die

Verhandlungen, Don Arturo Ferrini über Taufliturgie, Ferd. Reggiori über

die Geschichte des Baues, Mario Rossi über die Fresken, Guido Borella

über die technische Seite der Restauration.

Der Grundriß (Taf. II) der Anlage zeigt im Kern ein achtseitiges
Taufbecken, das von einem regelmäßigen quadratischen Zentralbau
umschlossen wird, den selbst wieder ein ebenso regelmäßiger quadratischer

Umgang umgibt. Der quadratische Zentralbau entwickelt sich zum Ok-

togon, indem sich vier halbrunde Nischen diagonal in die Ecken fügen,
während die vier Eingänge in den Achsen liegen. Erst in einer zweiten

Periode wurde der östliche Eingang durch eine halbrunde Apsis
verschlossen, die später eine trapezförmige zur Aufnahme eines Blockaltars,
schließlich eine dritte vertiefte halbrunde ablöste.

Im Aufriß (Taf. I-II) ist nur der Zentralbau erhalten, von außen
gesehen ein Würfel, der kurz unter dem Dach durch Abschrägung der

Ecken in ein Oktogon übergeht. Im Innern ist die Gliederung von unten

an achtseitig. Eingänge und Eckennischen schließen sich nach oben zu

89



einem Bogenkranz. Über ihm verengen sich schließlich die acht glatten,
in den Achsen ursprünglich von Bogenfenstern durchbrochenen Flächen

zu einer achtteiligen Kuppel. Die Fenster sind im Laufe der Zeit
wiederholt geändert worden. Das kreuzförmige im Osten wird mit der Altar-
apsis in Beziehung stehen (vgl. Taf. I).

Die Anlage zeigt also ein klassisches Beispiel des quadratischen Um-

gangsbaptisteriums, dessen Zentralbau die quadratische Grundform mit
der oktogonalen verbindet.

Bei den jüngsten Restaurationsarbeiten konnten die Grundmauern
des Umganges in einer konstanten Entfernung von 3.30 m vom
Zentralbau auf allen Seiten festgestellt werden, je zwei Eingänge auf der

Nord- und Westseite, drei auf der Südseite, wo die Basilika gewesen
sein muß. Die heutige Kuppel erwies sich als ein Werk des 17.-18.

Jahrhunderts. Vier in den Achsen gelegene Rundbogenfenster spendeten

ursprünglich Licht von oben. Zu den von jeher an der Westseite
sichtbaren Konsolen, auf denen vermutlich das Dach des Umganges ruhte,
wurden drei weitere im nahen Pfarrhaus gefunden. Reggiori datiert sie

in das 3. Jahrhundert und glaubt, daß sie von einem älteren Denkmal
stammen. Die Kanalisation zur Ableitung des Taufwassers wurde

vollständiger ermittelt. Selbst ein Wasserhahn aus Bronze kam zum
Vorschein. Weitere Räume lagen außerhalb des Baptisteriums. Reste davon

bis zu 3 m Höhe wurden in den Mauern des Pfarrhauses festgestellt.
Der an der nördlichen Umgangsgalerie gelegene Saal diente eher dem

Unterricht der Katechumenen als der Spendung der Firmung.
Steinmann-Brodtbeck hatte den Urbau ca. 500 datiert : Die bekannten

Umgangsbaptisterien würden vom 4. bis in das 7. Jahrhundert
reichen. Der Grundriß des Kernbaues : außen quadratisch, innen

achtseitig, und die Nordlage (nördlich der Kirche) wiesen in das frühe
Christentum. Terminus post quem wäre die Missionstätigkeit des Bischofs

Abundantius von Como (gest. 468/469), zu dem Riva ursprünglich
gehörte. Terminus ante quem wäre der Einfall der Langobarden i. J. 568.

Reggiori gibt ohne weitere Begründung das 5. Jahrhundert als

Entstehungszeit an (S. 25). Die Fresken stammen aus den verschiedensten

Epochen, 8. 10. (Kreuzigung), 11./12. (Gericht), 14., 15., 17.

Jahrhundert (Reggiori-Rossi).
Diese hohe Datierung wird trotz Widerspruch den Tatsachen

entsprechen. Damit ist das Baptisterium von Riva älter als das formal ihm

am nächsten stehende von Kalat Seman (6. Jh.), obwohl die Bestimmung

des letzteren : Baptisterium oder Martyrium noch nicht außer

90



Zweifel steht1. Doch wäre es widersinnig, eine Abhängigkeit des

syrischen Baues vom westlichen anzunehmen. Zeigt doch bereits das Um-
gangsbaptisterium der Marienkirche von Ephesus eine entwickeltere
Form (4. Jh.)2. Seit der Veröffentlichung von Steinmann-Brodtbeck kennen

wir ein weiteres Umgangsbaptisterium in Augaunum (6. Jh. so unten).
Hingegen ist die von Steinmann-Brodtbeck herangezogene Georgskirche
von Ezra ein Martyrium 3. Weniger überzeugend für das hohe Alter ist
der Beweis aus der Nordlage. So liegen die Baptisterien von Zurzach,

Agaunum, der hl. Thekla in Mailand (wohl Ende des 4. Jh.), S. Aquilino

bei S. Lorenzo in Mailand (sofern es sich um ein arianisches
Baptisterium des 4. Jh. handelt) im Süd-Osten der dazugehörigen Kirchen.
Das nämliche gilt von den meisten syrischen Taufhäusern 4, von jenem
der nördlichen Nekropolis in der Menasstadt usw. Fügen wir indessen

bei, daß vom stilistischen Standpunkt aus kein Hindernis bestände (aber
auch kein zwingender Grund), den Bau von Riva höher zu datieren als

es Steinmann-Brodtbeck und Reggiori tun.
Die zeitliche Folge der Umbauten ist am leichtesten an den sukzessiven

Apsiden der Ostfront abzulesen (Taf. I-II Grundriß). Da die letzte
außen mit Lisenen, innen mit Fresken geschmückte Apsis nach
Steinmann-Brodtbeck dem 11., nach Reggiori dem 9. Jahrhundert angehört,
müssen die vorausgehenden Veränderungen zwischen dem 5. und 9. bzw.
11. Jahrhundert eingetreten sein, die erste laut des archäologischen
Befundes kurz nach der Entstehung des Urbaues. Prof. Zemp möchte diese

sehr frühe Umgestaltung einem Konfessionswechsel zuschreiben. « Demnach

wäre der Urbau als arianisches, der umgestaltete, bereicherte Bau
als orthodoxes Baptisterium zu betrachten » folgert, wenn ich richtig
verstehe, Steinmann-Brodtbeck (S. 238). Dieser Schluß scheint
problematisch. Wenn man die Christianisierung der Gegend und die

Entstehung des Baptisteriums mit der Tätigkeit des Corner Bischofs Abun-
dantius in Beziehung bringen will, wofür sicher Gründe vorhanden sind,
ist nicht einzusehen, warum der Urbau Arianern zuzuschreiben ist und

warum er ungefähr 30 Jahre nach dem Tode dieses Missionars entstanden
sein soll. Wir wissen, daß Ambrosius von Mailand am Ende des 4.

Jahrhunderts Felix als ersten Bischof von Como einsetzte. Bei den regen
Beziehungen zwischen Como und der römischen Niederlassung am süd-

1 J. Lassus, Sanctuaires chrétiens de Syrie, 1944, S. 226.
2 Fr. Knoll, Forschungen in Ephesos IV, 1, 1932, S. 43-50.
3 Vgl. J. Lassus, a. a. O. S. 140-142.
4 H. C. Butler, Early Churches in Syria, 1929, S. 208. J. Lassus, a. a. O. S. 217.

91



liehen Ende des Luganersees 1 liegt somit eine frühere Entstehung der

Christengemeinde von Riva durchaus im Bereich der Möglichkeit. Für
die Anfügung der kleinen Apsis an die Ostseite des Baptisteriums finden
wir keinen andern Grund als ein durch die Liturgie geschaffenes Bedürfnis,

d. h. vermutlich die Spendung der Firmung. Auch Steinmann-Brodtbeck

spricht (S. 217) von « größter Wahrscheinlichkeit ». Doch wozu eine

Apsis, fragt man sich, wenn bereits im Urbau ein Consignatorium
vermutet wird (ebd.). Wir stehen hier vor dem bereits oben erwähnten
unlösbaren Problem der Spendung der Firmung durch den gewöhnlichen
Priester auch im Westen. Jedenfalls wenden wir zu Unrecht alle
Einzelheiten des Taufrituales bischöflicher Kirchen auf ländliche Baptisterien

an, selbst wenn wir solche Rituale in Landkirchen finden, wie dies

mit dem von Don Arturo Ferrini zitierten, aus Sonvico stammenden

Pergament der Fall zu sein scheint. Der S. 15 Anm. 1 erwähnte Passus :

<( Presbyter, Diakone und wenn nötig Akolythen treten, nachdem sie

die Schuhe gelöst und weiße Kleider angezogen haben, in die Piszine,
in das Wasser » steht wörtlich in dem von Assemani (Codex liturgicus
Bd. II S. 59) nach E. Martène veröffentlichten Taufrituale, das aus Reims

stammen soll. Hier ist die Rede von der Kinder- nicht der Erwachsenentaufe,

die freilich bis ins späte Mittelalter eine Immersionstaufe war.
Nachdem wir nun einmal im Bereiche Mailands sind — Como war

Suffraganbistum dieser Metropole — könnten wir uns auch fragen, an
welcher Stelle des Baptisteriums die im Mailänderritus gebräuchliche 2,

der Taufe folgende Fußwaschung stattfand. In Albenga z. B. wurde in
der nordöstlichen, dem Eingang gegenüberliegenden quadratischen
Nische eine Vertiefung gefunden, die nach G. de Angelis d'Ossat ein

Becken für die liturgische Fußwaschung war 3. In Riva hätte die erste

Apsis dem gleichen Zwecke dienen können. Dann wäre das Rätsel ihrer
Bestimmung gelöst. Doch scheinen die Ausgrabungen keinen Anhaltspunkt

für diese Lösung gegeben zu haben. Ausgeschlossen ist sie

deswegen nicht.
Die Anfügung der ersten Apsis könnte sich aber trotzdem aus einem

Konfessionswechsel erklären und zwar aus einem Wechsel vom katholischen

zum arianischen Bekenntnis sei es der Ostgoten sei es der
Langobarden. Beide Stämme hatten ihr Christentum und damit auch ihre

1 Vgl. die Belege bei F. Stähelin, Die Schweiz in röm. Zeit. Basel 1927, S. 145 f.
2 Ambrosius, De myst. VI, 31.
3 Guglielmo de Angelis d'Ossat, I Battisteri di Albenga e di Ventimiglia.

Bollettino R. Dep. Storia Patria per la Liguria II, 1936, p. 249.

92



Liturgie vom Osten empfangen (die Langobarden wenigstens mittelbar),
wo, wie bereits bemerkt, die Firmung seit dem 4. Jahrhundert auch von
Priestern gespendet wurde 1. Natürlich würde die Annahme einer
östlichen (byzantinischen) Liturgie durch eine katholische Gemeinde ebenso

eine Erklärung geben. Während der gotischen und langobardischen Zeit
bestanden allenthalben byzantinische Kastelle mit Kirchen, und die
Geschichte Riva's ist nicht von jener des nahen Como zu trennen.

Die Verdrängung der ersten Apsis durch die zweite trapezförmige mit
ihrem Blockaltar mußte durch einen neuen liturgischen Sachverhalt,
möglicherweise durch einen neuen Konfessionswechsel bedingt worden sein.

Die Bekehrung der arianischen Langobarden zum katholischen Bekenntnis

vollzog sich im Laufe des 7. Jahrhunderts. Sollte sie die Veränderung

veranlaßt haben Steinmann-Brodtbeck datiert tatsächlich diese

zweite Apsis auf Grund stilistischer Vergleiche in die weite Spanne vom
7. zum 9. Jahrhundert2. Wir stellen mit diesen Hinweisen bloß eine

Arbeitshypothese auf. Es müßte die Anwesenheit von Goten und
Langobarden in Riva durch Funde bewiesen werden. Wie verwickelt die
politischen und kirchlichen Verhältnisse Norditaliens in der ausgehenden

Antike und im frühen Mittelalter waren, ist aus der geschichtlichen
Einleitung G. Bognetti's zu den Fresken in S. Maria di Castelseprio ersichtlich

3. Diese frühmittelalterliche Insel byzantinischer Kultur, über deren

Alter freilich gestritten wird, ist nur wenige Kilometer von Riva entfernt.
Es sei noch ein Wort über die Taufpiszine beigefügt. Bei einem oberen

Durchmesser von 2.10 m und einer Tiefe von 0.57 m muß sie als

bescheiden bezeichnet werden. Das Lateran Baptisterium mißt über
8 m im Durchmesser und hat eine Tiefe von 0.70 m. Entgegen drei
Stufen im Lateran haben wir deren nur zwei in Riva, wie übrigens in

1 Wir finden die Apsis im arianischen Baptisterium von Ravenna (Grundriß nach
Hubert bei Steinmann Brodtbeck, a. a. O. S. 227 Abb. 16c), nicht im etwas
früheren der Orthodoxen. Hingegen fehlt die Apsis im Baptisterium der heiligen
Thekla bei der Basüica Maior in Mailand wohl aus dem Ende des 4. Jahrhunderts
(vgl. A. de Capitani d'Azargo, La ¦ Chiesa Maggiore ¦ di Milano Santa Tecla.
Milano 1952, Tav. I-II. Zur Datierung vgl. Rivista di archeol. crist. 27, 1952,
S. 164-166), in Agaunum wenigstens vor der Karolingerzeit (so unten). Anderseits

finden wir sie häufig im Osten oder in vom Osten abhängigen Gegenden :

Konstantinopel, Jerusalem, Kalat Seman, Grado, Nocera usw. Doch waren dies
Bischofssitze. Es ist auch nicht gesagt, daß die Spendung der Firmung durch
einen Priester in einer Apsis geschehen mußte.

2 A. a. O., S. 238.
3 G. P. Bognetti, G. Chierici, A. De Capitani d'Arzago, Santa Maria di Castelseprio.

Milano 1948. Vgl. auch J. Zeiller, Etude sur l'arianisme en Italie. Mél.
d'Arch. et d'Hist. 25, 1905, S. 127-146.

93



Zurzach und in Agaunum. An der östlichen Seite fehlen sie in Riva wie
in Zurzach. Steinmann-Brodtbeck deutet die hier befindliche rechteckige
Ausbuchtung richtig vom Ort des Priesters.

Die Entkleidung fand wohl nicht im Umgang, sondern im Mittelbau
statt. Die Nischen eigneten sich zur Aufnahme der Kleider. Denn auch
die Wiederbekleidung muß im Zentralbau stattgefunden haben, da ihr
unmittelbar die Firmung folgte, d. h., wenn unsere Vermutung richtig
war, in der östlichen Apsis *.

Die der Taufe vorausgehende Öffnung der Ohren, nicht die Widersage

an Satan, wurde nach dem Mailänderritus 2 offenbar in der
westlichen Umgangshalle vollzogen. Die feierliche Prozession nach der südlich

gelegenen Basilika durchschritt das in der Mitte breitere Tor der
südlichen Umgangsmauer.

Mit dem Verschwinden der Erwachsenentaufe im Frühmittelalter,
gleichzeitig als die letzte Apsis angefügt wurde, war auch der Umgang
dem Untergang geweiht. Über die oktogonale Piszine wurde ein neues,
aus einem Monolith geschnittenes Taufbecken von gleicher Größe gestellt.

So lassen sich die Schicksale des Denkmals in seltener Geschlossenheit
durch rund 1500 Jahre verfolgen. Alle Phasen dieser Entwicklung sichtbar

zu machen war das Ziel der Isolierung und Restaurierung. Der
Voranschlag überschritt die Summe von 130 000 Fr., die von Pfarrgemeinde,
Kanton und Bund aufgebracht wurden. Die Ausgabe lohnte sich wohl.
Das Baptisterium von Riva wird stets eine bevorzugte Stellung innerhalb

der altchristlichen Altertumswissenschaft einnehmen. Das letzte
Wort über seine Bedeutung und Geschichte ist noch nicht gesprochen.

SAINT-MAURICE
(Abbildung 2)

Im Jahre 1948 hat Louis Blondel innerhalb der Abteigebäude von
Saint-Maurice (Agaunum) das dritte, zeitlich letzte Baptisterium
freigelegt 3. Er datiert es in die zweite Hälfte des 6. Jahrhunderts. Ein dem
5. Jahrhundert angehörendes quadratisches Baptisterium südlich einer

1 Vgl. Ambrosius, De mysteriis VII ; De sacramentis III, 2.
2 Ambrosius, De myst. II ; De sacr. I, 1. Reggiori, a. a. O. S. 25, verlegt zwar

den Westeingang in die Zeit unmittelbar nach dem Urbau, als die erste Apsis
errichtet wurde.

3 Louis Blondel, Le baptistère et les anciens édifices conventuels de l'Abbaye
d'Agaune. Vallesia IV, 1949, p. 15-28.

94



R

p<ì-

3

N*Ten

tfl-

9-

£

<^

-U

J

u

is-

Sir\
¦c

<c/

a;

röoû-

«¦

«

a

N

3>ê^

<ji

«I

5

<r-

UJ

O

*

•cse:

S

«
M

or

-O

ff^nè

?W

Vf,1

?7<ns:

tn

en

JL_>

JJ

m

ti

*

8_

*=

u

x

>

*

g

X

*

tn

R

x

3

1

o

o

S

a_

>

q

X

X

tu

Abb.

2.

Saint-Maurice

Baptisterium,

Kirchen

und

alter

Konvent

Nftfli

Vallesia,

TV,

1949,

p.

27,

Fig.

6



Basilika des gleichen Jahrhunderts wäre ihm vorausgegangen 1. Da
Märtyrerheiligtümer als Mittelpunkt von Wallfahrten häufig mit monumentalen

Baptisterien verbunden waren 2, und die Taufe auch an Märtyrerfesten

gespendet wurde, überrascht die Entdeckung nicht.
Das zweite Baptisterium von Agaunum (Abb. 2) ist wie jenes von Riva

ein Umgangsbaptisterium. Im Mittelpunkt liegt eine ovoidale Piszine,

um sie ein quadratischer Zentralbau ohne Nischen. An diesen fügen sich

auf allen Seiten äußere Galerien von ungleicher Breite. Die Proportionen

sind andere geworden. Der Zentralbau (8.40 m x 8.05 m im
Innern) ist im Vergleich zu den schmäleren Galerien (2.25 m im Norden
und Osten, 2.75 m im Westen, nur 1.50 m im Süden) mächtiger und
dazu sein Boden um 50 cm über jenen der Galerien erhöht worden. Wir
entfernen uns somit von den durchaus regelmäßigen, symmetrischen
Maßen der Tessiner Parallele. Die Eingänge sind leider nicht mehr
feststellbar, ausgenommen jene an der Westfront des Zentralbaues, wo sie

unsymmetrisch in der südlichen Hälfte nach einem Treppenaufstieg in
das Innere führen. Erst in karolingischer Zeit wurde, wie in Riva, im
Osten eine erhöhte, breite und tiefe Apsis angefügt, zu der mehrere Stufen
hinaufführten. Sie diente wohl zur Aufnahme eines Altares, von dem freilich

keine Spuren gefunden wurden. Man konnte natürlich vor dem Altar,
wie heute noch, die Firmung spenden. Ein Consignatorium läßt sich nicht
nachweisen.

Die Lage des Baptisteriums zur Basilika muß auffallen. Es steht südlich

der Apsiden der drei aufeinander folgenden Kirchen (vom 6. bis

zum 8. Jahrhundert, Abb. 2, II, III, IV), im spitzen Winkel zu ihnen.
Seine nördliche Umgangsgalerie führt in gerader Fortsetzung zum
Eingang eines später gedeckten Korridors (Katakomben genannt), durch
den man der Basilika entlang zu ihrem westlichen Portal gelangt.
L. Blondel erklärt diese sonderbare Lage aus dem Mangel an Raum.
Hier wäre noch der einzige verfügbare Bauplatz gewesen. Liturgische
Erwägungen dürften indessen nicht weniger maßgebend gewesen sein.

Die genaue West-Ost-Richtung entsprach der bei der Widersage und

Hingabe beobachteten Haltung der Täuflinge. Raummangel allein
scheint die schiefe Stellung des Baptisteriums zur Apsis des 6.

Jahrhunderts nicht zu erklären. Die Bauten östlich von ihr stammen ja aus

1 Vallesia III, 1948, S. 22 u. 25 Fig. 3.
2 Vgl. J. Lassus, Sanctuaires ehret, de Syrie, 1944, S. 217-228. Für Gallien wäre

Caesarius von Arles heranzuziehen, s. CCXXV, 6 MORIN, p. 84G. Taufen an
Märtyrerfesten

96



T-

« »

<r

7'"';:

y

+
¦¦~

i-:-.

isM!*XV

œs
s**«Sh

w K ».

2^1
S si

n«s
S«8| k-v
-4»

*-.

^É.^£-m*****.

'Ara - j^

Taf. I. Riva San Vitale
Baptisterium, Ost-Süd-Ansicht

Nach II Battistero di Riva San Vitale
Edizioni dello Stato, Bellinzona MCM1.Y, p. 1



Taf. II. Riva San Vitale
Baptisterium

Nach II Battistero di Riva San Vitale
Edizioni dello Stato. Bellinzona MCMI.V, p

r

in : Anfiil.; unteli : Gruncllriß

1 COSTnuZlONE CSKjlfv-a.A i I S SECOLI 13 - UE

l cosTBi/ZionE ocjóiruBiA b setoli snr-xc:

ï «/AflZi DELLE Più A.1TICHC ar.ölWiTi 7 SECOLO ZgBt

O 4 SECOLI 2 - X 6 CCCEnTiSSIME COSTOUZIOMI

pczz?

r
T

Ih»

'

n

IZJ
f1

m*T
u



späterer Zeit (Basiliken des 8. und 11. Jh., Abb. 2, IV, clocher) 1. Daß
der Eingang zur Basilika (von der Stadt her) bzw. zum Korridor am
östlichen Ende der nördlichen Baptisteriumgalerie lag, dürfte zum
mindesten zweifelhaft sein. Diese Galerie hatte ihre eigene Funktion. In
ihr hielten sich die Täuflinge nach der Taufe auf und ordneten sich zur
Prozession.

Die Taufpiszine ist der best erhaltene Teil der Anlage. Auch sie ist
im Laufe der Zeit wie jene von Riva dreimal verändert worden.
Ursprünglich war sie ein ovoidales Becken mit quadratischen Ausbuchtungen

im Süden und Norden für die Ein- und Ausgangsstufen. 1.48 m x
1.56 m messend war sie etwas kleiner als jene von Riva (2.10 m obere

Weite). Hingegen war sie etwas tiefer (0.65 m gegen 0.57 m). Wegen
des breiten Randes vermutet L. Blondel das Vorhandensein eines von
4 Säulen getragenen Ciboriums, ich nehme an mit einer Brüstung. Später,
als man im Osten die Apsis errichtete, wurde die Piszine durch den
Einbau einer Steinbank auf eine kreisrunde Öffnung von 80 cm Durchmesser

verengt. Schließlich wurde sie ganz zugemauert und darüber ein
mittelalterlicher erhöhter Taufbrunnen aufgestellt, nach L. Blondel zur
Zeit, da die Immersionstaufe aufhörte, richtiger wäre, als die
Immersionstaufe Erwachsener aufhörte. Bei Kindern war die Immersionstaufe
bis ins späte Mittelalter die Regel. Dazu genügte ein relativ kleiner
Taufbrunnen. Erst seit dem 15. Jahrhundert wird die Infusionstaufe
auch für die Kinder allgemein. In Agaunum setzt die zweite verengte
Piszine immer noch die Immersionstaufe auch für Erwachsene voraus,
verbunden natürlich mit der Infusion.

An Hand der Anlage von Agaunum läßt sich die Taufliturgie noch
anschaulicher rekonstruieren. Die südliche Hälfte des westlichen
Umganges ist nach Norden, wohl durch eine Türe, abgeschlossen. Die Galerie
ist hier breiter als auf den andern Seiten. In ihr wurden die der Taufe
vorausgehenden Zeremonien vollzogen. Dann schritten die Kandidaten
die Treppe hinauf und traten in den Taufraum. Hier stiegen sie offenbar
durch die ihnen zunächst liegende südliche Ausbuchtung über die zwei
Stufen in die Piszine. Nach dem Empfang des Sakramentes traten sie

aus der entgegengesetzten nördlichen Seite hinaus. Da hier die Aus-

Aus der Lage des Baptisteriums im Verhältnis zu den Kirchenapsiden wäre man
überhaupt versucht, zu schließen, daß ersteres letztere voraussetzt. L. Blondel,
dessen Zuständigkeit anerkannt ist, datiert dagegen das Mauerwerk des
Baptisteriums und die Piszine ohne Zögern in eine Zeit, in der die römischen
Traditionen noch lebendig waren, a. a. O. S. 24.

97



buchtung länger ist und sich erweitert, stand vermutlich der Neophyt
auf der ersten Stufe bis das Wasser abgeflossen war und der Priester
ihm die erste postbaptismale Salbung gespendet hatte. Gewisse Rituale
bestimmen wenigstens, daß diese Salbung erfolge während der Täufling
noch im Wasser steht1. Der Platz des Taufspenders war, wenn ich

richtig deute, nicht, wie L. Blondel will, in der südlichen Ausbuchtung,
sondern auf oder an dem östlichen Rand der Piszine, auf der Seite der

(späteren) Apsis. Das ergab sich aus den beiden Anlagen in Zurzach
und in Riva. Das können wir übrigens aus fünf Inschriften ermitteln,
die der afrikanische Dichter Calbulus für ein altchristliches Baptisterium
verfaßte : Die erste befand sich « Auf der Seite des Bischofs » (a parte
episcopi), die zweite «Beim Abstieg in den Taufbrunnen » (descensio

fontis), die dritte «Beim Aufstieg aus dem Brunnen » (ascensio fontis),
die vierte «Dem Bischof gegenüber» (econtra episcopum), die fünfte
« Rings um den Taufbrunnen » (in circuitu fontis). Der Bischof stand
also weder auf der Seite des Eingangs in den Taufbrunnen noch auf

jener des Ausgangs. Aus dem Inhalt der Inschriften folgt, daß die

vierte « econtra episcopum » vom Eingang her zu lesen war, wo sich die

Täuflinge dem Taufbrunnen nahten, d. h. im Westen. Der Bischof stand

somit im Osten, den Täuflingen gegenüber 2. Die Jerusalemerliturgie (sie

ist nicht die einzige) bestimmt ausdrücklich, der Täufling schaue beim

Vollzug des Sakramentes nach Osten, der Taufspender nach Westen 3.

Freilich wage ich nicht zu behaupten, daß diese Vorschrift überall befolgt
wurde oder Geltung hatte4. In Agaunum setzt jedenfalls die Anlage

voraus, daß der Täufling auf der nördlichen Seite aus dem Taufbecken

stieg, sich dann von hier in die nördliche Galerie begab und dort wartete
bis alle das Sakrament empfangen hatten. Von da konnte die
Prozession der weiß gekleideten Neophyten zur Opferfeier sich durch den

Korridor mit den römischen Bogen nach dem Westeingang der Basilika
im Glanz der Taufampeln feierlich entfalten.

1 J. A. Assemani, Codex liturgicus II, S. 105.
1 Text bei C. M. Kaufmann, Handbuch der altchristl. Epigraphik, 1917, S. 336 f.
3 J. A. Assemani, Codex liturgicus II, S. 235, 251 (bei der Widersage und nach

derselben verschiedene Richtung), 260 (bei der Taufe).
4 Die Ausbuchtungen bei den ovoidalen Piszinen, die Ein- und Ausgänge sind

tatsächlich nicht immer gleich orientiert. Ein schönes Beispiel, das mit Agaunum

verglichen werden kann, ist das freilich quadratische Taufbecken von Hippo
Regius vgl. E. Marec, Hippone la Royale. Alger, 2« dé., 1954, S. 50 Pl. 24 u.
S. 123. Ebenso das Baptisterium der Johanneskirche in Gerasa, vgl. J. W. Crowfoot,

Early Churches in Palestine. London 1941, S. 97 u. PI. IVi.

98



Merkwürdigerweise wurde auch nach der Zerstörung der ältesten
Piszine die Taufe am gleichen Ort bis zum Bau der neuen Kirche i. J. 1624

gespendet, ebenso die Zeremonie der Fußwaschung am Gründonnerstag

1. Die Zusammenstellung von Taufe und Fußwaschung erinnert an
den mailändischen und syrischen Taufritus. Aber auch in Gallien war
die mit der Taufe verbundene Fußwaschung bekannt2.

Leider kennen wir den Aufriß des Baptisteriums nicht. Die geringe
Dicke der Mauern dürfte eine Steinkuppel ausschließen. Aus dem Grundriß

folgert L. Blondel Zusammenhänge mit südgallischen und östlichen

Bautypen, ohne indessen eingehende Vergleiche anzustellen. Das Rhonetal

und nicht die Alpenpässe wäre der Weg gewesen, auf dem die
östlichen Einflüsse bis in dieses Alpental gedrungen wären. Auch für das

Baptisterium von Riva hatte Steinmann-Brodtbeck im Osten (Kleinasien,

Palästina, Ägypten) beheimatete Bautypen als Vorbilder
angenommen, die über die Küstenländer der Adria bis an den Fuß der Alpen
sich ausgewirkt hätten (a. a. O. S. 230 f.). Fügen wir bei, daß der Wechsel

von halbrunden und viereckigen (in Riva den Eingängen entsprechenden)
Nischen seitdem auch im oktogonalen Baptisterium der hl. Thekla bei

der Basüica Maior in Mailand (Ende 4. Jh.) festgestellt wurde.
Aufschluß über die zeitliche Entstehung der Baptisterien von Riva

und Agaunum könnten auch die Proportionen geben. Bekanntlich sind

im Laufe der Zeit die Seitenschiffe der altchristlichen Basiliken im
Verhältnis zum Mittelschiff immer schmäler geworden. M. Stettier 3 hat eine

Verschiebung des Verhältnisses, freilich im umgekehrten Sinne, von
Umgang und Mittelraum in den Rundbauten von S. Costanza in Rom (4. Jh.)
und dem Baptisterium von Nocera (6./7. Jh.) namhaft gemacht. Man

darf diese Methode auch auf die Umgangsbaptisterien anwenden.

Folgende sind an drei Beispielen gemessen die Verhältnisse der inneren

Breite der äußeren Galerien zum inneren Durchmesser des zentralen
Raumes : Riva 1 : 2, 08 ; Kalat Seman 1 : 2,12 ; Agaunum 1 : 2,82 (breite
Westgalerie), 1 : 3,69 (nördliche und östliche Galerie), 1 : 5,33 (südliche
Galerie)4. Diese Ergebnisse lassen sich gut mit den oben erwähnten,

1 A. a. O. S. 22.
2 Caesarius von Arles, s. CCIV, 3 MORIN 778, 12.
3 M. Stettler, Das Baptisterium zu Nocera Superiore. Rivista di Archeologia

Cristiana 17, 1940, S. 137 : S. Costanza 1 : 1, 4 ; Nocera 1 : 1, 33.
4 Wir nahmen als Grundlage die Pläne für Riva von Reggiori S. 21, für Kalat

Seman von Vogue nach J. Lassus, S. 227, von Agaunum von L. Blondel, S. 17

Fig. 1. Kleine Ungenauigkeiten werden das Gesamtergebnis nicht wesentlich
beeinflussen. Selbstverständlich sollten die Vergleiche noch weiter ausgedehnt werden.

99



auf anderem Wege ermittelten Datierungen vereinbaren. Auffallend ist
wieder die Verwandtschaft von Riva und Kalat Seman. Immerhin lauten
die Ergebnisse zu Gunsten eines leicht höheren Alters von Riva. J. Lassus

datiert Kalat Seman in das 6. Jahrhundert. Inbezug auf Agaunum mag
man sich fragen, ob die Umgangsgalerien, d. h. wenigstens die südliche
noch die ursprünglich diesem Bauglied zugedachte Funktion ausübten,
und ob man die Anlage nicht noch später datieren sollte.

Die Historiker dürfen sich freuen über die von den Archäologen
geleisteten Beiträge zur Erforschung unserer christlichen Vergangenheit. Daß
ihre Entdeckungen aber auch eine Fülle von Problemen kirchengeschichtlicher

und liturgiewissenschaftlicher Art stellen, dürfte aus diesem Bericht
hinreichend ersichtlich sein. Zu ihrer Lösung wäre eine bessere Kenntnis
der kirchlichen Organisation und Liturgie vor allem in ländlichen
Kirchen und Baptisterien vonnöten.

Nachtrag

Nachdem die letzten Korrekturen eingesandt waren, unmittelbar
vor dem Druck, erhielt ich Kenntnis von der tüchtigen Arbeit des

Herrn H. R. Sennhauser : Die frühmittelalterliche Kirche auf Burg
(Kirchlibuck) Zurzach, in: Badener Neujahrsblatter 1957, S. 67-86.
Der Verfasser datiert « die Entstehung der Kirche im fünften Jahrhundert

Taufanlage und Annexe in der heutigen Gestalt um 500 oder im
frühen sechsten Jahrhundert ». Mit diesem Ergebnis können wir uns
besser abfinden.

100


	Frühchristliche Baptisterien in der Schweiz
	Nachtrag


