
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 51 (1957)

Artikel: Contribution à l'étude du culte collectif des trépassés

Autor: Philipeau, H.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128317

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


H. R. PHILIPEAU

CONTRIBUTION A L'ÉTUDE

DU CULTE COLLECTIF DES TRÉPASSÉS

Notre fête des morts du 2 novembre est-elle, comme on le pense
communément, le résultat liturgique d'une évolution de la croyance

et du sentiment religieux relatif à la survie des âmes dans l'attente de

la résurrection, se cristallisant à Cluny, en 998, dans les dispositions
bien connues du décret d'Odilon

S'agit-il, au contraire, d'une simple organisation locale, fixant à un

jour déterminé, selon un nouvel aspect spirituel de la doctrine, résultant
de l'extension, en 835, à l'Eglise universelle, de la fête de la Toussaint,

par le pape Grégoire IV, certaines pratiques déjà en usage sporadique

depuis plus ou moins longtemps, organisation dont la fortune tient à

l'influence de Cluny, prépondérante aux Xe et XIe siècles

Le fait est que l'on constate l'existence antérieure à 998 d'usages

analogues à des dates diverses selon les lieux, s'échelonnant du 7 au
18 janvier, en Suisse, notamment au diocèse de Lausanne, Genève et

Fribourg et à celui de Sion, cette mémoire générale est célébrée annuellement

et de coutume immémoriale, sous le nom de commemoratio minor,
le 14 janvier, avec renvoi au 15 si le 14 est un dimanche, en plus de la
fête universelle du 2 (ou du 3) novembre.

Trois points sont à considérer pour éclairer la question :

1. L'objet même de la célébration: mémoire générale de tous les

justes trépassés, de la création du monde à nos jours.
2. Le mode de cette célébration, office votif spécial, ne comportant

que vêpres, les nocturnes et laudes suivies de la messe en doublage,
membre à membre de l'office occurrent, selon la pratique en vigueur
des origines à 1912.

3. Le jour choisi pour la mémoire générale et les raisons spirituelles
de ce choix.

45



I

Dans son Histoire générale des auteurs sacrés et ecclésiastiques, Dom

Remy Ceillier fait à saint Odilon un peu trop d'honneur quand il affirme 1

qu'il pensa le premier à prier pour tout l'ensemble des membres
(présumés) de l'Eglise souffrante, sans réserver les suffrages exprimés au
seul bénéfice des défunts d'une communauté déterminée. Le Memento

quotidien du canon romain, l'oraison Fidelium, voire même l'oraison
quadragesimale pro vivis et defunctis, bien antérieurs à toute
prépondérance clunysienne, sont aussi généraux qu'on le peut souhaiter. Quand
on suit, d'après les Indices de la Patrologie latine, les affirmations successives

de saint Augustin relatives aux défunts, on y constate une tendance
très nette à substituer, dans la pratique pastorale, quelque forme de

commémoraison générale, accomplie à l'église, aux réunions périodiques
sur les tombes, fortement suspectes d'entretenir la survivance d'usages

païens ou profanes. Le paragraphe Quae cum ita sint du traité De cura

pro mortuis gerenda, qui fournit l'actuelle VIe leçon à l'office du
2 novembre, semble particulièrement concluant en faveur de l'existence

en Afrique, dès le Ve siècle, et sans doute avant et ailleurs, d'une mémoire

liturgique de tous les trépassés, mais il n'en indique ni la forme ni la
date. Cluny n'a donc pas inventé l'objet de la célébration. Les rites
orientaux connaissent aussi, très anciennement et à date régulière, des

mémoires générales des fidèles défunts : ab initio mundi usque adhuc,

que nous retrouverons plus loin.

II

On a vite fait le tour des formes liturgiques que peut revêtir
semblable célébration :

a) insertion dans l'action sacrificielle, notre memento du canon ;

6) mémoire dans l'euchologie variable, oraison Fidelium;
c) messe votive indépendante de l'office du jour ;

d) messe votive précédée d'un office choral de même caractère ;

e) action liturgique, notamment processionnelle, n'entrant dans aucune
de ces catégories et que j'appellerais volontiers paraliturgie, au sens

étymologique d'un mot dont abuse presque autant qu'il en use le

vocabulaire pastoral en faveur de nos jours.

1 Réédition Bauzon, Paris. Vives, in-4°, t. XIII (1883), chap. XVI, 7, p. 131.

46



Les orientaux ignorent en général la messe des morts, ils en font
mémoire générale ou particulière dans les ekténies ou supplications lita-
niques qui parsèment leurs célébrations. C'est sans doute sous cette
forme que se présentaient en Afrique les prières préconisées par saint

Augustin. Le service byzantin « pour tous les chrétiens orthodoxes

trépassés au cours des siècles », qu'Antoine Arkoudios a tiré du Pente-

costarion et consigné dans son Anthologion 1, affecte la disposition d'un
office de nuit, consacré à la mémoire des morts à l'exclusion expresse
des martyrs et confesseurs. Il n'y est point question de messe, on y bénit
les kollybes ou gâteaux funèbres, après les vêpres. L'anagnosis de

Vorthros (office de conclusion de la vigile à l'aurore, répondant à nos

laudes), présente d'étranges analogies d'expression avec le Post Sanctus

de la Missa generalis defunctorum du Liber Ordinum mozarabe 2, messe

dont rien ne nous précise les conditions d'insertion dans l'un ou l'autre
des offices votifs de defunctis consignés au Mozarabic Psalter3, mais

dont le texte, cité au VIIIe siècle, par Elipand de Tolède, figure déjà

au palimpseste dit des « Messes de Mone », qui peut remonter au VIe.
Les livres gallicans, le léonien, le gélasien, le grégorien et l'ambrosien

primitif ignorent cette forme d'une messe pour tous les défunts en général.
L'office des morts paraît s'être constitué pour remplacer, aux services

des 3e, 7e et 30e jours et aux anniversaires, le psautier de veille récité

par relèves successives autour du corps présent lors du décès proprement
dit. Ses caractères, réputés archaïques, semblent plutôt provenir d'un
pastiche, pas toujours très conséquent, des offices in triduo sacro. Jamais,

jusqu'en 1912, sauf au néo-gallican parisien ou analogue, il n'a comporté
de petites heures. On y suppléait, au chœur, par la paraliturgie de la

«grande commendace», où figure in extenso le long Psaume 118. Cet

ensemble, précédant la messe de Requiem existe, dès le IXe siècle. Le

type en est séculier, nocturnes à neuf leçons, même chez les moines. On

ne connaît qu'un seul exemple d'office monastique des défunts, du type
bénédictin, à douze leçons, avec tout un ensemble processionnel et lita-
nique, d'allure paraliturgique fort curieux, composé au XIe siècle, pour
le monastère Saint-Waast d'Arras et usité dans la suite en plusieurs
lieux, notamment à Fleury-sur-Loire au XIIIe siècle 4.

Anthologion, Rome 1596, in-8u, f. 327.
Dom M. Férotin, Liber ordinum, Paris, Didot 1904, in-folio, ordo XLI, 421.

J. P. Gilson, Mozaratic Psalter, Henry Bradshaw society, N° XXX, London 1905,
in-8n.
Le texte en a été publié et étudié parallèlement : pour Saint-Waast, les obser-

47



11 ne paraîtra pas ici hors de propos de résumer historiquement
et selon l'ordre chronologique les formes qu'a successivement prises au

cours des siècles la mémoire annuelle de tous les fidèles défunts dans

l'Eglise latine ; le besoin s'en fait d'autant plus sentir que les troubles
universels qui ont marqué la période cruciale de leur évolution, de
1912 à 1919, se répercutent sur l'état plus ou moins lacunaire des dépôts
locaux d'archives et quelque peu aussi sur la mémoire de ceux qui,
ayant personnellement vécu ces heures tragiques, n'ont gardé qu'un
souvenir assez confus de détails aussi secondaires. C'est ainsi que,
personnellement, j'ai pu, au cahier 1 de la Maison-Dieu, p. 45, attribuer à

Benoît XV, en 1922, des modifications essentielles qui remontent à saint
Pie X et à 1911.

De leurs plus lointaines origines à 1911, inclusivement, quelle qu'en
soit la date et le motif individuel ou collectif de célébration, la messe des

morts et l'office qui la précède ont le caractère des offices votifs suréro-

gatoires, doublant aux seules grandes heures la célébration chorale,
festive ou feriale occurrente. L'office des morts n'a pour lors ni complies,
ni petites heures, ni secondes vêpres, ces parties sont uniquement de la
fête ou de la férié.

Tel fut l'usage universel, fort onéreux, aussi bien dans la célébration
chorale, monastique ou séculière, que dans la récitation privée du
bréviaire.

En 1676, c'est à Cluny même, qui le croirait qu'une brèche est

ouverte dans la tradition presque déjà millénaire, la commission de

revision présidée par dorn Paul Rabusson et dom Claude de Vert, imagine
un office complet et exclusif pour le 2 novembre, sur le type monastique
à douze leçons.

En 1736, le bréviaire parisien du cardinal de Vintimille adopte une
méthode très proche de celle qu'inaugurera la réforme de saint Pie X :

doublage réduit aux seules vêpres de la Toussaint ou du dimanche
2 novembre, complies de la fête ou du dimanche, office des morts seul le

reste de la journée jusqu'aux premières vêpres du lendemain, soit éclipse
totale du jour occurrent dans l'octave de tous les saints. Un bon nombre
de diocèses suit l'exemple parisien. En 1874, Paris revient définitivement
à l'ancien usage romain du double office à vêpres, aux nocturnes et à

vances connexes du nord, par dom Louis Brou, d'après les papiers de feu dom
Wilmart, dans Sacris erudiri, V. 1953, pp. 247-330 ; pour Fleury-sur-Loire, par
dom R. J. Hesbert, dans les «Mélanges» Mohlberg, II, pp. 392-421. Il s'agit,
dans les deux cas, d'un office pour la fête clunysienne du 2 novembre.

48



laudes. Bien que le bréviaire parisien possédât déjà un psautier férial

aux petites heures, on assigna pour celles du 2 ou 3 novembre les psaumes
du dimanche, 117 et 118, in directum à toutes les heures sans antienne,

un répons précédait l'oraison unique Fidelium.
La bulle Divino afflatu, de saint Pie X est du 1er novembre 1911, elle

entra en vigueur dès 1912, mais Yordo, déjà imprimé pour cette même

année, n'en détaille les dispositions que pour 1913.

Le doublage est maintenu pour les vêpres de la Toussaint ou du

dimanche 2 novembre, les complies sont des morts, avec le psautier du

jour d'incidence, sans antienne, in directum et verset conclusif Requiem.

Le reste de l'office jusqu'à none et à la messe inclusivement est des

trépassés sans rien qui rappelle l'octave, les psaumes des petites heures

sont, comme à complies, ceux du nouveau psautier férial selon le jour
d'incidence, on reprend à vêpres l'office de l'octave.

Ce programme reste en usage jusqu'à la date du 10 avril 1915. On a

dû constater et signaler aux milieux compétents que le psautier variable

avec les fériés amène des séquences parfois peu analogues à la
circonstance, la solution parisienne du psautier dominical est écartée, on

ne sait au juste pourquoi, puisque les psaumes 117 et 118 étaient
traditionnels à la grande commendace de jadis.

Quoi qu'il en soit, la bulle Incruentum de Benoît XV, instituant le

privilège des trois messes s'accompagne de Variationes qui, tout en

conservant l'essentiel du programme de 1911, promulguent, avec un ton

spécial ad libitum de psalmodie, un psautier particulier pour complies
et les petites heures.

Ces modifications se sont maintenues jusqu'en 1956. Le décret général
du 23 mars 1955 achève d'enlever à la célébration du 2 ou du 3 novembre

ses derniers caractères archaïques d'office votif surérogatoire en

doublage de l'office choral occurrent pour en faire un office du jour : il n'y a

plus désormais de doubles vêpres la veille, les complies sont de la fête

ou du dimanche, l'office des morts débute à l'invitatoire des nocturnes
et se poursuit toute la journée jusqu'aux secondes vêpres qui cèdent,
le samedi éventuellement, la place aux premières vêpres du dimanche
3 novembre. Ajoutons, pour ne rien oublier, que l'édition typique
vaticane du missel des morts conforme à la bulle Incruentum ne parut
qu'à la date tardive du 25 juillet 1919, après la fin de la guerre.

Pour mettre exactement les choses au point, il convient d'observer

que la multiplication, à partir du XIe siècle des « fêtes d'idée » au calendrier

arrive à nous faire totalement perdre de vue ce que présente d'évolué

4 49



la conception spirituelle qui amène à célébrer pour l'ensemble des

trépassés un office votif et la messe correspondante. Pareille pratique n'a

pu éclore comme un champignon, tous les éléments en ont existé bien

avant leur fixation ne varietur à Cluny.
Entre 806 et 822, l'abbé Heiton, d'Awa (Rheinau) envoie deux de ses

moines, Grimolt et Tatto, en voyage d'information sur les observances

de diverses abbayes en renom. Ceux-ci lui font tenir des comptes rendus

méthodiques et circonstanciés, dont les copies subsistantes n'ont
malheureusement pas toujours reproduit l'indication précise des monastères
visités. Voici, signalée à mon attention par Mlle Solange Corbin, que je
remercie vivement de ce renseignement, la façon dont un des monastères

non identifiés célèbre les morts 1.

XI. Undecimo, ut defunctorum vigilia hoc modo ab eis celebretur:

Vespera solito finita, statim vesperam cum antiphonis celebrant pro defunctis,

et post completorium vigiliam cum antiphonis vel responsoriis pienissime

atque suavissime canunt. Et post nocturnos intervallo matutinos pro
mortuis faciunt. Facto autem primo mane, postquam se paraverint, missam

celebrant pro defunctis publicam. Omnes ibidem sacram offerunt oblationem

pro peccatis mortuorum. Qua percelebrata, statim cantant primam, si

fuerit tempus automni..
Tout le monde aura reconnu, et nous sommes au début du IXe siècle,

cent ans bien comptés avant le départ pour Cluny de la colonie fondatrice
envoyée de Baume-les-Messieurs, le programme prescrit le soir de la

Toussaint et la nuit subséquente, jusqu'au matin du 2 novembre, de 998

à 1912. Ce qui est intéressant, c'est de voir les délégués décrire cette
manière de faire à leur supérieur comme une singularité nouvelle, digne
de retenir son attention. Nous tenons là un terminus a quo de la plus
haute importance. Malheureusement, le document ne précise pas quel

jour a lieu cette célébration, ni si l'intention en est générale, pour tous
les défunts ou pour une catégorie déterminée de trépassés. Reste que
Cluny, pas plus qu'il n'a innové en priant pour tous les morts, n'a
précisément institué le rite de cette prière, déjà plus que centenaire au temps
de saint Odilon. Qu'en est-il de la date choisie en 998

1 M. G. H., Epistolae Karolini aevi, t. III, p. 307, 1899, in-'.".

50



Ill
Les approfondissements récents de la science religieuse en matière

liturgique ont mis en évidence que toute vraie célébration repose avant
tout sur la mémoire anniversaire de quelque événement temporel concret,
porteur, à jour fixe, d'un message de valeur éternelle. Les irruptions
dans notre monde de l'action divine directe ne se présentent jamais
comme un enseignement scolaire de vérités abstraites, mais comme des

événements d'où le travail théologique dégage ses formulations dogmatiques

et ses conclusions morales. Ce sont les faits qui font l'objet d'une
fête à retour périodique, non les idées à inculquer pédagogiquement.

Quel fait va faire l'objet d'une mémoire générale des trépassés, et à

quelle date voilà toute la question.
Une tradition universelle dans l'humanité et qui paraît provenir du

centre de dispersion du plateau de Pamir assigne à la vénération des

ancêtres disparus le jour où chaque race ou peuple termine une
révolution annuelle pour recommencer la suivante.

Rien n'est plus difficile que de déterminer le vrai point de départ et
le vrai terme final de l'année liturgique au cours des siècles. Le problème
tient d'abord à la conservation matérielle des documents, la plupart
des recueils anciens se trouvent mutilés du début ou de la fin, souvent
des deux. De plus, l'organisation archaïque a dû se plier au comput
civil et combiner le calendrier lunaire sémitique commandé par la date
de Pâques avec le cycle solaire dont dépend Noël.

Le calendrier romain ancien commençait au mois de mars, la trace
en demeure dans la désignation actuelle des quatre derniers mois de

notre année : SEPTembre, OCTObre, NOVEMbre et DECEMbre. Les
Israélites de l'ancienne loi tenaient pour premier mois celui dit de nisan,
au milieu duquel on célèbre la Pâque, ce mois est, en gros, à cheval
sur mars et avril. Les talmudistes actuels commencent avec tishri, sur
septembre-octobre, je remarque que le 14 janvier chrétien correspond
avec la neomenie ouvrant le mois de schabat, premier jour de l'année
des arbres (janvier-février). Le calendrier juif n'a rien pour les morts en
général, rien en particulier au milieu du mois lunaire de markeshvan,
correspondant à notre 2 novembre. En revanche, les Byzantins célèbrent
la mémoire des défunts trois fois par an, le premier samedi d'octobre,
correspondant au début de l'année talmudique, le samedi après les

Cendres, correspondant à l'ancien début de l'année romaine et le samedi
de Pentecôte. Cette dernière position est en rapport avec le système

51



sabbatique des semaines ou « jubilés » sur lequel nous reviendrons
incessamment.

Il semble bien que les Celtes d'abord, puis les Saxes, Cimbres et
Teutons qui les ont refoulés et supplantés, commençaient leur année

au 1er novembre, cette donnée m'est fournie par M. l'abbé Jounel,
du C. P. L., elle se vérifie au calendrier joint au Martyrologe de saint
Willibrord d'Epternach, au VIIIe siècle (manuscrits Paris Latin 10837).
Elle pourrait suffire, à la rigueur, vu les origines colombaniennes de

Baume-les-Messieurs, à justifier la célébration clunysienne si n'existait
le cas assez troublant du sacramentaire léonien, indiscutablement
romain et antérieur à l'institution de la Toussaint, où la série complète
des messes particulières pour les défunts, y compris celle pour le repos
de l'âme (sic) du Pape saint Silvestre, décédé le 31 décembre 335, s'inscrit
déjà entre les messes votives particulières au mois d'octobre, encore
entièrement dépourvu de fêtes de saints, et les messes propres au mois
de novembre.

On ne peut tirer grand-chose de conclusif des plus anciens coutumiers

monastiques qui font très utilitairement débuter leur exposé du cycle
annuel au 1er octobre, parce qu'on y suspend l'usage estival de la sieste

méridienne. Malgré l'indice susmentionné que fournit le nom de ses

derniers mois, l'année civile romaine commence depuis fort longtemps
le 1er janvier, mois consacré au Janus bifrons, un visage tourné vers le

passé, l'autre vers l'avenir, les premiers chrétiens y voyaient le souvenir
du patriarche Noé. Louis Veuillot fait écho à cette tradition dans une

page poétique sur le Janicule 1, il est impossible de fixer là une mémoire
votive des défunts, car la période du 17 décembre au 14 janvier doit être
entièrement réservée à célébrer Noël et l'Epiphanie. Le gélasien, qui
commence le sanctoral au 14 janvier, par la fête de saint Félix in Pincis,
ne marque rien pour les morts, ni à cette date, ni entre octobre et

novembre, son rituel, funéraire plus que commémoratif, ne présente

aucun lien avec le calendrier et le dernier saint du sanctoral est saint
Thomas, apôtre, le 21 décembre. Le système grégorien qui fait débuter
le Temporal à la vigile de Noël et le dispositif moderne qui commence

par le premier dimanche de l'Avent se rattachent historiquement à la

querelle entre Rome et les Barbares sur la date du baptême, dont l'étude
n'a rien à faire ici pour le moment.

Il faut, en revanche, accorder la plus vive attention à ce fait qu'Ama-

1 Le parfum de Rome, Paris 1862, in-8°, t. I, 1. V, I, pp. 211-212.

52



laire de Metz commence son exposé du cycle liturgique romain à la

Septuagésime, le sacramentaire léonien, dont le début est perdu s'arrête,

sur le dimanche après l'octave de l'Epiphanie ; c'est la Septuagésime

qui marque avec la lecture de la Genèse le début logique à l'exposé
méthodique du mystère de salut. C'est là aussi que le lectionnaire 175

du Mont Cassin commence sa série annuelle et les bénédictions épiscopales

pour la messe de ce dimanche ont une allure inaugurale des plus
marquées. Nous sommes en présence d'une survivance, ou d'une
reviviscence, jusqu'ici inaperçue, du système sabbatique des « jubilés » ou
semaines de semaines, dont l'observation paraît l'un des points capitaux
des observances csséniennes mises en meilleure lumière par les récentes

découvertes près de la mer Morte. L'année liturgique comporte sept
de ces jubilés, exactement :

7 x 7 x 7 + 2 x 7 + 1 365 (+ 2 les années bissextiles).

L'implantation des fêtes fixes entre les dimanches dans les sacra-
mentaires de type continu qui ne distinguent pas temporal et sanctoral,
spécialement celle du 3 mai immédiatement après l'Ascension, montre

que le statut typique du calendrier liturgique latin suppose la toute
première et rarissime disposition de la tabula paschalis nova de notre

comput :

Lettre dominicale D, épacte 23, Septuagésime le 18 janvier, un seul

dimanche après l'Epiphanie, Pâques le 22 mars, Ascension le 30 avril,
vingt-huit dimanches après la Pentecôte. Dans cette position, les

« jubilés » s'enchaînent exactement sans hiatus et sans aucun des décalages

que provoque la nécessité d'arriver à faire raccorder le comput
solaire de Noël avec le cycle pascal lunaire : on commence par le jour
surnuméraire, le samedi d'adieu à l'Alleluia. Viennent ensuite les trois
semaines épagomènes : Septuagésime, Sexagésime et Quinquagèsime ;

puis la série des jubilés :

1. Du premier de Carême à Pâques, 8 février-22 mars.
2. De Pâques à la Pentecôte : 22 mars-10 mai.
3. Sept dimanches : 10 mai-28 juin (I-VII).
4. Sept dimanches : 28 juin-16 août (VII-XIV).
5. Sept dimanches : 16 août-4 octobre (XIV-XXI).
6. Sept dimanches : 4 octobre-22 novembre (dernier après la Pentecôte).
7. Sept dimanches : 22 novembre-17 janvier (IIe après l'Epiphanie).

Le seul bloc immuable du système jubilaire va de la veille de la
Septuagésime au XXIe dimanche après la Pentecôte, soit les épago-

53



mènes et les cinq premiers jubilés, le sixième se scinde suivant le rythme
des épactes successives (dix-huit fois onze jours et une fois douze, au
nombre d'or dix-neuf), pour donner de vingt-trois à vingt-sept dimanches

après la Pentecôte et, corrélativement, de six à deux dimanches après

l'Epiphanie, l'épacte idéale vingt-trois, qui seule assure l'équilibre
parfait du système est une des onze qui n'ont point cours jusqu'en
l'an 2200, nous ne verrons donc jamais cet équilibre. Il nous suffira
d'avoir constaté que le souci de maintenir l'intégrité du dernier jubilé
de sept dimanches mobiles autour du point fixe Noël-Epiphanie aboutit
à rendre perpétuellement fluctuant le terme final ou initial du cycle
annuel. Et c'est ce terme qui serait la place normale du jour des morts.

Les anciennes tables pascales du cycle de Victorius et de Denys le

Petit nous indiquent Pâques le 22 mars en 509, sous le Pape Symmaque
(498-514), c'est à cette même période que les recoupements fondés sur
la teneur des dyptiques aboutissent pour fixer la rédaction du Canon
romain de la messe, la coïncidence est à retenir.

Quant à fixer le jour des morts, nous rencontrons ici trois écoles.

La première, celle des évêques de pays barbares, qui travaillent pour
fixer les baptêmes collectifs à Noël-Epiphanie au lieu de Pâques et
allongent l'Avent en un Carême allant jusqu'au 11 novembre, c'est à

cette tendance que paraît céder le compilateur du léonien en insérant
ses messes pour les morts fin octobre, avant la fête des Quatre Couronnés
(8 novembre). Il n'y en a pas pour longtemps à atteindre les calendes
de novembre. On y arrive par une orientation eschatologique qui se

marque dès le milieu du second jubilé après la Pentecôte, ou le
IXe dimanche remémore la prise de Jérusalem par Titus, orientant la
pensée chrétienne en direction du second avènement, célébré à Noël-

Epiphanie dans le principe, c'est-à-dire à la fin du cycle, mais dont les

protagonistes du baptême à cette date arriveront à faire un point de

départ en concurrence avec la Septuagésime. Le mouvement s'accentue
encore de nos jours avec l'institution, préparatoire à la Toussaint, du
dimanche des Missions et de la fête du Christ-Roi, doublet bien pâle
de la splendeur épiphanique. Il résulte de là que depuis l'organisation
franque de l'Avent, le cycle liturgique a deux points de départ et deux
points d'arrivée, le sixième et ancien avant-dernier jubilé, scindé en
deux, garde son plein sens eschatologique pour la partie qui en demeure
en octobre et novembre, complément définitif du nombre des élus et
règne millénaire du Christ précédant le cataclysme final avant le second

avènement. La série corrélative anticipée en janvier-février figure soit

54



le règne éternel après la parousie, par rapport à l'année qui finit, soit,

par rapport à celle qui va suivre, le chaos primitif avant la création,
ou mieux encore, le désordre apocalyptique avant l'apparition d'un
monde nouveau résultant du second avènement.

La seconde école s'attache au terme idéal du 18 janvier pour y fixer
une mémoire générale des morts attestée par la finale du sermon attribué
à saint Augustin, au IIe nocturne de la seconde fête de la Chaire de

saint Pierre.
Cette seconde fête marque, comme par hasard, le premier jour après

le dernier siège possible de la Septuagésime (Pâques le 25 avril). Il y
a peut-être, dans cette mémoire des morts, outre une survivance d'usages

païens antérieurs, contre lesquels s'élève le prédicateur, un appel
chrétien assez net au pouvoir des clés qui facis ut pateant caelestia regna
beatis, les litanies paraliturgiques d'Arras, de Fleury, d'Elne et de

Barcelone invoquent de même pour les défunts Petre caeli claviger.
La troisième école, celle de l'observance helvétique, célèbre la mémoire

des morts de façon fixe et logique au premier jour liturgiquement libre
de l'année civile romaine, soit le 14 ou le 15 janvier, sans tenir compte
de l'anticipation après l'Epiphanie des semaines du sixième jubilé qui
ne trouveront point leur place après la Pentecôte.

Quelle est l'extension territoriale de cette commemoratio de janvier
au cours de l'histoire et quelles en sont les survivances

M. Beyssac, archiviste honoraire du diocèse de Paris, a bien voulu

me communiquer un relevé qu'il a fait de diverses dates, auquel je joins
mes propres constatations : l'Ordre de Grandmont (manuscrits Paris

Latin 16275) célébrait les morts le 15 janvier, Cîteaux fait mémoire
le 11 des évêques et abbés défunts. La mémoire du 14 existe au manuscrit

86 de Toulouse, au missel de Narbonne et à celui d'Arles, il y a

mémoire générale des abbés défunts le 7 janvier au manuscrit Latin 1311,

ainsi qu'à Hirschau, Hersfeld, Schönau et Afflighem. Cette date implique
une solennité moindre accordée à l'octave de l'Epiphanie, faisant du
7 janvier le premier jour libre.

M. le Vicaire général Waeber, de Fribourg, à qui je dois l'hospitalité
de la Revue pour cette étude, me fait tenir toute une série d'observations

glanées par lui dans la collection de ÏOrdo diocésain de Lausanne.

Il en résulte que l'usage se confine en Suisse romande. La date est
uniformément le 14 janvier, sauf transfert au 15 si le 14 est un dimanche.

En Valais, à Sion, en 1799, on ne parle pas des vêpres, mais de l'office
de nuit complet avec les preces à Laudes et la messe comme le

55



2 novembre. A Rarogne, toujours en Valais, en 1759, vêpres et office
double plénier.

Lausanne se contente de l'office simple, vêpres, un seul nocturne
variable selon le jour d'incidence, laudes, messe quotidienne à trois
oraisons et absoute au cimetière en faisant le tour des tombes. L'Ordo
de 1767 attribue sinon l'institution, du moins la codification de l'usage
aux évêques Aymon de Montfalcon (1491-1517) et Jacques Duding,
(1709-1716) en 1928, Mgr Besson dit ex antiqua traditione, autant dire

que la vraie date d'origine est inconnue.
De 1791 à 1803, la célébration semble réduite à la messe, 1803 et 1804

rétablissent la mention du consuetum officium, qui n'a peut-être pas été

supprimé. 1818 fait appel à un Canon, p. 550, 1820, au Canon Nonnulli,
sans préciser de quel recueil. L'office disparaît de nouveau en 1822 et ne

reparaît plus depuis ; la messe est toujours la messe quotidienne, mais

avec l'oraison unique Fidelium, si elle est chantée, sinon trois oraisons,
à partir de 1857. 1840 et antérieurement 1837 précisent que c'est post
nonam. 1860 impose le Dies irae, 1863 prescrit le rite solennel et l'unique
oraison Fidelium avec la prose. A partir dc 1889, on parle de rite double,
et en 1895 on signale la commemoratio minor en caractère gras, à l'attention

des éventuels négligents. Depuis la bulle Incruentum, les lectures

sont celles de la première messe du 2 novembre.
Aucun des renseignements qui me sont venus de Suisse ne me permet

de préciser : 1° si l'office célébré l'était isolément ou en doublage du

cursus normal ; 2° quelles en étaient les leçons ; 3° si, à un moment
donné, il a comporté, comme à Paris naguère et partout aujourd'hui,
depuis 1911, des petites heures spéciales ; 4° si autrefois on n'y suppléait

pas, comme souvent en France, par le chant de la grande commendace

avant la messe.

M. le Vicaire général Waeber me signale en terminant que la célébration
se fait fidèlement, sauf à être négligée par quelques grandes églises des

villes. Il atteste aussi une assez concluante trace graphique de l'action
d'Aymon de Montfalcon sur le maintien ou le renouveau de la tradition
à Lausanne, il s'agit d'une note manuscrite, à peu près contemporaine,
ajoutée au calendrier, à la date du 15 janvier, dans le missel incunable
de Lausanne 1496, coté Z. 2, à la bibliothèque de l'Evéché de Fribourg :

commemoratio omnium mortuorum (sauf à lire animarum).
Dans son dictionnaire de Liturgie, qui constitue le tome X de la

première Encyclopédie théologique de Migne, Paris 1846, l'abbé

J. B. E. Pascal ne dit rien de la coutume suisse, il confirme toutefois

56

j



le fait d'une action convergente de l'épiscopat au XVe-XVIe siècle en
rappelant que c'est seulement en 1557 qu'Eustache de Bellay donna,
à Paris, au 2 novembre, le rang obbligatoire de fête chômée. Une
coutume aussi singulière que celle des cantons romands actuels n'aurait pu
ni s'inaugurer, ni se diversifier, ni s'étendre aussi loin et aussi

sporadiquement que nous l'avons pu constater à une époque aussi récente
et en pleine fermentation réformatrice. La diversité même des

observances connexes et leur évolution séculaire divergente dénote un usage
très ancien, s'instituant de proche en proche à une époque de pleine
autonomie diocésaine liturgique où les principes du comput étaient
encore passablement flottants. Tout milite en faveur de sa conservation
et, au besoin, de sa restauration locale par ceux qui gardent au cœur
l'amour du lointain passé.

Qu'il me soit permis, en terminant, de dire toute ma gratitude à mes
divers informateurs et surtout à dorn J. Hild, moine de Clairvaux, qui
m'a bien voulu transmettre pour étude la question à lui posée par son
Excellence Monseigneur l'Evêque de Lausanne, Genève et Fribourg.

57


	Contribution à l'étude du culte collectif des trépassés

