Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 51 (1957)

Artikel: Contribution a I'étude du culte collectif des trépassés
Autor: Philipeau, H.R.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128317

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-128317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

H. R. PHILIPEAU

CONTRIBUTION A L’ETUDE

DU CULTE COLLECTIF DES TREPASSES

Notre féte des morts du 2 novembre est-elle, comme on le pense
communément, le résultat liturgique d'une évolution de la croyance
et du sentiment religieux relatif 4 la survie des ames dans 'attente de
la résurrection, se cristallisant a Cluny, en 998, dans les dispositions
bien connues du décret d’Odilon ?

S’agit-il, au contraire, d'une simple organisation locale, fixant a un
jour déterminé, selon un nouvel aspect spirituel de la doctrine, résultant
de l'extension, en 835, a 'Eglise universelle, de la féte de la Toussaint,
par le pape Grégoire IV, certaines pratiques déja en usage sporadique
depuis plus ou moins longtemps, organisation dont la fortune tient a
I'influence de Cluny, prépondérante aux Xe et XIe siecles ?

Le fait est que l'on constate l'existence antérieure a 998 d’usages
analogues a des dates diverses selon les lieux, s’échelonnant du 7 au
18 janvier, en Suisse, notamment au diocése de Lausanne, Geneve et
Fribourg et a celul de Sion, cette mémoire générale est célébrée annuelle-
ment et de coutume immeémoriale, sous le nom de commemoratio minor,
le 14 janvier, avec renvoi au 15 si le 14 est un dimanche, en plus de la
féte universelle du 2 (ou du 3) novembre.

Trois points sont & considérer pour éclairer la question :

1. L’objet méme de la célébration: mémoire générale de tous les
justes trépassés, de la création du monde a nos jours.

2. Le mode de cette célébration, office votif spécial, ne comportant
que vépres, les nocturnes et laudes suivies de la messe en doublage,
membre & membre de I'office occurrent, selon la pratique en vigueur
des origines a 1912.

3. Le jour choisi pour la mémoire générale et les raisons spirituelles
de ce choix.

45



Dans son Histotre générale des auteurs sacrés et ecclésiastiques, Dom
Remy Ceillier fait a saint Odilon un peu trop d’honneur quand il affirme !
qu’il pensa le premier a prier pour tout I'ensemble des membres (pré-
sumés) de I'Eglise souffrante, sans réserver les suffrages exprimés au
seul bénéfice des défunts d’'une communauté déterminée. Le Memento
quotidien du canon romain, l'oraison Fidelium, voire méme I’oraison
quadragésimale pro vivis et defunctis, bien antérieurs & toute prépon-
dérance clunysienne, sont aussi généraux qu’on le peut souhaiter. Quand
on suit, d’apres les Indices de la Patrologie latine, les affirmations succes-
sives de saint Augustin relatives aux défunts, on y constate une tendance
trés nette 4 substituer, dans la pratique pastorale, quelque forme de
commeémoraison générale, accomplie a I’église, aux réunions périodiques
sur les tombes, fortement suspectes d’entretenir la survivance d’usages
paiens ou profanes. Le paragraphe Quae cum ita sint du traité De cura
pro mortuis gerenda, qui fournit l'actuelle VIe lecon a I'office du
2 novembre, semble particuliérement concluant en faveur de 'existence
en Afrique, dés le Ve siécle, et sans doute avant et ailleurs, d'une mémoire
liturgique de tous les trépassés, mais il n’en indique ni la forme ni la
date. Cluny n’a donc pas inventé l'objet de la célébration. Les rites
orientaux connaissent aussi, trés anciennement et a date réguliére, des
mémoires générales des fideles défunts : ab nitio mundi usque adhuc,
que nous retrouverons plus loin.

Ll

On a vite fait le tour des formes liturgiques que peut revétir sem-
blable célébration :

a) insertion dans l'action sacrificielle, notre memento du canon ;

) mémoire dans l'euchologie variable, oraison Fidelium ;

) messe votive indépendante de l'office du jour ;

messe votive précédée d'un office choral de méme caractére ;

action liturgique, notamment processionnelle, n’entrant dans aucune
de ces catégories et que j'appellerais volontiers paraliturgie, au sens
étymologique d’'un mot dont abuse presque autant qu’il en use le
vocabulaire pastoral en faveur de nos jours.

Laes

! Réédition Bauzon, Paris. Vives, in-4°0, t. XIII (1883), chap. XVI, 7, p. 131.

46



Les orientaux ignorent en général la messe des morts, ils en font
mémoire générale ou particuliere dans les ekfénies ou supplications lita-
niques qui parsément leurs célébrations. C’est sans doute sous cette
forme que se présentaient en Afrique les priéres préconisées par saint
Augustin. Le service byzantin «pour tous les chrétiens orthodoxes
trépassés au cours des siecles », qu'Antoine Arkoudios a tiré du Pente-
costarion et consigné dans son Anthologion !, affecte la disposition d'un
office de nuit, consacré a la mémoire des morts a I'exclusion expresse
des martyrs et confesseurs. Il n’y est point question de messe, on y bénit
les kollybes ou gateaux funébres, aprés les vépres. L’amagnosis de
V'orthros (office de conclusion de la vigile 4 l'aurore, répondant a nos
laudes), présente d’étranges analogies d’expression avec le Post Sanctus
de la Missa generalis defunctorum du Liber Ordinum mozarabe 2, messe
dont rien ne nous précise les conditions d’insertion dans I'un ou l'autre
des offices votifs de defunctis consignés au Mozarabic Psalter 3, mais
dont le texte, cité au VIIIe siécle, par Elipand de Toléde, figure déja
au palimpseste dit des « Messes de Mone », qui peut remonter au VIe.
Les livres gallicans, le léonien, le gélasien, le grégorien et l'ambrosien
primitif ignorent cette forme d’une messe pour tous les défunts en général.

L’office des morts parait s’étre constitué pour remplacer, aux services
des 3¢, 7¢ et 30¢ jours et aux anniversaires, le psautier de veille récité
par reléves successives autour du corps présent lors du déces proprement
dit. Ses caractéres, réputés archaiques, semblent plutét provenir d’un
pastiche, pas toujours tres conséquent, des offices in triduo sacro. Jamais,
jusqu’en 1912, sauf au néo-gallican parisien ou analogue, il n’a comporté
de petites heures. On y suppléait, au cheeur, par la paraliturgie de la
« grande commendace », ou figure in extenso le long Psaume 118. Cet
ensemble, précédant la messe de Requiem existe, des le IXe siécle. Le
type en est séculier, nocturnes a neuf legons, méme chez les moines. On
ne connait qu’un seul exemple d’office monastique des défunts, du type
bénédictin, a douze legons, avec tout un ensemble processionnel et lita-
nique, d’allure paraliturgique fort curieux, composé au XIe siécle, pour
le monastére Saint-Waast d’Arras et usité dans la suite en plusieurs
lieux, notamment a Fleury-sur-Loire au XIIIe siécle 4.

v duthologion, Rome 1596, in-8°, f. 327.

2 Dom M. FEtroTtiN, Liber ordinum, PParis, Didot 1904, in-folio, ordo XLI, 421.
3 J. P. GiLson, Mozaratic Psalter, Henry Bradshaw society, Ne XXX, London 1905,
in-8°.

Le texte en a ¢été publié et étudié parallelement : pour Saint-Waast, les obser-

417



II ne paraitra pas ici hors de propos de résumer historiquement
et selon l'ordre chronologique les formes qu’a successivement prises au
cours des siécles la mémoire annuelle de tous les fidéles défunts dans
I'Eglise latine ; le besoin s’en fait d’autant plus sentir que les troubles
universels qui ont marqué la période cruciale de leur évolution, de
1912 & 1919, se répercutent sur 1'état plus ou moins lacunaire des dépdts
locaux d’archives et quelque peu aussi sur la mémoire de ceux qui,
ayant personnellement vécu ces heures tragiques, n’ont gardé qu’un
souvenir assez confus de détails aussi secondaires. C’est ainsi que, per-
sonnellement, j’ai pu, au cahier 1 de la Maison-Dieu, p. 45, attribuer a
Benoit XV, en 1922, des modifications essentielles qui remontent a saint
Pie X et a 1911.

De leurs plus lointaines origines a 1911, inclusivement, quelle qu’en
soit la date et le motif individuel ou collectif de célébration, la messe des
morts et I'office qui la précéde ont le caractere des offices votifs suréro-
gatoires, doublant aux seules grandes heures la célébration chorale,
festive ou fériale occurrente. L'office des morts n’a pour lors ni complies,
ni petites heures, ni secondes vépres, ces parties sont uniquement de la
féte ou de la férie.

Tel fut 'usage universel, fort onéreux, aussi bien dans la célébration
chorale, monastique ou séculiére, que dans la récitation privée du
bréviaire.

En 1676, c’est a Cluny méme, qui le croirait ? qu’'une bréche est
ouverte dans la tradition presque déja millénaire, la commission de
revision présidée par dom Paul Rabusson et dom Claude de Vert, imagine
un office complet et exclusif pour le 2 novembre, sur le type monastique
a douze lecons.

En 1736, le bréviaire parisien du cardinal de Vintimille adopte une
méthode trés proche de celle qu'inaugurera la réforme de saint Pie X :
doublage réduit aux seules vépres de la Toussaint ou du dimanche
2 novembre, complies de la {éte ou du dimanche, office des morts seul le
reste de la journée jusqu’aux premieres vépres du lendemain, soit éclipse
totale du jour occurrent dans l'octave de tous les saints. Un bon nombre
de diocéses suit I'exemple parisien. En 1874, Paris revient définitivement
a l'ancien usage romain du double office a vépres, aux nocturnes et a

vances connexes du nord, par dom Louis Brou, d’aprés les papiers de feu dom
Wilmart, dans Sacris evudiri, V. 1953, pp. 247-330 ; pour Fleury-sur-Loire, par
dom R. J. Hesbert, dans les « Mélanges » Mohlberg, II, pp. 392-421. Il s’agit,
dans les deux cas, d'un office pour la féte clunysienne du 2 novembre,

48



laudes. Bien que le bréviaire parisien possédat déja un psautier férial
aux petites heures, on assigna pour celles du 2 ou 3 novembre les psaumes
du dimanche, 117 et 118, in directum 4 toutes les heures sans antienne,
un répons précédait ’oraison unique Fidelium.

La bulle Divino afflatu, de saint Pie X est du 1¢f novembre 1911, elle
entra en vigueur dés 1912, mais l'ordo, déja imprimé pour cette méme
année, n’en détaille les dispositions que pour 1913.

Le doublage est maintenu pour les vépres de la Toussaint ou du
dimanche 2 novembre, les complies sont des morts, avec le psautier du
jour d’incidence, sans antienne, i directum et verset conclusif Requiem.
Le reste de 'office jusqu’a none et a la messe inclusivement est des tré-
passés sans rien qui rappelle 'octave, les psaumes des petites heures
sont, comme & complies, ceux du nouveau psautier férial selon le jour
d’incidence, on reprend a vépres I'office de 1'octave.

Ce programme reste en usage jusqu’a la date du 10 avril 1915. On a
dfi constater et signaler aux milieux compétents que le psautier variable
avec les féries améne des séquences parfois peu analogues a la cir-
constance, la solution parisienne du psautier dominical est écartée, on
ne sait au juste pourquoi, puisque les psaumes 117 et 118 étaient tra-
ditionnels 4 la grande commendace de jadis.

Quoi qu'il en soit, la bulle Incruentum de Benoit XV, instituant le
privilége des trois messes s’'accompagne de Variationes qui, tout en
conservant I'essentiel du programme de 1911, promulguent, avec un ton
spécial ad libitum de psalmodie, un psautier particulier pour complies
et les petites heures.

Ces modifications se sont maintenues jusqu’en 1956. Le décret général
du 23 mars 1955 achéve d’enlever a la célébration du 2 ou du 3 novembre
ses derniers caractéres archaiques d’office votif surérogatoire en dou-
blage de l'office choral occurrent pour en faire un office du jour:iln'y a
plus désormais de doubles vépres la veille, les complies sont de la féte
ou du dimanche, l'office des morts débute & I'invitatoire des nocturnes
et se poursuit toute la journée jusqu’aux secondes vépres qui cédent,
le samedi éventuellement, la place aux premiéres vépres du dimanche
3 novembre. Ajoutons, pour ne rien oublier, que I'édition typique
vaticane du missel des morts conforme a la bulle Incruentum ne parut
qu’a la date tardive du 25 juillet 1919, apres la fin de la guerre.

Pour mettre exactement les choses au point, il convient d’observer
que la multiplication, a partir du XI¢ siécle des « fétes d’idée » au calen-
drier arrive 4 nous faire totalement perdre de vue ce que présente d’évolue

. 49



la conception spirituelle qui améne a célébrer pour I'ensemble des tré-
passés un office votif et la messe correspondante. Pareille pratique n'a
pu éclore comme un champignon, tous les éléments en ont existé bien
avant leur fixation ne varietur a Cluny.

Entre 806 et 822, I'abbé Heiton, d’Awa (Rheinau) envoie deux de ses
moines, Grimolt et Tatto, en voyage d’information sur les observances
de diverses abbayes en renom. Ceux-ci lui font tenir des comptes rendus
méthodiques et circonstanciés, dont les copies subsistantes n’ont malheu-
reusement pas toujours reproduit l'indication précise des monastéres
visités. Voici, signalée & mon attention par M!le Solange Corbin, que je
remercie vivement de ce renseignement, la facon dont un des monastéres
non identifiés célébre les morts 1.

XI. Undecimo, ut defunctorum vigilia hoc modo ab eis celebretur :
Vespera solito finita, statim vesperam cum antiphonis celebrant pro defunc-
tis, et post completorium vigiliam cum antiphonis vel responsoriis plenis-
sime atque suavissime canunt. Et post nocturnos intervallo matutinos pro
mortuis faciunt. Facto autem primo mane, postquam se paraverint, missam
celebrant pro defunctis publicam. Omnes 1bidem sacram offerunt oblationem
pro peccatis mortuorum. Qua percelebrata, statim cantant primam, si
fuerit tempus automni. . .

Tout le monde aura reconnu, et nous sommes au début du IXe siécle,
cent ans bien comptés avant le départ pour Cluny de la colonie fondatrice
envoyée de Baume-les-Messieurs, le programme prescrit le soir de la
Toussaint et la nuit subséquente, jusqu’au matin du 2 novembre, de 998
a 1912. Ce qui est intéressant, c'est de voir les délégués décrire cette
maniére de faire a leur supérieur comme une singularité nouvelle, digne
de retenir son attention. Nous tenons la un terminus a quo de la plus
haute importance. Malheureusement, le document ne précise pas quel
jour a lieu cette célébration, ni si 'intention en est générale, pour tous
les défunts ou pour une catégorie déterminée de trépassés. Reste que
Cluny, pas plus qu’il n'a innov¢é en priant pour tous les morts, n’a préci-
sément institué le rite de cette priére, déja plus que centenaire au temps
de saint Odilon. Qu’en est-il de la date choisie en 998 ?

' M. G. H., Epistolae Karolini aevi, t. 111, p. 307, 1899, in-4°.

50



III

Les approfondissements récents de la science religieuse en matiére
liturgique ont mis en évidence que toute vraie célébration repose avant
tout sur la mémoire anniversaire de quelque événement temporel concret,
porteur, a jour fixe, d’'un message de valeur éternelle. Les irruptions
dans notre monde de I'action divine directe ne se présentent jamais
comme un enseignement scolaire de vérités abstraites, mais comme des
événements d’ol le travail théologique dégage ses formulations dogma-
tiques et ses conclusions morales. Ce sont les faits qui font I’'objet d'une
féte a4 retour périodique, non les idées a inculquer pédagogiquement.

Quel fait va faire 'objet d’une mémoire générale des trépassés, et a
quelle date ? voila toute la question.

Une tradition universelle dans I'humanité et qui parait provenir du
centre de dispersion du plateau de Pamir assigne a la vénération des
ancétres disparus le jour ou chaque race ou peuple termine une révo-
lution annuelle pour recommencer la suivante.

Rien n’est plus difficile que de déterminer le vrai point de départ et
le vrai terme final de I'année liturgique au cours des siécles. Le probléme
tient d’abord a la conservation matérielle des documents, la plupart
des recueils anciens se trouvent mutilés du début ou de la fin, souvent
des deux. De plus, I'organisation archaique a dii se plier au comput
civil et combiner le calendrier lunaire sémitique commandé par la date
de Piques avec le cycle solaire dont dépend Noél

Le calendrier romain ancien commengait au mois de mars, la trace
en demeure dans la désignation actuelle des quatre derniers mois de
notre année : SEPTembre, OCTObre, NOVEMbre et DECEMbre. Les
Israélites de 'ancienne loi tenaient pour premier miois celui dit de nisan,
au milieu duquel on célébre la Piaque, ce mois est, en gros, & cheval
sur mars et avril. Les talmudistes actuels commencent avec tishri, sur
septembre-octobre, je remarque que le 14 janvier chrétien correspond
avec la néoménie ouvrant le mois de schabat, premier jour de 'année
des arbres (janvier-février). Le calendrier juif n’a rien pour les morts en
général, rien en particulier au milieu du mois lunaire de markeshvan,
correspondant a notre 2 novembre. En revanche, les Byzantins célébrent
la mémoire des défunts trois fois par an, le premier samedi d’octobre,
correspondant au début de I'année talmudique, le samedi aprés les
Cendres, correspondant a ’ancien début de I'année romaine et le samedi
de Pentecote. Cette derniére position est en rapport avec le systéme

51



sabbatique des semaines ou «jubilés» sur lequel nous reviendrons
incessamment.

Il semble bien que les Celtes d’abord, puis les Saxes, Cimbres et
Teutons qui les ont refoulés et supplantés, commengaient leur année
au 1er novembre, cette donnée m’est fournie par M. l'abbé Jounel,
du C. P. L., elle se vérifie au calendrier joint au Martyrologe de saint
Willibrord d'Epternach, au VIII® siécle (manuscrits Paris Latin 10837).
Elle pourrait suffire, 4 la rigueur, vu les origines colombaniennes de
Baume-les-Messieurs, a justifier la célébration clunysienne si n’existait
le cas assez troublant du sacramentaire léonien, indiscutablement
romain et antérieur a 'institution de la Toussaint, ou la série compléte
des messes particuliéres pour les défunts, y compris celle pour le repos
de I'ame (sic) du Pape saint Silvestre, décédé le 31 décembre 335, s’inscrit
déja entre les messes votives particuliéres au mois d’octobre, encore
entiérement dépourvu de fétes de saints, et les messes propres au mois
de novembre.

On ne peut tirer grand-chose de conclusif des plus anciens coutumiers
monastiques qui font trés utilitairement débuter leur exposé du cycle
annuel au 1er octobre, parce qu'on y suspend l'usage estival de la sieste
méridienne. Malgré l'indice susmentionné que fournit le nom de ses
derniers mois, 'année civile romaine commence depuis fort longtemps
le 1¢r janvier, mois consacré au Janus bifrons, un visage tourné vers le
passé, 'autre vers l'avenir, les premiers chrétiens y voyaient le souvenir
du patriarche Noé. Louis Veuillot fait écho a cette tradition dans une
page poétique sur le Janicule !, il est impossible de fixer la une mémoire
votive des défunts, car la période du 17 décembre au 14 janvier doit étre
entiérement réservée a célébrer Noél et I'Epiphanie. Le gélasien, qui
commence le sanctoral au 14 janvier, par la féte de saint Félix ¢n Pincis,
ne marque rien pour les morts, ni a cette date, ni entre octobre et
novembre, son rituel, funéraire plus que commémoratif, ne présente
aucun lien avec le calendrier et le dernier saint du sanctoral est saint
Thomas, apotre, le 21 décembre. Le systéeme grégorien qui fait débuter
le Temporal a la vigile de Noél et le dispositif moderne qui commence
par le premier dimanche de I’Avent se rattachent historiquement a la
querelle entre Rome et les Barbares sur la date du baptéme, dont I'é¢tude
n’a rien a faire ici pour le moment.

Il faut, en revanche, accorder la plus vive attention a ce fait qu’Ama-

1 Le parfum de Rome, Paris 1862, in-8°, t. I, 1. V, I, pp. 211-212.

b



laire de Metz commence son exposé du cycle liturgique romain a la
Septuagésime, le sacramentaire léonien, dont le début est perdu s’arréte,
sur le dimanche aprés l'octave de I'Epiphanie; c'est la Septuagésime
qui marque avec la lecture de la Genése le début logique a l'exposé
méthodique du mystére de salut. C'est 1a aussi que le lectionnaire 175
du Mont Cassin commence sa série annuelle et les bénédictions épisco-
pales pour la messe de ce dimanche ont une allure inaugurale des plus
marquées. Nous sommes en présence d'une survivance, ou d’'une revi-
viscence, jusqu’ici inapercue, du systéme sabbatique des «jubilés» ou
semaines de semaines, dont ’observation parait I'un des points capitaux
des observances esséniennes mises en meilleure lumiére par les récentes
découvertes prés de la mer Morte. I.’année liturgique comporte sept
de ces jubilés, exactement :

7TX7Tx7+4+2x74+1=365(+ 2 les années bissextiles).

L’implantation des fétes fixes entre les dimanches dans les sacra-
mentaires de type continu qui ne distinguent pas temporal et sanctoral,
spécialement celle du 3 mai immédiatement aprés 1'’Ascension, montre
que le statut typique du calendrier liturgique latin suppose la toute
premiére et rarissime disposition de la tabuila paschalis nova de notre
comput :

Lettre dominicale D, épacte 23, Septuagésime le 18 janvier, un seul
dimanche aprés I’Epiphanie, Paques le 22 mars, Ascension le 30 avril,
vingt-huit dimanches aprés la Pentecdte. Dans cette position, les
« jubilés » s’enchainent exactement sans hiatus et sans aucun des déca-
lages que provoque la nécessité d’arriver a faire raccorder le comput
solaire de Noél avec le cycle pascal lunaire : on commence par le jour
surnuméraire, le samedi d’adieu a I’Alleluia. Viennent ensuite les trois
semaines épagoménes : Septuagésime, Sexagésime et Quinquagésime ;
puis la série des jubilés :

1. Du premier de Caréme a Paques, 8 février-22 mars.

2. De Paques a la Pentecote : 22 mars-10 mai.

3. Sept dimanches : 10 mai-28 juin (I-VII).

4. Sept dimanches : 28 juin-16 aout (VII-XIV).

5. Sept dimanches: 16 aout-4 octobre (XIV-XXI).

6. Sept dimanches: 4 octobre-22 novembre (dernier aprés la Pentecote).
7. Sept dimanches : 22 novembre-17 janvier (II¢ aprés I'Epiphanie).

Le seul bloc immuable du systéme jubilaire va de la veille de la
Septuagésime au XXI¢ dimanche aprés la Pentecote, soit les épago-

33



ménes et les cinq premiers jubilés, le sixiéme se scinde suivant le rythme
des épactes successives (dix-huit fois onze jours et une fois douze, au
nombre d’or dix-neuf), pour donner de vingt-trois a vingt-sept dimanches
apreés la Pentecote et, corrélativement, de six a deux dimanches apreés
I'Epiphanie, l'épacte idéale vingt-trois, qui seule assure l’équilibre
parfait du systéme est une des onze qui n’ont point cours jusqu’'en
I'an 2200, nous ne verrons donc jamais cet équilibre. Il nous suffira
d’avoir constaté que le souci de maintenir I'intégrité du dernier jubilé
de sept dimanches mobiles autour du point fixe Noél-Epiphanie aboutit
a rendre perpétuellement fluctuant le terme final ou initial du cycle
annuel. Et c’est ce terme qui serait la place normale du jour des morts.

Les anciennes tables pascales du cycle de Victorius et de Denys le
Petit nous indiquent Paques le 22 mars en 509, sous le Pape Symmaque
(498-514), c’est & cette méme période que les recoupements fondés sur
la teneur des dyptiques aboutissent pour fixer la rédaction du Canon
romain de la messe, la coincidence est a retenir.

Quant a fixer le jour des morts, nous rencontrons ici trois écoles.

La premiére, celle des évéques de pays barbares, qui travaillent pour
fixer les baptémes collectifs & Noél-Epiphanie au lieu de Paques et
allongent ’Avent en un Caréme allant jusqu’au 11 novembre, c’est a
cette tendance que parait céder le compilateur du léonien en insérant
ses messes pour les morts fin octobre, avant la féte des Quatre Couronnés
(8 novembre). Il n'y en a pas pour longtemps & atteindre les calendes
de novembre. On y arrive par une orientation eschatologique qui se
marque dés le milieu du second jubilé aprés la Pentecdte, ou le
IXe dimanche remémore la prise de Jérusalem par Titus, orientant la
pensée chrétienne en direction du second avénement, célébré 4 Noél-
Epiphanie dans le principe, c'est-a-dire a la fin du cycle, mais dont les
protagonistes du baptéme a cette date arriveront a faire un point de
départ en concurrence avec la Septuagésime. Le mouvement s’accentue
encore de nos jours avec l'institution, préparatoire a la Toussaint, du
dimanche des Missions et de la féte du Christ-Roi, doublet bien pile
de la splendeur épiphanique. Il résulte de 1a que depuis I'organisation
franque de I’Avent, le cycle liturgique a deux points de départ et deux
points d’arrivée, le sixiéme et ancien avant-dernier jubilé, scindé en
deux, garde son plein sens eschatologique pour la partie qui en demeure
en octobre et novembre, complément définitif du nombre des élus et
régne millénaire du Christ précédant le cataclysme final avant le second
avenement. La série corrélative anticipée en janvier-février figure soit

54



le régne éternel aprés la parousie, par rapport a I'année qui finit, soit,
par rapport a celle qui va suivre, le chaos primitif avant la création,
ou mieux encore, le désordre apocalyptique avant l'apparition d'un
monde nouveau résultant du second avénement.

La seconde école s’attache au terme idéal du 18 janvier pour y fixer
une mémoire générale des morts attestée par la finale du sermon attribué
a saint Augustin, au II® nocturne de la seconde féte de la Chaire de
saint Pierre.

Cette seconde féte marque, comme par hasard, le premier jour aprés
le dernier siége possible de la Septuagésime (Piques le 25 avril). Il y
a peut-étre, dans cette mémoire des morts, outre une survivance d’usages
paiens antérieurs, contre lesquels s'éléve le prédicateur, un appel
chrétien assez net au pouvoir des clés quz facis ut pateant caelestia regna
beatis, les litanies paraliturgiques d’Arras, de Fleury, d’Elne et de
Barcelone invoquent de méme pour les défunts Petre caeli claviger.

I.a troisiéme école, celle de I'observance helvétique, célébre la mémoire
des morts de fagon fixe et logique au premier jour liturgiquement libre
de 'année civile romaine, soit le 14 ou le 15 janvier, sans tenir compte
de l'anticipation aprés I'Epiphanie des semaines du sixiéme jubilé qui
ne trouveront point leur place aprés la Pentecote.

Quelle est l'extension territoriale de cette commemoratio de janvier
au cours de I'histoire et quelles en sont les survivances ?

M. Beyssac, archiviste honoraire du diocése de Paris, a bien voulu
me communiquer un relevé qu’il a fait de diverses dates, auquel je joins
mes propres constatations: I'Ordre de Grandmont (manuscrits Paris
Latin 16275) célébrait les morts le 15 janvier, Citeaux fait mémoire
le 11 des évéques et abbés défunts. La mémoire du 14 existe au manus-
crit 86 de Toulouse, au missel de Narbonne et a celui d’Arles, il y a
mémoire générale des abbés défunts le 7 janvier au manuscrit Latin 1311,
ainsi qu'a Hirschau, Hersfeld, Schonau et Afflighem. Cette date implique
une solennité moindre accordée a l'octave de I'Epiphanie, faisant du
7 janvier le premier jour libre.

M. le Vicaire général Waber, de Fribourg, a qui je dois 'hospitalité
de la Revue pour cette étude, me fait tenir toute une série d'observations
glanées par lui dans la collection de 1'Ordo diocésain de Lausanne.
I1 en résulte que 1'usage se confine en Suisse romande. La date est uni-
formément le 14 janvier, sauf transfert au 15 si le 14 est un dimanche.

En Valais, a Sion, en 1799, on ne parle pas des vépres, mais de ['office
de nuit complet avec les preces a Laudes et la messe comme le

35



2 novembre. A Rarogne, toujours en Valais, en 1759, vépres et office
double plénier.

Lausanne se contente de l'office simple, vépres, un seul nocturne
variable selon le jour d’incidence, laudes, messe quotidienne a trois
oraisons et absoute au cimetiére en faisant le tour des tombes. L'Ordo
de 1767 attribue sinon l'institution, du moins la codification de 1'usage
aux évéques Aymon de Montfalcon (1491-1517) et Jacques Duding,
(1709-1716) en 1928, Mgr Besson dit ex antiqua traditione, autant dire
que la vraie date d’origine est inconnue.

De 1791 a 1803, la célébration semble réduite a la messe, 1803 et 1804
rétablissent la mention du consuetum officium, qui n’a peut-étre pas été
supprimé. 1818 fait appel & un Canon, p. 550, 1820, au Canon Nonnulli,
sans préciser de quel recueil. L'office disparait de nouveau en 1822 et ne
reparait plus depuis ; la messe est toujours la messe quotidienne, mais
avec 'oraison unique Fidelium, si elle est chantée, sinon trois oraisons,
a partir de 1857. 1840 et antérieurement 1837 précisent que c’est post
nonam. 1860 impose le Dies trae, 1863 prescrit le rite solennel et 'unique
oraison Fidelium avec la prose. A partir de 1889, on parle de rite double,
et en 1895 on signale la commemoratio minor en caractére gras, a I'atten-
tion des éventuels négligents. Depuis la bulle Incruentum, les lectures
sont celles de la premiére messe du 2 novembre.

Aucun des renseignements qui me sont venus de Suisse ne me permet
de préciser : 10 si I'office célébré I'était isolément ou en doublage du
cursus normal ; 2° quelles en étaient les legons; 3° si, & un moment
donné, il a comporté, comme a Paris naguére et partout aujourd hui,
depuis 1911, des petites heures spéciales ; 4° si autrefois on n'y suppléait
pas, comme souvent en France, par le chant de la grande commendace
avant la messe.

M. le Vicaire général Waber me signale en terminant que la célébration
se fait fideélement, sauf a étre négligée par quelques grandes églises des
villes. Il atteste aussi une assez concluante trace graphique de l’action
d’Aymon de Montfalcon sur le maintien ou le renouveau de la tradition
a Lausanne, il s’agit d'une note manuscrite, a peu prés contemporaine,
ajoutée au calendrier, a la date du 15 janvier, dans le missel incunable
de Lausanne 1496, coté Z. 2, a la bibliothéque de I'Evéché de Fribourg :
commemoratio ommnium mortuorum (sauf a lire animarum).

Dans son dictionnaire de Liturgie, qui constitue le tome X de la
premiére Encyclopédie théologique de Migne, Paris 1846, 1'abbé
J. B. E. Pascal ne dit rien de la coutume suisse, il confirme toutefois

56



le fait d'une action convergente de I'épiscopat au XVe-XVIe siécle en
rappelant que c'est seulement en 1557 qu'Eustache de Bellay donna,
a Paris, au 2 novembre, le rang obbligatoire de féte chémée. Une cou-
tume aussi singuliére que celle des cantons romands actuels n’aurait pu
ni s’inaugurer, ni se diversifier, ni s'étendre aussi loin et aussi spora-
diquement que nous l'avons pu constater & une époque aussi récente
et en pleine fermentation réformatrice. La diversité méme des obser-
vances connexes et leur évolution séculaire divergente dénote un usage
trés ancien, s'instituant de proche en proche a une époque de pleine
autonomie diocésaine liturgique ol les principes du comput étaient
encore passablement flottants. Tout milite en faveur de sa conservation
et, au besoin, de sa restauration locale par ceux qui gardent au cceur
I’amour du lointain passeé.

Qu’il me soit permis, en terminant, de dire toute ma gratitude a4 mes
divers informateurs et surtout a dom J. Hild, moine de Clairvaux, qui
m’a bien voulu transmettre pour étude la question a lui posée par son
Excellence Monseigneur I'Evéque de Lausanne, Geneve et Fribourg.

57



	Contribution à l'étude du culte collectif des trépassés

