
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 50 (1956)

Artikel: Iromanie - Irophobie : Fragen um die frühmittelalterliche Irenmission
exemplifiziert an St. Gallen und Alemannien

Autor: Duft, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128241

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JOHANNES DUFT1

IROMANIE - IROPHOBIE

Fragen um die frühmittelalterliche henmission

exemplifiziert an St. Gallen und Alemannien

~\ Tor 103 Jahren schrieb Ferdinand Keller, der erste Herausgeber
* der irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek St. Gallen 2

: « Es
entsteht die Frage, deren Beantwortung für die Geschichte wissenschaftlicher

und künstlerischer Tätigkeit im Kloster St. Gallen von nicht
geringem Interesse ist, ob diese Bücher [Libri scottice scripti] durch
Irländer hier zu Lande geschrieben worden seien, und wann dies

stattgefunden habe, oder aber, ob man alle diese Codices, wie es bei einigen
gewiß ist, als Geschenke betrachten müsse, welche durchreisende irische
Mönche in der von ihrem Landsmann gegründeten Zelle zurückließen.
Ist St. Gallen der Ort der Verfertigung, so ergibt sich vielleicht aus dem
Umstände, daß jene Bücher nicht in einem, sondern in verschiedenen

Jahrhunderten (VII.-IX.) geschrieben worden sind, eine fortdauernde
geistige Verbindung zwischen dem irischen Stammkloster und der
Colonie, wie sie sich bei mehreren sogenannten Schottenklöstern
nachweisen läßt, und der so früh anhebende Drang zu literarischen und
künstlerischen Leistungen (Calligraphie, Miniaturmalerei, Glyptik, Musik) hat
Anregung und Nahrung von jenen nordischen Instituten erhalten, die
im 7. und 8. Jahrhundert an Gelehrsamkeit und allgemeiner Bildung
die übrigen Klöster Europas weit übertrafen und mittelbar und
unmittelbar auf sie einen heilsamen Einfluß ausübten. »3

1 Vortrag, gehalten an der Generalversammlung der Vereinigung katholischer
Historiker der Schweiz am 9. April 1956 in der Stiftsbibliothek St. Gallen.

- Bilder und Schriftzüge in den irischen Manuscripten der schweizerischen
Bibliotheken. Mitt. der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich, 7 (1853), S. 59-97, mit
13 Tafeln. Englische Übersetzung von William Reeves in Ulster Journal of
Archaeology, VIII (Belfast 1860), p. 210-230, 291-308.

:l Mitteilungen, S. 62.

IG 241



Keller schrieb in bemerkenswertem Unterschied zu vielen andere

— übrigens zünftigen — zeitgenössischen und späteren Geschichtsforschern

in der Bedingungsform, im Ton bewußter Zurückhaltung. Er
war also noch nicht der Iromanie verfallen, jener eigenartigen
Geschichtsbetrachtung, die selbst trockenste und radikalste Geschichtsschreiber
erfassen sollte — Männer, die sich gegen den Vorwurf der Romantik
aufs heftigste gewehrt hätten. Trotzdem stelle ich heute, nach der vor
drei Jahren besorgten neuesten Edition unserer irischen Miniaturen 1,

fest, daß Kellers hier zitierte Vermutungen als gänzlich überholt zu

gelten haben. War es bei ihm noch nicht Iromanie gewesen, so ist meine

jetzige Feststellung keineswegs Irophobie. Denn sie drängte sich mir
zu meiner eigenen Überraschung auf, als ich für die geschichtliche und
handschriftenbeschreibende Einleitung zur genannten Edition die
überreiche und trotz zahlloser Widersprüche meistens sehr irofreundliche
Literatur mit den entsprechenden Quellen in St. Gallen konfrontierte :

mit den sowohl irischen als auch festländischen Handschriften. Sie sind

bis heute paradoxerweise außerordentlich spärlich eingesehen worden.

Deshalb entstanden ganze « Stammbäume » von Ungenauigkeiten und

Unrichtigkeiten, die einer dem andern abgeschrieben hatte (mit und

ohne Zitierung ohne auch nur einen Blick auf die Originalquellen
geworfen zu haben. Wenn irgendwo, so ist man in den Fragen um die

frühmittelalterliche Irenmission nicht objektiv, sondern auf Grund

vorgefaßter Meinungen an die Aufgabe herangetreten, weshalb begeisterte
Keltomanie und vernichtende Keltophobie wechselweise Triumphe feiern

konnten. Was wir aber aus den Quellen schöpfen, macht unser Bild
über den irischen Einfluß auf St. Gallen und Alemannien zwar dürftiger,
als man es a priori vermuten möchte, jedoch objektiv und faßbar.

Meine Ergebnisse über den irischen Einfluß auf St. Gallen sind die

folgenden, für deren ausführliche Belege auf unsere Edition hingewiesen
sei. Die erste irische Einflußnahme geschah durch den Iren Gall,
der hier im Jahr 612 seine Einsiedlerzelle gründete und dadurch für
die Christianisierung der Alemannen wirkte. Weil ihm aber nicht
unmittelbar eine bedeutende irische oder einheimische Persönlichkeit folgte,
mußte seine verfallene Zelle im folgenden Jahrhundert durch den

Alemannen Otmar eine Neugründung erfahren ; es war die eigentliche
Entstehung des Klosters. Im 7. und 8. Jahrhundert, im Zeitalter der Grün-

1 Die irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek St. Gallen, hrg. von Johannes Duft
und Peter Meyer. Ölten, Bern und Lausanne 1953. Englische Ausgabe ebd. 1954.

242



dung, war hier also wohl ein starker irischer Impuls vorhanden gewesen,
doch er war singular geblieben. Im 9. bis 12. Jahrhundert sodann, im
Zeitalter der Blüte, lassen sich aus unseren erfreulich zahlreichen Quellen
— sowohl aus den festländischen wie auch aus den insularen — mehrere
irische Spuren und Beeinflussungen, sowie häufigere irische Besucher
und Bücher nachweisen. Doch weil St. Gallen damals organisatorisch,
geistig und wirtschaftlich bereits konsolidiert war, wirkten sich diese

Einflüsse nur sporadisch aus. Mag also die Galluszelle mit Recht eine

irische Gründung genannt werden, so war St. Gallen doch nie eine eigentliche

irische Kolonie ; noch weniger war das Kloster eine Gemeinschaft
irischer Mönche und gleichfalls nicht der ausschließlich oder mindestens
mehrheitlich durch Iren beherrschte Stützpunkt auf dem Kontinent oder
auch nur in Alemannien. In späteren Jahrhunderten, im Zeitalter der

sog. Schottenklöster, ließ sich von jener Seite kaum mehr ein bemerkenswerter

Einfluß wahrnehmen. Während Irland seine großen Söhne Columban

und Gall und auch ihre Gründungen wie Luxeuil, St. Gallen und
Bobbio anscheinend vergessen hatte, blieben in St. Gallen und von
St. Gallen aus immerhin manche Erinnerungen und eine gewisse geistige
Verbundenheit mit der Heimat des Gründerheiligen lebendig 1. Erst im
17. Jahrhundert begannen gelehrte Iren 2, auf dem Festland die
zahlreichen Überlieferungen zu sammeln ; doch ins eigentliche Volksbewußtsein

Irlands gingen sie bis heute kaum ein. Allerdings verbinden uns

nun wieder wissenschaftliche und persönliche Beziehungen ; sie fanden
1951 einen sichtbaren Ausdruck, als wir hier die Dreizehnhundert-Jahr-
Feier vom Tode des heiligen Gallus begingen 3.

Nachdem so die Ergebnisse über die Beziehungen zwischen Irland
und St. Gallen dargelegt sind, dürfte es möglich werden, Iromanie und

Irophobie anhand der Realitäten zu entlarven. Iromanie bestand (und
besteht leider auch heute noch weithin) darin, daß man in der
Frühmittelalterforschung alle jene Gründungen, für welche Quellenbelege
fehlen oder für welche undurchsichtige Quellen nach veralteten Methoden

interpretiert werden, gemeinhin als irische Gründungen anspricht und
daß man Stätten geistiger Betätigung unterschiedslos als irische Ein-

1 Hierüber vgl. z. B. John Hennig, Die Stellung der Schweiz in der hagiogra-
phischen und liturgischen Tradition Irlands. Diese Zeitschrift 46 (1952), 204-216.
Henry Fitz Simon, Stephen White, Thomas Messingham, John Colgan, Patrick
Fleming u. a.

3 Vgl. Sankt Gallus-Gedenkbuch, hrg. vom Bischöflichen Ordinariat und vom
Kath. Administrationsrat St. Gallen, redigiert von Joh. Duft, St. Gallen 1952.

243



flußbereiche wertet. Typisch ist das Stichwort, das der große Wattenbach

1, der allerdings nicht einer Manie bezichtigt werden darf,
ausgegeben hat : « Das Frankenreich war erfüllt von ihnen [den Iren] : was
gäben wir darum, wenn sie aufgeschrieben hätten, was sie sahen ; wenn
sie uns über ihre Tätigkeit und ihre Schicksale zuverlässige Berichte
hinterlassen hätten Allein das lag ihnen ferne ; sie, die Meister im
Schreiben, hatten für geschichtliche Aufzeichnungen keinen rechten
Sinn, und nur wo sie so bedeutend wirkten, daß dauernde Gründungen
ihr Gedächtnis bewahrten, hat ihr Andenken sich erhalten. Aber in
völlig nebelhaften Umrissen würde ihr Bild uns verschwimmen, wenn
nicht glücklicherweise einer von ihnen einen Biographen gefunden
hätte », Columban. Die allgemeine Überbewertung des irischen
Einflusses scheint die grundsätzliche Frage, ob denn dieser Einfluß trotz
verhältnismäßig spärlicher Quellen wirklich so stark und weit gewesen
sei, völlig unterdrückt zu haben.

Irophobie dagegen war und ist eine gleichfalls voreingenommene
Haltung, die selbst quellenmäßig belegbare irische Einflüsse zu bagatellisieren

versucht. Eigenartigerweise waren es nicht die bewußt antikatholischen

Autoren, die in Phobie machten ; ihnen waren die frühmittelalterlichen

Iren gegenteils höchst sympathisch, weil sie ihnen als

antirömisch galten. Gegen diese offensichtliche Manie erwuchs eine gewisse
Phobie eher auf katholischer Seite, die sich von apologetischen Gesichtspunkten

beeindrucken ließ. Das Problem Iromanie-Irophobie zeigt sich

deshalb nicht zuletzt als eine kirchengeschichtliche Frage. Daß darin
noch heute auf beiden Seiten viele Unberufene mitzusprechen sich

anmaßen, ist im Interesse der geschichtlichen Wahrheit zu bedauern.

Wer die Realität zwischen den beiden Extremen erkennen will, muß
in mehreren typischen Belangen genaue Unterscheidungen anbringen.
Nach den bisherigen grundsätzlichen Darlegungen sehe ich hier meine

Aufgabe darin, die notwendig erscheinenden Methoden der Unterscheidung

anzudeuten und einige dieser Belange aufzuzeigen, wobei zur
wünschbaren Exemplifizierung die st. gallischen und die weiteren
alemannischen Quellen benutzt seien. Methodische Anregungen zur
Diskussion zu stellen scheint mir hier wichtiger zu sein als ein breites und
bereits im Druck erschienenes Tatsachenmaterial zu entfalten ".

1 Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter, I7 (Stuttgart/Berlin 1904).
S. 129 f. ; gleich auch in der Neubearbeitung von Wilhelm Levison, 1. Heft
(Weimar 1952), S. 130 f.

2 Ich verweise auf : Die irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek St. GaUen ; aus-

244



Kirchengeschichtliche Belange seien vorausgenommen, weil sie für
unsere Problemstellung besonders aufschlußreich sind. Zahlreiche

Veröffentlichungen sind diesbezüglich aus offensichtlicher Tendenz geschrieben

worden, beispielsweise aus einer überspitzten Verschiedenheit
zwischen irischer und angelsächsischer Missionierung, zwischen Columban

und Bonifatius, zwischen der angeblich romfreien Kirche der Iren und
der römisch organisierten Kirche des Bonifatius. Schlimmer Ausdruck
einer leidenschaftlichen Kulturkämpferei war die von J. H. A. Ebrard
geschriebene « Iroschottische Missionskirche » (Gütersloh 1873) und seine

Antwort an die nur zu berechtigten Kritiker mit dem bezeichnenden

Titel : « Bonifatius, der Zerstörer des columbanischen Kirchentums auf
dem Festlande » (ebd. 1882). Der voreingenommene Verfasser hat so

plump drauflos gepoltert, daß ihm auch im eigenen Lager von den

Geschichtskundigen die Gefolgschaft versagt blieb l. Bedauerlich mag
sein, daß solche Geschichtsklitterei bei Unzuständigen bis heute
nachwirkt, beispielsweise im an sich höchst unwichtigen Büchlein von
Cornells Los über « Die altirische Kirche, Urchristentum im Westen »

(Stuttgart 1954)2. Es ist nicht nur un-, sondern antihistorisch, weil ihm
die anthroposophische Lehre den Maßstab für die geschichtliche
Wirklichkeit bedeutet. Wenn diese und andere Schriften Glaubensbekenntnisse

sein wollten, würde man ihnen hier nicht nahe treten. Weil sie

aber unter dem Vorwand und mit dem Gehaben der Geschichte
einherkommen, müssen sie in aller Bestimmtheit zurückgewiesen werden.

Auf unvergleichlich höherer Ebene steht die neueste « Geschichte der

irischen Kirche von ihren Anfängen bis zum 12. Jahrhundert » (München/
Basel 1954) von Walter Delius, Professor an der kirchlichen
Hochschule Berlin-Zehlendorf3. Ihr Mangel ist weniger ein konfessioneller

Gesichtspunkt, der zwar laut Vorwort zugegebenermaßen latent
vorhanden ist, als eher die Unkenntnis einiger älterer und besonders der

zugsweise im Protokoll über meinen am 19. Okt. 1955 im Städtischen Institut
für geschichtliche Landesforschung des Bodenseegebiets in Konstanz gehaltenen
Vortrag (Irische Einflüsse in St. Gallen und Alemannien) ; vgl. hierüber auch
den Bericht von Otto Feger, Montfort (Zs. für Geschichte, Heimat- und Volkskunde

Vorarlbergs), 7 (1955), S. 205 ff.
1 Vgl. z. B. Friedrich Loofs, De antiqua Britonum Scotorumque ecclesia,

Habilitationsschrift, Leipzig 1882.
2 Vgl. meine Besprechung in dieser Zs. 49 (1955), S. 230 ff.
3 Besprechung von P. Gall Jecker in dieser Zs. 49 (1955), S. 139-143, und sehr

kritisch von Bernhard Bischoff in Historisches Jahrbuch, 75 (München-Freiburg

1956), S. 352 ff. (« Dem Verständnis der irischen Vergangenheit ist mit dem
Buche ein befriedigender Dienst nicht geleistet. »)

245



neuen und neuesten Literatur. Delius wollte von seiner Seite her
unternehmen, was Alphons Bellesheim seinerzeit von katholischer Sicht in
den drei Bänden seiner « Geschichte der katholischen Kirche in Irland
von der Einführung des Christentums bis auf die Gegenwart » (Mainz
1890/91) verdienstvoll geleistet hatte.

In diesem Zusammenhang darf das in mancher Beziehung einst
bahnbrechende Buch des gelehrten St. Galler Bischofs Carl Johann Greith ì

nicht übersehen werden : « Geschichte der altirischen Kirche und ihrer
Verbindung mit Rom, Gallien und Alemannien (von 430-630) als

Einleitung in die Geschichte des Stifts St. Gallen » (Freiburg i. B. 1867).

Allerdings sei zugegeben, daß es gleichfalls nicht ganz tendenzfrei war.
Die apologetische Behandlung des Stoffs durch ihn und viele andere

fand ihre Erklärung in der durch Kulturkämpfe leidenschaftlich
aufgewühlten Zeit. Leider war gerade jener einseitige Standpunkt nicht
unwesentlich mitschuld, daß fleißige Publikationen rasch veralteten und
heute als überholt zu gelten haben.

Dieser kurze — eher angedeutete als ausgeführte — Literatur-Rückblick

zeigt, daß die « irische Kirche » (sofern dieser Ausdruck überhaupt
berechtigt ist) offenbar ihre Eigenheiten besaß. Schon J. Mabillon 3

hatte festgestellt : « Qualis fuerit apud Britones et Hibernos sacrificandi
ritus non plane compertum est. Modum tarnen illum a Romano divisum
exstitisse intelligitur ex Bernardo in libro de vita Malachiae ...» Hierauf

berief sich M. Gerbert 3, um daraus zu schließen : « In dubio est

qui et qualis antiquitus ea in orbis plaga fuerit ordo operis Dei. » Whitley

1 Schon in den Jahren 1831-1834 hatte Greith als Adjunkt an der St. Galler
Stiftsbibliothek dem Sekretär des Board of Records in London, Charles Purton Cooper,
zahlreiche Notizen und Zeichnungen über die Beziehungen zwischen Irland-
England zu St. Gallen geliefert. Cooper veröffentlichte sie um 1840 (oder 1869)
in seiner (allerdings ungeordneten und unvollständigen) Materialsammlung :

Appendix A to a Report on Rymer's Foedera. Als Greith in kulturkämpferischer
Weise aus der st. gallischen Heimat vertrieben wurde, arbeitete er im Auftrag
der 1830 konstituierten « Parlamentskommission der englischen Archive» in der
Vatikanischen Bibliothek, wo er nebenher seine st. gallischen Auszüge unter dem
Titel « Scotigenae sive Scotorum qui in monasterio S. Galli quondam floruerunt
annales et anecdota » zusammenfaßte. Greith beklagte sich später, daß dieser
handschriftliche Band zusammen mit fünf anderen seiner « Bibliotheca Britannica

» trotz mehrmaliger Versprechungen von seiten Coopers nicht gedruckt
wurde, sondern in London anscheinend der Vergessenheit anheimfiel.

2 De liturg. Gall., lib. I, cap. 2, § 14 (zitiert bei Gerbert und Warren).
3 Vetus Liturgia Alemannica, pars I (St. Blasien 1776), p. 76. — In Iter Aleman-

nicum (St. Blasien 17651 und 17732, deutsch Ulm etc. 1767) hat Gerbert als
Tab. IV erstmals eine irische Miniatur aus St. Gallen veröffentlicht.

246



Stokes 1 schilderte als einer der ersten das irische Christentum ausführlicher

; F. E. Warren 2 untersuchte die Liturgie und das Rituale der

keltischen Kirche systematisch ; grundlegende Forschungsergebnisse
veröffentlichte hernach Dom Louis Gougaud 3, und neuestens schrieb

John Hennig 4 über die altirische Liturgie.
Worin bestanden die Eigenheiten der Iren Wir entnehmen sie nicht

nur den zerstreuten Notizen zeitgenössischer Schriftsteller — etwa Viten,
Briefen, Kirchengeschichten —, sondern auch unmittelbar den frühen

liturgischen Handschriften, wovon einige bedeutsame Fragmente in
St. Gallen liegen 5. So wissen wir, daß die Iren eine andere Osterberechnung

hatten als die Römer, daß ihre Tonsur sich von der römischen

unterschied, daß ihr Bibeltext weder reine Vulgata noch reine Vetus

Latina, sondern ein textus mixtus war, den sie dazu noch durch
Eigenwilligkeiten \ der [inj Orthographie entstellten0, ferner daß ihre Liturgie
— etwa bei der Taufe, bei Weihen, auch in der Messe — mit der
römischen nicht immer übereinstimmte. Selbst in Miniaturen können sich
solche Eigenheiten zeigen : Die Haltung der segnenden Hand beim
Christus in unserem Codex 51 7 ist ganz verschieden von der römischen.

Wir wissen auch, daß die irische Kirche weithin Mönchskirche war, daß

es neben bzw. unter den Äbten sog. Klosterbischöfe gab, deren Auf-

1 In seiner großen Einleitung zu The Tripartite Life of Patrick, Part I (London
1887), in Rerum Britannicarum medii aevi scriptores; besonders p. clx-clxviii
(Irish Christianity) und p. CLXXx-cxcvii (Ecclesiastical).

2 The Liturgy and Ritual of the Celtic Church, Oxford 1881.
3 Genannt seien : Les chrétientés celtiques Bibliothèque de l'enseignement de

l'histoire ecclésiastique, 7), Paris 19112; sowie Christianity in Celtic Lands,
a history of the Churches of the Celts, their origin, their development, influence,
and mutual relations, London 1932.

1 Studies in the Liturgy of the early Irish Church, in The Irish Ecclesiastical
Record, 5th series, vol. LXXV (Dublin 1951), p. 318-333.

5 Cod. 1394 p. 95-98 : Meßtexte, frühes 9. Jh. — Cod. 1395 p. 422 f. : Segnungen,
2. Hälfte 8. Jh. — Cod. 1395 p. 426 f. : Bußgebet mit Litanei, 2. Hälfte 8. Jh. —
Cod. 1395 p. 430-433 : aus der Totenmesse, nach Mitte des 8. Jhs. — Cod. 1395

p. 444-447 : Gebete über einen Sterbenden, nach Mitte des 8. Jhs. — Cod. 1397 I
p. 157 f. : Kirchweih-Antiphonen mit Neumen, 12. Jh.

6 Vgl. beispielsweise die St. Galler Codices 51 (die vier Evangelien, nach Mitte
des 8. Jhs.) und 60 (Johannes-Evangelium, Ende des 8. oder Anfang des 9. Jhs.)
und die dortigen Fragmente Cod. 1394 p. 101-104 (Lucas I 12-32 und II 43 bis
III 9, 8. Jh.) und Cod. 1395 p. 430-433 (Johannes XI 14-44). Letzteres, bekannt
unter Sigle p, ist altlateinisch und gilt als typisch irischer Text ; vgl. Bernhard
Bischoff, Neue Materialien zum Bestand und zur Geschichte der altlateinischen
Bibelübersetzung, Miscellanea G. Mercati, 1 Studi e Testi, 121), S. 425 ff.

' p. 267 (Jüngstes Gericht) ; Die irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek St. Gallen :

Tafel XIV.

247



gaben liturgisch und konsekratorisch, nicht aber das eigentliche Hirtenamt

waren, ferner daß es viele Wanderbischöfe ohne irgendeine diöze-

sane Bestimmung gab, sowie daß sich die zahlreichen Klöster in Irland
von bischöflicher und diözesaner Leitung exemt hielten. Wir wissen
dazu noch, daß die starrköpfigen Iren auf dem Kontinent an ihren
Gewohnheiten, so an ihrem Ostertermin, mit unbeugsamer Zähigkeit
festhielten, weshalb sich Columban in Luxeuil mit Kirche und Staat
verfeindete. Überdies ist bekannt, daß sich die irischen Einsiedler und
die irischen Wanderbischöfe nicht gern und nicht gut einer festländischen
oder gar bonifatianischen Kirchendisziplin unterstellen mochten.
Vielleicht entsprang die Weigerung des heiligen Gall, im Jahr 615 das

Konstanzer Bischofsamt anzunehmen, nicht nur asketischen, sondern solchen

nationalen Erwägungen. Er berief sich ja auch sonst auf die Gewohnheiten

seines Meisters Columban \ der das irische Brauchtum gegenüber
dem fränkischen Episkopat unnachgiebig hochgehalten hatte.

Nun aber die grundsätzliche und grundlegende Feststellung : Alle
diese Unterschiede zwischen irischer und römischer Praxis betrafen

Fragen der Liturgie und der Disziplin, nicht aber die Lehren des Glaubens

und der Sitten. Verschiedenheiten waren wohl vorhanden ; in
Dogmatik und Moral bestand aber Übereinstimmung. Hinsichtlich der Moral
ist es tendenziöse Entstellung zu behaupten, die irische Kirche hätte
den Zölibat der Priester und der Mönche grundsätzlich abgelehnt ;

Ausnahmen gab es auf beiden Seiten, wie es auch Häretiker auf beiden
Seiten gab. Was sodann den Primat des Papstes anbetrifft, ist
festzuhalten, was neuestens auch Delius 2 in objektiver Weise betont, daß

die Iren daran nicht zweifelten. Wiewohl Bonifatius 3 sein Reformwerk
durch die zwar in auffälligen, jedoch nur nebensächlichen Belangen von
ihm abweichenden Iren nicht gefährden lassen wollte, so stellt doch

Delius mit Recht fest : « Man kann also nicht behaupten, daß
Bonifatius zum irischen Christentum in direktem Gegensatz gestanden habe...
Es bestand auch kein direkter Gegensatz zwischen der irischen und der

römischen Kirche. » Wäre in den kirchengeschichtlichen Belangen schon

So wies Gall einen Silberbecher zurück mit der Begründung : Praeceptor mens
beatissimus Columbanus in vasis aeneis Domino solet sacrificium offerre salutis.
(Vita Galli, auet. Walahfrido, lib. I, cap. 19.)
Geschichte der irischen Kirche, S. 134.
Über seine Person und sein Werk, seine Umwelt und sein Nachleben : Sankt
Bonifatius, Gedenkgabe zum zwölfhundertsten Todestag, hrg. von der Stadt
Fulda in Verbindung mit den Diözesen Fulda und Mainz. Fulda 19542.

248



früher derart vorsichtig unterschieden worden, hätten weder Iromanie
noch Irophobie so bedeutend werden können. —

Für die Beurteilung des vielfältigen Einflusses, den die Iren während
des frühen und des hohen Mittelalters auf das Festland ausgeübt haben,
ist eine zweite Unterscheidung unbedingt notwendig : die klare Trennung
der verschiedenen irischen Invasionen. Für St. Gallen im besondern und
Alemannien im allgemeinen müssen drei Wellen unterschieden werden 1.

Die Iren des 7. Jahrhunderts, die noch in der vorangelsächsischen Epoche,

zur Zeit der Merowinger, auf den Kontinent gekommen waren, hatten
ihre vielgeliebte Heimat aus einem asketischen Beweggrund verlassen

und wurden dadurch Klostergründer und Missionare auf dem Festland.
Die Iren, die später sehr zahlreich ins karolingische Reich kamen, waren
größtenteils durch die feindlichen Einfälle der Dänen und Norweger aus
ihren heimatlichen Klöstern vertrieben worden ; sie kamen als Flüchtlinge,

also gezwungenermaßen, wobei sie aber aus der Not eine Tugend
machten, indem sie das Ideal der Pilgerschaft ergriffen oder als Gelehrte
auftraten oder auch die strenge Lebensform der Einsiedler wählten. In
diesem 9. Jahrhundert folgten sie mit Vorliebe den Spuren ihrer Landsleute

aus der Zeit der ersten Invasion ; sie besuchten ihre Gräber und
fanden deshalb auch häufiger als bisher den Weg nach St. Gallen. Eine
dritte irische Welle, die sich von jener ersten des 7. Jahrhunderts und

von der zweiten des 9./10. Jahrhunderts unterschied, machte sich im
12./13. Jahrhundert durch die festländischen Schottenklöster bemerkbar.
W. Wattenbach 2 nennt für deren Gründung zwei Motive : Sie wollten
für die Festländer asketische Vorbilder und für die eigenen Landsleute

Pilgerstationen sein. Ein dritter Beweggrund dürfte wohl die Flucht vor

1 Carl Selmer (The beginnings of the St. Brendan legend on the continent, in
Cath. Hist. Rev. 29, 1943, p. 169 ff.) schlägt für die Untersuchung zur weiten
Verbreitung der Brendan-Legende eine Vierteilung vor : vorangelsächsische Iren-
mission, irische Gelehrte im Karolingerreich, Wiederaufleben des irischen
Einflusses in Westdeutschland um die Mitte des 10. Jhs., Aufkommen der Schottenklöster

im Hochmittelalter. Klare Unterscheidungen verlangt auch Leo
Weisgerber, Die Spuren der irischen Mission in der Entwicklung der deutschen
Sprache. Rheinische Vierteljahrsblätter, 17 (1952), 8-41 ; was er dort aber über
den von Theodor Frings geprägten Begriff einer « süddeutschen Kirchensprache »,

angeblich « von vorangelsächsischen süddeutschen Missions- und Klosterkreisen
der Zeit um 700 », und zwar « wohl nicht ohne irischen Anteil » entstanden,
ausführt, geht über eine bloße Arbeitshypothese nicht hinaus.

2 Die Kongregation der Schottenklöster in Deutschland. Zs. für christliche Archäologie

und Kunst, 1 (1856), S. 21-30, 49-58 ; übersetzt in Ulster Journal of Archaeology,

VII (Belfast 1859), p. 227-247, 295-313.

249



der englischen Invasion auf Irland1 gewesen sein ; 1171 begann Heinrich

II. mit Zustimmung des Papstes Hadrian IV. die bis heute tragisch
gebliebene Unterwerfung Irlands unter England.

Die Irenwellen auf dem Kontinent sind also sowohl zeitlich, wie auch

motivisch und damit in ihren Auswirkungen unter sich sehr verschieden.

Die bedeutendste Persönlichkeit der ersten Invasion war Columbanus,

auch « der jüngere » genannt, im Unterschied zu Columba, der im
vorausgegangenen Jahrhundert von Irland auf die Insel Hy (Iona)
emigriert war 2. Columbanus ist durch die Vita des Ionas 3, der noch die

Augenzeugen befragen konnte, unter ihnen auch Gallus, außerordentlich

gut belegt. Sein Schüler Gall ist durch die Viten i, welche die

Reichenauer Wetti und Walahfrid Strabo überarbeiteten, zwar weniger
unmittelbar bezeugt. Immerhin erbrachten die Forschungen von Laurenz

Kilger 5 und Fritz Blanke über Bruno Krusch hinaus die erfreuliche

Feststellung, daß deren Vorlage um 712 abgeschlossen gewesen sein

muß und daß somit zwischen Galls Tod und der ersten erschließbaren

Vita nur noch ein Zeitabstand von ungefähr sechs Jahrzehnten besteht

(es ist bedauerlich, daß davon bei Wattenbach-Levison 6 noch nicht
Kenntnis genommen worden ist). Der Einfluß dieser frühen Iren auf
ihre teils christliche und teils heidnische Umgebung war zweifellos groß ;

sie aber einfachhin die Glaubensboten zu nennen ist unrichtig. Sie hatten

Eine zeitgenössische Quelle ist « Expugnatio Hibernica •> von Giraldus Cambrensis
(eigentlich G. de Barri, englischer Geschichtsschreiber 1147-1222/23), hrg. von
James F. Dimock in Rerum Britannicarum medii aevi scriptores, vol. V, London
1867.

: Von der durch Adamnan verfaßten Vita des großen Iren Columba des Alteren
hütet die Schweiz sowohl das aus der Reichenau gekommene und heute in Schaffhausen

aufbewahrte grundlegende Manuskript der längeren Fassung, als auch
im St. Galler Codex 555 aus dem 9. Jh. das älteste bekannte Manuskript der
kürzeren Fassung ; auf seiner letzten Seite bietet es eine — allerdings nur
skizzierte und verblaßte, vermutlich etwas jüngere — Federzeichnung des

Heiligen.
St. Galler Codex 553. Editionen von Bruno Krusch : MGH Script, rer. Merov. IV
p. 1-156 und VII p. 822-827 bzw. Script, rer. Germ, in usum scholarum (1905).
Edition von B. Krusch : MGH Script, rer. Merov. IV (1902) p. 229-337 und 778

(vgl. VII p. 834 f.) ; dort auch über Hss. und frühere Ausgaben. Neue Darstellungen

des Galluslebens auf Grund der Quellen : Fritz Blanke, Columban und
Callus, Urgeschichte des schweizerischen Christentums (Zürich 1940, Neuauflage
in Vorbereitung) ; Laurenz Kilger, Vom Leben des hl. Gallus, St. Gallus-
Gedenkbuch (St. Gallen 1952), S. 15-34.
Die Quellen zum Leben der heiligen Kolumban und Gallus. Diese Zs. 36 (1942),
S. 107-120.
Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter, 1. Heft (Weimar 1952), S. 140 ff.

250



ihre Insel aus dem Beweggrund der Selbstheiligung verlassen, und sie

wirkten deshalb mehr durch ihr Dasein und ihr Anderssein und auch

durch ihre Gründungen als durch bewußte Missionspredigt. Wenn sie,

wie beispielsweise in Tuggen und in Bregenz, auf königlichen Wunsch
hin die Heidenmissionierung versuchten, versagten ihre schroffen

Methoden. Die früheste Fassung der Gallusvita nennt trefflich den

Beweggrund für das Ideal der Heimatlosigkeit und Wanderschaft dieser

ersten Irenwelle : « in cuius [Dei] amore et honore iste vir Dei dereliquid
provintiam suam. »1

Ganz anders traten die Iren zur Zeit ihrer zweiten Invasion auf.

Ekkehart IV. erzählt in den Casus S. Galli2 höchst anschaulich die
Ankunft des Wanderbischofs Marcus und seines gebildeten Neffen Moengal ;
sie waren typische Vertreter der gelehrten Pilger, die in deutlichem
Unterschied zu ihren früheren Landsleuten bestens mit Geld und
Büchern, mit Dienern und Reittieren ausgerüstet waren. « Zur Zeit des

Abtes Grimait, als Hartmut [nachweisbar seit 849] sein Stellvertreter

war, besuchte ein gewisser irischer Bischof namens Marcus auf seiner

Rückreise von Rom das Kloster seines Landsmanns Gall. Ihn begleitete
seiner Schwester Sohn Moengal, den die St. Galler später in der vom
Namen seines Onkels abgeleiteten Verkleinerungsform Marcellus nannten.
Dieser war in göttlichen und menschlichen Wissenschaften bestens

ausgebildet. Der Bischof wurde ersucht, während einiger Zeit in St. Gallen

zu verweilen, wozu sein Neffe bereits verlockt worden war. Nach langer

gegenseitiger Überlegung [Wanderlust und Heimweh mochten den
Entschluß schwer gemacht haben] erklärten sie sich endlich nicht ohne

Bedenken einverstanden, und am verabredeten Tag verteilte Marcellus
den Gefährten durch das Fenster das Geld seines Onkels, wobei er
allerdings befürchten mußte, von ihnen zerrissen zu werden ; denn sie waren
wider ihn zornschnaubend, wie wenn der Bischof auf seinen Rat hin
zurückbliebe. Pferde und Maultiere übergab der Bischof jenen, die er
selber namentlich hiefür auswählte ; aber die Bücher, das Gold und die

kostbaren Decken behielt er für sich und den heiligen Gall zurück. Mit
der Stola angetan segnete er schließlich die Wegziehenden, und nur unter
vielen Tränen vermochte man voneinander zu scheiden. Zurückgeblieben

war der Bischof mit seinem Neffen und einigen wenigen Dienern seiner

Sprache. »

1 ed. Krusch, a. a. O., S. 254.
2 Cod. 615 p. 54. Ausgaben : MGH Script. II p. 78 ; Mitteilungen zur

vaterländischen Geschichte Bd. XV/XVI NF 5./6. Heft), S. 8 ff., cap. 2.

251



Anschließend wird von Ekkehart geschildert, daß Moengal einer der
bedeutendsten Lehrer in der St. Galler Klosterschule wurde. Er scheint
sich dabei festländischer Art und Schrift angepaßt zu haben 1. Ganz

allgemein sei betont, daß beim irischen Bildungsbeitrag unterschieden
werden müßte zwischen den vielleicht geringeren Kenntnissen, welche
die Iren aus der Heimat mitgebracht, und dem Geistesgut, das sie bei
ihren Wanderungen auf dem Festland hinzugelernt hatten. Daß sie

Vermittler vieler kontinentalen Beziehungen und Bücher waren, sei

dankbar hervorgehoben. Dagegen ist die frühere Annahme, die
klassischen Studien hätten zwischen dem Untergang des römischen Reichs
und der karolingischen Renaissance in Irland Zuflucht und besondere

Pflege gefunden 2, heute sozusagen allgemein aufgegeben.
Einfacher als diese wandernden Gelehrten — sowohl in geistiger als

auch in materieller Hinsicht — waren jene Iren, welche sich zur gleichen
Zeit als Reklusen in unseren Gegenden niederließen, wobei sie nicht
selten einer Zelle, die eine gewisse Verbindung mit einem Kloster oder

mit einer Pilgerstation besaß, gegenüber einer völlig abgeschiedenen
Einsiedelei den Vorzug gaben. Im Gebiet des Oberrheins wurden zwei
irische Reklusen in der Mitte des 9. Jahrhunderts von größerer Bedeutung

: Findan und Eusebius 3. Für beide finden sich noch heute die

grundlegenden Quellen in St. Gallen.
Findan flüchtete, wie seine Vita berichtet, als typischer Vertreter der

zweiten Invasionsperiode auf das Festland, pilgerte wie viele seiner

Landsleute nach Rom, trat hernach in das Kloster Rheinau ein, zog
sich dann aber in eine nahe Zelle auf jener Insel zurück und starb
dort 878. Ein Zeit- und Schicksalsgenosse war Eusebius, der sich auf
eine uns nicht mehr bekannte Weise mit dem Kloster St. Gallen
verband, um sich in seinem Schutz an der Rheintaler Pilgerstraße
niederzulassen. Sein Martyrium ist Legende, und eine Vita scheint er nicht
erhalten zu haben. Was sich aber in der zeitgenössischen Klosterchronik

1 Über Moengal als Schreiber und als Lehrer, sowie über seine Schüler schrieb
ich ausführlicher in : Die irischen Miniaturen, S. 35-40.

2 Solche Übertreibungen und Verallgemeinerungen finden sich beispielsweise bei
Heinrich Zimmer, Über die Bedeutung des irischen Elements für die
mittelalterliche Cultur, Preußische Jahrbücher, 59 (1887), S. 27-59, und recht unkritisch
bei Walther Schultze, Die Bedeutung der iroschottischen Mönche für die Erhaltung

und Fortpflanzung der mittelalterlichen Wissenschaft mit besonderer Rücksicht

auf die noch vorhandenen irischen Handschriften in Bibliotheken des
Continents, Centralblatt für Bibliothekswesen, 6(1889), S. 185-198, 233-241, 281-298.

3 Hierüber schrieb ich ausführlicher und mit den notwendigen Quellenbelegen in
Montfort, 8 (Dornbirn 1956), S. 3-12.

252



des Ratpert über ihn findet, hat als sicher zu gelten : Kaiser Karl III.
der Dicke habe den Viktorsberg beim vorarlbergischen Rankweil dem

Kloster St. Gallen urkundlich vergabt, und zwar auf Bitten des Iren
Eusebius, der dort während 30 Jahren als freiwillig Eingeschlossener
dem Herrn gedient habe und am 31. Januar 884 gestorben sei. Zwei

gut erhaltene Kaiserurkunden im St. Galler Stiftsarchiv zeugen noch
heute für diesen Bericht : Darnach vollzog Karl zweimal eine größere

Schenkung an St. Gallen, damit von hier aus der Konvent « quorundam
Scotorum » auf dem Viktorsberg betreut und aus den Zinserträgnissen
stets zwölf Pilger dort verpflegt würden. Es handelte sich also um eine

früh und gut bezeugte Pilgerherberge, die unter irischer Leitung stand
und deshalb wohl besonders den Iren offen war. Die alte rechtsrheinische
Römerstraße von Brigantium nach Clunia, Magia und Curia führte dort
vorbei ; überdies konnte der Rompilger von hier aus das wenige Stunden
entfernte Grab des heiligen Gall aufsuchen. Das Hospiz auf dem Viktorsberg

mag der Gallus-Abtei noch mehr irische Wallfahrer als bisher und
mit ihnen auch irische Schriften zugeführt haben ; gleichzeitig aber

dürfte es ihr eine willkommene Entlastung in der Sorge für solche

Ankömmlinge, die nicht selten durch gewisse Eigenarten und Eigenheiten
auffielen 1, bedeutet haben.

Weniger stark war der Einfluß der dritten Ireninvasion zur Zeit der
Schottenklöster. St. Jakob in Regensburg, gegen Ende des 11. Jahrhunderts

gegründet, wurde Mutterkloster für zahlreiche Kolonien 2, die auch

nach Alemannien (beispielsweise Konstanz) ausstrahlten und einige lose

Beziehungen zu St. Gallen besaßen. Im Gebiet der heutigen Schweiz

lassen sich aber m. W. keine solchen Niederlassungen nachweisen.

Die Bezeichnung Schottenkloster ist verwirrlich und verlangt wiederum
eine klare Unterscheidung, die nicht nur nicht jeder Volksschriftsteller,
sondern auch nicht jeder Geschichtsschreiber berücksichtigt (allerdings
weniger aus Irophobie als vielmehr aus Unkenntnis Scoti bzw. Scotti
hießen bis ins 12. Jahrhundert auf dem Festland die Iren ; die damals
blühenden Monasteria Scot(t)orum waren nationale irische Gründungen.
Sie behielten ihren Namen und ihre irische Ausschließlichkeit auch dann

1 Dafür zeugen u. a. die gegenseitigen Klagen, die sich in st. gallischen und anderen
Quellen nachweisen lassen ; vgl. Die irischen Miniaturen, S. 31 f.

2 Wilhelm Wattenbach (Zs. für christliche Archäologie und Kunst I [1856] 21-30,
49-58) stellte folgende fest: Würzburg 1134, Nürnberg 1140, Konstanz 1142,
Wien 1155 oder 1159, Memmingen 1178, Eichstätt 1183, Erfurt 1211 und 1225,
Kelheim 1231, Oels in Schlesien (Jahr unbekannt).

253



noch bei, als allmählich zwischen Schottland (Scotia) und Irland (Hibernia)
unterschieden und die Benennung Scoti den Bewohnern Schottlands
zuteil wurde. Als im frühen 16. Jahrhundert der Begriff Schottenklöster
mißdeutet wurde, bemächtigten sich Schotten derselben, indem sie

anscheinend gutgläubig und sogar mit päpstlicher Zustimmung vorgaben,
ihre Vorfahren seien die Gründer gewesen und die Iren hätten sich
widerrechtlich darin festgesetzt1. Solche Scoti erhoben 1594 bei einer Abtswahl

sogar Anspruch auf die Abtei St. Gallen, und nur mit Mühe gelang
es, den doppelt unbegründeten Usurpationsversuch abzuwehren 2.

Derartige Übergriffe mochten schon damals eine gewisse Irophobie bewirkt
haben. Noch 1711 vermeinte der Schotte Ambrosius Rosius aus Regensburg,

er sei ein Landsmann des heiligen Findan und könne deshalb in
Rheinau die altirischen Worte seiner Vita übersetzen, was er dann völlig
falsch besorgte. —

Die Unterscheidung der verschiedenen Invasionswellen der Iren zeitigt
wesentliche Verschiedenheiten in den Motiven, in den Erscheinungsformen,

in den Auswirkungen, in den Persönlichkeiten. Grundsätzlich

gilt wiederum : Die wirklichen Iren müssen von den vermeintlichen Iren
getrennt werden. Allerdings sind die Namen oft trügerisch. Unser Eusebius

beispielsweise war trotz seines lateinischen Namens zweifellos Ire. Wegen
ihres für festländische Ohren barbarischen Klangs bedienten sich manche

Iren auf dem Kontinent lateinischer Namen, die mit den irischen höchstens

den Anfangsbuchstaben gemeinsam hatten und gelegentlich noch
den Zunamen Scot(t)us erhielten. Der Inkluse Moel-Bridge nannte sich
Marianus Scotus 3, und der Lehrer Moengal in St. Gallen wurde bekanntlich

Marcellus geheißen. Während auf der Reichenau i anscheinend nur
ein wirklich irischer Name festgestellt werden konnte (Flaithemel, jedoch

1 Vgl. H. Zimmer in : Preußische Jahrbücher, 59. Bd., S. 49-54.
2 Quellen in Tom. 194 des Stiftsarchivs St. Gallen. Erstmals bekannt gemacht

durch Alois Scheiwiler, Die Vorgeschichte Abt Bernhards II. von St. Gallen.
Diese Zs. 2 (1908), S. 89 f. Vgl. Die irischen Miniaturen, S. 49 f.

3 Vgl. Aubry Gwynn, Irland und Würzburg im Mittelalter. Mainfränkisches Jahrbuch

für Geschichte und Kunst, Bd. 4 (Würzburg 1952), S. 3 ; Ders., The
continuity of the Irish tradition of Wurzburg, in Herbipolis Jubilans (Würzburg
1952), S. 60.

4 Vgl. Konrad Beyerle, Das Reichenauer Verbrüderungsbuch als Quelle der
Klostergeschichte. Die Kultur der Abtei Reichenau (München 1925), S. 1134

und 1165. Über irische Namen in einer Reichenauer Hs. (CCXXXIH) in Karlsruhe,

die aber keine Beziehungen zur Reichenau hatten, vgl. Alfred Holder,
Archiv für celtische Lexicographie, III (1907), S. 266, und P. Grosjean, Sacris
erudiri, VII (1955), S. 67 ff.

254



in Flatamar alemannisiert), fand J. M. Clark 1 in St. Gallen 20 solche

Namen ; doch selbst bei gebührender Berücksichtigung der Wahrscheinlichkeit,

daß sich hier auch unter lateinischen oder eingedeutschten
Namen einige Iren verborgen haben dürften, ist ihre Zahl in der Fülle
unserer erhalten gebliebenen Namenlisten außerordentlich gering.

Auffallend ist nun aber die Tatsache, daß hier schon sehr früh Nicht-
iren irrtümlich zu Iren gemacht und bis in die neuere Zeit als solche

aufgefaßt wurden. Die Wurzeln der Iromanie reichen also über tausend

Jahre zurück !2 Bezeichnend ist der Fall des heiligen Magnus 3, des

von St. Gallen ausgegangenen « Apostels des Allgäu ». Wiewohl Magnus
ein Jahrhundert nach Gallus lebte, wurde er hier von Ratpert im
9. Jahrhundert und von Ekkehart im 11. Jahrhundert mit jenem Magi-
nald (Magnoald), der zusammen mit Theodor der erste hiesige Jünger
des heiligen Gall gewesen war, verwechselt. Zu diesem einen Irrtum
gesellte sich noch der andere, daß Maginald und Theodor als Columbans-

gefährten und somit als Iren aufgefaßt wurden, obwohl sie doch die
einheimischen Arboner Diakone gewesen waren. Der Magnus des 8.

Jahrhunderts war also nicht der Maginald des 7. Jahrhunderts, und keiner
der beiden war Ire. Im gleichen Atemzug wurden hier auch Chilianus,
sowie Sigibertus und Placidus genannt ; sie seien Schüler des Columban
bis Bregenz, hernach Gefährten des Gallus in St. Gallen und gleich wie
dieser Iren gewesen. Kilian war zwar Ire, nicht aber Gefährte des

Columban. Sigisbert, der Gründer des Klosters Disentis, war weder das

eine noch das andere ; P. Iso Müller 4 wies endgültig nach, daß Sigisbert

Franke war, der aus dem Einflußbereich Luxeuils, jedoch erst am
Ende des 7. oder Anfang des 8. Jahrhunderts, nach Rätien gezogen war,
und der mit ihm dort verbundene Placidus war weder irischer noch

fränkischer, sondern rätischer Herkunft. Leider werden alle diese

chronologischen und nationalen Irrtümer noch heute in unseren Brevieren

weitergeschleppt.
Ähnliche Unsicherheiten bestanden bezüglich der Reichenau. P. Gall

1 The Abbey of St. Gall as a centre of literature and art (Cambridge 1926), p. 18-54

(chapter II : The Irish influence), bes. p. 31.
: Diese Tendenz besteht nicht erst seit dem 11. Jahrhundert (Alfons Maria Zimmermann,

Kalendarium Benedictinum, l.Bd., Metten 1933, S. lL), sondern
vereinzelt schon im 9. Jahrhundert, wie es das St. Galler Beispiel zeigt.

8 Ausführlicher hierüber in : Die irischen Miniaturen, S. 24 ff.
4 Die Anfänge des Klosters Disentis (SA aus Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen

Gesellschaft von Graubünden, Bd. 61, 1931) ; Ders., Disentiser
Klostergeschichte, Bd. I (Einsiedeln/Köln 1942), S. 14-18, 261.

255



Jecker legte schon 1925 in Konrad Beyerles « Kultur der Abtei
Reichenau »

x und endgültig 1953 unter dem Titel « Pirmins Erden- und
Ordensheimat » im « Archiv für mittelrheinische Kirchengeschichte » 2

dar, daß Pirmin nicht Ire war. Daran vermag auch nicht zu rütteln,
was Georg Schreiber gleichenorts 3 an « iroschottischen Elementen »

in Pirmins Wesen und Werk feststellen wollte. In diesem Zusammenhang

sei darauf hingewiesen, daß für die Entstehung des Klosters Pfäfers
weder Pirmin persönlich noch die Reichenau in Betracht fallen, fehlen
doch in den Pfäferser Quellen — wie deren Kenner und Bearbeiter Franz
Perret 4 nachzuweisen imstande ist — jegliche Anhaltspunkte.

Auch über die kaum mehr faßbare Gestalt Fridolins ist ein Wort
fällig 5. Auf dem Liebfrauenberg in Rankweil wird noch heute durch
Bild und Inschrift die Legende erzählt, « der heilige Fridolin, entsprossen
von königlichen Stammen, aus Irrland » habe um 498 dem dortigen
Gaugericht den zum Leben erweckten Landesherrn Urso von Glarus
als Zeugen für eine strittige Güterschenkung zugunsten des Klosters
Säckingen vorgeführt. (Säckingen erhielt das Bergtal Glarus wohl auf
gleiche Weise, wie die Fraumünsterabtei in Zürich Uri erhielt : aus

karolingischer Hand ; ähnlich lagen die Verhältnisse bei anderen nahen

Damenstiften wie Buchau und Lindau.) Ich frage mich : War es die
nachweisbare Anwesenheit des Eusebius und anderer Iren auf dem

dortigen Viktorsberg, war es ferner die urkundlich bezeugte
Güterschenkung an das Kloster St. Gallen, welche diese Rankweiler Legende
über den angeblichen Iren Fridolin und die angeblich in Rankweil
verteidigte Güterschenkung an das Kloster Säckingen beeinflußten Die
Eusebius-Geschichte trug sich im 9. Jahrhundert zu ; die vorgeblich um
500 erfolgte Fridolins-« Geschichte » läßt sich erst um die Jahrtausendwende

in der mit Recht sehr angezweifelten Baltherschen Vita schrift-

1 S. 19-36 : St. Pirmins Herkunft und Mission.
2 5. Jg. (Speyer a. Rh. 1953), S. 9-41. Vgl. Theodor Mayer, Die Anfänge der

Reichenau, in Zeitschrift für die Geschichte des Oberrheins, 101. Bd. (Karlsruhe

1953), S. 305-352 ; Ders., Bonifatius und Pirmin, in St. Bonifatius (Fulda
1954), S. 450-464.

3 In Archiv für mittelrheinische Kirchengeschichte, 5. Jg., S. 42-76 : St. Finnin
in Religionsgeschichte, Ikonographie, Volksfrömmigkeit (irische und spanische
Problematik, Methodik der Forschung).

4 Vgl. Perret in dieser Zs. : Die Reihenfolge der Abte von Pfäfers (44, 1950,
S. 247-289) ; Über den « Liber viventium Fabariensis « (49, 1955, S. 97-106). Es
wäre sehr zu wünschen, daß die Geschichte dieses Klosters bald geschrieben
werden könnte

6 Vgl. meine Ausführungen in Montfort, 8 (1956), S. 9 f.

256



lieh fassen. Die hier gestellte Frage wird kaum einmal ihre endgültige
Beantwortung finden können. Jedenfalls aber zeigt sie, daß für die
Geschichtlichkeit einer Persönlichkeit nicht so sehr eine ausführliche,
jedoch späte Biographie, sondern eine — wenn auch noch so kurze —
zeitgenössische Bezeugung, wie wir sie für Eusebius besitzen, ausschlaggebend

ist.
In diesem Zusammenhang ist vor einseitiger und isolierter Anwendung

der Volkskunde und der Patrozinienkunde zu warnen. Ungezählt sind
die Verwirrungen, die dadurch in der Irenfrage verschuldet worden sind
und die deshalb zu Iromanie wie zu Irophobie geführt haben. Allzu
lange hat man beispielsweise jedes Peter- und Pauls-Patrozinium ein-
fachhin als irisch erklärt. Beachtenswert ist der weise Satz von Heinrich
Dannenbauer im grundlegenden Aufsatz über « Bevölkerung und Be-

siedelung Alemanniens in der fränkischen Zeit »1 : « Patrozinien für sich

allein sind ein unsicherer Boden, weil ihr Alter selten mit hinreichender
Sicherheit zu bestimmen ist, auch mit manchem Wechsel gerechnet
werden muß Es ist damit zu rechnen, daß das eine oder andere
der heutigen Gallus- und Georgspatrozinien durch die betreffenden

Klöster an die Stelle eines älteren fränkischen gesetzt worden ist, wie
auch manches Petruspatrozinium der besonderen fränkischen Verehrung
des Apostelfürsten seinen Ursprung verdanken kann. »

Iromanie ist, wie es die Magnus-Frage bezeugt, über ein Jahrtausend
alt. Wenn ein mittelalterlicher Hagiograph bei einem Zellengründer oder

Peregrinus die Heimat nicht kannte, machte er ihn gerade wegen seines

« peregrinari » — im Sinn des klassisch gewordenen Satzes in der Gallus-
vita : « quibus consuetudo peregrinandi iam paene in naturam conversa
est »2 — zu einem Scotus, d. h. zu einem Iren. Doch Pirmin, Magnus,

Sigisbert und Placidus, aber auch der angebliche Gallus-Halbbruder
Deicola 3 in Lure, sowie Fridolin in Rankweil und Säckingen, Trudpert 4

1 Zs. für Württembergische Landesgeschichte, 13 (1954), S. 12-37, Zitat S. 31 f.
2 Vita Galli auet. Walahfrido, üb. II, cap. 46 (MGH Script, rer. Merov. IV, p. 336).
3 Die Vita Deicoli stammt erst aus dem 10. Jahrhundert (um 965) ; dazu Kenney

(Sources, p. 208) : his life « has very little historical value ». Vgl. Jean Girardot,
La vie de Saint-Desle et les origines de l'abbaye de Lure, ebd. 1946.

4 Auch diese Überlieferung ist legendär und spät ; die längere Fassung der Passio
S. Thrutberti Martyris findet sich im St. Galler Codex 577 aus dem 9./10.
Jahrhundert. Wegen der Ähnlichkeit der Namen wurde Trudpert zu einem Bruder
des Rupert von Salzburg gemacht; über diesen neuestens I. Zibermayr, Die
Rupertlegende (MIÖG., 62, 1954, S. 67-82), wo die Ansicht von E. Zöllner (ebd. 57,
1949, S. 11 f.) unterstützt wird, daß Rupert fränkischer Herkunft gewesen und
nur « nach seiner Kirchenart als irisch zu bezeichnen » sei.

17 257



in St. Trudpert und viele andere gehören — um ein Wort von Louis
Gougaud zu gebrauchen — zu den « surnumméraires de l'émigration
scottique »1.

Solche « Irisierungen » mochten dadurch noch gefördert worden sein,
daß manche dieser Wandermönche — beispielsweise Sigisbert — aus
Luxeuil und ähnlichen Strahlungszentren stammten, jedoch Jahrzehnte
nach deren irischer Entstehung, als sie schon nicht mehr irische Gemeinschaften

waren. Dasselbe mag für Gründungen in der Westschweiz, die
auch mit dem späteren Luxeuil zusammenhängen dürften, Geltung
haben. Es sollte auch für die immer noch dunkle Klostergründung in
Luzern berücksichtigt werden. Die unter topographischen Gesichtspunkten

kürzlich geäußerte Möglichkeit einer allfälligen irischen
Kirchengründung bei Sursee 2 ist so allgemein, daß sie überall und nirgends
gelten kann, d. h. sie beweist weder eine irische Gründung noch schließt
sie eine spätere fränkische Gründung — etwa von Luxeuil her — oder
eine noch spätere Entstehung aus. Überdies ist hier und andernorts zu
bedenken, daß oft auch einheimische Persönlichkeiten, selbst Äbte und
Bischöfe, sich in eine Einsamkeit zurückzogen. Es ist also unvorsichtig,
zu schließen : Die Iren waren die Zellengründer ; wo eine Zelle
vorhanden ist, muß sie durch einen Iren gegründet worden sein. Petitio
principii Die Irensiedlungen waren weniger zahlreich als man früher
gemeinhin annahm. Der Beweis hiefür liegt in der Erkenntnis, daß an
vielen solchen Orten, für welche inzwischen Quellen gefunden werden
bzw. Quellen neu interpretiert werden konnten, nichtirische Gründer
nachweisbar wurden. —

Wer immer sich mit der frühmittelalterlichen Irenmission auf dem
Kontinent befaßt, hat überall dort, wo schriftliche Zeugnisse fehlen,
Vorsicht und Zurückhaltung zu üben. Aber selbst beim vorhandenen
Bestand an Manuskripten sind minutiöse Unterscheidungen einzuhalten.
Ein typisches Beispiel liegt wiederum in St. Gallen : der berühmte Voca-
bularius S. Galli. Wann dieses unscheinbare Büchlein mit seiner
lateinisch-deutschen Wörterliste hieher gelangte, läßt sich nicht mehr
nachweisen. Jedenfalls aber steht heute nach Georg Baesecke 3 fest, daß

1 Revue Bénédictine 43 (1931), p. 296-302. Dieser Aufsatz ging in sein Buch
'«Christianity in Celtic Lands > (London 1932) über, wo er ihm den Titel gab :

Doubtful Irishmen and Pseudo-Irishmen (§ 6, p. 158-163).
2 Georg Staffelbach, Studie über die 1941 bei Sursee ausgegrabene frühchristliche

Kirche, in Schweizer. Zs. für Geschichte 5 (1955), S. 494-502.
3 Der Vocabularius Sti. Galli in der angelsächsischen Mission, Halle a. S. 1933.

258



es weder mit Gallus noch mit dem Irentum Beziehungen besaß, sondern

das Taschenbuch eines angelsächsischen Missionars auf dem Festland

war und ein Jahrhundert jünger als Gallus ist ; der Vocabularius ist
nicht irisch-st. gallisch, sondern angelsächsisch-fuldisch.

Hieraus ergibt sich eine grundlegende Unterscheidung zwischen irischen

und angelsächsischen Schriften und damit auch zwischen irischem und

angelsächsischem Geistesgut. Bemerkenswert ist die neuere Erkenntnis l,
daß der starke geistige Impuls auf die st. gallische Hochblüte des 9.

Jahrhunderts nicht so sehr von irischer als vielmehr von angelsächsischer

Seite, d. h. durch Studienbeziehungen mit Fulda, hergekommen ist2.
Dasselbe bestätigt sich für die benachbarte Reichenau.

In neuerer Zeit begann die Paläographie, viele der früher irisch

genannten Manuskripte vorsichtiger und allgemeiner als insulare3 zu

bezeichnen ; schließlich gelang es ihr, irische und angelsächsische Schriften

überhaupt zu unterscheiden 4. Die Kunstgeschichte erkannte gleichfalls

Verschiedenheiten, so wie sie auch zwischen mannigfachen
Einflüssen zu differenzieren begann oder gar neuestens den Einfluß des

Irischen auf das Angelsächsische umzukehren sucht. So ist beispielsweise
für F. Masai 5

« l'art irlandais une création anglaise ». Gegenüber der

allzu lange herrschend gewesenen Iromanie scheint in der Kunstgeschichte
beinahe eine gewisse Irophobie um sich zu greifen.

Mit diesen Feststellungen sei jedoch das Vorhandensein wirklich
irischer Handschriften in St. Gallen, und zwar zahlreicher als im Reichen-

1 Wilhelm Levison, Die Iren und die fränkische Kirche (Historische Zeitschrift
109 [1912] 1-22, bzw. Aus rheinischer und fränkischer Frühzeit, Düsseldorf 1948,
S. 247-263), betont, daß die Klöster der fränkischen Zeit nur in ihren Anfängen
irischen Einfluß erfahren haben ; die Einwirkung der Iren sei gegenüber dem
Einfluß der Angelsachsen nur eine Episode gewesen ; die späteren Schottenklöster

hatten keinen direkten Zusammenhang mit den früheren Klosterstiftungen.
2 Vgl. J. M. Clark, The Abbey of St. Gall, p. 55-70 (the Anglo-Saxon influence) ;

G. Baesecke, a. a. O., S. 31, 155-162.
3 Über die insulare Schrift in der Geschichte der Paläographie vgl. Ludwig Traube,

Ferrona Scottorum, ein Beitrag zur Überlieferungsgeschichte und zur Palaeo-
graphie des Mittelalters. Sitzungsber. der philos.-philol. u. histor. Ciasse der
Akademie München 1900, S. 469-476 und 529-537 (bzw. Vorlesungen und
Abhandlungen, 3. Bd., München 1920, S. 95-119).

4 Vgl. E. A. Lowe, Codices latini antiquiores, Part II : Great Britain and Ireland
(Oxford 1935), Introduction ; Ludwig Bieler, Insular palaeography, present
state and problems, in Scriptorium, t. Ill (Anvers et Bruxelles 1949), p. 267-289 ;

Bernhard Bischoff, Paläographie, in Deutsche Philologie im Aufriß, hrg. von
Wolfgang Stammler, Bd. I (Berlin/Bielefeld 1952), Sp. 403-408.

5 Essai sur les origines de la miniature dite irlandaise Les publications de

Scriptorium, vol. I), Bruxelles et Anvers 1947. Vgl. z.B. S. 85, 91, 109.

259



auer Bestand, keineswegs in Abrede gestellt. Während man aber früher
40 und mehr hiesige Manuskripte vom paläographischen oder

kunstgeschichtlichen Standpunkt aus als irische bezeichnete, gelangte ich bei

der Inventarisierung für unsere Edition x nur auf deren 15. Sie stammen
aus dem 7. bis 12. Jahrhundert. St. Gallen ist nicht ihre Schriftheimat,
sondern nur ihre Bibliotheksheimat ; wandernde Iren brachten sie hieher.
Daß die Anzahl im 9. Jahrhundert größer gewesen sein muß, beweist

unser damalige Bibliothekskatalog2. Seinem sachlich angeordneten
Corpus, das schon damals gegen ein halbes Tausend Einheiten erfaßte,

geht bekanntlich eine wahllos zusammengestellte Liste von 30

Einträgen voraus, über welchen der Titel steht : « Libri scottice scripti »3.

Damit sind die irischen Handschriften gemeint, wobei allerdings der

Verdacht besteht, daß sich einige von angelsächsischer Hand geschriebene

Stücke darunter gemischt haben könnten. Sie alle aber wurden
durch diese Sonderkatalogisierung aus dem Bestand der Gebrauchsbücher

ausgeschieden, und damit war ihr Schicksal bereits besiegelt.
Die 15 irischen Manuskripte der St. Galler Stiftsbibliothek sind wegen

ihrer Schrift und ihres Schmuckes geschätzte Dokumente für die
Paläographie und die Kunstgeschichte 4 geblieben. Auch inhaltlich sind sie

in mancher Beziehung bedeutungsvoll : so für die Überlieferung des

Bibeltextes (besonders Hs. 48, bekannt als Codex A) 5, für Besonderheiten

der Liturgie, sowie für die Rekonstruktion der altirischen Sprache

(die Priscian-Grammatik Hs. 904 mit ihren zahlreichen Glossen ist
diesbezüglich eine grundlegende Quelle) 6. Wenn diese Handschriften jedoch
unter dem Gesichtspunkt der st. gallischen und alemannischen
Geschichte betrachtet werden, fällt eine überraschende Beziehungslosigkeit
auf : Sie beweisen nicht viel mehr als die Anwesenheit von Iren, die

1 Die irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek St. Gallen, S. 65-83.
2 Codex 728 p. 3-22. Hrg. von Paul Lehmann, Mittelalterliche Bibliothekskataloge

Deutschlands und der Schweiz, 1. Bd. (München 1918), S. 66-82.
3 Hierüber schrieb ich ausführlich in : Die irischen Miniaturen, S. 40-44 und 82 f.,

ebd. Tafel 43. Es handelt sich um die 4. Seite des Codex 728.
4 Beschreibung der Miniaturen und der Ornamente durch Peter Meyer, Die

irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek St. Gallen, S. 87-138 ; ebd. ihre Wiedergaben.

5 Er überliefert die vier Evangelien in griechischer Sprache und interlinear die
lateinische Version (für letztere Sigle 8). Ausgabe schon 1836 in Zürich durch
H. C. M. Rettig. Über den umstrittenen (früher auch stark übertriebenen) Einfluß

der Iren bezüglich Griechisch-Kenntnisse orientiert bestens Bernhard
Bischoff, Das griechische Element in der abendländischen Bildung des Mittelalters,

Byzantinische Zeitschrift, Bd. 44 (München 1951), S. 27-55.
6 Ausgaben und Literatur in : Die irischen Miniaturen, S. 74.

260



St. Gallen besucht und Bücher mitgebracht hatten. Der Einfluß dieser

Bücher war aber sehr gering : weder wirkten sie auf die einheimische
Schrift und Buchmalerei irgendwie wesentlich ein 1, noch formte ihr
Inhalt die st. gallische Bildung. Denn die Ansicht, daß hier die
klassischen Studien durch Iren angeregt worden wären, ist heute nicht mehr
haltbar. Die verfeinerten Methoden der Quellenforschung und Quellenkritik

und die differenzierte Erfassung möglichst aller Einflußstrahlen
zeigen verhältnismäßig rasch, daß viele verdienstvolle ältere Publikationen

von einem aprioristischen Standpunkt ausgegangen sind und
deshalb die Bedeutung des irischen Elements für die mittelalterliche Kultur
im allgemeinen und auch im Sonderfall St. Gallen 2 überschätzt haben.

Trotzdem darf keineswegs übersehen werden, daß irisches Geistesgut
in St. Gallen während Jahrhunderten Eingang und Aufnahme gefunden
hat. Es ist aber — sozusagen paradoxerweise — nicht in den irischen,
sondern in den festländischen St. Galler Handschriften, also in den
damals lesbaren Gebrauchsbüchern zu finden. Für die Kenntnis der
geistigen Beziehungen ist deshalb unerläßlich, außer dem irischen auch und

vor allem den kontinentalen Bibliotheksbestand zu untersuchen, wofür
eine schon 1909 erfolgte (unzulängliche) Bestandesaufnahme von M.

Esposito3, besonders aber das vorzügliche Quellenwerk von James F. Kenney 4

beste Wegleitung bieten. Für den Reichenauer Bestand wäre eine solche

Untersuchung wünschbar ; für unsere 2000 St. Galler Codices habe ich
sie mit erfreulichem Ergebnis unternehmen können 5. Daraus resultierte
die Erkenntnis, daß die Bereitschaft zur Übernahme und Verarbeitung

1 Ebd. S. 45 ff. Vgl. Albert Boeckler und Alfred A. Schmid, Die Buchmalerei,
Handbuch der Bibliothekswissenschaft, Bd.I2 (Wiesbaden 1952), S. 285: Die Schule
von St. Gallen « nimmt insofern eine Sonderstellung ein, als die Entwicklung
sich im wesentlichen auf dem Gebiet der Initial-Ornamentik abspielt und sich
hier autochthon nur durch ständige Umbildung heimischer Formen vollzieht ;

dabei sind nicht, wie man erwartet, vornehmlich irische Formen die letzte Grundlage,

sondern die verbreiteten Motive kontinentaler, vorkarolingischer Kunst. »

2 Beispielsweise Heinrich Brauer, Die Bücherei von St. Gallen und das
althochdeutsche Schrifttum Hermaea XVII), Halle a. S. 1926. Die von Kuno Meyer
in Irish Review (1912) versuchte Verknüpfung des Virgilius Sangallensis mit
Gall wird von Paul Lehmann in Philobiblon VII (Wien 1934) S. 218 mit Recht
als « Phantasiewerk » abgelehnt.

3 Hiberno-Latin manuscripts in the libraries of Switzerland, in Proceedings of the
Royal Irish Academy, vol. XXVIII, section C, no. 3, p. 62-95, and vol. XXX,
section C, no. 1, p. 1-14 (Dublin 1910 and 1912).

4 The sources for the early history of Ireland, an introduction and guide. Vol. I :

Ecclesiastical Records of Civilization. Sources and studies. Edited under the
auspices of the Department of History, Columbia University). New York 1929.

5 Die irischen Miniaturen, S. 52-61 (St. Galler Handschriften irischen Inhalts).

261



irischen Gedankengutes wirklich vorhanden war. Denn wir finden in
unserem festländischen Bestand grundlegende und teilweise sogar einzigartige

Exemplare von Viten irischer Heiligen (Columba, Columbanus,
Gallus, Findan, Blathmac, wozu noch Magnus, Fridolin und Trudpert
gezählt wurden), sowie der Werke Columbans (Regeln, Instructiones,
Briefe und Verse, Psalmenkommentar), aber auch irischer Büß- und
Rechtsbücher, sodann den Kommentar des Häresiarchen Pelagius zu
den Paulusbriefen und schließlich die Schriften anderer Iren wie Adam-
nan, Aileran, Johannes Scottus, Josephus Scottus und Sedulius Scottus.

Auch diesbezüglich zeigt sich wieder die Berechtigung des Axioms :

Divide et impera. Wenn die irischen von den angelsächsischen Schriften
und wenn die insularen von den kontinentalen Beständen säuberlich

geschieden, wenn zugleich aber alle diese einzelnen Gruppen in ihrer
Sonderbedeutung untersucht werden, läßt sich zwischen Iromanie und

Irophobie die Realität, die nüchterne und aufschlußreiche Mitte finden.
Von dieser Mitte aus hat das Lob, das Ermenrich um 850 an Abt Grimait
von St. Gallen schrieb x, noch heute seine Berechtigung : « Sed neque
de Hibernia insula silendum censeo, unde nobis tanti luminis iubar
processif nobis in orientali parte positis lux fidei ex margine ipsius
terrae advenit. » Bischof Greith setzte es in freier Übersetzung als Leitwort

vor seine Geschichte der altirischen Kirche : « Wie könnten wir
die Insel Irland jemals vergessen, von wo der Strahlenglanz eines so

großen Lichtes und die Sonne des Glaubens für uns aufgegangen »

Die Epistola Ermenrici ist in der Abschrift des 10. Jhs. im St. Galler Codex 265

p. 3-91 erhalten geblieben. Edition durch Ernst Dümmler in MGH Ep. V,
p. 534-579. Neubewertung durch Wilhelm Schwarz, Die Schriften Ermenrichs
von Ellwangen, Zs. für Württcmbergische Landesgeschichte, 12(1953), S. 181-
189. — Die hier zitierte Stelle findet sich in Cod. 265 p. 84 bzw. in Ep. V p. 575

(cap. 36).

262


	Iromanie - Irophobie : Fragen um die frühmittelalterliche Irenmission exemplifiziert an St. Gallen und Alemannien

