
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 49 (1955)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


oder verdeutlicht. In dieser Hinsicht dürfte das « Origines-Buch »

bahnbrechend und mustergültig sein, für eine längere Zukunft.
Wenn es unter allen Umständen zu den Obliegenheiten eines Rezensenten

gehört, Fehler und Mängel aufzudecken, so bleibt uns nur das eine
übrig, nämlich zu erwähnen, daß dieses Prachtwerk von unvergänglichem
Wert in hohem Grade geeignet ist, den blassen oder grünen Neid der Herren
Fachgenossen in weiter Runde wachzurufen. Aber dieser Neid ist so
vielseitig gut begründet, daß zu einem moralischen Makel zu wenig Punkte
aufzutreiben sind.

Altdorf. Dr. Eduard Wymann.

Rezensionen — Comptes rendus

Miscellanea Historiae Pontificiae, vol. XVIII : Sacerdozio e Regno da

Gregorio VII a Bonifacio Vili. Studi presentati alla sezione storica del
congresso della Pontificia Università Gregoriana 13-17 ottobre 1953. — Roma
1954. 180 S.

Die hier gesammelten Studien über die Beziehungen zwischen Kirche
und Staat im Mittelalter, in der Zeit von Gregor VII. bis Bonifaz VIII.,
sind an der Viertel]ahrhundertfeier der päpstlichen Universität zu Rom
vorgetragen worden. Sie berühren ein bedeutsames, heikles und umstrittenes
Thema der mittelalterlichen Geschichte, das nicht nur in den zeitgenössischen

Staatstheorien einen zwiespältigen Niederschlag hinterlassen, sondern
auch in der modernen wissenschaftlichen Forschung verschiedene, ja
gegensätzliche Deutungen gefunden hat. Die nichtkatholische Geschichtsschreibung
des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts stand gerade dieser vielschichtigen

Frage gegenüber noch stark im Bann der liberalen und nationalen
Wertung. Dies gilt vor allem von der deutschen Geschichtswissenschaft, die
am zähesten an herkömmlichen Auffassungen festhielt. Die jüngsten
erschütternden Ereignisse haben aber auch hier den Horizont des Verstehens
geweitet und eine deutlich spürbare Umwertung bewirkt. Es bedeutet einen
« Abschied von der bisherigen Geschichte », was H. Heimpel 1941 geschrieben
hat : « Nicht herrschsüchtige Hierarchen stehen gegen die deutschen Kaiser
auf, sondern die Idee einer religiösen Organisation, die sich von der
staatlichen Herrschaft nicht nur befreien wollte, sondern, um die stets von
schützender Herrschaft des Staates bedrohte Freiheit zu sichern, endlich
auch die Herrschaft über diesen Staat erstrebte. «

Die Wahl des Themas Sacerdozio e Regno für den wissenschaftlichen
Kongreß der päpstlichen Universität ist nicht nur eine zeitgemäße Antwort
auf dringliche Gegenwartsprobleme. Sie ist auch, wie der Leiter der « Miscellanea

Historiae Pontificiae », Federico Kempf S. J., in seinem Vorwort be-

326



merkt, durch neu entdeckte Quellen angeregt worden. Ihre Erschließung
habe die Lücken und Mängel der früheren Forschung klarer erkennen lassen
und die Überbrückung der verschiedenen Auffassungen erleichtert. Trotzdem

bedürfe es noch mancher Einzeluntersuchungen, « um die falsche Richtung

der verschiedenen Erklärungen zu übersehen ». Außer der Suche nach
Quellen müßten die bisher verwendeten Begriffe auf Sinngehalt und
Bedeutungswandel gründlicher untersucht werden. Soweit F. Kempf. Damit ist
die Richtung angegeben, in welcher sich diese Studien bewegen.

Der Rechtshistoriker A. M. Stickler S. D. B., Schüler des bekannten
Herausgebers des « Repertoriums der Kanonistik », Stefan Kuttner, gibt eine
Zusammenfassung seiner zahlreichen Arbeiten über Kirche und Staat in der
klassischen Kanonistik der Dekretisten und Dekretalisten : Sacerdozio e

Regno nelle nuove ricerche attorno ai secoli XII e XIII nei Decretisti e Decre-
talisti fino alle Decretali di Gregorio (S. 1-26). Er unterstreicht vorerst die
Bedeutung, welche dem Studium des Kirchenrechts für das Verstehen der
mittelalterlichen Ideen und Institutionen zukommt. Dann setzt Stickler bei
den Unklarheiten und Schwankungen an, die sich dem Forscher in den
Darlegungen der Kirchenrechtler über das Verhältnis von geistlicher und
weltlicher Gewalt aufdrängen und eine Erklärung heischen. Kennzeichnend dafür

ist die Stelle in der Summa Bambergensis, die zur Zeit Innozenz III.
geschrieben wurde : « Quaestio ista (ob der Kaiser seine Gewalt vom Papst
habe) iudicem non habet, sed solum executorem ; tarnen pium est credere-
quod imperator gladium habeat a Papa. » Die Hauptgründe dieser
Verwirrung sieht Stickler in der falschen Bestimmung und Anwendung der
Begriffe Regnum und Imperium. Nach kirchlicher Auffassung habe das Kaisertum

eine doppelte Aufgabe : mit seiner weltlichen Amtsgewalt die höchsten
Werte der menschlichen Gemeinschaft zu schützen und, nachdem der Staat
seine Pflicht gegenüber der Kirche vernachlässigt habe, in ihrem Auftrag,
kraft der dem Kaiser von der Kirche übertragenen Zwangsgewalt, Christenheit,

Kirche und Papst zu verteidigen. Das Schwergewicht der
Beweisführung Sticklers ruht auf der Annahme, daß die Kirche über eine materielle

Zwangsgewalt (« il potere coattivo materiale ecclesiastico ») verfüge,
die sich nicht mit der weltlich-staatlichen Zwangsgewalt decke, und daß
die Kirche sie dem Kaiset mit der Kaiserkrönung delegiere. Das weltliche
Schwert des Kaisers bezeichnete also nach Stickler diese delegierte kirchliche

Zwangsgewalt, eine Auffassung, « welche von Päpsten, Konzilien und
von den meisten Schriftstellern, die zur Kirche halten, angenommen worden
sei ». Auch Gratian, der « Vater der kanonistischen Wissenschaft », habe
unter dem Bild des weltlichen Schwertes diese materielle Zwangsgewalt der
Kirche verstanden. Stickler glaubt in dieser Deutung den Schlüssel zum
Verständnis so vieler Zeugnisse gefunden zu haben, die bisher als
widerspruchsvoll und unvereinbar galten. — M. Maccarrone S. J. befaßt sich in
seiner ausgezeichneten Studie über Potestas directa e potestas indirecta nei
teologi del XII e XIII secolo (S. 27-47) mit der Theokratie oder Hierokratie
der Päpste im Mittelalter. Mit scharfsinniger Interpretation weist er nach,
daß die Lehre von der potestas directa nicht von den Theologen des 12.
Jahrhunderts ausgebildet und auch nicht von Innozenz III. im Vollsinn des

327



Wortes befürwortet worden sei, sondern uns erst bei den Theologen nach
der Mitte des 13. Jahrhunderts in klarer Formulierung begegne. Doch sei
diese Theorie nicht unangefochten geblieben, wie Giovanni von Paris
durchblicken lasse : « Opinio quorumdam modernorum, qui asserunt dominum
papam, in quantum est loco Christi in terris, habere dominium in temporali-
bus bonis principum et baronum et cognitionem et iurisdictionem » (Trac-
tatus de potestate regia et papali). Anderer Auffassung als Maccarrone ist
Angelus Walz O. P., der für seinen Artikel über den « Papstkaiser Innozenz

III. » (S. 127-138) auch liturgische Hinweise benützt und Einflüsse von
Seiten des germanischen Gefolgschafts- und Lehenswesens sowie des
Romgedankens berücksichtigt, um die Eigenart des Papstkaisertums Innozenz III.
zu beleuchten. — Klärend dürften sodann vor allem die tiefschürfenden
Untersuchungen von Gerhart B. Ladner wirken, betitelt : The concepts of
« Ecclesia » and « Christianitas » and their relation to the idea of papal « Pleni-
tudo Potestatis» from Gregory VII to Boniface Vili (S. 49-77). Die methodisch
sichere und klare Linienführung in der Darlegung schwieriger und verwickelter

Probleme macht diese Studie besonders beachtenswert. Der Verfasser
setzt bei einem grellen Widerspruch an : an der Zwei-Mächte-Doktrin des
Gelasius wird auch im Hochmittelalter festgehalten und trotzdem die
Unterordnung der weltlichen Macht unter die « Plenitudo potestatis » des Papstes
gefordert. Der Verfasser sieht die Lösung in der Unterscheidung zwischen
der karolingischen und gregorianischen Prägung der Gelasius-Doktrin, in
der sprengenden Wirkung des Begriffs « Christianitas » christliche
Völkerfamilie), der seit Gregor VII. die Verbindung von Papsttum und Kaisertum
in der Kirche lockerte, und in der folgenreichen Verdichtung des Begriffs
« Ecclesia » zu « Ecclesia Romana », während gleichzeitig die Reichsidee unter
dem Einfluß der aristotelischen Philosophie und des Römischen Rechts
verweltlicht wurde. — Walter Ullmann behandelt den Zusammenprall der
stau fischen Kaiseridee mit den Anschauungen der römischen Kurie in
Besançon als klassischen Fall des Bedeutungswandels lateinischer Ausdrücke
im Mittellatein. — Mit den Ansprüchen Gregors VII. auf Spanien setzt sich
Bernardino Llorca S. J. auseinander : Derechos de la Santa Sede sobre

Espana el pensamiento de Gregorio VII. Er sucht sie von den Reformideen
Gregors aus verständlich zu machen und wendet sich besonders gegen die
einseitig politische Deutung des bekannten spanischen Historikers Ramon
Menéndez Pidal (Das Spanien des Cid S. 161 ff.). — Über die Beziehungen
zwischen Rom und Aragon im 13. Jahrhundert bringen zwei Studien neue
und gründliche Erkenntnisse : F. José M. Pou y Marti O. F. M., Conflictos
entre el Pontificado y los Reyes de Aragon en el siglò XIII (S. 139-160) und
Angel Fabrega Grau PBRO., Actitud de Pedro III el Grande de Aragon
ante la propia deposicion fulminada por el Papa Martin IV (S. 161-180).

Mögen Einzelinterpretationen auch gewisse kritische Bedenken wecken,
in ihren entscheidenden Ergebnissen bedeuten die genannten Studien eine
wesentliche Förderung des historischen Verstehens eines der schwierigsten
und heikelsten Probleme der mittelalterlichen Geschichte.

Theophil Graf.

328



Nold Halder: Geschichte des Kantons Aargau 1803-1953. Erster Band :

Gründung — Aufbau — Festigung 1803-1830. Verlag zur Neuen Aargauer
Zeitung. Aarau 1953. vn-367 S.

Andere Mediationskantone haben in den Gedenkschriften zum 150jäh-
rigen Jubiläum vielfach die ganze geschichtliche Entwicklung der Gegenden,
die zum heutigen Gebiet ihres Standes gehören, von der Urzeit bis auf die
Gegenwart geschildert. Der aargauische Staatsarchivar hat bewußterweise
erst mit der Schöpfung des neuen Staatengebildes durch das Machtwort
Napoleon Bonapartes begonnen. In der Beschränkung zeigt sich der Meister.
Die drei Gebiete, aus denen der Aargau zusammengestellt wurde, waren
wohl einmal unter habsburgischer Herrschaft vereint gewesen, aber seither
jahrhundertelang eigene Wege gegangen. Eine Darstellung auch der vor-
und frühgeschichtlichen, der mittelalterlichen und reformationszeitlichen
Epochen hätte uferlose Vorbereitungen erfordert oder eine mehr oder weniger
gute Kompilation ergeben.

Halder hat seine Geschichte im Auftrag des Regierungsrates für ein
breiteres Publikum verfaßt. Deshalb fehlen die Anmerkungen. Der kritische
Leser, dem die lakonischen Hinweise bei Quellenstellen kaum genügen,
erwartet vergeblich einen Überblick über die benützte Literatur. Vielleicht
wird sie im zweiten Band nachgetragen. Ein Volksbuch liegt vor. Dafür
bürgen der fließende Stil, die gediegene Ausstattung und Bebilderung und
die spritzigen, gelegentlich etwas gar journalistischen Titel.

Der erste vorliegende Band umfaßt die ersten dreißig Jahre aargauischer
Geschichte, der zweite soll dann die Entwicklung eines vollen Jahrhunderts
zusammendrängen. Die Gründung des Kantons Aargau beginnt eigentlich
schon mit dem helvetischen Einheitsstaat, mit der Lostrennung des
ehemaligen bernischen Untertanengebietes und der Zusammenfassung der
einstigen Gemeinen Herrschaften in eigene Verwaltungsbezirke. Halder setzt
mit Napoleons Verfassungsprojekt von Malmaison (1801) ein, das erstmals
eine Vereinigung dieser Gebiete und des bisher österreichischen Fricktals
zum neuen Kanton Aargau plante. Wie die Mediationsakte, so ist auch die
Kantonsgründung das Werk des korsischen Machthabers. Doch das
Verdienst der ersten Anregung wie des konsequenten Festhaltens gehört Stapfer
und seinen Aarauer Freunden, welche die 1798 errungene Freiheit von
bernischer Herrschaft gegen neue Ansprüche des mächtigsten Schweizerkantons

erfolgreich verteidigten, auch gegen Bernerfreunde im Aargau. Auch
ein zweiter Ansturm der bernischen Restaurationsgelüste nach Napoleons
Sturz konnte auf diplomatischem Weg abgeschlagen werden, wiederum
wesentlich unter ausländischem Druck, der ja die eidgenössische Lage von
1798-1815 überhaupt kennzeichnet.

In dieser Periode aargauischer Geschichte führt durchaus der ehemals
bernische Aargau. Er stellt die bedeutendsten Staatsmänner wie Dolder und
Herzog, die Publizisten vom Schlag eines Zschokke. Die beiden andern
Gebiete machen anfangs nur zögernd mit, obwohl etwa der Abt von Muri
schon 1802 sich gegen einen Anschluß an Zug ausgesprochen hatte (S. 59).
Die geschichtliche Tradition der religiösen, herrschaftlichen und kulturellen

329



Verbundenheit des Freiamts und der Grafschaft Baden mit der katholischen
Schweiz, die allerdings durch den Zwölferkrieg teilweise gebrochen war, ließ
eben manche vor einer Verbindung mit dem « Jakobinernest » Aarau
zurückschrecken. In ähnlicher Weise gingen im Fricktal die Sympathien eher zum
Breisgau oder zu Basel. Diese Schwierigkeiten erklären zu einem Teil den
Grundsatz der konfessionellen Parität in den aargauischen Verfassungen.
Wenn Halder behauptet : « Diese Bestimmungen entsprachen nicht einem
dringenden und lautgewordenen Bedürfnis des Volkes zum Schutze des
konfessionellen Friedens », bleibt er dafür den Beweis schuldig.

Für die Kirchengeschichte sind vor allem die beiden Kapitel : « Zur
Flebung jeder religiösen Besorgnis » und « Die Kirche, das mächtige und
unentbehrliche Hilfsmittel des Staates » interessant. Sie zeigen die Spuren
der Zusammenarbeit mit Dr. Georg Boner und gehören in ihrer verständnisvollen

Würdigung des katholisch-kirchlichen Standpunktes zu den besten
Abschnitten. Bei den Beratungen über die eidgenössische Klostergarantie
fällt vor allem auf die typisch aufklärerische Hervorstreichung der
Gemeinnützigkeit und die Verständnislosigkeit gegenüber dem eigentlichen Mönchsideal

von Seiten der führenden Politiker. In der Schaffung des katholischen
Kirchenrates wie in der Bistumsfrage zeichnen sich die immer stärkern
staatskirchlichen Tendenzen ab. Die geistige Führung in diesen Bestrebungen
hat der von streng kirchlicher und in manchen Fragen von protestantischer
Seite angefeindete, umstrittene Wessenbergianer Alois Vock.

Halders Darstellung zeichnet sich im allgemeinen durch ein maßvolles
Urteil aus, das die eidgenössischen und europäischen Zusammenhänge kurz
skizziert und die Dinge aus ihrer Zeit heraus würdigt, ob er nun über die
Verfassungen und Gesetze handelt, die wirtschaftlichen, sozialen und schulischen

Verhältnisse schildert oder die Rolle der deutschen Emigranten, der
aufkommenden Presse und der sich bildenden radikalen Opposition beleuchtet.

Gelegentlich setzen einseitig ausgewählte Quellenzeugnisse die Akzente
etwas falsch (vgl. S. 31-34). Und von Zeit zu Zeit schimmert die
Grundkonzeption vom Xonplusultra der Bundesverfassung von 18 48 durch.

Appenzell. P. Rainald Fischer.

Ewald Reinhard : Johann Baptist v. Pfeilschifter, der bayerische
Plutarch. Presse und Welt. Dokumente, Quellen und Forschungen aus dem
Gebiet der gesamten öffentlichen Meinung. Hrg. von Karl d'Ester, Bd. 9.

München o. J. 59 S.

E. Reinhard, in der Schweiz durch seine Forschungen über K. L. v.
Haller wohlbekannt, der unlängst, Jahrbuch für Solothurn. Gesch. 27, 1954,
Hallers Résumés der Tagebücher aus den Jahren 1835-1851 herausgab,
macht uns in der vorliegenden Schrift mit einer Persönlichkeit bekannt,
die selbst, bei aller Verschiedenheit des Charakters und Lebensschicksals,
im Ideenkreis Hallers wurzelt. R. konnte erstmals ein Promemoria, eine
Art Selbstbiographie des Journalisten, mit zahlreichen unbekannten
Nachrichten benützen.

330



Pfeilschifter, ein Oberpfälzer, 1792 geboren, war 1816 kurze Zeit bei
Zschokke an der Aarauer Zeitung tätig, kam nach Weimar und gründete
hier eine Zeitschrift « Zeitschwingen », die er jedoch bald aufgab, weil er
sich ganz der konservativen Richtung zuwandte. Durch Reisen gewann er
dann Einblick besonders in die Verhältnisse Frankreichs und Spaniens und
zog durch seine Mitarbeit an der Allgemeinen Zeitung die Aufmerksamkeit
Metternichs auf sich, der Pf. 1822 nach Wien kommen ließ. Hier begründete
Pf. die Zeitschrift « Der Staatsmann », die es bis 1831 auf 17 Bände brachte.
R. bietet eine knappe Analyse der Zeitschrift, deren Interesse vor allem
Spanien galt. Im Sinn und Geist einer gesamteuropäischen Abwehr
revolutionärer Strömungen und Umtriebe finden sich freilich Beiträge über die
meisten Länder. So enthält Bd. 3, N° 2 auch einen Aufsatz über die
revolutionären Umtriebe in der Schweiz. Daß auch die Kirchenpolitik, zumal in
Deutschland, reichlich zu Wort kommt, versteht sich.

Diese Zeitschrift verdient heute insofern noch Beachtung, als ihre
Mitarbeiter auf bemerkenswerte geistige Beziehungen hinweisen. Unter ihnen
finden sich nicht zuletzt etliche bedeutende Konvertiten. Nach dem
Ausbruch der französischen Juli-Revolution mußte « Der Staatsmann » sein
Erscheinen einstellen. Indessen begann Pf. rasch mit der Herausgabe
anderer Organe. Seit Juli 1831 erschien « Der Zuschauer am Main », daneben
die Katholische Kirchenzeitung. Im l.Band des «Zuschauers» würdigte Pf.
u. a. auch die Revolution in der Schweiz. Manche Aufsätze berühren akute
kirchliche Fragen der Zeit, wie jene der Mischehen und des Zölibats. In
der Katholischen Kirchenzeitung bekämpfte Pf. aufs entschiedenste alle
staatskirchlichen Tendenzen, und nicht zuletzt übte er rücksichtslose Kritik
an der Haltung deutscher Bischöfe, die ihm irgendwie des Staatskirchentums

verdächtig erschienen.
Pf. starb 1874, arm und von der Mitwelt beinahe völlig vergessen.

Ohne Zweifel hatte er eine umfangreiche Publizistik entfaltet, trat er doch
auch durch selbständige Bücher hervor, unter denen die 1846 veröffentlichten

« Biographien denkwürdiger Priester und Prälaten der röm.-kath.-
apost. Kirche, welche in unserem Jahrhundert gestorben sind », Erwähnung
verdienen. Sonst bleibt es wohl bei der Feststellung Rs. selbst, daß Pf.
vorzüglich Sammler, Kompilator, und Übersetzer war und seine Bedeutung
vor allem in den Beziehungen begründet liegt, die er über Deutschland
hinaus besonders mit romanischen Ländern zu vermitteln vermochte.

Oskar Vasella.

Thomas Landtwing, C. SS. R. : Die Redemptoristen in Freiburg in der
Schweiz 1811-1847. (Freib. Geschichtsblätter Bd 46) Paulusdruckerei, Freiburg

1954. 149 S.

Le P. Landtwing a choisi, comme sujet de la thèse qu'il a présentée
à notre Université, l'établissement des Rédemptoristes dans le canton de

Fribourg au cours de la première moitié du XIXe siècle. De la demi-douzaine
d'essais dont il nous entretient, deux ont été plus durables : celui de La
Valsainte, en 1818 et, dix ans plus tard, celui de La Neuveville à Fribourg,

331



dans les locaux qui avaient été, quelques années auparavant, ceux du
Séminaire diocésain. L'autorisation, limitée tout d'abord par les prescriptions
édictées par Napoléon, ne fut, même dans la suite, que parcimonieusement
accordée par un gouvernement plus ou moins teinté de libéralisme et qui
mettait comme condition de son acceptation que les Pères s'occuperaient
de l'éducation d'orphelins ou d'enfants difficiles. L'évêque du diocèse,
Mgr Guisolan, puis Mgr Yenni intervinrent en faisant remarquer que les

religieux pourraient également remplacer des curés malades ou prêcher
dans les paroisses des retraites et des missions. L'auteur consacre la deuxième
partie de son étude à cette activité pastorale des Rédemptoristes ainsi qu'à
leurs études, leur vie religieuse, leur influence au point de vue scolaire et
finalement leur situation matérielle.

Le P. Landtwing a soigneusement et impartialement reconstitué le
cadre dans lequel se déroulent les faits qu'il raconte. L'intérêt de son étude
provient entre autre des détails nouveaux que fournissent les archives de
la congrégation, ainsi que les lettres des religieux, sur des personnages
fribourgeois : François Kuenlin, le commissaire Joseph Daguet, archiviste
d'Etat — pour citer deux historiens — et naturellement sur les hommes
politiques de l'époque, ceux en particulier qui ont réussi à fermer chez nous
un certain nombre de couvents. C'est avec non moins d'intérêt que le lecteur
prend connaissance des détails donnés sur le P. Joseph Passerat, curé de

Cerniat, puis premier recteur de La Valsainte, sur le P. Martin Schmitt,
l'historien du diocèse de Lausanne, sur le P. Aloys Czech, apprécié chez nous
surtout comme musicien. Des trois, l'auteur nous donne le portrait ou la
photographie.

Le P. Landtwing arrête son exposé à l'année 1847, celle de la suppression
du couvent des Rédemptoristes. Il se propose de poursuivre son travail,
c'est-à-dire de raconter des essais ultérieurs d'établissement, qui ont abouti
finalement à la création du Pensionnat de Bertigny. On ne peut que lui
souhaiter de mener à bonne fin cette tâche pour laquelle ses travaux l'ont
si bien préparé et de l'exécuter avec le soin apporté à la rédaction de ce
volume.

L. Waeber.

K. J. Hopf S. C. J. : Der Zoffinger Spiritual Wendelin Fabri O. P. aus
Pforzheim und seine geistlichen Schriften. Ein Beitrag zur vorreformato-
rischen Geschichte der dominikanischen Observanz und Predigt in der
Teutonia. — Freiburg i. Br. 1951 (Selbstverlag).

Teildruck einer sehr guten Doktordissertation der Universität Freiburg
i. Ue. Als Quellen dienten vor allem die Schriften Fabris in der Stiftsbibliothek

St. Gallen. Eine Unmenge Angaben sind hier auf 46 Seiten zusammengedrängt.

Diese typographisch sehr armselig aussehende Broschüre könnte
als Beleg dafür dienen, wie das Ergebnis mühsamer und methodischer
Forschungsarbeit aus Mangel an finanzieller Unterstützung größtenteils
verloren gehen kann. Caveant consules

G. G. Meersseman O. P.

332



A. K. Bruce : Kardinal Schiner, Statesman, Soldier and Humanist. —
London 1952. (Verlag ist nicht erwähnt.) 95 Seiten.

A. K. Bruce unternimmt es, dem englisch Lesenden den Walliser
Bischof und Römischen Kardinal Matthäus Schiner als Staatsmann, Militär
und Humanisten nahe zu bringen. Grundwerk, aus welchem der Verfasser
schöpft, ist das von Büchi. Daneben verwendet Bruce eine Anzahl
Publikationen über das Wallis und die Zeit Schiners. Nach dem interessanten
Vorwort durchwandert A. K. Bruce das Wallis (längerer Aufenthalt in der
Abbaye Royale von St. Maurice), auch das Goms. Er stellt « the great
Valasian », eben Kardinal Schiner vor und begibt sich darauf nach Sitten
mit begeisterten Schilderungen der Stadt und ihrer Umgebung. Ein
Abschnitt weist auf den Konflikt Schiners mit Georg Supersaxo. Wir werden
an die Beziehungen Schiners zu Erasmus erinnert, geleiten den Kardinal nach
London (Schiners' visit to London). Der Autor widmet ein Kapitel dem
Verhältnis Schiners zu den Reformatoren (Cardinal Schiner and the
Reformers), ein anderes dem Reichstag zu Worms (the Diet of Worms). Ein
Epilog gibt die Bewertung Schiners mit dem 1. Satz : « In concluding this
brief account of the great Swiss Statesman and Churchman we know not
whether to admire most his ability, his energy or his courage. »

Am Schlüsse dieser kurzen Sicht über den großen Schweizer Staatsmann

und Kirchenfürsten weiß man nicht, was man mehr bewundern soll :

seine Geschicklichkeit, seine Tatkraft oder seinen Mut. Eine allgemeine
Chronologie und die Bibliographie beschließen das Werkchen über Schiner,
sein Land und seine Zeit. Uns ist dieses Büchlein lieb wegen der Verehrung
für Schiner und der ausgesprochenen Anhänglichkeit Bruce's an unsere
Heimat. Aber auch der Nichtwalliser wird durch diesen Überblick angenehm
angeregt.

Jos. Bielander.

Meinrad Burch, Gold- und Silberarbeiten aus der Werkstatt Meinrad
Burch-Korrodi. 175 S. mit 100 Abb., davon 68 Kunstdrucktafeln und 12
Farbtafeln. — NZN-Buchverlag Zürich 1954. Fr. 22.50.

Das Buch ist zunächst eine bilderreiche Dokumentation des überaus
fruchtbaren künstlerischen Schaffens Meinrad Burchs, eine eindrucksvolle
Schau mittels Schwarzweiß- und Farbenphotographien von hervorragender
Schönheit aus dem Atelier bekannter Photographen wie L. von Matt u. a.
Der Präsident der Schweizerischen Lukasgesellschaft, H. H. Pfr. Isidor
Ottiger, skizziert in einem kurzen Geleitwort den Werdegang des Künstlers
und erwähnt die zahlreichen internationalen Ausstellungen seit 1928, an
welchen Burch mit Erfolg teilgenommen hat. An der Internationalen
Ausstellung moderner Christlicher Kunst in Wien 1954 wurde er mit einer
Goldmedaille ausgezeichnet.

Der bekannte Leiter des liturgischen Instituts in Trier, H. H. Dr.
Johannes Wagner, äußert sich über « Das Kultgesetz der Kirche ». Im Alten
Testament waren Gestalt, Ausmaß und Material der Bundeslade, des sieben-

333



armigen Leuchters und anderer Kultgeräte bis ins Detail vorgeschrieben.
Im Neuen Testament erging dagegen für das eucharistische Opfer lediglich
der Auftrag an die Jünger : « Tut dies zu meinem Andenken » Voraussetzung
zur Ausführung des Auftrags waren ein Versammlungsraum für die
Gläubigen, ein Tisch für das Opfermahl, eine Schale für die geweihten Brote
und ein Becher für den konsekrierten Wein. Die anfänglich große Freiheit
in der Beschaffenheit dieser Geräte wurde durch die Kirche aus Ehrfurcht
vor den heiligen Geheimnissen eingeschränkt. Die Kirche hatte aber auch
die legitime Möglichkeit fortschreitender Entwicklung und Prachtentfaltung
in der äußern Kultform, im Kultraum und in den Geräten, wie sie anderseits
auch immer die Freiheit besaß — und unter besondern Umständen, z. B.
in Krieg und Verfolgung, auch ausübte — auf allen Reichtum zu verzichten
und sich der einfachsten Formen zu bedienen. Kultraum und Kultgerä'.
sind auf keine Form und keinen Stil festgelegt.

Aus dieser befreienden Erkenntnis konnte ein Werk wie das Burchs
erwachsen. Es umfaßt die « kleinen Gegenstände frommer Andacht », wie
Rosenkränze und Medaillen, die Reliquiare, die Insignien kirchlicher Würdenträger,

Stab, Ring und Brustkreuz, ferner all die Geräte, die den Kult äußerlich

umgeben, Rauchfässer, Kreuze, Ampeln und Leuchter, und jene, die
unmittelbar zu ihm gehören. Kelch, Ciborium, Monstranz und Tabernakel.
Burch hat damit einen außerordentlichen Beitrag zur Erneuerung der
kirchlichen Gold- und Silberschmiedekunst geleistet. Die « Deutung und Wertung »

dieses vielseitigen Werkes unternimmt Cat. Menne-Tomé in vollkommener
Vertrautheit mit den liturgischen und künstlerischen Anliegen unserer Zeit
im allgemeinen und mit der Silber- und Goldschmiedekunst im besondern.

Im letzten Jahrhundert war die genannte Kunst einem unfruchtbaren
Eklektizismus verfallen. Man wußte alles über die Stile und kopierte sie mit
vollendetem technischen Können. Aber das virtuose Können verhinderte
nicht die leere Form. Vieles wirkte unecht, hohl und pathetisch. Das Handwerk

umgab sich gern mit einer « patriarchalischen Würde, auch nachdem
die leere Sinnlosigkeit einer erstarrten Tradition bereits offenbar geworden
war » (S. 26). Nicht zu reden von den serienweise fabrizierten und zu
Katalogware herabgewürdigten heiligen Gefäßen. Nach den nicht mit vollem
Erfolg gekrönten Versuchen des Jugendstils, aus den erstarrten und komplizierten

Formeln herauszukommen, setzte in den Zwanzigerjahren dieses

Jahrhunderts jene asketisch-puristische Richtung ein, welche die reine
Zweckmäßigkeit des zu Schaffenden, die dem verwendeten Material und Werkzeug
vollkommen entsprechende Gestaltung zum Ethos des künstlerischen Schaffens

erhob. Es machte sich der Ruf nach dem absolut Ehrlichen und
Einfachen geltend. Man glaubte es im Reich der mathematischen Formen
gefunden zu haben. So entstanden beispielsweise Kelche mit kugelförmiger
Schale, mit einem Rohr als Schaft und je einer kreisförmigen Scheibe an
Knauf und Fuß. Damit war die alte Hypothek abgewälzt und das Neue

grundgelegt. Aber die asketische Strenge und gläserne Härte dieser kalt
überlegten Konstruktionen konnte auf die Dauer nicht befriedigen. Zur
Materialform, zur technischen Form und zur Zweckform, kurz zum rational
Ausgedachten, mußte sich das Überrationale gesellen, die Intuition, das

334



menschliche Fühlen, das geistige Schauen. Burch glückte diese Synthese. Er
gelangte « von der mathematischen Konstruktion zur gefühlten Form » (S. 97).
Das Gerät, das Gefäß wird aus seiner Funktion heraus neu geschaut. Funktion

bedeutet aber mehr als nackter Zweck, sie ist Dienst in würdiger, dem
Kult angemessener Form. Diese schließt die Einfachheit nicht aus, im Gegenteil.

In der Einfachheit der Form liegt die Stärke unserer Zeit. Diese einfache
Form erhält ihren besonderen Adel durch das Wiederaufleben alter
Techniken, wie die Emaillierung, die bei Burch mit besonderer Liebe und Sorgfalt

gepflegt wird. Die Kelche Burchs mit den großen Kuppen, kleinen
Füßen und kostbar wirkenden Schmelzüberzügen in glühendem Rot,
abgründigem Blau oder milchigem Weiß zeugen durch die Betonung des
Gefäßes und die Zurückbildung des im Laufe der Zeit überbetonten Fußes
den Willen zur funktionellen Form, die in Adel und Zucht ihre Aufgabe
erfüllt.

Meinrad Burch beansprucht in einem « invenit et fecit » überschriebenen
Nachwort das Verdienst an diesen überzeugenden Schöpfungen nicht für
sich allein, sondern stellt uns als schöpferische Mitarbeiter Kurt Aepli und
Heinrich Baumann vor.

P. Othmar Steinmann O. S. B.

Sr. M. Augustina Flüeler : Paramente. Zweite ergänzte Aufl., 128 S.,

33 Strichillustr. u. 48 Kunstdrucktafeln. — NZN-Buchverlag Zürich, 1955.
Fr. 19.50.

Sr. Augustina Flüeler hat einen maßgebenden Beitrag zur Erneuerung
des liturgischen Gewandes geleistet. In der Weltabgeschiedenheit des Frauenklosters

St. Klara zu Stans schuf sie in erstaunlicher Selbständigkeit und
doch in überraschender, anfänglich ganz unbewußter Übereinstimmung mit
dem, was anderorts sich ebenfalls regte, ein künstlerisches Werk, welches
den unvoreingenommenen Betrachter mit Ehrfurcht und Bewunderung
erfüllt. Es hat weit über die Landesgrenzen hinaus begeisterte Anerkennung
gefunden und wurde an der Internationalen Ausstellung moderner Christlicher

Kunst 1954 in Wien mit einer Goldmedaille preisgekrönt. Sr. Augustinas
Pionierarbeit ist besonders in unserm Land nicht ohne Nachfolge geblieben.

Ihr Buch entspringt in der erlesenen Ausstattung und in den
künstlerisch und aufnahmetechnisch ganz vorzüglichen Photographien sozusagen
vollständig der eigenen Gestaltungskraft (Eine wertvolle Hilfe besitzt sie für
die Aufnahmen in der Mitschwester M. Christina Cantaluppi). Sr. Augustina
spricht zuerst in drei Kapiteln über das Parament als ein Kleid, über Stoff,
Farbe, Dekor des Paraments und sein Verhältnis zum sakralen Raum, dann
in mehreren Abschnitten eines größern vierten Kapitels über die einzelnen
Gewänder, das Meßgewand, die Dalmatik, den Chormantel, die kleinen
Gewandstücke und die Arbeitstechniken.

Das Hauptanliegen der Künstlerin besteht darin, dem seit dem letzten
Jahrhundert völlig entarteten liturgischen Gewand den Charakter des Kleides
zurückzugeben, das in seinem Wesen feierliche Umhüllung bei der heiligen
Handlung sein soll. Voll Ehrfurcht für gute Tradition, verfolgt sie deshalb

335



die Entwicklung der Gewänder von den ersten Anfängen an und knüpft an
die reine, ursprüngliche Form an, wie sie sich beispielsweise beim Meßgewand
noch in der romanischen Glockenkasel offenbart. Das schöpferische Talent
Sr. Augustinas ist aber weit davon entfernt, im historistischen Sinne geistlos
zu kopieren, sondern sie besinnt sich am Vorbild auf das Wesen des Gewandes.
Dieses wird nun mit den künstlerischen und handwerklichen Mitteln
verwirklicht, die unserer Zeit zur Verfügung stehen (wären deshalb mit dem
Historismus beim neuen Meßgewand nicht auch die historisch anmutenden
Bezeichnungen « romanisch » und « gotisch » auszumerzen, indem man
einfach von einer Glockenkasel und dergleichen spräche Die Besinnung auf
das « Kleidmäßige » des liturgischen Gewandes verbietet es bei aller
Ehrfurcht für vergangene große Zeiten, die barocke Form noch weiter zu pflegen ;

denn gerade ihr geht dieser Wesenszug ab. Die kostbaren Brokate und
prachtvollen Stickereien barocker Paramente entzücken uns auch heute noch,
und Sr. Augustina huldigt dieser traumhaften Schönheit als echte Künstlerin

mit begeisterten Worten. Aber die Entfaltung barocken Reichtums
liegt nicht mehr im Bereich der technischen und ökonomischen Möglichkeiten
unserer Zeit und ist ihrem Geist fremd. Ohne diesen aufwändigen Schmuck
bleibt aber nur die verkümmerte Kleidform übrig, beispielsweise die «

Baßgeigenform » der Meßgewänder. Solche nach- und neubarocke Kasein in
billiger Ausführung und geschmackloser Dekoration füllen noch massenhaft
die Kästen und Schränke der Sakristeien, werden leider noch immer fabrikmäßig

hergestellt, von geschäftstüchtigen Händlern als « preiswert »

feilgeboten und auch gerne gekauft.
Der Schriftstellerin Sr. Augustina liegt alles verstiegene Theoretisieren

fern. Sie spricht — man spürt es von Wort zu Wort — ganz aus der Praxis
heraus, so als ob sie einer Fachschülerin theoretische und praktische
Anweisungen geben oder einem interessierten Besucher ihre mannigfaltigen
Erzeugnisse zeigen und erklären würde. Ihre Worte sind so echt wie ihr Werk,
ilas sich als selbstverständlich begreift.

Gegenüber der ersten Auflage sind die Bildtafeln um acht vermehrt
und nicht mehr am Ende des Textes, sondern zwischen diesen, den
Abschnitten entsprechend, eingefügt worden. Schon die Bilder vermitteln einen
tiefen Eindruck von der sakralen Würde und der materiellen Gediegenheit
dieser Gewandschöpfungen. Zwar fehlt den Abbildungen ein wichtiges
Element : die Farben. Diese spielen im Schaffen Sr. Augustinas eine
hervorragende Rolle und sie spricht darüber mit einer Poesie, wie sie uns ähnlich
in der Farbenlehre Kandinskys (Über das Geistige in der Kunst) bezaubert.

Bischof Christian Caminada, welcher das bedeutende Werk Sr. Augu-
stinas immer schützte und förderte, schickte ihren Ausführungen ein gehaltvolles

Geleitwort voraus. Möge es dem Buch und dem Werk der verdienten
Klosterfrau den Weg in die weitesten Kreise bahnen

P. Othmar Steinmann O. S. B.

336


	Rezensionen = Comptes rendus

