
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 49 (1955)

Artikel: Barocke Geistigkeit einer Benediktinerabtei

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Barocke Geistigkeit einer Benediktinerabtei

Von P. ISO MÜLLER, Disentis

Wenn es sich darum handelt, die Ideen eines barocken Benediktinerklosters

aufleuchten zu lassen, wird man am besten weder eine ganz
große auswählen, wie etwa St. Gallen, noch eine kleine, wie etwa Fischingen,

sondern ein Kloster mittlerer Größe, aber von deutlicher
geistesgeschichtlicher Ausstrahlung. Dafür könnte Disentis beispielhaft sein.

1. Im Schmerze über die Glaubensspaltung

Eine sich gleich von Anfang an aufdrängende Koordinate barocker

Geisteshaltung dürfte der stets wiederkehrende Pessimismus sein. Wir
rinden ihn schon beim Abte Augustin Stöcklin (1631-41), einem aus Muri
stammenden Mönche. In der Einleitung zu seinen Antiquitates Faba-

rienses, die er noch als Dekan der Abtei Pfäfers 1628 geschrieben hatte,
klagt er über « dieses stürmische und ach nur zu dunkle Zeitalter, wo
fast zahllose sich widersprechende Richtungen des Geistes, der Religion
und der Politik entstehen »>¦. Bei der Behandlung des heiligen Fintan
von Rheinau (9. Jhdt.) bedauert er, wie wenig dessen Leben nachgeahmt
werde. Das komme daher, daß « unsere Zeiten kalt geworden und die

Begeisterung der Alten erloschen ist »2. Das Lob der frühmittelalterlichen
Disentiser Mönche, die in den einsamen Alpen bei fast beständigem
Winterschnee ihr Leben fristeten, bedeutete auch ein wenig den Tadel
seiner Zeit. « Die Welt war ihrer nicht würdig, Gott sei gebenedeit »3

Er klagt auch später über das Staatskirchentum « in dieser sehr schlechten
E poche » (hoc pessimo aevo) 4. Nur die Reliquien der Heiligen sind ein

1 Bündner Monatsblatt 1950, S. 173.
2 Darüber vgl. Schweizer Beiträge zur allgemeinen Geschichte 8 (1950) 127.
3 Schweizer Rundschau 50 (1950) 57.
4 Bündner Monatsblatt 1949, S. 213-215.

» 257



Trost « in diesen allerletzten und eisernen Zeiten » (postremis ac ferreis
his temporibus) und « in dieser dauernden Erschütterung von Europa »

(in tanto rerum et Europae obstinato motu)1.
Diese Stimmung hält weiter an. Dekan P. Maurus Cathrin spricht

in einem Briefe an die Mauriner vom 9. Januar 1691 « von diesen
stürmischen Zeiten ». Abt Adalbert III. Defuns charakterisiert Dekan Cathrin
selbst als Erneuerer des benediktinischen Geistes in einem eisernen
Zeitalter (hac ferrea aetate) 2. Geradezu das Stichwort des fin du siècle

drängt sich auf, wenn ein rätoromanisches Lied, das P. Karl Decurtins
1702/1703 veröffentlichte, vom Nahen des Antichrists spricht3.

Gewiß wird man diese Seufzer, wenigstens teilweise, als literarisches

Traditionsgut und hergebrachte Topoi ansehen müssen 4. Sie erscheinen
aber sofort in einem andern Lichte, wenn man bedenkt, was denn eigentlich

der damaligen Barockzeit zu tiefst in der Seele schmerzte. Es war
nichts anderes als der Verlust der mittelalterlichen Glaubenseinheit und
die bestehende und bemühende Antithese der protestantischen und
katholischen Kirche. Man empfand diese Trennung umso mehr, als man
deren Anfängen noch näher war als wir. Zudem traten manche Gemeinden

erst spät zur neuen Lehre über, so St. Moritz und Celerina, die 1577

protestantisch wurden. Die Wunde war im 17. Jhdt. noch frisch und
blutend, die Fronten immer noch hart auf hart.

Ja, noch mehr Das Kloster selbst mußte sich um Glauben und
Existenz wehren, nachdem die Neuerung bis Ilanz und Waltensburg
gekommen war. Schon Abt Christian von Castelberg (f 1584) erreichte
es durch seine unermüdliche Predigttätigkeit, daß der Sturm das Gebiet
des Klosters und des Bündneroberlandes nicht erfassen konnte. Abt
Augustin Stöcklin (f 1641) wäre beinahe auf dem Wege von Ilanz nach
Flims von einem Calviner umgebracht worden. Durch öffentliche
Katechesen und temperamentvolle Predigten trat er den Angriffen entgegen,
die der Ilanzer Prädikant Stefan Gabriel mit seinem Buche Stadera (1625)

ausgelöst hatte5. Nach den Bündner Wirren (1618-39) und nach den

1 Schweizer Beiträge zur allgemeinen Geschichte 8 (1950) HO.
2 Synopsis 1696. Nach dem Ableben von Adalbert IL,von P. Maurus Cathrin

u. P. Sigisbert Tyron schrieb Adalbert Defuns 1696 : Quis iam ambiget, Desertinam
omnino casuram MB II S. 29. Die Abkürzungen der Disentiser Archivalien siehe
Müller I., Die Abtei Disentis 1655-96. 1955, S. vu.

3 Maissen-Schorta, Die Lieder der Consolaziun, Kritischer Text 1945.
S. 33 Str. 19.

* Curtius E. R., Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter 1948,
S. 26, 102-106, 147. Arbusow L., Colores Rhetorici 1948, S. 118.

s Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte 1949, S. 290 f., 303.

258



Schwierigkeiten des Dreißigjährigen Krieges (1618-48) kam es zur
teilweisen Vertreibung der Kapuziner, was die Katholiken sehr erregte. Wie

gespannt das Verhältnis war, zeigte das Jahr 1682, in dem die Waltens-

burger eine Prozession der Andester zerschlugen l. Im Sagenser Handel
1701 standen sich die Truppen der Evangelischen und Katholischen
gegenüber. Glücklicherweise konnten Verhandlungen den drohenden

Bürgerkrieg verhindern. Als Ludwig XIV. den spanischen Erbfolgekrieg
(1701-14) siegreich begonnen hatte, hoffte Abt Adalbert III. Defuns, der

glorreiche Sonnenkönig möge Norditalien erobern und von dort aus in
Rätien Ordnung schaffen und die kalvinische Häresie unterdrücken (Brief
an Mabillon 7. Febr. 1702)2. 1711 beklagte sich der dritte Adalbert über
den unbändigen Freiheitsdrang der Bündner und die Beraubung der
Abtei durch die Neugläubigen. In diesem Zeitalter könne das Kloster
« kaum bestehen »3. — Als 1712 der zweite Villmergerkrieg ausbrach,
wollte er die Cadi dazu bewegen, den Urnern mit Waffen und
Mannschaften zu helfen *. Prälat Defuns trieb nicht nur Politik zu Gunsten
der katholischen Orte, sondern war auch persönlich unermüdlich in
Predigten und Vorträgen bemüht, die Anschauungen der Neugläubigen zu

bekämpfen 5. Anderseits war er stolz darauf, daß die Cadi von allen

Neuerungen unberührt geblieben war. Er rief die Patrone St. Placidus
und Sigisbert an, damit sie seine geliebte Heimat vor jeder Glaubensgefahr

weiterhin beschützen mögen 6.

Die Einheit und Reinheit des Glaubens war das Thema dieses

klösterlichen Zeitalters, die Sorge der Äbte und Mönche. Deshalb nahm
die Abtei keine Söhne von Protestanten ins Noviziat auf, um ja nicht
irgendwie Zweifel und Diskussionen aufkommen zu lassen 7. Wenn katholisch

gewordene Leute aus protestantischen Familien oder Orten als

Gotteshausleute der Cadi vom Abte und dem Hochgericht aufgenommen
wurden, so fügte man stets hinzu, es solle die Zulassung nur solange

1 Müller L, Die Abtei Disentis 1655-96. 1955, S. 225-230.
2 Dazu Heer G., Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner 1938,

S. 252.
3 1. c. 341.
4 Pfister A., Partidas e Combats. Annalas, Bd. 40, Jahrg. 1925, S. 67-70.
5 ND 217, S. 6. Es standen sich etwa 52 katholische, 87 protestantische und

17 gemischte Pfarreien gegenüber. Katholische Pfarrer (Geistliche zählte man 69,

Prädikanten mehr denn 100. Bundes-Archiv Bern, Mailand IL Culto, Religione
Nr. 2166. Berichte im Auftrag des Bischofs an span. Gouverneur von Mailand, 1670.

• Theologia Bd. I, S. in, iv, vi, vn.
' ND fol. 227, S. 4 zu 1696.

259



Geltung haben, als der Aufgenommene und seine Familie katholisch
bleiben 1.

Die konfessionelle Dominante erklärt es auch, warum der von
P. Placidus Rüttimann 1685 in Vais herausgegebene Geistliche Blumengarten

so viele Streitlieder gegen die Protestanten zwar nicht neu dichtete,
aber aus den vorhandenen Lieder-Sammlungen auswählte. Das Lied :

« 0 seelige Mutter », das aus der Zeit des Dreißigjährigen Krieges stammt,
stimmt wahre Schlachtengesänge an, die nicht so sehr den Türken und
Mohammedanern als vielmehr den Protestanten und Kalvinern, nämlich
damals den Dänen und Schweden, galten (Str. 3-8). Drohend wird das

Kriegshorn gegen jene geblasen, welche « die Kirchen zerstören, die
Bilder umbkehren », die da nichts anderes sind als « abtrinnige Ketzer,
arglistige Schwätzer ». Sie wollen das Beichten und Fasten, das Messehören

und Kommunizieren ausrotten und « alle Kelch beuthen ».

Mit Büchsen und Hacken und gfährlichen Waffen,
Großmächtige Patrona, streit für uns Maria :

Mit Wägen und Pferdten auff unserer Erden,
Die Kriegsheer umblauffen und alles außrauffen,
Streit für uns, streit für uns, streit für uns, Maria.

Wann sie ankommen mit Pfeiffen unnd Trommen,
Starckmütige Patrona, stärck uns Maria,
Die Dörffer sie brennen, die Flecken zertrennen,
Die Klöster verhörgen, die Länder verderben.
Stärcke uns, stäreke uns, stäreke uns, Maria.

In den folgenden Strophen bittet der Dichter, es möge den Feinden

ergehen wie Pharaos Heer, das im Meer begraben wurde. Die Muttergottes

soll wie einst Judith rettend helfen. Ein ergreifendes Lied, das

in seinen 15 Strophen all das Elend des großen Dreißigjährigen Krieges

eindringlich zu schildern weiß.

Das alte Osterlied « Christ ist erstanden », das zum mindesten schon

seit dem 16. Jhdt. verbreitet war, bittet den Sieger über Leben und
Tod : « Behüt uns Christen-Leuthe wol von der Ketzer falschen Lehr. »

Diesen Wunsch betont auch das ebenfalls bereits im 16. Jhdt. bekannte

1 Müller L, Die Abtei Disentis 1634-55. 1952, S. 250 f. Derselbe, Die Abtei
Disentis 1655-96. 1955, S. 447. Man vergleiche dazu etwa die Rekatholisierung
durch die Rheinauer Äbte 1598-1636. Butz H. G., Die Benediktinerabtei Rheinau
im Zeitalter der Gegenreformation 1954, S. 131-147.

260



Gedicht : « Gelobt sey Gott der Vater », das in seiner zweiten Strophe
lautet : « 0 Gott, du wöllst ausreuthen Irrthumb und Ketzerey, damit
bey Christenleuten ein Glaub und Gottesdienst sey. » Das um die Mitte
des 17. Jhdts. in Disentis verfaßte Placidus-Lied schreibt es der Muttergottes

zu, daß das Bündneroberland noch katholisch ist. Sofern es in
seinem Glauben verharrt, wird niemand es erschrecken (Str. 73-74) 1.

Während der « Blumengarten » für die deutschsprechenden Gläubigen

von Vais bis Ursern bestimmt war, sollte das rätoromanische
Liederbuch, das P. Karl Decurtins unter dem Titel Consolaziun della

olma dcvoziusa 1690 und 1703 herausgab, die große Masse der
Rätoromanen von Sedrun bis Ems erfassen. Es ist ein Liederbuch, das heute
bereits ein Dutzend Auflagen erlebt und eigentlich dem rätoromanischen
Kirchenliede zum Siege verholten hat. Im Gegensatz zu dem kleinen

Gesangbuch, das Balzer Alig 1674 verfaßte, ist unser « Trost der frommen
Seele » sehr kämpferisch gestimmt. In einem Liede, das P. Karl Decurtins
selbst geformt hat, kämpft er offen : « Fort, Luther, fort mit dir, nur
Lügenwort ist mir, was du verkündest. Dir gab der Teufel ein die böse

Lehre dein und was du gründest. » Weiter wehrt er sich für die
Marienverehrung : « Kein frecher Prädikant, kein lügenhafter Fant, darf
widersprechen und mit dem Worte sein die reine Mutter zeih'n der Schuld
und Schwächen. » (Tutt tgi che pò cantar.) P. Karl Decurtins wünscht
ein einziges katholisches Oberland, das bereit ist, als geordnete Schlachtreihe

den Kampf gegen die Kalviner aufzunehmen (ord nus in' armada
fai bein paregiada). Dieses Zusammenhalten ist nötig, denn « es

versammelte sich wütend die verschworene Macht aller Kantone ». Die
Consolaziun, welche den bisherigen Liederschatz großartig vermehrte und
von dem deutschen und italienischen Einfluß befreite, macht sich aus
wie eine verspätete Antwort auf die Psalmenlieder, die der Engadiner
Durisch Chiampell 1562 zuerst herausgegeben, und auf die Gesänge,
welche der Ilanzer St. Gabriel 1611 in seinem Ilg ver sulaz verbreitet
hatte 2. Als im 16. Jhdt. die Neuerung kam, trat sie überraschend auf
und zwar im rätischen Idiom. Die Gegner waren nicht gefaßt, das Kloster
zudem selbst in schwieriger Lage. Erst im Verlaufe des 17. Jhdts. suchte
die Abtei wieder mit Glück ihre alte Position nicht nur zu verteidigen,
sondern auch weiter auszubauen.

1 Näheres im Bündner Monatsblatt 1953, S. 65 f., 72-73.
2 Müller L, Zur surselvischen Barockliteratur im Lugnez und in der Cadi

1670-1720. Jahresbericht der hist.-antiquar. Ges. von Graubünden 81 (1951) 3-65,
hier bes. 5-6, 27-28, 54-57 (zitiert: Barockliteratur).

261



Nicht nur in volkstümlichen Liedersammlungen, sondern auch in
gelehrten Werken tritt uns das gleiche kämpferische Gesicht entgegen.
1696 beendete P. Adalbert Defuns sein siebenbändiges Werk, die großen
Annales Monasterii Disertinensis. Sie sind uns zwar nur fragmentarisch
erhalten, aber der gute Auszug, den Defuns 1706 selbst machte, die

sog. Synopsis Annalium, entschädigt uns dafür genügend. Dieser Grundriß

der klösterlichen Geschichte verweist oft mit dem stereotypen
Ausdrucke : de quo fuse in Annalibus auf das verloren gegangene große
Werk. Aus diesen Hinweisen ergibt sich, daß gerade in den Annalen
neben der genauen Abtsliste eine rätische Kirchengeschichte steckte, die
stark apologetischen Charakter aufwies. Darin muß die bündnerische

Reformationsgeschichte in weitem Maße berücksichtigt worden sein, so

z. B. die Ilanzer Disputation (1526) und das Martyrium des Churer
Abtes Theodul Schlegel (1529), die Unterdrückung von Kazis (1565) und
der Besuch des hl. Karl Borromeo in Disentis (1581). Auch Fragen des

Zölibats und der Reliquienverehrung kamen zur Sprache. Wie schon
die Synopsis lehrt, wandte sich Defuns häufig gegen protestantische
Historiker wie Guler von Weineck (| 1637) und Fortunat Sprecher

(f 1647) 1. Abt Adalbert III. erweist sich hier sozusagen als verspäteter
literarischer Gegner der Glaubensneuerung. Auch in historischer Hinsicht
kam der Angriff von Chur und Ilanz überraschend. Es gab niemanden,
der etwas Ähnliches geleistet hätte wie die freilich nur handschriftliche
Historia Raetica von Durisch Chiampell (ca. 1580). Die theologische
Kontroversliteratur, meist lateinisch, befaßte sich nicht so eingehend mit
der Glaubensspaltung in Rätien, sondern mehr mit allgemeinen
Diskussionspunkten. Im Sinne des 16. Jhdts herrscht zwar bei Defuns das

apologetisch-polemische Moment vor. Aber das sichere Betonen des

eigenen Standpunktes, das Selbstbewußtsein, das sich hier ohne
abzustoßen zeigt, verdient Anerkennung. Zudem wissen wir, daß hier nicht
ein rechthaberisch-kühler Verstandesmensch sich offenbart, sondern ein

pastorell eingestellter Historiker und Theologe. Es zeigt sich hier in der
Synopsis wie schon ähnlich in den Werken des Abtes Stöcklin eine

gewisse Begeisterung für das frühe Disentis, das mittelalterliche Rätien
und die kirchliche Geschichte, die man als echt barock empfindet und
die das, was man heute das « Pathos der Geschichte » nennt, deutlich
verrät.

1 Näheres Zeitschrift f. Schweizerische Geschichte 13 (1933) 467-469.

262



2. Im Strom mittelalterlicher Mystik

Kampfesfreude schließt mystische Wärme nicht aus. Im Gegenteil
Je tiefer die innere Glut, desto mehr drängte sie zur äußern Tat.
Erstaunlich viel von der mittelalterlichen Mystik lebt in der Barockzeit
weiter. Das 16. Jhdt. vermochte den Strom in keiner Weise zum
Versiegen zu bringen. Man war deshalb nicht auf die neue jesuitische
Aszetik angewiesen. In seinen Anordnungen empfahl Abt Augustin Stöcklin

(f 1641) seinen Novizen zunächst die altmönchisch-orientalischen
Väter wie Basil und Ephrem, Nilus d. Älteren und Makarius den Großen
sowie Dorothaeus von Gaza. Ihnen schloß er die gallischen Schriftsteller

an, indem er die Predigten von Caesarius von Arles und die
Martinsbiographie von Suplicius Severus als Lektüre bestimmte. Von den Con-

fessiones des hl. Augustin und den Moralia des hl. Gregor schritt er zu
den hochmittelalterlichen Theologen weiter. Neben dem Benediktiner-
kardinal Petrus Damiani und dem Cluniazenserabte Petrus Venerabilis
rückte er die kontemplativen Augustinerchorherren Hugo und Richard
von St. Victor, welche theologische Gedankentiefe mit religiösem Gemute

verbanden, in den Vordergrund. Indem er die kleinen Werke von Sankt
Bernhard und St. Bonaventura nicht übergeht, weist er auf zisterzien-
sische und franziskanische Mystik hin.

Von der spätmittelalterlichen Literatur erwähnt unser Katalog neben

der Nachfolge Christi die aszetischen und beschaulichen Opuscula von
Dionys dem Kartäuser (f 1471). Ihnen schließt der Abt die Schriften
des Johannes Trithemius (f 1516) und Ludwig Blosius (f 1566) an und
nennt damit zwei benediktinische Vertreter einer milden und gemütstiefen

Aszese. Wahrlich, die große mittelalterliche Tradition der

allgemeinen Frömmigkeit und der benediktmischen Art war noch
immer lebendig

Von den neueren geistlichen Führern erwähnt Augustin Stöcklin
nur den spanischen Karmeliten und mystischen Theologen Johannes von
Jesus Maria (f 1615), dessen Instructio Novitiorum und Disciplina clau-
strorum er zitiert. Obwohl Stöcklin bei den Jesuiten in Dillingen studiert
hatte, nennt er keinen der damals verbreiteten neueren jesuitischen
Asketen, weder Rodriguez noch de la Puente noch Drexel.

Ein treuer Schüler seines Abtes Augustin war P. Sigisbert Tyron
(f 1696), der eigentliche Disentiser Barockmystiker. Auch er gab der
älteren besinnlichen Benediktiner-Literatur den Vorzug. Seine Lieblingsbücher

waren die Mystikerinnen des Hochmittelalters, die hl. Gertrud

263



die Große und Mechtild von Hackeborn. Von den neueren
Geistesmännern schätzte er am meisten die Schriften von Ludwig Blosius

(f 1566) und « Die heilige Jagd » des Propstes Benedict von Haeften aus

Afflighem (f 1648)1.
Den benediktinischen Geist belegt auch die rätoromanische

Übersetzung der Regula, die Abt Adalbert III. Defuns (1696-1716) besorgte,
die einzige Übertragung in die Sprache der Bündnerromanen. Die Katalanen

haben drei, die Provenzalen eine gedruckte Ausgabe, die
Rätoromanen wenigstens eine, die freilich ungedruckt war und leider verloren

gegangen ist. Sie datiert auch nicht von ungefähr ins 17. Jhdt., das uns

am meisten Regel-Editionen, an 283, geschenkt hat2. Wie sehr man auf
den Regeltext zurückgehen wollte, belegt die 1673 erfolgte Verlegung
der Matutin von Mitternacht auf die Morgenstunden. Das entsprach dem

Geiste des hl. Benedikt mehr als die späte, beispielsweise von der
Bursfelder Kongregation geübte Ansetzung auf die Zwölfuhrstunde. Und mit
einem Aufstehen um drei Uhr morgens rettete man auch die « kultische
Nacht », die in der Barockzeit so beliebt war 3.

Die Verehrung des hl. Benedikt belegt das süddeutsche Benediktus-
lied, das P. Placidus Rüttimann 1685 in seinem «Blumengarten» und
P. Karl Decurtins 1690 in seiner rätoromanischen « Consolaziun » bot.
In der gleichen Zeit besprach die Äbteversammlung der schweizerischen

Benediktinerklöster zu St. Gallen die Einführung der Benediktusbruderschaft,

ohne sie jedoch obligatorisch zu erklären. Abt Adalbert III.
Defuns führte sie 1712 in Disentis ein und warb beim Volke dafür durch
sein kleines rätoromanisches Confraternitätsbüchlein : Nova steila, worin

er auch die bekannten Versprechungen an die hl. Gertrud zitiert 4.

Vollends ganz benediktinisch ist das neue 1690 vollendete Proprium des

Klosters, das typische Offizien der Churer Weltpriester oder anderer

Ordensgenossenschaften hintansetze und in glücklicher Weise, meist in

Anlehnung an die Maurinerbreviere, den Kult der eigenen Heiligen in
den Vordergrund stellte 5.

Selbst die Kunst stand ganz im Dienste der eigenen Tradition. Am

1 Über Stöcklins und Tyrons Aszetik siehe Schweizerische Kirchenzeitung
1943, Nr. 26 und 1949, Nr. 10-11.

2 Albareda P. A. M., Bibliografia del Regia Benedictina. Montserrat 1933.
S. 287.

3 Müller L, Disentis 1655-69. 1955, S. 129-131.
4 Acta Congregationis III 84 zum 3. Mai 1686. Barockliteratur 21-22. Dazu

Bündner Monatsblatt 1952, S. 76-78 (Benedictuslied).
5 Müller I., 1. c. 363 ff.

264



bezeichnendsten ist wohl das große Bild am Chorbogen zu Maria-Licht,
das den Triumphus Marianus per filios divi Benedicti Matri benedictae
decantatus darstellt. Hier malte der Disentiser Malermönch Fridolin
Eggert 1687 nach einem französischen Stiche von E. Moreau (1639-41)
die großen Marienverehrer des benediktinischen Mönchtums, angefangen

von St. Maurus bis Gregor L, vom hl. Beda bis zum hl. Bernhard und

zum hl. Adalgott. Sie alle ziehen den Wagen der Muttergottes, der über
die Häretiker dahinrollt. Im südlichen Nebenaltar des Schiffes zeigt
Eggert die hl. Scholastika, wie sie die Arme andachtsvoll gekreuzt vor
der jugendlichen Madonna kniet. Den Tod der großen Schwester des

hl. Benedikt malte P. Fridolin 1698, ein Bild, das heute den Disentiser

Kapitelssaal ziert. Den Tod des hl. Benedikt malte Franz Karl Stauder

1710/12 für den großen Seitenaltar der Klosterkirche, der dem
Mönchspatriarchen geweiht sein sollte. Und wohin wir nur in der Umgebung
wallfahren, überall entdecken wir benediktinische Spuren. Benedikt und
Scholastika finden sich im Trunser Klosterhof (ca. 1700) und in der
Disentiser Katharina-Kapelle *. Nach diesen beiden Heiligen waren keine
so sehr die Lieblinge des Klosters und der Zeit wie Gertrud von Helfta
und Mechtild von Hackeborn. Schon Abt Stöcklin (f 1641) ließ auf einem
Velum die hl. Gertrud abbilden 2. Fridolin Eggert malte um 1690 im
Vorchor der Kapelle Maria-Licht zu Trans die beiden hochmittelalterlichen

Frauen, die dann Jakob Rieg um 1700 in der Kapelle des Trunser
Klosterhofes nochmals zur Darstellung brachte.

Recht mittelalterlich muten die volkstümlichen Meßbücher an, das

deutsche von P. Placidus Rüttimann (1687) und das romanische von
P. Karl Decurtins (1688). Beide Andachtsbücher synchronisieren das

Leiden Christi mit dem Verlauf der heiligen Handlung. Der
Hauptausgangspunkt war richtig, da die Messe wesentlich nur in Zusammenhang
mit dem Opfertode Christi zu verstehen ist, aber seit dem 15. Jhdt. übertrieb

man dies, indem man die ganze Handlung ausschließlich auf das

Leiden und Sterben des Heilandes deutete. Die devotio moderna, die
Stundenbücher und die Seelengärtlein standen dieser zuletzt subjektiven
Art zu Pate 3. Die täglichen Gebete und die Texte zu Beichte und
Kommunion sind in unseren beiden Disentiser Gebetbüchern vielfach
aus dem Legatus divinae pietatis der hl. Gertrud und dem Liber specia-

1 BERTHERsches Tagebuch S. 263.
2 Ischi 1950, S. 113.
3 Hacker J., Die Messe in den deutschen Desaiözn-Gesangs- und

Gebetbüchern 1950, S. 27-29, 80-81.

265



lis gratiae der hl. Mechtild entnommen. Als unmittelbare Quelle dienten
-die Preces Gertrudianae, die P. Eberhard Omlin 1674 in der Einsiedler
Siftsdrackerei herausgegeben hatte1.

Das Meßbüchlein von P. Placidus Rüttimann wie « Der kostbare
Schatz der Seele » von P. Karl Decurtins in romanischer Sprache (1690)
sind leider auch mit der verschwommenen Mystik des Spätmittelalters, die

noch weiterwucherte, in Beziehung zu setzen. Das Büchlein von P. Karl
erzählt, der Heiland sei 73mal am Barte gezogen worden, er habe auf
dem ganzen Körper 5475 Wunden erhalten und im ganzen 30 430 Tropfen
Blut verloren. P. Placidus Rüttimann zählt 18 325 Blutstropfen. Beide
Schriften wollen auf die Offenbarungen der hl. Mechtild, Elisabeth und

Birgitta zurückgehen, schöpfen aber aus dem « Geistlich Uhrwerck » bzw.
dem « Urzeiger des bittern Leydens », die 1661 zu St. Gallen bzw. 1671

zu Einsiedeln herauskamen 2. Diese hinwiederum gehen zurück auf
spätmittelalterliche Betrachtungsbücher. So zählten schon der Augustiner-
Eremit Jordan von Quedlingburg (f 1380) und Gabriel Biel (f 1495)
5475 Wunden des leidenden Heilandes 3. Wiederum auf die 1674 zu
Einsiedeln edierten Preces Gertrudianae geht vieles zurück, was P. Karl
Decurtins in seinem romanischen Büchlein « Schlüssel des Fegfeuers »

1712 veröffentlichte4.
Das Mittelalter lebte aber nicht nur literarisch-geistig im 17. Jhdt.

weiter, sondern auch in seiner Vorliebe für die Tränen. Die alten Mönche
wie die mittelalterlichen Aszeten und Heiligen vergossen gerne Tränen
übernatürlicher Reue, angefangen von St. Benedikt bis St. Vinzenz Ferrer,

von Notker dem Stammler bis Dionysius dem Kartäuser5. Die
Barockzeit ist schon an sich eine tränenfreudige Zeit. Daß bei Beerdigungen

das Gemüt zu Tränen erschüttert wird, war und wird immer sein.

Aber auffällig ist, daß P. Adalbert Defuns dies in seiner Klosterchronik
von Fall zu Fall bemerkt. Beim Tode des Disentiser Pfarrers Jakob
Callenberg 1648, bei der Beisetzung des Abtes Adalbert I. Bridler 1655,
bei der Krankheit und beim Ableben des Abtes Adalbert IL de Medell

1 Barockliteratur 12-13.
2 Barockliteratur 16-17.
3 Franz A., Die Messe im deutschen Mittelalter 1902, S. 703.
4 Barockliteratur 18. Über die zahlreichen Gertrudenbücher des 17. Jhdts.

siehe Berlière U., La Dévotion au Sacré-Cœur dans l'Ordre de S. Benoît 1923,
S. 45-49. Die Preces Gertrudianae führten naturgemäß zur Verehrung des Herzens
Jesu, dessen Symbol in Disentis der Altar der Mater Dolorosa von 1735 zeigt.

1 Huizinga J., Herbst des Mittelalters 1928, S. 4, 9-11, 276-277. Steidle B.,
in der Benediktinischen Monatsschrift 20 (1938), S. 181-187 ; Blanke F., Kolumban
und Gallus 1940, S. 200-202, 234. Zs. f. Schw. Kirchengesch. 1924, S. 147,163

266



1696 erwähnt das die Synopsis Annalium ausdrücklich. Bezeichnender

ist es, daß die Mönche 1683, als sie ihr geliebtes Kloster, auf das sie ihr
Beständigkeitsgelübde abgelegt hatten, nur unter Tränen verlassen. Aber

es besagt mehr, wenn die Patres bei ergreifenden religiösen Momenten
sich nicht zurückhalten können. Als 1671 die Reliquien des hl. Adelgott
aufgefunden wurden und ein balsamischer Duft dem Grabe entströmte,
da weinte fast der halbe Konvent. Man wird aber geradezu an die
charismatische Tränengabe der mittelalterlichen Heiligen erinnert, wenn wir
in der Synopsis lesen, wie der totkranke P. Sigisbert Tyron 1696 immer
wieder fromme Heiligenbilder küßte und mit Tränen benetzte. Und was

er sich dazu von P. Adalgott Dürler malen ließ, war kein heroisches

Präsentationsbild, sondern das Jesuskind in der Krippe mit den

Leidenswerkzeugen, ein typisches Thema der spätmittelalterlichen Mystik l. In
diesem Sinne schrieb man auch den mittelalterlichen Heiligen ohne

besondere Belege die Tränengabe zu. Das romanische Lied zu Ehren des

hl. Adelgott, das nach dessen feierlicher Erhebung von 1672 verfaßt
wurde, erzählt in diesem Sinne :

Las messas el fieva Zur Messe schritt voll Sehnen

Cun gronda devoziun Und Andacht zum Altar
E cauldameing bragieva Und brachte Gott mit Tränen
Fient el oratiun. Des Betens Opfer dar2.

1705 fand in Disentis eine große Volksmission statt, welche nicht
nur die Cadi, sondern auch viele Leute von Obersaxen bis Ems anzog.
In dem gleichzeitigen Bericht darüber begegnen wir oft und oft dem

« Seufzen und Weinen » des durch die Predigten und Geißelungen
erschütterten Volkes. Das Weinen war so laut, daß « oft die Stimm des

Predigers nicht konnte gehört werden »3.

3. Die bewegte Gebärde der geistlichen Bühne

Die barocke Freude am Theatrum sacrum offenbart sich überall,
im religiösen Spiel und in den Prozessionen wie in der aszetischen
Literatur. Beginnen wir mit den geistlichen Darstellungen, die auch in Disen-

1 Synopsis zu den Jahren 1648, 1655, 1671, 1683, 1696. Dazu Müller L,
Die Abtei Disentis 1634-55. 1952, S. 219, 296. Vgl. dazu Diarium Hertenstein
zum 5. Januar 1657 : preces in gratiarum actione non sine lachrymis obtuli.

2 P. Zacharias da Salo, La Glisch sin il Candelier 1685, S. 387, Str. 19.
3 Bündner Monatsblatt 1944, S. 181-183, 185, 187, 189-190, 193.

267



tis nicht fehlten. Am Neujahr und am Dreikönigsfeste 1657 führten die
Scolaren des Klosters Szenen aus Spees Trutznachtigall auf. Dabei begleiteten

das Stück nicht nur die Kirchenorgel, sondern auch Laute
und Geige x. Bei der großen Prozession am Feste der Landespatrone, der
hl. Placidus und Sigisbert, ließ 1693 P. Basil Meyer, ein Einsiedler Mönch,
durch Studenten darstellen, wie der hl. Sigisbert, der Schüler des hl.
Kolumban, von Ursern ins Bündnerland kam, die Statuen der heidnischen
Gottheiten zerstörte und « auff einer Seite das Creüz, auff der andern
Seiten ein unser lieben Frawen Bildnus auffgerichtet » hat. Dabei halfen
dem Heiligen zwei Engel2.

Die genannte Placidusprozession, zu welcher das ganze katholische
Oberland heute noch zusammenströmt, benutzte das Kloster gerne zu
großen Translationsfesten, die ganz den Charakter eines kultischen Spieles
aufwiesen. Aus den Katakomben der hl. Cyriaca verschärfte sich das

Kloster die Reliquien des hl. Purpurin und seiner Mutter Eliona und ließ
sie am 11. Juli 1671 unter Assistenz des Nuntius Cybo feierlich
«einbegleiten ». Das war nur der bescheidene Auftakt zur großen
Übertragung, die am gleichen Feste des folgenden Jahres stattfand. Diesmal
handelte es sich um den hl. Adalgott, einen Einsiedler Mönch, der um
das Jahr 1000 Abt von Disentis geworden war und dessen Grab man
kurz vorher eröffnet hatte. Zum großen Erstaunen der Mönche
entströmte dem Grabe ein balsamischer Duft, den man als Beleg für die

Heiligkeit dokumentierte. P. Adalbert Defuns, ein Augenzeuge, berichtet

: « Viele zerflossen vor lauter Freude in Tränen, wurden beinahe in

Verzückung erhoben, von jubelnder Begeisterung erfaßt und von
unaussprechlicher Herzensfreude erfüllt. Kein Klostermitglied gab es, das nicht
sofort nach der Auffindung dieses heiligen Schatzes herbeigeeilt, ja sogar
schnell herbeigerannt wäre, um wenigstens noch ein bischen von diesem

Balsamdufte in seine Nase hinein riechen zu können. » Da man den

hl. Adalgott, freilich ohne weiteren Anhaltspunkt, mit dem gleichnamigen
Churer Bischof des 12. Jhdts. identifizierte, gestaltete sich die Translation

zu einem wahren Landesfeste. Der Churer Oberhirte Ulrich Demont
hielt das Pontifikalamt und die Lobrede auf den Heiligen. Bei der großen

1 Bündner Monatsblatt 1951, S. 226-227.
2 BERTHERsches Tagebuch S. 398. Nach der Synopsis zu 630 begleiteten zwei

Engel den hl. Placidus, als er sein totes Haupt zum hl. Sigisbert brachte. Darüber
Zeitschrift f. Schweizerische Geschichte 1933, S. 470. Vgl. auch Zacharias da Salò,
La Glisch sin il Candelier 1685, S. 303 (Fällung des Götterbaumes), 308
(Engelbegleitung)

268



Prozession sah man all die fremden Teilnehmer, mehrere Kanoniker als

Vertreter des Churer Domkapitels, sozusagen alle Pfarrer und
Geistlichen des surselvischen Priesterkapitels. Das Vierwaldstätter Kapitel
ließ sich durch Dekan Johann Melchior Imhof, die italienische Nachbarschaft

durch den Archipresbyter von Bellinzona, Philipp Emanuel Rusconi

vertreten. Einsiedeln sandte seinen Dekan P. Basil Stricker und
seinen Organisten P. Joseph Dietrich. Dazu gesellten sich noch viele
Persönlichkeiten von Rang und Stand und zuletzt « vieles Volk, wie
Disentis bis zu diesem Tage noch nie gesehen hatte » (P. Ad. Defuns).
Noch drei Tage lang ließ man den Reliquiensarg auf leichtem Gerüste

zur öffentlichen Volksverehrung ausgestellt. Abt Adalbert III. berichtet :

« Weder Zeichen noch Wunder fehlten, die das gläubige Volk aneiferten,
unter frommen Seufzern Gott innig zu loben, der sich in seinen Heiligen
so wunderbar zeigt. » St. Adalgott war beim rätoromanischen Volke bis

zur französischen Revolution ein beliebter Heiliger, den man mit
Liedern, Gebeten und Votiven eifrigst verehrte. Seine Translation von 1672

bedeutete den Höhepunkt des Disentiser Barockerlebnisses. Das große
Triennium der Translationen schloß 1673 mit der Übertragung der

Reliquien des hl. Theophil ab. Durch die Vermittlung des Mailänder
Erzbischofs Alfonso Litta hatte man dessen Leib aus den Priscilla-Kata-
komben erhalten. Wiederum am 11. Juli trug man die kostbar gefaßten

Reliquien in der großen Plaziprozession herum 1.

Ein wirklich heiliges Schauspiel bot die große Volksmission, die nach

dem Plazifeste 1705 eine ganze Woche lang in Disentis für das ganze
Gebiet der Cadi durch die beiden italienischen Jesuiten P. Fulvius
Fontana und P. Johann Anton Mariani durchgeführt wurde. Die eben

neu gebaute Klosterkirche und der östlich davon gelegene muldenförmige

Abhang war der würdige Ort für die Predigten und Prozessionen,

welche die barfüßigen Missionare hielten. Sie vermochten dadurch, daß

sie sich öffentlich geißelten und auf ihren Schultern schwere Kreuze

trugen, die Leute tief zu beeindrucken. Die Männer geißelten ebenfalls

ihre entblößten Oberkörper. Selbst Dornenkronen setzte man sich auf
und schleppte auch schwere Kreuze oder eiserne Ketten in der Prozession

umher. Ohne Strümpfe und Schuhe kamen viele Teilnehmer von allen

Orten herbei. Welch ein Erlebnis, als man beim großen Umgang der

Schlußfeierlichkeit mehr als 5000 Männer ihr Kreuz tragen sah. Siebzig

von ihnen waren in Mönchskutten erschienen. Dazu zählte man ebenso-

1 Bündner Monatsblatt 1943, S. 206-223.

' 269



viele Weiber, von denen der Großteil auch Zeichen der Buße mittrugen *.

Das waren Volksprozessionen, welche z. B. die bekannten Karfreitagsumgänge

von Innsbruck (1596 und 1631) in Schatten stellten. Solche
Szenen erinnern an den Erfolg der spätmittelalterlichen Bußprediger und
an die große Bewegung, die der berühmte P. Paul Segneri j 1694) durch
seine Predigten in Italien auslöste. Und unser P. Fulvius Fontana war
ja dessen treuer Mitarbeiter gewesen 2. Man darf sich vielleicht ähnliche
Eindrücke und Wirkungen vorstellen, wie sie heute noch die Bußgänge
der Bruderschaften während der Semana Santa in Sevilla hervorzubringen

pflegen. Und doch müssen wir nicht nach Andalusien blicken.
Ehemals trugen auch Begräbnis- und Pestbruderschaften im nahen
Italien, in Rätien (Sur im Oberhalbstein), im Wallis und besonders in der
Innerschweiz (Altdorf) solche Gugelkapuzen mit zwei Löchern für die

Augen 3. Wie schon die Herkunft dieser Bruderschaftsbräuche aus dem

italienischen Gebiete nahelegt, handelt es sich hier um die bewegliche
Geste des romanischen Volkselementes, die jedenfalls im 17. Jhdt.
nicht leere Pose, sondern echt menschliche Gebärde für jenseitige
Gedanken war.

Auch in der Literatur findet sich das gleiche Signum wieder. Ende
1712 gab P. Karl Decurtins ein romanisches Gebetbüchlein heraus : Ciaf
dil Purgatieri, an dessen Schluß ein Brief der Armen Seelen an die Lebenden

und hinwiederum deren Antwort steht. Das Werk interessiert umso
mehr, als der Verfasser oder Übersetzer wenige Monate vorher gestorben
war (27. April 1712). Dieser « Schlüssel zum Fegfeuer » zog bei den Bündner

Bauern dermaßen, daß er schon 1715 wiederum aufgelegt werden

konnte, freilich diesmal ohne den sensationellen Brief 4. Ähnliche Schreiben

an oder von Toten sind jedenfalls selten. Bekannt ist der Brief, den

Christoph Mang 1608 in seinem «Beschreibung des Montserrat » an den
schon längst verstorbenen Abt Pedro de Burgos (1512-1536) richtete.
Aus späterer Zeit sind David Faßmanns : « Gespräche in dem Reich

1 Bündner Monatsblatt 1944, S. 178-194. Dazu nun auch Innerschweizerisches
Jahrbuch für Heimatkunde 17/18 (1954) 58-59. Zur Geißelung vgl. BertherscIics
Tagebuch S. 47-48, wonach sich Lie. theol. Pancraz de Cabalzar von Truns (f 1723),
der als Pfarrer in Schlans und Dardin wirkte, wöchentlich geißelte.

2 Darüber Schreiber G., Das Weltkonzil von Trient 1 (1951) 398, 423-424.
3 Caminada Chr., Bündner Friedhöfe 1918, S. 213-216. Urner Neujahrsblatt

1922, S. 83-85 und 1931, S. 66-67. Curti N. Volksbrauch und Volksfrömmigkeit
im katholischen Kirchenjahr 1947, S. 99.

4 Jahresbericht der hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden 1951, S. 18.

270



derer Todten » (1718-1740) bekannt. Jedenfalls gehören solche Toten-
memorien zu den Seltsamkeiten des Barock 1.

Auch die Kunstgeschichte meldet sich neben der Literatur zum
Worte. Zwar zeigt die Klosterkirche noch nicht die geniale Großartigkeit
von Einsiedeln und St. Gallen, sondern ist dem einfachen Vorarlberger
Münsterschema verpflichtet. Aber die Figuren, die Meister Johann Ritz
etwa in der Zeit von 1709-1712 an den beiden großen Seitenaltären des

hl. Placidus und Benedikt schnitzte, offenbaren ganz die barocke
Gebärde. Der hl. Lucius und der hl. Leontius auf dem Placidusaltar sprechen
mit beredter Geste, während auf dem Benediktsaltar der händefaltende
St. Maurus bereits im dritten Himmel, der verzückte St. Placidus sogar
im siebten Himmel sich zu befinden scheint 2.

Aber auch der ganze Klosterbau, die farbig strahlende Kirchenfassade

und die Scheinarchitektur am Konventsbau, machte sich wie
eine großartige Kulisse aus, vor welcher sich das Leben der Landschaft
und besonders die politische Tätigkeit der Landsgemeinde, die unmittelbar

davor tagte, abspielte 3.

4. Rätoromanen und Alemannen, Bürgerliche und Aristokraten

Von Anfang an war Disentis ein Kloster zweier Sprachen. Neben
dem fränkischen hl. Sigisbert steht der einheimische Romane Placidus,
neben dem romanischen Gründerabte Ursicinus der fränkische Dekan

Wago. Mit dem 9. Jhdt. wuchs das germanische Element im Kloster
sowie in der regierenden Oberschicht des Landes immer mehr. Da die
rätoromanische Sprache sich nicht zur Schriftsprache entwickeln konnte,
kam die deutsche Amtssprache ins Land, trotzdem das Volk romanisch

sprach. Deshalb benutzten selbst die einheimischen Äbte Johannes von
Ilanz und Peter von Pontaningen, die als die Paten des Grauen Bundes

angesehen werden dürfen (1395, 1424), für ihre wichtigen Abmachungen
mit den Herren und Gemeinden das Deutsche.

Die deutsche Schriftsprache blieb auch noch im 16. Jhdt. Die Äbte

predigten romanisch, schrieben aber deutsch. Abt Jacob Bundi (f 1614),
selbst ein Sohn der Cadi, schrieb seine Jerusalemfahrt und seine

Klostergeschichte in der alemannischen Mundart. Im Kloster selbst gab es da-

1 Schreiber G., Der heilige Berg Montserrat. Gesammelte Aufsätze zur
Kulturgeschichte Spaniens 10 (1955) 128.

2 Steinmann O. in Vallesia 7 (1952) 289-293, 296-297.
3 Näheres Zeitschrift f. Schweiz. Archäologie u. Kunstgeschichte 8 (1946) 218 f.

271



mais neben Rätoromanen auch Deutschbündner und nicht zuletzt auch
Deutschschweizer (Tschopp, Wetzler, Hol) und Reichsdeutsche (Edel-
hauser, Bruggner). Das deutschschweizerische Element kam aber bald
in den Vordergrund, weil die Abtei, die unter Abt Sebastian von Castel-

berg (1614-31) eine Reform dringend nötig hatte, durch Mönche aus

Muri, St. Gallen und Rheinau reorganisiert werden mußte. Hier finden
wir ein erstes Zusammenprallen zwischen zwei Geistesrichtungen und
zwei Sprachgruppen. Abt Sebastian von Castelberg und P. Konrad Desax
stellten sich an die Spitze der rätoromanischen Partei und nannten sich
stolz : Patrioten. Zusammen mit dem Senate der Cadi strebten sie ein

typisch bündnerisch-rätoromanisches Kloster an 1. Dagegen hatte Augustin

Stöcklin, zuerst Administrator (1631-34) und dann Abt des Klosters
(1634-41), einen schweren Kampf auszufechten. So sehr er sonst in seinen

historischen und humanistischen Schriften das Hohelied des alten
Rätiens zu singen wußte, so vorsichtig war er bei der Aufnahme von
einheimischen Kandidaten. Er hielt die Bündner für den Kirchendienst
nicht in jeder Hinsicht für geeignet. Man warf ihm sogar vor, er habe
einen Novizen nur odio nationis entlassen, was nicht richtig ist, denn

jener blieb dem Kloster durchaus ergeben. Die damaligen Machenschaften

gegen das nach Selbständigkeit strebende Kloster erklären es, warum er
seine frühere Ansicht von den Rethicae Vulpes beibehielt2. Auch unter
dem Murenser Adalbert I. Bridler (1642-55) blieb der Konvent
deutschsprachig, aber die Pastoration durch P. Maurus Cathrin, P. Adalgott
Dürler usw. wurde selbstredend in der einheimischen Sprache
durchgeführt.

Eine neue Epoche leitete erst Adalbert II. de Medell (1655-96) ein,
der als einheimischer Abt 1661 durchsetzte, daß zwei Rätoromanen aus

der engeren Umgebung von Disentis aufgenommen wurden, freilich erst
nach heftigen Diskussionen im Kapitel der Mönche 3. Nun wuchs das

rätoromanische Element im Kloster stark an. Ihre beiden großen
Exponenten wurden P. Adalbert Defuns und P. Karl Decurtins. P. Adalbert
Defuns (f 1716) schrieb eine siebenbändige Geschichte des Klosters und

1 Vgl. ND fol. 72 u. 75 zum 9. Januar u. 5. März 1625. Dazu ein Murenser
Pater in Disentis : Nos, aiunt, esse Helvetios et Helvetiis numquam tradituros
terram. Stiftsarchiv St. Gallen : Fab 103. nr. 39 zum 8. Juli 1634. Vgl. Jahresbericht
der hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden 1948, S. 78, 80 u. Zeitschrift f.
Schweiz. Kirchengeschichte 1949, S. 266 ff.

2 Synopsis 1634, Jahresbericht der hist.-antiquar. Gesellschaft von
Graubünden 1948, S. 53, 78. Bündner Monatsblatt 1949, S. 230.

3 Müller L, Die Abtei Disentis 1655-96. 1955, S. 100.

272



der Landschaft und verfaßte dazu noch eine thomistische Philosophie
und Theologie. Mehr nach außen strahlte P. Karl Decurtins (f 1712),

der eifrige Seelsorger von Maria-Licht in Trans, der das rätoromanische
Gebetbüchlein zwar nicht schuf, aber großartig spezialisierte und
adaptierte, sodaß seine Werke bis tief ins 18. Jhdt. aufgelegt wurden. Vor
allem aber ist er durch seine Consolaziun della olma devoziusa von 1690

der eigentliche große Förderer des rätoromanischen Kirchenliedes. Mit
seiner Ausgabe verschwanden die lateinischen, deutschen und
italienischen Lieder immer mehr. Sein Buch hat nicht weniger als ein Dutzend

Auflagen erlebt und erfreut sich heute noch im katholischen Bündneroberland

einer starken Verbreitung. Decurtins gehört zu den großen

religiösen Erziehern und Bildnern des rätoromanischen Volkes x.

Aber die Rätoromanen waren in erster Linie Bündner und sahen

nicht allzuviel auf die deutsche Schweiz. Wohl deshalb fühlten sich

deutschschweizerische Mönche von Einsiedeln, Muri und St. Gallen in
diesem Milieu oft wenig heimisch. Sogar ein so hochgebildeter und
weitsichtiger Mann wie der St. Galler P. Athanas Gugger rief 1664 in Disentis

aus : « Was gehen uns diese Bündner an » (Quid ad nos isti Rhaeti) 2.

Es ist ganz abwegig, wenn man im 17. Jhdt. in Bünden ein großes

gemeineidgenössisches Fühlen sehen wollte. Man sehe sich darauf etwa
die Synopsis, den Auszug aus Defuns' großer Klostergeschichte, an.
P. Adalbert stellt sich ganz auf die Seite Friedrichs d. Schönen, zu
welchem auch der Abt hielt, und betrachtet die Urner als Rebellen, die
Kaiser und Papst « mehr hassen als Hund und Schlange und nur Ludwig
den Bayern anbeten »3. Für Defuns sind auch die Ursener Revolutionäre

4. Den Schwabenkrieg schildert er nicht, ohne den Kaiser Max
zuerst als illustrissimum et clementissimum Dominum Maximilianum
nostrum, omnium et Romanorum regem gebührend erwähnt zu haben 5.

Auch ein anderer Umstand mag hier noch erwähnt werden. Ab
Adalbert IL de Medell (1655-96) erschien nicht gerne an den gemein
samen Äbteversammlungen der schweizerischen Benediktinerkongre
gation und drohte mehrfach, wenn es nicht nach seinem Willen ging

1 1. c. S. 223-225, 486-500.
2 I.e. 65, 107.
3 Synopsis 1329 : Uranienses nuper in Austriacos rebelles. 1332 : constans et

sincera fides Abbatis nostri in Austriacos, quibus Pontifex ipse favebat ; Taurisci
Uranienses) eosdem cane peius et angue oderant, Ludovicum Bavarum solum

adorantes.
4 Näheres Festgabe Wymann 1 (1944) 107-110.
6 Synopsis 1499.

18 273



auszutretenl. Das entspricht genau der Einstellung des ganzen Bündnerlandes,

dessen Gesandte auf der Tagsatzung nur selten erschienen. Und
wenn sie kamen, wurden sie mit dem Zeremoniell für die ausländischen

Diplomaten an ihren Platz « am Fenster » geführt 2.

Noch im 18. Jhdt. fühlten sich Bündner und Rätoromanen nicht
immer genügend nahe. Die Visitation von 1731 suchte deshalb das

Zusammenleben zu fördern. Subprior P. Justus Berther klagte, seit einigen
Jahren seien die deutschschweizerischen Mönche an Zahl derart gewachsen,

daß sie die Einheimischen in den Hintergrund drängen 3.

Ein wirklich gemeineidgenössisches Fühlen konnte erst nach 1803

langsam entstehen, da in diesem Jahre Graubünden als gleichberechtigter
Ort in die Eidgenossenschaft eingetreten war4.

Im Kloster Disentis fanden sich nicht nur Romontsche und
Schweizerdeutsche, sondern auch Aristokraten und Bürgerliche zusammen. Nie

war früher die Abtei ausschließlich freiherrlich gewesen, wenn auch die
Äbte des 10. -15. Jhdts. oft dem Adel angehört hatten. Mit Nikolaus

von Marmels (1439-48) schließt diese feudal-bürgerliche Zeit. Die
nachfolgenden schwäbischen und bündnerischen Äbte und Mönche
entstammen den bürgerlichen Schichten. Eine Ausnahme machten nur die

Castelberg-Äbte, von denen Christian v. Castelberg (1566-84) in
ähnlicher Gesinnung wie sein Freund Karl Borromäus seine Abkunft nicht
hervorstrich und meist als Wappen nur sein einfaches Hauszeichen

führte. Es war ihm mehr um den Adel des Geistes als des Blutes zu tun.
Weniger in diesem Sinne regierte Abt Sebastian von Castelberg (1614-34).
Unter ihm schloß sich die Abtei 1617 der benediktinischen Kongregation
der Schweiz an. Obwohl die Klöster Rheinau und Engelberg schon lange
vorher eingetreten waren, erhielt der Disentiser Abt doch seinen Sitz

vor ihnen, unmittelbar nach den Prälaten von St. Gallen, Einsiedeln und
Pfäfers, also an vierter Stelle, und zwar nur deshalb, weil er Reichs-

1 Müller L, Die Abtei Disentis 1655-96. 1955, S. 96, 123, 130-131, 158, 186,
190, 309, 524.

* Pappa Chr., Die Entstehung des schweizerischen Nationalbewußtseins in
Graubünden 1944, S. 42. Pappa stellt S. 28-42 die Äußerungen der bündnerischen
Geschichtsschreiber des 16./17. Jhdts., die Volkslieder und Tellspiele zusammen und
hebt daraus die Verbundenheit mit der Eidgenossenschaft hervor. Daneben müssen
wir indes die politische Fremdländerei und die nationalen Gegensätze nicht vergessen.

3 ND fol. 246 S. 1-2 : aliquot abhinc annis susceptos in Monasterium Deser-
tinense Conventuales extraneos numero taliter accrevisse, ut nationales excédant,
ita etiam exortis inde Patriotarum querelis ahquantum obtemperaretur.

4 Vgl. Gedenkschrift des kath. Schulvereins 1945, S. 148 f., 153 f.

274



fürst war 1. Hier zeigte sich der Geist des höfischen Barocks deutlich.
Obwohl Abt Augustin Stöcklin (1634-41) gegen die unvernünftige Wappensucht

zu Felde zog, liebte er dennoch Heraldik und Siegel sehr. Auch

wollte er wieder wie ein mittelalterlicher Fürstabt regieren 2. Es war
die Zeit, wo die fürstlichen Höfe den Ton angaben und der Absolutismus

in den Staaten sich mehr und mehr verbreitete. Diese höfisch-aristokratische

Welt sah in den bäuerlichen Schichten nichts anderes als das

niedere Volk, das nun einmal für die Landwirtschaft notwendig ist. Auch
Stöcklin ist von dieser Geistigkeit etwas berührt. Als Dekan von Pfäfers

seufzte er über die Leute von Fläsch und Maienfeld, die dem Kloster
ihre schuldigen Abgaben verweigerten, und sprach daher 1628 von den

Idiotae alpestres. 1630 schrieb er dem Pfäferser Abte : « Ich staune über
die Frechheit Eurer Bauern, der man beherzt entgegentreten muß »3.

Als Stöcklin in Disentis auch das Vorschlagsrecht des Abtes bei der

Wahl des Landammanns wieder zurückerobern mußte, klagte er : bis

jetzt « bezeichnet der erstbeste Stallknecht, der besser das Vieh als die

Menschen kennt, den zukünftigen Mistral ». Für Abt Augustin waren die

Leute der Cadi und des Oberlandes schlechthin die Bauern (rustici),
wenn auch nicht in einem ganz schlimmen Sinne 4.

Unter A bl Adalbert II. (1655-96), der aus einem angesehenen Tavet-
scher Geschlecht stammt, zog der aristokratische Geist ganz ins Kloster
ein. Als der Abt 1674 den Trunser Klosterhof baute, um den Gesandten
des Grauen Bundes eine würdige Residenz zu verschaffen, legte er dem

Gründungsdokument ein Verzeichnis des Konventes bei. Die klangvollen
Namen fallen sofort auf : P. Martin Meyer ab Hirzenbach, P. Augustin
a Castelberg, P. Adalbert de Funs, P. Carolus de Curtins, P. Ursizin
Corai a Seblen, Fr. Meinrad a Mos. Zählen wir noch den Abt Adalbert
de Medell und den Novizen Christian a Federspil hinzu, dann erfreute
sich gerade die Hälfte des klerikalen Konventes eines aristokratischen
Prädikates. In den späteren Konventslisten von 1685-87 verzichteten
zwei Patres auf ihre noblen Titel (P. Meinrad Mos bzw. Moos und
P. Columban Federspil), doch trat dafür P. Gallus de Florin in die
Lücke. Wie sehr dieser Geist noch fortlebte, zeigt die sorgfältige Art,
mit welcher P. Adalbert Defuns in seiner Synopsis Annalium von 1709

die aristokratischen Auszeichnungen seiner Mitbrüder notierte8. Auch
1 Darüber Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 1948, S. 31-32.
2 Bündner Monatsblatt 1950, S. 175-176.
3 Jahresbericht der hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubünden 1948, S. 53.
4 1. c. 83-84, 120.
s Synopsis zu 1655 (Adalbertus de Medel a Castelberg), 1664, 1671, 1673,

275



darin zeigt sich das höfische Element dieser Klosterchronik, daß sie die
überlieferten nackten Vornamen der Äbte mit den bekannten
Adelsgeschlechtern verband (Montfort, Werdenberg, Raron, Hewen usw.)1.
Bezeichnend für den Charakter der Zeit ist es, wenn das Berthersche

Tagebuch des 17./18. Jhdts. eine so typische Bauernfamilie wie die Cavie-
zel als « ein gar altes adeliches Geschlecht » nennt und ebenso von dem
« adelichen Geschlechte Fontana » spricht2. Es ist endlich auffällig, wie
sich nun nicht nur die Äbte, sondern auch Patres von mittelmäßiger
Bedeutung porträtieren lassen. Im Abteigange von Disentis befindet sich
das Ölgemälde eines solchen Mönches mit der Legende : « Plurimum Rc-
verendus ac Clarissimus Dominus Pater Benedictus Simion, Monasterii
Disertinensis Conventualis ac olim ibidem Philosophiae et Rethoricae
Professor, nunc Capellanus in Imperiali Aula Rhaetiensi, Aetatis suae
39. 1728. » Dazu noch das quadrierte Wappen, von einer Krone überhöht.

Er fühlte sich offenbar als Kaplan und Sekretär des kaiserlichen
Gesandten in Räzüns so wie ein Père La Chaise bei Ludwig XIV.

Dementsprechend sind auch gewisse Äußerungen nicht ohne Interesse.

Als sich 1665 die Ursener gegen das Disentiser Patronatsrecht
erhoben, meinte Adalbert II. : « Als Bauern widerstehen sie mit
ungerechter Hartnäckigkeit. » Das Weltpriesterkapitel bezeichnet der gleiche
Prälat als « Pauren-Capitel » und nennt daher auch die Säkularklerikcr
« Pauren-Priester » 3. Nicht übergehen dürfen wir, wie Mitte des 18. Jhdts.
P. Maurus Wenzin den Dorfteil Raveras von Disentis beschreibt ; « Dort
sind überall Hütten zerstreut, welche von gemeinem Vagantemvolk, das

meistes nur vom fremden Brote lebt, bewohnt werden. » Tatsächlich gab
es schon damals viele Bettler, Zigeuner und Strolche in Bünden. Auch

zog die Freigebigkeit des Klosters gerade solche an. Allein diese etwas
lakonisch kurze und doch eher abschätzige Beurteilung ist auch in etwa
auf die höfische Gesinnung der Epoche zurückzuführen 4.

1679, 1684, 1696 (P. Meinrad a Moos). Die Sorgfalt, mit welcher das BertherscIic
Tagebuch die jeweiligen Titel aufzeichnet, ist geradezu übertrieben, so S. 251-253
zu den Jahren 1631-78.

1 Näheres Zeitschrift f. Schweiz. Geschichte 1933, S. 446-467. Hierher gehört
auch die Ausführlichkeit, mit welcher die Synopsis 1696 den Besuch Kardinals
Sfondrati in Chur erzählt, wo als Vertreter des Klosters der Zuger Aristokrat
P. Meinrad von Moos erschien.

2 BERTHERsches Tagebuch S. 182. 201.
3 Müller L, Die Abtei Disentis 1634-55. 1952, S. 69. Derselbe, Die Abtei

Disentis 1655-96. 1955, S. 112, 186, 189, 287, 306, 313. Vgl. Synopsis zu 1634 :

conciliabulum rusticorum.
4 Weiteres Bündner Monatsblatt 1945, S. 111-112. Hier sei noch kurz auf

276



5. Zwischen
dem habsburgisch-spanischen und bourbonisch-französischen Raum

In der Barockzeit war der Abt noch Fürst, das Kloster noch Reichsabtei.

Nicht vergebens ließ Abt Stöcklin 1636 durch Ferdinand IL und
1637 durch Ferdinand III. die Privilegien des fürstlichen Klosters neu

garantieren. Auch wenn der Abt nicht mehr zu den Reichstagen eingeladen

war, betrachtete man doch noch den Kaiser als die oberste Spitze.
1688 versuchte Abt Adalbert II. in Wien bei Kaiser Leopold I. die

Privilegien der Reichsabtei zu erneuern. Begreiflich, daß daher im
17. Jhdt. die Sympathien dem Hause Habsburg-Österreich gehörten.
Nirgends zeigt sich das deutlicher als in der Kaiserfreundlichkeit der

Synopsis Annalium. Wie schon oben angeführt, stellte sich P. Adalbert
Defuns offen auf die Seite des österreichischen Friedrich des Schönen,

zu welchem auch der Abt hielt, und stempelte die Urner zu Rebellen.

Von demokratisch-schweizerischer Einstellung keine Spur1. Für den

Kaiser schlugen aber auch damals die Herzen der Mönche, weil er als

christlicher Herrscher und Vertreter des Abendlandes gegen die Türken
zu Felde zog. Nicht vergebens verordneten die Äbte besondere Gebete,
als 1683 der Türke die Donaustadt belagerte. Daher nahm auch der
« geistliche Blumengarten » von P. Placidus Rüttimann 1685 so manches

Lied auf, das gegen die Türken angestimmt war 2. Wie sehr die Türkengefahr

nachzitterte, zeigen die Stukkaturen der Disentiser Klosterkirche,
die 1696-1709 entstanden sind und typische Türkengesichter mit stechenden

Augen und drohendem Schnauz zeigen. Der Tessiner Giorgioli malte
auf dem Seitenaltar ca. 1710 den Mörder des hl. Placidus, den Präses

Victor, als turbantragenden Großtürken und Tyrannen. Auf dem Josefsaltar

von 1701 ist endlich eine ganze Türkenschlacht als Hintergrund
dargestellt. Wenn wir aber überhaupt ein Denkmal erwähnen sollen, das

den österreichischen Einfluß deutlich darstellt, dann ist es Moosbruggers
Klosterbau und die ganze nach Vorarlberger Schema erbaute Klosterkirche,

die mit ihren malerischen Doppeltürmen irgendwo im
süddeutschösterreichischen Räume stehen könnte 3.

das Titelwesen hingewiesen, über welches man Näheres findet bei Müller L, Die
Abtei Disentis 1655-96. 1955, S. 137-138, 261, 450, 479.

1 Synopsis 1329. Dazu Festgabe E. Wymann 1 (1944) 107-110.
2 Bündner Monatsblatt 1952, S. 68, 70 f.
3 Müller L, Der Disentiser Barockbau. Zeitschrift f. Schweiz. Archäologie

und Kunstgeschichte 1946, S. 218-239, bes. 238. Derselbe, Disentis 1655-96. 1955,
S. 346 f. u. bes. 359-360.

277



Wie schon das Stichwort der Vorarlberger Barockkunst andeutet,
hat der westlichste Teil des österreichischen Raumes am meisten auf das
nahe Bünden gewirkt. Hier darf nicht vergessen werden, daß ja das

Gebiet von Feldkirch zum Bistum Chur gehörte. Aber als Brückenpfeiler
zwischen Donau und Rhein mag die vorderösterreichische Residenzstadt
Innsbruck genannt werden, deren Regierung ja Macht und Einfluß auf
den Zehngerichtenbund und das Engadin hatte. Nicht umsonst bemühten
sich die Disentiser so sehr um die Gunst der Erzherzogin Claudia von
Medici, welche dort 1632-46 die Regentschaft führte 1. Auch kulturelle
Einflüsse gehen auf die tirolische Hauptstadt zurück, bezog doch P.
Placidus Rüttimann aus Innsbrucker Drucken manche seiner Lieder für
seinen « Blumengarten » (1685) *. Näher noch als habsburgische
Nebenresidenz am Inn war Räzüns, wo der kaiserliche Resident wohnte. Von
hier aus suchten die Habsburger im 18. Jhdt. die Disentiser Abtswahlen
zu beeinflussen.

Nicht nur in Wien, sondern auch in Madrid herrschten die
Habsburger. Dazu besaß das mächtige Spanien auch Mailand. Mit dieser

spanischen Provinz waren die Bünde schon durch den Mailänder Traktat
von 1639 verbündet. Nichts ist begreiflicher, als daß die Äbte Sebastian

v. Castelberg (1614-34) und Adalbert I. Bridler (1642-55) große Freunde
des mailändischen Gouverneurs waren. Adalbert IL pflegte besondere

Beziehungen zum spanischen Residenten in Chur. P. Karl Decurtins
sprach mit aller Hochachtung von der spanischen Grandezza, die er den

Somvixern nachrühmte 3. Wie sehr man sich mit spanischer Geschichte

abgab, zeigt die Segira Via tier il Parvis, in welcher Abt Adalbert Defuns
die lange Krankheit des spanischen Königs Philipp II. (| 1598) schildert,

die bewies, daß der Monarch nicht nur « Herr und Patron über
seine Untergebenen, sondern auch Meister über sich selbst und seine

Leidenschaften war ». * Nicht zuletzt kommen im « geistlichen Blumengarten

» von P. Placidus Rüttimann 1685 die iberischen Heiligen wie
St. Ignatius und St. Francisais Xaverius zu Ehren. In seinem 1687

herausgegebenen Meßbüchlein nahm P. Placidus sogar ein Lied zu Ehren
der hl. Theresia von Avila auf, das sich sonst nirgends findet, zwar etwas

holperig ist, jedoch die Heilige gut charakterisiert. Sogar ihre national-
kastilianische Art ist nicht übergangen : « Was jüdisch ist, veracht sie

1 Müller L, Disentis 1634-55. 1952, S. 63, 75.
2 Bündner Monatsblatt 1952, S. 68.
3 Müller L, Disentis 1655-96. 1955, S. 292.
4 Darüber Ischi 1951, S. 88. Vgl. Pfandl L., Philipp IL 1938, S. 488-499.

278



gleich. » Auch ihre berühmte Transverberation erzählt uns das Lied :

« Ihr Hertz verwundet von Liebespfeil, wurd dem Gespons zu einem

Zil. » Theresia selbst erzählt uns, wie ein schöner Engel mit einem langen
goldenen Pfeil mehrmals ihr Herz durchbohrte. Diese Verzückung stellte
Bernini in Rom mit seinem genialen Meißel dar (1644/47). Vielleicht
kannte unser Liederdichter oder Herausgeber diese weltberühmte
Marmorstatue l. Spanischen Einflüssen verdanken Confraternitäten wie z. B.
die Kettenbraderschaft Mariae, dann diejenige des Namens Mariae ihre

Entstehung und Förderung. Hinwiederum ging die Initiative gerne über
das bischöfliche Chur, das sich sehr der spanischen Macht- und Geisteskraft

anschloß. Auf diesem Wege kam das Officium des hl. Vinzenz
Ferrer nach Disentis 2.

Am deutlichsten ist der Einfluß Spaniens durch die Kapuziner in
die Cadi gebracht worden. Auf dem Altarbild von Caverdiras aus dem

Ende des 17. Jhdts. ist der hl. Antonius von Padua mit dem Jesuskinde

dargestellt, dazu die Legende : O Proles Hispaniae, Pavor infidelium,
Nova lux Italiae, ora pro nobis. Dieser Text stammt aus dem

liturgischen Reimoffizium, das Fr. Julian von Speier (f ca. 1250) gedichtet
hat 3. Offensichtlich verstand der Dichter unter Spanien auch das

portugiesische Heimatland des Heiligen. Nachdem dann Spanien 1580-1640

Portugal sich einverleiben konnte, galt der hl. Antonius erst recht als

spanischer Heiliger, sodaß die Apostrophierung : o Proles Hispaniae,
die eigentlich nach 1640 nicht mehr zu recht bestand, dennoch verstanden

wurde. Am schönsten zeigt sich der Einfluß spanischer Geistigkeit
im Immaculatabilde von Acletta. Wohl hat es eigentlich der Mailänder
C. F. Nuvolone (f 1661 oder 1665) gemalt, aber doch nach der « Immaculata

der Franziskaner », die der große Murillo entworfen hatte. Durch
die Kapuziner, die damals die Pfarrei Disentis inne hielten, kam das

oberitalienische Bild nach Acletta. Spanien war ja auch das Land, das

im 16./17. Jhdt. am meisten das Dogma der Immaculata Conceptio
befürwortete 4.

Die Gruppe von Mönchen, die ihre Blicke nach Wien, Madrid und

1 Bündner Monatsblatt 1952, S. 75, 80. Müller L, Die Abtei Disentis 1655-96.
1955, S. 476.

2 Müller, 1. c. 223, 374, 390-391, 488. Hier wäre noch ein dankbares Feld
der Forschung, alle mittelbaren und unmittelbaren Anregungen Spaniens
aufzuzeigen, wie das die Arbeit G. Schreibers für Deutschland getan hat.

3 Felder Hilarin, Die liturgischen Reimofncien auf die hl. Franciscus und
Antonius 1901, S. 126.

4 Poeschel E., Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden I 226-227 ; V 114-116.

279



Mailand richteten, war im Kloster dominierend. Aber daneben fehlte es

auch nicht an Bewunderern der französischen Hauptstadt. Begreiflich,
denn Frankreich hatte von jeher großen Einfluß auf das benachbarte
schweizerische Land, zumal seit 1602 sowohl die protestantischen wie
katholischen Orte mit Frankreich bündnismäßig verbunden waren. Unter
Ludwig XIV. spielte das Land die Rolle einer katholischen Vormacht
in Europa. Daß die Mönche für die Heimat der großen französischen
Kirchenfürsten wie Bossuet und Fénelon, der bedeutenden benedikti-
nischen Gelehrten Mabillon und Massuet begeistert waren, ist durchaus
verständlich. Aber über die Politik des Louvre gab es doch der Klagen
nicht wenige. Der Gallikanismus hatte seit 1682 einen starken Gegensatz

zum Papste hervorgerufen. Die selbstherrliche Aufhebung des Ediktes
von Nantes 1685 verwies alle Hugenotten des Landes und verbitterte
selbst die protestantischen Städte der Eidgenossenschaft. Immerhin gab
es auch Stimmen, die diesem Einheitsstreben nicht abgeneigt waren.
P. Adalbert Defuns spricht in seiner Segira Via, die freilich erst nach
seinem Tode 1751 in der Klosterdruckerei herausgegeben wurde, von
« dem neuen Frankreich, das nun ganz zum wahren Glauben bekehrt
worden ist » (S. 172). Vornehmlich erregte jedoch die kriegerische
Eroberungspolitik des vierzehnten Ludwig Bedenken, so die 1681 erfolgte
Besetzung von Straßburg mitten im Frieden. Ebenso wirkte die seit
1688 begonnene Besetzung der Pfalz. Im folgenden pfälzischen Kriege
(1688-97) tat sich eine große Allianz gegen den Sonnenkönig zusammen :

der Kaiser und die deutschen Fürsten, England und Holland unter
König Wilhelm III. Wenig erfreulich wirkte auch die Nachricht, daß
die Türken, die Verbündeten der Franzosen, am 18. April 1690 Belgrad
zurückerobert hatten.

Alle diese Botschaften gingen dem offenbar franzosenfreundlichen
P. Maurus Cathrin aus Andermatt sehr zu Herzen. Er wandte sich in
einem Briefe vom 9. Januar 1691 an den berühmten P. Jean Mabillon
und bat um einen wahrheitsgetreuen Aufschluß über all die politischen
Probleme, die mit Frankreich zusammenhingen 1. Er spricht mit der

größten Hochachtung von Ludwig dem XIV., den er den « erlauchtesten
und größten König » nennt, und hofft auf die Vergrößerung des franzö-

1 « Cum porro (si religiosos deceat esse circa temporalia curiosos) tam multa
et varia de Galliae serenissimo et maximo rege, de Anglis, Hollandis etc. spargantur
apud nos per animos nimis forte passionatos, luberet quoque intelligere statum
modernum veriorem, qui inter Gallos, Italos, Anglos, Germanos, Austrios et Turcos
hoc tempore versatur. » Kopien der Briefe an Mabillon und die Mauriner im
Stiftsarchiv Disentis.

280



sischen Reiches, wohl eine Anspielung auf den damaligen pfälzischen
Eroberungskrieg (utinam nobilissimum regnum Galliae semper crescat

semperque floreat). Ohne philologische Bedenken verband P. Maurus

sogar Paris mit Paradies.

Die französischen Waffen waren auch glorreich. Marschall Catinai
besiegte am 18. August 1690 beim lombardischen Staffarda den Herzog
Victor Amadeus IL von Savoyen. Die Disentiser rechneten nun damit,
daß die Franzosen bald auch das savoyische Susa erobern würden. Dann
könnten die dortigen Reliquien des hl. Maurus wieder nach Frankreich
zurückgeführt werden, aber auch ein Partikel davon den Weg nach
Disentis finden. In diesem Sinne schrieb Dekan Cathrin am 24. Februar
1692 an Mabillon und überhäufte darin den Sonnenkönig mit
Superlativen 1. In Disentis erhoffte man ebenso eine französische Pension, weil
einst zu Anfang des 16. Jhdts. der französische König Ludwig XII. als

Herr der Lombardei und Nachfolger der Sforza eine solche dem Kloster
gegeben hatte. Aber dazu reichte das Verständnis Versailles nicht aus.

Susa wurde zudem erst 1692 und nur vorübergehend erobert. Auch

spätere finanzielle Bitten, die man durch die Maurinerpatres vorbrachte,
nützten nichts. Selbst P. Ursizin Coray war vergebens nach Paris

gegangen, wo er 1695 starb.
Wie sehr man aber von Frankreich immer das Heil erwartete, zeigt

ein Brief des Abtes Adalbert III. Defuns, den er am 7. Februar 1702

an Mabillon gesandt hatte. Es war während des spanischen Erbfolgekrieges

(1701-14), in dem Ludwig XIV. sich von der Idee berauschen

ließ, das ganze spanische Erbe zu erobern und Madrid mit Paris zu
verbinden. Tatsächlich besetzte ja sein Enkel Philipp (V.) von Anjou
im April 1701 Madrid. Unter dem Eindruck dieser Erfolge äußerte
sich der Disentiser Abt sehr optimistisch nach Paris : « O daß Euer

großer Ludwig, bisher immer gewohnt unter so vielen Nebenbuhlern zu

siegen, nicht unterliegen möchte Wenn er sich oder seinem Enkel
Mailand gesichert hat, möge er auch das benachbarte Raetien von
der kalvinischen Häresie säubern und langsam in einen bessern Stand

setzen »2

1
« Quando ex divina dispositione Serenissimus et potentissimus Galliarum

gloriosissimus monarcha, magnus Ludovicus, in suam potestatem redegerit civi-
tatem Susam in Sabaudia, consultum visum fuit, ut mediante authoritate regia
magni Ludovici (quem Deus felicitet) reliquiae » etc.

2 « Utinam magnus Ludovicus vester, hactenus vincere assuetus, inter tot
aemulos ac invidos non succumbat Utinam idem vindicata sibi nepotive suo
Insubria Rhaetiam quoque nostram Insubriae conterminam, suppressa haeresi
calviniana, ad meliorem statum sensim reducat. »

281



Durch den engen Briefwechsel mit den damals in Frankreich geistig
so führenden Maurinern kam manches französische Buch nach Disentis 1.

Freilich waren es schließlich nur wenige, welche die Sprache Racines

und Corneilles verstanden (P. Gregor Jörger, P. Ursizin Coray, P. Roman

Balliel). Am spürbarsten und schönsten aber offenbarte sich der Einfluß

der französischen Benediktiner auf die Disentiser Liturgie. Wie das

Proprium von 1690 zeigt, fanden damals Offizien Eingang, die besonders
bei den französischen Mitbrüdern in hohem Ansehen waren, so etwa die

ganzen oder teilweisen Offizien von St. Maurus und St. Roman, von
St. Odilo und St. Gertrud2.

Zu den Einflüssen der bourbonisch-französischen und der habs-

burgisch-spanischen Welt müßten eigentlich notwendig diejenigen von
Rom und Italien ergänzend hinzugeführt werden. Es sei nur daran
erinnert, daß die Päpste die Reform von Disentis schützten 3. Von der
römischen Kurie wurden auch die neuen Heiligen und deren Feste
verbreitet. Dann hatten gerade die cassinenser Benediktinerkongregation
und ihr venezianisches Brevier großen Einfluß auf die monastische
Gestaltung des liturgischen Kaiendars. So kam auch der spanische hl. Ilde-
fons in das Disentiser Proprium 4. Konfraternitäten und Volksmissionen
weisen besonders oft auf Italien hin. In diesem Sinne ist ja auch die
schon erwähnte große Volksmission der ganzen Cadi von 1705 zu
erklären. Die Tiberstadt war es auch, die ihre sog. Katakombenheilige in
unsere alpinen Gegenden sandte (vgl. Kap. 3).

6. Das Bekenntnis auf der Stirne des Baues

Alles, was der Disentiser Barockgeist eigentlich erstrebte, brachte
das große Bild auf dem Frontispiz der Kirchenfassade zum Ausdruck :

In der Mitte die großgewachsene jugendliche Madonna, über deren Haupt
zwei Engel eine Krone halten. Unter dem weiten blauen Mantel knien

zur rechten Seite die Vertreter der kirchlichen, zur linken diejenigen der
weltlichen Hierarchie. Auf jeder Seite stechen drei Hauptfiguren hervor,
hinter denen etwa fünf Nebenfiguren angeschlossen sind. Auf der einen
Seite sind Papst, Bischof und Abt hervorgehoben, auf der andern Seite

1 Heer G, Mabillon und die Schweizer Benediktiner 1938, S. 335-338. Dazu
Jahresbericht der hist.-antiquar. Ges. v. Graubünden 1951, S. 14. Ischi 1951, S. 88.

2 Müller L, Die Abtei Disentis 1655-96. 1955, S. 363 ff., 454, 458, 504.
3 Bündner Monatsblatt 1949, S. 235 S.
4 Müller L, Disentis 1655-96. 1955, S. 363 ff. und im Register sub verbo:

Cassinenser Kongregation und Venedig.

282



Kaiser, Kaiserin und Klosterfrau. Zum Vergleiche sehe man sich
einmal in der Disentiser Agathakirche das Schutzmantelbild an, das die

Gebrüder Nicolaus und Christoforas da Seregno in der zweiten Hälfte
des 15. Jhdts. an die Südwand gemalt haben. Da finden wir unter dem

Mantel Männer und Frauen getrennt, aber keine Würdenträger, typisch
für die beiden oberitalienischen Künstler, die aus einem
bürgerlichdemokratischen Milieu der oberitalienischen Renaissance kamen. Wir
müssen uns in den pyramidenförmigen Aufbau der barocken Gesellschaft

versetzen, um den Geist unseres Fassadenbildes zu verstehen. Im 17. Jhdt.
betrachtete man die ganze Gesellschaft als eine gottgewollt hierarchisch

abgestufte Gemeinschaft und empfand Kirche und Staat als eine große
Einheit. Im Himmel regiert der Weltenkaiser, von ihm abhängig gleichsam

als Kaiserin die Mutter Christi, die durch ihre Mitwirkung an der

Erlösung gewissermaßen die Erde mit dem Himmel verband. Die Stelle
Gottes aber vertrat auf Erden der irdische Kaiser mit seinen Königen
und Fürsten.

Auf der rechten Seite, zu welcher auch das Haupt Mariens geneigt
ist, finden sich die kirchlichen Würdenträger : Papst, Kardinal, Bischof
und Abt. Wie sehr das päpstliche Rom in der Barockkultur die belebende

Mitte war, muß nicht geschildert werden. Die päpstliche Kurie schützte
die Exemtion der Abtei gegen den Weltklerus. Wenn ein Kardinal
dargestellt ist, dann erinnert man sich gerne an den St. Galler Abt Sfon-

drati, der 1695 den Purpur erhielt, aber schon im Frühling 1696 dem
römischen Klima erlag. Den Bischof werden die Mönche umso lieber auf
dem Bilde gesehen haben, als der damalige Churer Oberhirte Ulrich
Demont (1661-92) ein Schüler des Klosters war und sein Nachfolger
Bischof Ulrich Federspiel die Kirche zu benedizieren hatte (1709).

Auf der linken Seite Marias steht zuvorderst der Kaiser im Hermelinpelz

und die Kaiserin in weitem Rock. Was der Kaiser in Wien für die

damaligen Disentiser bedeutete, ist schon dargelegt worden. Aber nicht
nur der Kaiser, sondern auch König und Königin waren Realitäten. Wie
sehr manche Mönche für den bourbonischen Herrscher in Paris begeistert

waren, zeigten die Briefe von P. Maurus Cathrin. Wie schon
angedeutet, wandte sich das Kloster noch wenige Jahre vor der Entstehung
des Bildes durch die Mauriner an den Sonnenkönig, um eine Unterstützung

für den Ausbau der Kirche zu erhalten. Neben Versailles war für
die Eidgenossenschaft Turin wichtig, dessen Herzog mit den
katholischen Orten sympathisierte. Nachdem Ludwig XIV. 1685 die Hugenotten

vertrieben hatte, ahmte auch die savoyische Dynastie dieses Beispiel

283



nach. Das wirkte bis in unsere Täler. 1689 kamen aus Savoyen vertriebene
Waldenser von Chur her am Kloster vorbei und zogen über die Oberalp

weiter \
Die dargestellten Figuren sind jedoch keine Porträts, sondern

widersprechen sogar geradezu den historischen Physiognomien. Der traditionell
auf den Schutzmantelbildern dargestellte bärtige Kaiser oder König
entspricht nicht Leopold I. (1657-1705), der Schnauz und Kinnbart trug,
und noch weniger dem glattrasierten perückentragenden Josef I. (1705-
1711). Und der bäurische König ist schon gar nicht der galante
vierzehnte Ludwig. Ähnliches gilt auch von den andern Gesichtern,
ausgenommen einzig das Bild des Abtes, das in liebender Rücksicht wirkliche

Gesichtszüge des Abtes AdalbertHI. Defuns (1696-1716) anstrebte. 2

Im Sinne des Barocks kam es mehr auf die großen Züge an, im Geiste
des traditionellen Themas mehr auf die Typen, nicht auf die
Individuen 3.

Der Gegenstand ist tatsächlich schon alt. Solche Schutzmantelbilder
liebte bereits das Hochmittelalter, besonders die Zisterzienser und
Dominikaner4. Am meisten bevorzugte das 14./15. Jhdt., das durch die
Pest heimgesucht war, solche Mantelbilder. Aber die Gestaltung blieb
fast immer die gleiche. Schon die Bilder von Filippo Lippi und Bartolo
di Fredi gruppierten die beiden Stände mit je ca. zwanzig Personen auf
die rechte und linke Seite5. Die Glaubensspaltung vermochte die
Tradition des Bildes nicht zu beeinträchtigen. Zur Verbreitung in der Barockzeit

mag gerade jener Einblattdruck von 1640 sehr dazu beigetragen
haben, der das heute noch beliebte Lied aufwies : « Maria breit den
Mantel aus. » Auf irgendeinen Kupferstich des 17. Jhdts. wird auch letztlich

unser Bild zurückgehen. Bezeichnend dafür ist wohl ein österreichischer

Stich von J. A. Pfeffel, der aus dem 18. Jhdt. (nach 1713) stammt
und auf das Festum Patrocinii B. Mariae abgestimmt ist
(Bildchensammlung des Stiftes Einsiedeln). Papst und Bischof, der Kardinalskopf

zwischen Papst und Maria, ferner der Kaiser und die Kaiserin,
letztere mit großem Halsausschnitt, sind ganz gleich komponiert. Wir

1 Müller L, Disentis 1655-96. 1955, S. 335-336, 356.
2 Vgl. über Bild und Restauration P. O. Steinmann, in der Zeitschrift

« Disentis ¦ 21 (1954) 73-82.
3 Perdrizet Paul, La Vierge de Miséricorde. Paris 1908, S. 154-155. Sussmann

V., Maria mit dem Schutzmantel 1929, S. 44-45 (erschien zuerst im
Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft Bd. 5, Jahrg. 1929, S. 285-351).

4 Über Benediktiner des 13. Jhdts. siehe Sussmann, S. 22.
5 Sussmann, S. 30.

284



sehen hier aber auch, daß sich das Thema in mittlere und kleine Gemälde

und vor allem in die Kleinkunst flüchtete. Der Geist des Jansenismus in
Frankreich und der Aufklärung in Deutschland waren der Mater omnium
und ihrer Fürbitte wenig günstig l. Nach der französischen Revolution
verschwand das Bild beinahe ganz und nur der eine oder andere romantische

Spätling wie Mauriz da Vanis in Blois (1857) und Eduard von
Steinle in der Schloßkapelle von Kleinheubach (1869-70) behandelte noch
das Thema in großzügiger Weise2. Daraus ergibt sich die Stellung
unseres weithin sichtbaren Disentiser Bildes. So sehr wir uns auch

bemühten, ein ähnlich großzügiges Schutzmantelbild im Räume von
Wien bis Paris, von Aachen bis Florenz aus der Barockzeit ausfindig zu
machen, so ließ sich doch nichts Ähnliches finden3. Daher darf das

Disentiser Frontispizbild als eines der letzten monumentalen Werke
angesehen werden, das noch die alte Tradition am Ausgange des Barocks und

am Vorabend der Aufklärungszeit hochhielt und daher im ganzen
Denkmälerbestand eine wenn auch bescheidene Bedeutung beanspruchen kann.

Wie groß war eigentlich das Bild Bei der Restauration von 1954

entdeckte man an den Türmen die Ansatzflächen, welche belegen, daß

das Gemälde weit ausladender und mantelförmiger aussah als heute. Das

deuteten auch die alten Darstellungen der Kirchenfassade an, so auf
der Sakristeitüre von 1712 und das Oberkastelser Altarbild aus dem

Anfang des 18. Jhdts. 4 Also maß das ganze Werk samt den begleitenden

Wappen und anschließenden Verzierungen auf der Basis an die

zehn Meter, erreichte aber nur die Höhe von drei Metern. Das Ganze

machte sich daher wie ein Bilderstreifen aus. Die Fernsicht war eben vom
Dorfe aus berechnet, vom alten Wege, der sich unterhalb der heutigen
Dorfstraße hinzog. Weil dann zu Anfang des 19. Jhdts. die Enden des

Gemäldes verkürzt wurden, deshalb ging wohl die Signatur des Malers

verloren.
Trotzdem verrät die Art und Weise der Darstellung den Namen des

Malers. Als man das erste Mal das oberste Gerüst bestieg und die flie-

1 Perdrizet Paul, 202-203 ; Sussmann, S. 46 u. Bildkataloge.
2 Ed. v. Steinle, Des Meisters Gesamtwerk in Abbildungen 1910. Abb. 653.
3 Siehe neben Predrizet und Sussmann auch Beissel St., Wallfahrten zu

f'nserer Lieben Frau 1913, S. 146-147, 261, 408 ff. Spamer A., Das kleine Andachtsbild

1930, S. 323. Viele Hinweise verdanke ich Prof. P. Johannes Brik,
Kremsmünster, Prof. Dr. Karl Ginhart, Wien, Stiftsarchivar P. Rudolf Henggeler,
Einsiedeln, Oberstudienrat Dr. P. Adalbert Krause, Stift Admont, Archivdirektor
Dr. H. Schiffers, Aachen.

4 Zeitschrift f. Schweiz. Archäologie u. Kunstgeschichte 8 (1946) Taf. 62.

285



genden Engel sah, fiel sofort die Ähnlichkeit mit den Engeln im
Landrichtersaale und in Maria Licht zu Trans auf, die P. Fridolin Eggert

gemalt hatte. Einzelheiten wie z. B. die Formen von Augen und Nasen

bestätigten dies. Eggert arbeitete auch hier mit raschem Pinsel. Restaurator

Franz Xaver Sauter konnte noch an den verschiedenen Schichten
feststellen, daß P. Fridolin das große Giebelbild in drei Tagen
herzauberte, ein wahrer fa presto Am ersten Tage schuf er die ganze obere

Hälfte bis zum Mantel, am zweiten und dritten Tage erstellte er die
untere Hälfte, die westliche Partie mit dem Abtswappen und den
kirchlichen Würdenträgern, die östliche mit dem Konventswappen und den
weltlichen Figuren. Später korrigierte er nur da und dort mit gebundenen
Farben. Wir müssen dieses Bild als Eggerts Abschiedswerk betrachten,
denn er starb am 18. Januar 1709, in welchem Jahre die ganze Fassade

fertig wurde.
Das Giebelbild hob sich nur durch einen bescheidenen Absatz von

der Fassadenmauer ab und war daher allen Stürmen und Winden reichlich

ausgesetzt, weshalb besonders die unteren Teile zwischen den Knien
und Füßen der Figuren verschwunden waren. Die Wiederherstellung der
fehlenden Drapperien gelang auf Grand der übrig gebliebenen Ansätze

gut. Auch sind alle Haupttypen trotz der Problematik mancher Details
richtig erhalten. Sicher hat die Arbeit des Restaurators Franz Xaver
Sauter aus Rorschach im Jahre 1954 die ganze Komposition
herausgebracht und damit dem Bilde wieder seine frühere Funktion
zurückgegeben. Nach der Entfernung des Gerüstes und der Vollendung der
Fassadenrestauration sowie der Patina von 1 bis 2 Jahren erwies sich
das Gemälde auch gar nicht mehr als so laut und aufdringlich. Es fügt
sich glücklich zwischen die beiden in Rot glänzenden Octogontürme ein

und verbindet sie zu einem Ganzen.

Unter dem Hauptbild sind noch zwei Einzelgemälde, St. Martin und
St. Georg, in Fensternischen eingelassen. Als Restaurator Sauter auf dem

Martinsbilde die überfließenden Augen des Bettlers sah, rief er aus : « Das
ist Eggert » Die Nase findet sich in gleicher Form auch wieder auf dem
Gesichte der Kaiserin. Die Erhaltung der beiden Bilder ist besser als

die des Schutzmantelbildes. Die restaurierten bzw. ergänzten Teile wie

z. B. der Helm des hl. Martin sind zudem durch eine dünne farbige
Linie von den erhaltenen Partien abgegrenzt, genau so wie man
mittelalterliche Werke wiederherstelltx. Durch diese wissenschaftliche Restau-

1 BirchlerL., Restaurierung. Praxis u. Kunsterbe der Schweiz 194», S. 18-19v

286



rationsmethode bleiben die Bilder St. Martin und St. Georg in Komposition

wie in Fraben vollgültige Zeugen für die Beurteilung der Eggert -

schen Malweise. Sie fügen sich auch, wenn gleich mehr sekundär und
dekorativ, in das Ganze nicht schlecht ein.

Geistesgeschichtlich vermögen sie aber den Wert des Hauptbildes
nicht zu erreichen. Sie belegen nur St. Martin als den Patron des Klosters
und der Cadi. Da der Abt auch noch Herr der Herrschaft Jörgenberg
war, kam St. Georg hinzu. Dieser Ritter war zudem der Schutzherr des

Grauen Bundes, in welchem der Disentiser Fürstabt als eines der drei

Häupter damals noch ein bedeutendes Wort zu sagen hatte x. Aber über
den bündnerischen Gesichtskreis hinaus wies erst das dominierende

Frontispizbild, welches das abendländisch-christliche, hierarchisch
gestufte Weltbild mit Papst, Kaiser und König in den Vordergrund stellte
und die Muttergottes als Verbindung zwischen von Diesseits und Jenseits

hervorhob. Die benediktinische Barockgeistigkeit zeigt sich hier in
sinnenfälliger Weise2.

1 St. Georg im Siegel des Grauen Bundes von 1504. Wagner-Salis, Rechts-
quellen des Kt. Graubünden 1887, S. 160 Anm. 1. Dazu HBLS 3 (1926) 640.

2 Verschiedene Aspekte wurden nicht einbezogen, da schon anderswo darüber
gehandelt wurde. Über die Baufreudigkeit Zeitschrift f. Schweiz. Archäologie u.
Kunstgeschichte 1946 sowie Bündner Monatsblatt 1946, über die Musikpflege
Bündner Monatsblatt 1951 und 1953, über die Geschichtsschreibung Zeitschrift f.
Schweiz. Geschichte 1933 sowie Bündner Monatsblatt 1943 usw.

287


	Barocke Geistigkeit einer Benediktinerabtei

