Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 49 (1955)

Artikel: Barocke Geistigkeit einer Benediktinerabtei
Autor: Muller, Iso
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-128151

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-128151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Barocke Geistigkeit einer Benediktinerabtei

Von P. ISO MULLER, Disentis

Wenn es sich darum handelt, die Ideen eines barocken Benediktiner-
klosters aufleuchten zu lassen, wird man am besten weder eine ganz
groBe auswihlen, wie etwa St. Gallen, noch eine kleine, wie etwa Fischin-
gen, sondern ein Kloster mittlerer GroBe, aber von deutlicher geistes-
geschichtlicher Ausstrahlung. Dafiir kénnte Disentis beispielhaft sein.

1. Im Schmerze iiber die Glaubensspaltung

Eine sich gleich von Anfang an aufdringende Koordinate barocker
Geisteshaltung diirfte der stets wiederkehrende Pessimismus sein. Wir
finden ihn schon beim Abte Augustin Stécklin (1631-41), einem aus Muri
stammenden Monche. In der Einleitung zu seinen Antiquitates Faba-
rienses, die er noch als Dekan der Abtei Pfifers 1628 geschrieben hatte,
klagt er iiber «dieses stiirmische und ach nur zu dunkle Zeitalter, wo
fast zahllose sich widersprechende Richtungen des Geistes, der Religion
und der Politik entstehen »». Bei der Behandlung des heiligen Fintan
von Rheinau (9. Jhdt.) bedauert er, wie wenig dessen Leben nachgeahmt
werde. Das komme daher, daB « unsere Zeiten kalt geworden und die
Begeisterung der Alten erloschen ist » 2. Das Lob der frithmittelalterlichen
Disentiser Ménche, die in den einsamen Alpen bei fast bestindigem
Winterschnee ihr Leben fristeten, bedeutete auch ein wenig den Tadel
seiner Zeit. « Die Welt war ihrer nicht wiirdig, Gott sei gebenedeit ! » 3
Er klagt auch spiter iliber das Staatskirchentum «in dieser sehr schlechten
Epoche » (hoc pessimo aevo) 4. Nur die Reliquien der Heiligen sind ein

! Biindner Monatsblatt 1950, S. 173.

? Daruber vgl. Schweizer Beitrige zur allgemeinen Geschichte 8 (1950) 127.
3 Schweizer Rundschau 50 (1950) 57.

¢ Biindner Monatsblatt 1949, S. 213-215.

17 257



Trost «in diesen allerletzten und eisernen Zeiten » (postremis ac ferreis
his temporibus) und «in dieser dauernden Erschiitterung von Europa »
(in tanto rerum et Europae obstinato motu) !.

Diese Stimmung hilt weiter an. Dekan P. Maurus Cathrin spricht
in einem Briefe an die Mauriner vom 9. Januar 1691 « von diesen stiir-
mischen Zeiten ». Abt Adalbert III. Defuns charakterisiert Dekan Cathrin
selbst als Erneuerer des benediktinischen Geistes in einem eisernen Zeit-
alter (hac ferrea aetate) 2. Geradezu das Stichwort des fin du siécle
dringt sich auf, wenn ein ritoromanisches Lied, das P. Karl Decurtins
1702/1703 veroffentlichte, vom Nahen des Antichrists spricht 2.

GewiBl wird man diese Seufzer, wenigstens teilweise, als literarisches
Traditionsgut und hergebrachte Topoi ansehen miissen 4. Sie erscheinen
aber sofort in einem andern Lichte, wenn man bedenkt, was denn eigent-
lich der damaligen Barockzeit zu tiefst in der Seele schmerzte. Es war
nichts anderes als der Verlust der mittelalterlichen Glaubenseinheit und
die bestehende und bemiihende Antithese der protestantischen und
katholischen Kirche. Man empfand diese Trennung umso mehr, als man
deren Anfingen noch niher war als wir. Zudem traten manche Gemein-
den erst spit zur neuen Lehre iiber, so St. Moritz und Celerina, die 1577
protestantisch wurden. Die Wunde war im 17. Jhdt. noch frisch und
blutend, die Fronten immer noch hart auf hart.

Ja, noch mehr! Das Kloster selbst muBlte sich um Glauben und
Existenz wehren, nachdem die Neuerung bis Ilanz und Waltensburg
gekommen war. Schon Abt Christian von Castelberg (1 1584) erreichte
es durch seine unermiidliche Predigttdtigkeit, daB3 der Sturm das Gebiet
des Klosters und des Biindneroberlandes nicht erfassen konnte. Abt
Augustin Stocklin (1 1641) wire beinahe auf dem Wege von Ilanz nach
Flims von einem Calviner umgebracht worden. Durch 6ffentliche Kate-
chesen und temperamentvolle Predigten trat er den Angriffen entgegen,
die der Ilanzer Pradikant Stefan Gabriel mit seinem Buche Stadera (1625)
ausgelost hatte 5. Nach den Biindner Wirren (1618-39) und nach den

1 Schweizer Beitrige zur allgemeinen Geschichte 8 (1950) 110.

? Synopsis 1696. Nach dem Ableben von Adalbert II.,von P. Maurus Cathrin
u. P. Sigisbert Tyron schrieb Adalbert Defuns 1696 : Quis iam ambiget, Desertinam

omnino casuram ? MB II S. 29. Die Abkiirzungen der Disentiser Archivalien siehe

MULLER I., Die Abtei Disentis 1655-96. 1955, S. VII.
3 MAI1SSEN-ScHORTA, Die Lieder der Consolaziun, Kritischer Text 1945.

S. 33 Str. 19.
¢ Curtius E. R., Europiische Literatur und lateinisches Mittelalter 1948,

S. 26, 102-106, 147. ArBusow L., Colores Rhetorici 1948, S. 118.
5 Zeitschrift fur Schweizerische Kirchengeschichte 1949, S. 290 {., 303.

258



Schwierigkeiten des DreiBligjahrigen Krieges (1618-48) kam es zur teil-
weisen Vertreibung der Kapuziner, was die Katholiken sehr erregte. Wie
gespannt das Verhdltnis war, zeigte das Jahr 1682, in dem die Waltens-
burger eine Prozession der Andester zerschlugen !. Im Sagenser Handel
1701 standen sich die Truppen der Evangelischen und Katholischen
gegeniiber. Gliicklicherweise konnten Verhandlungen den drohenden
Biirgerkrieg verhindern. Als Ludwig XIV. den spanischen Erbfolgekrieg
(1701-14) siegreich begonnen hatte, hoffte Abt Adalbert III. Defuns, der
glorreiche Sonnenkonig moge Norditalien erobern und von dort aus in
Rétien Ordnung schaffen und die kalvinische Héresie unterdriicken (Brief
an Mabillon 7. Febr. 1702) 2. 1711 beklagte sich der dritte Adalbert iiber
den unbindigen Freiheitsdrang der Biindner und die Beraubung der
Abtei durch die Neugldubigen. In diesem Zeitalter kénne das Kloster
« kaum bestehen » 3. — Als 1712 der zweite Villmergerkrieg ausbrach,
wollte er die Cadi dazu bewegen, den Urnern mit Waffen und Mann-
schaften zu helfen *. Prilat Defuns trieb nicht nur Politik zu Gunsten
der katholischen Orte, sondern war auch personlich unermiidlich in Pre-
digten und Vortrigen bemiiht, die Anschauungen der Neugldubigen zu
bekampfen ®. Anderseits war er stolz darauf, daB die Cadi von allen
Neuerungen unberiihrt geblieben war. Er rief die Patrone St. Placidus
und Sigisbert an, damit sie seine geliebte Heimat vor jeder Glaubens-
gefahr weiterhin beschiitzen mogen ¢.

Die Einheit und Reinheit des Glaubens war das Thema dieses
klosterlichen Zeitalters, die Sorge der Abte und Ménche. Deshalb nahm
die Abtei keine Sohne von Protestanten ins Noviziat auf, um ja nicht
irgendwie Zweifel und Diskussionen aufkommen zu lassen 7. Wenn katho-
lisch gewordene Leute aus protestantischen Familien oder Orten als
Gotteshausleute der Cadi vom Abte und dem Hochgericht aufgenommen
wurden, so fiigte man stets hinzu, es solle die Zulassung nur solange

1 MULLER I., Die Abtei Disentis 1655-96. 1955, S. 225-230.

2 Dazu HEER G., Johannes Mabillon und die Schweizer Benediktiner 1938,
S. 252,

3 L c. 341,

1 PrisTER A., Partidas e Combats. Annalas, Bd. 40, Jahrg. 1925, S. 67-70.

5 ND 217, S. 6. Es standen sich etwa 52 katholische, 87 protestantische und
17 gemischte Pfarreien gegeniiber. Katholische Pfarrer (Geistliche ?) zihlte man 69,
Pradikanten mehr denn 100. Bundes-Archiv Bern, Mailand II. Curto, Religione
Nr. 2166. Berichte im Auftrag des Bischofs an span. Gouverneur von Mailand, 1670.

8 Theologia Bd. I, S. 111, 1v, vI, VII

7 ND fol. 227, S. & zu 1696.

259



Geltung haben, als der Aufgenommene und seine Familie katholisch
bleiben 1.

Die konfessionelle Dominante erklirt es auch, warum der von
P. Placidus Riittimann 1685 in Vals herausgegebene Geistliche Blumen-
garten so viele Streitlieder gegen die Protestanten zwar nicht neu dichtete,
aber aus den vorhandenen Lieder-Sammlungen auswihlte. Das Lied :
« O seelige Mutter », das aus der Zeit des Dreif3igjihrigen Krieges stammt,
stimmt wahre Schlachtengesinge an, die nicht so sehr den Tiirken und
Mohammedanern als vielmehr den Protestanten und Kalvinern, nimlich
damals den Ddnen und Schweden, galten (Str. 3-8). Drohend wird das
Kriegshorn gegen jene geblasen, welche «die Kirchen zerstoren, die
Bilder umbkehren », die da nichts anderes sind als « abtrinnige Ketzer,
arglistige Schwitzer ». Sie wollen das Beichten und Fasten, das Messe-
héren und Kommunizieren ausrotten und « alle Kelch beuthen ».

Mit Biichsen und Hacken und gfihrlichen Waffen,
GroBmaichtige Patrona, streit fiir uns Maria :

Mit Wigen und Pferdten auft unserer Erden,

Die Kriegsheer umblauffen und alles auBrauffen,
Streit fiir uns, streit fiir uns, streit fiir uns, Maria.

Wann sie ankommen mit Pfeiffen unnd Trommen,
Starckmiitige Patrona, stdarck uns Maria,

Die Dorffer sie brennen, die Flecken zertrennen,
Die Kloster verhorgen, die Linder verderben.
Stdrcke uns, stircke uns, stircke uns, Maria.

In den folgenden Strophen bittet der Dichter, es moge den IFeinden
ergehen wie Pharaos Heer, das im Meer begraben wurde. Die Mutter-
gottes soll wie einst Judith rettend helfen. Ein ergreifendes Lied, das
in seinen 15 Strophen all das Elend des groBen DreiBigjdhrigen Krieges
eindringlich zu schildern weil3.

Das alte Osterlied « Christ ist erstanden », das zum mindesten schon
seit dem 16. Jhdt. verbreitet war, bittet den Sieger iiber Leben und
Tod : «Behiit uns Christen-Leuthe wol von der Ketzer falschen Lehr. »
Diesen Wunsch betont auch das ebenfalls bereits im 16. Jhdt. bekannte

1 MULLER 1., Die Abtei Disentis 1634-55. 1952, S. 250 f. Derselbe, Die Abtei
Disentis 1655-96. 1955, S. 447. Man vergleiche dazu etwa die Rekatholisierung
durch die Rheinauer Abte 1598-1636. Butz H. G., Die Benediktinerabtei Rheinau
im Zeitalter der Gegenreformation 1954, S. 131-147.

260



Gedicht : « Gelobt sey Gott der Vater », das in seiner zweiten Strophe
lautet : « O Gott, du wollst ausreuthen Irrthumb und Ketzerey, damit
bey Christenleuten ein Glaub und Gottesdienst sey. » Das um die Mitte
des 17. Jhdts. in Disentis verfaBte Placidus-Lied schreibt es der Mutter-
gottes zu, daB das Biindneroberland noch katholisch ist. Sofern es in
seinem Glauben verharrt, wird niemand es erschrecken (Str. 73-74) 1.

Wihrend der « Blumengarten » fiir die deutschsprechenden Gliu-
bigen von Vals bis Ursern bestimmt war, sollte das rdatoromanische
Liederbuch, das P. Karl Decurtins unter dem Titel Consolaziun della
olma devoziusa 1690 und 1703 herausgab, die groBe Masse der Rito-
romanen von Sedrun bis Ems erfassen. Es ist ein Liederbuch, das heute
bereits ein Dutzend Auflagen erlebt und eigentlich dem ratoromanischen
Kirchenliede zum Siege verholfen hat. Im Gegensatz zu dem kleinen
Gesangbuch, das Balzer Alig 1674 verfafBte, ist unser « Trost der frommen
Seele » sehr kimpferisch gestimmt. In einem Liede, das P. Karl Decurtins
selbst geformt hat, kimpft er offen : « Fort, Luther, fort mit dir, nur
Ligenwort ist mir, was du verkiindest. Dir gab der Teufel ein die bose
Lehre dein und was du griindest. » Weiter wehrt er sich fiir die Marien-
verehrung : « Kein frecher Pridikant, kein liigenhafter Fant, darf wider-
sprechen und mit dem Worte sein die reine Mutter zeih’'n der Schuld
und Schwichen. » (Tutt tgi che po cantar.) P. Karl Decurtins wiinscht
ein einziges katholisches Oberland, das bereit ist, als geordnete Schlacht-
reihe den Kampf gegen die Kalviner aufzunehmen (ord nus in’ armada
fai bein paregiada). Dieses Zusammenhalten ist nétig, denn «es ver-
sammelte sich wiitend die verschworene Macht aller Kantone ». Die Con-
solaziun, welche den bisherigen Liederschatz groBartig vermehrte und
von dem deutschen und italienischen EinfluB befreite, macht sich aus
wie eine verspitete Antwort auf die Psalmenlieder, die der Engadiner
Durisch Chiampell 1562 zuerst herausgegeben, und auf die Gesinge,
welche der Ilanzer St. Gabriel 1611 in seinem Ilg ver sulaz verbreitet
hatte 2. Als im 16. Jhdt. die Neuerung kam, trat sie iiberraschend auf
und zwar im réitischen Idiom. Die Gegner waren nicht gefaBt, das Kloster
zudem selbst in schwieriger Lage. Erst im Verlaufe des 17. Jhdts. suchte
die Abtei wieder mit Gliick ihre alte Position nicht nur zu verteidigen,
sondern auch weiter auszubauen.

1 Naheres im Biindner Monatsblatt 1953, S. 65 f., 72-73.

! MULLER I., Zur surselvischen Barockliteratur im Lugnez und in der Cadi
1670-1720. Jahresbericht der hist.-antiquar. Ges. von Graubiinden 81 (1951) 3-65,
hier bes. 5-6, 27-28, 54-57 (zitiert : Barockliteratur).

261



Nicht nur in volkstiimlichen Liedersammlungen, sondern auch in
gelehrten Werken tritt uns das gleiche kdmpferische Gesicht entgegen.
1696 beendete P. Adalbert Defuns sein siebenbandiges Werk, die groBen
Annales Monasterii Disertinensts. Sie sind uns zwar nur fragmentarisch
erhalten, aber der gute Auszug, den Defuns 1706 selbst machte, die
sog. Synopsis Annalium, entschidigt uns dafiir geniligend. Dieser Grund-
riB der klosterlichen Geschichte verweist oft mit dem stereotypen Aus-
drucke : de quo fuse in Annalibus auf das verloren gegangene grofe
Werk. Aus diesen Hinweisen ergibt sich, dall gerade in den Annalen
neben der genauen Abtsliste eine ritische Kirchengeschichte steckte, die
stark apologetischen Charakter aufwies. Darin muBl die biindnerische
Reformationsgeschichte in weitem MaBe beriicksichtigt worden sein, so
z.B. die Ilanzer Disputation (1526) und das Martyrium des Churer
Abtes Theodul Schlegel (1529), die Unterdriickung von Kazis (1565) und
der Besuch des hl. Karl Borromeo in Disentis (1581). Auch Fragen des
Zolibats und der Reliquienverehrung kamen zur Sprache. Wie schon
die Synopsis lehrt, wandte sich Defuns hiufig gegen protestantische
Historiker wie Guler von Weineck (t 1637) und Fortunat Sprecher
(t 1647) 1. Abt Adalbert III. erweist sich hier sozusagen als verspiteter
literarischer Gegner der Glaubensneuerung. Auch in historischer Hinsicht
kam der Angriff von Chur und Ilanz berraschend. Es gab niemanden,
der etwas Ahnliches geleistet hitte wie die freilich nur handschriftliche
Historia Raetica von Durisch Chiampell (ca. 1580). Die theologische
Kontroversliteratur, meist lateinisch, befaBte sich nicht so eingehend mit
der Glaubensspaltung in Ritien, sondern mehr mit allgemeinen Diskus-
sionspunkten. Im Sinne des 16. Jhdts herrscht zwar bei Defuns das
apologetisch-polemische Moment vor. Aber das sichere Betonen des
eigenen Standpunktes, das SelbstbewuBtsein, das sich hier ohne abzu-
stoBen zeigt, verdient Anerkennung. Zudem wissen wir, dal hier nicht
ein rechthaberisch-kiihler Verstandesmensch sich offenbart, sondern ein
pastorell eingestellter Historiker und Theologe. Es zeigt sich hier in der
Synopsis wie schon dhnlich in den Werken des Abtes Stocklin eine
gewisse Begeisterung fiir das frithe Disentis, das mittelalterliche Rétien
und die kirchliche Geschichte, die man als echt barock empfindet und
die das, was man heute das « Pathos der Geschichte » nennt, deutlich
verrit.

1 Naheres Zeitschrift f. Schweizerische Geschichte 13 (1933) 467-469.

262



2. Im Strom mittelalterlicher Mystik

Kampfesfreude schlieft mystische Wairme nicht aus. Im Gegenteil !
Je tiefer die innere Glut, desto mehr dringte sie zur duBern Tat. Er-
staunlich viel von der mittelalterlichen Mystik lebt in der Barockzeit
weiter. Das 16. Jhdt. vermochte den Strom in keiner Weise zum Ver-
siegen zu bringen. Man war deshalb nicht auf die neue jesuitische
Aszetik angewiesen. In seinen Anordnungen empfahl Abt Augustin Stick-
lin (t 1641) seinen Novizen zunichst die altmoénchisch-orientalischen
Viter wie Basil und Ephrem, Nilus d. Alteren und Makarius den GroB8en
sowie Dorothaeus von Gaza. Ihnen schloB er die gallischen Schriftsteller
an, indem er die Predigten von Caesarius von Arles und die Martins-
biographie von Suplicius Severus als Lektiire bestimmte. Von den Con-
fessiones des hl. Augustin und den Moralia des hl. Gregor schritt er zu
den hochmittelalterlichen Theologen weiter. Neben dem Benediktiner-
kardinal Petrus Damiani und dem Cluniazenserabte Petrus Venerabilis
riickte er die kontemplativen Augustinerchorherren Hugo und Richard
von St. Victor, welche theologische Gedankentiefe mit religiésem Gemiite
verbanden, in den Vordergrund. Indem er die kleinen Werke von Sankt
Bernhard und St. Bonaventura nicht tibergeht, weist er auf zisterzien-
sische und franziskanische Mystik hin.

Von der spiatmittelalterlichen Literaturerwihnt unser Katalog neben
der Nachfolge Christi die aszetischen und beschaulichen Opuscula von
Dionys dem Kartduser (1 1471). Ihnen schlieBt der Abt die Schriften
des Johannes Trithemius (+ 1516) und Ludwig Blosius (1 1566) an und
nennt damit zwei benediktinische Vertreter einer milden und gemiits-
tiefen Aszese. Wahrlich, die groBe mittelalterliche Tradition der all-
gemeinen Frommigkeit und der benediktinischen Art war noch im-
mer lebendig !

Von den neueren geistlichen Fiithrern erwihnt Augustin Stocklin
nur den spanischen Karmeliten und mystischen Theologen Johannes von
Jesus Maria (1 1615), dessen Instructio Novitiorum und Disciplina clau-
strorum er zitiert. Obwohl Stécklin bei den Jesuiten in Dillingen studiert
hatte, nennt er keinen der damals verbreiteten neueren jesuitischen
Asketen, weder Rodriguez noch de la Puente noch Drexel.

Ein treuer Schiiler seines Abtes Augustin war P. Sigisbert Tyron
(t 1696), der eigentliche Disentiser Barockmystiker. Auch er gab der
alteren besinnlichen Benediktiner-Literatur den Vorzug. Seine Lieblings-
biicher waren die Mystikerinnen des Hochmittelalters, die hl. Gertrud

263



die GroBe und Mechtild von Hackeborn. Von den neueren Geistes-
mannern schitzte er am meisten die Schriften von Ludwig Blosius
(+ 1566) und « Die heilige Jagd » des Propstes Benedict von Haeften aus
Afflighem (1 1648) 1.

Den benediktinischen Geist belegt auch die rdtoromanische Uber-
setzung der Regula, die Abt Adalbert III. Defuns (1696-1716) besorgte,
die einzige Ubertragung in die Sprache der Biindnerromanen. Die Kata-
lanen haben drei, die Provenzalen eine gedruckte Ausgabe, die Rito-
romanen wenigstens eine, die freilich ungedruckt war und leider verloren
gegangen ist. Sie datiert auch nicht von ungefihr ins 17. Jhdt., das uns
am meisten Regel-Editionen, an 283, geschenkt hat 2. Wie sehr man auf
den Regeltext zuriickgehen wollte, belegt die 1673 erfolgte Verlegung
der Matutin von Mitternacht auf die Morgenstunden. Das entsprach dem
Geiste des hl. Benedikt mehr als die spite, beispielsweise von der Burs-
felder Kongregation geiibte Ansetzung auf die Zwolfuhrstunde. Und mit
einem Aufstehen um drei Uhr morgens rettete man auch die « kultische
Nacht », die in der Barockzeit so beliebt war 8.

Die Verehrung des hl. Benedikt belegt das siiddeutsche Benediktus-
lied, das P. Placidus Riittimann 1685 in seinem « Blumengarten » und
P. Karl Decurtins 1690 in seiner rdtoromanischen « Consolaziun» bot.
In der gleichen Zeit besprach die Abteversammlung der schweizerischen
Benediktinerkloster zu St. Gallen die Einfithrung der Benediktusbruder-
schaft, ohne sie jedoch obligatorisch zu erkliren. Abt Adalbert III.
Defuns fithrte sie 1712 in Disentis ein und warb beim Volke dafiir durch
sein kleines ratoromanisches Confraternitdtsbiichlein : Nova steila, wo-
rin er auch die bekannten Versprechungen an die hl. Gertrud zitiert *.
Vollends ganz benediktinisch ist das neue 1690 vollendete Proprium des
Klosters, das typische Offizien der Churer Weltpriester oder anderer
Ordensgenossenschaften hintansetze und in gliicklicher Weise, meist in
Anlehnung an die Maurinerbreviere, den Kult der eigenen Heiligen in
den Vordergrund stellte 3.

Selbst die Kunst stand ganz im Dienste der eigenen Tradition. Am

1 Uber Stocklins und Tyrons Aszetik siehe Schweizerische Kirchenzeitung
1943, Nr. 26 und 1949, Nr. 10-11.

2 ALBAREDA P. A. M., Bibliografia del Regla Benedictina. Montserrat 1933,
S. 287.

8 MULLER I., Disentis 1655-69. 1955, S. 129-131.

¢ Acta Congregationis III 84 zum 3. Mai 1686. Barockliteratur 21-22. Dazu
Biindner Monatsblatt 1952, S. 76-78 (Benedictuslied).

5 MUrLrLer 1., 1. c. 363 ff.

264



bezeichnendsten ist wohl das groBe Bild am Chorbogen zu Maria-Licht,
das den Triumphus Marianus per filios divi Benedicti Matri benedictae
decantatus darstellt. Hier malte der Disentiser Malermdnch Fridolin
Eggert 1687 nach einem franzésischen Stiche von E. Moreau (1639-41)
die groBen Marienverehrer des benediktinischen Ménchtums, angefangen
von St. Maurus bis Gregor I., vom hl. Beda bis zum hl. Bernhard und
zum hl. Adalgott. Sie alle ziehen den Wagen der Muttergottes, der tiber
die Hiretiker dahinrollt. Im siidlichen Nebenaltar des Schiffes zeigt
Eggert die hl. Scholastika, wie sie die Arme andachtsvoll gekreuzt vor
der jugendlichen Madonna kniet. Den Tod der groBen Schwester des
hl. Benedikt malte P. Fridolin 1698, ein Bild, das heute den Disentiser
Kapitelssaal ziert. Den Tod des hl. Benedikt malte Franz Karl Stauder
1710/12 fiir den groBen Seitenaltar der Klosterkirche, der dem Monchs-
patriarchen geweiht sein sollte. Und wohin wir nur in der Umgebung
wallfahren, iiberall entdecken wir benediktinische Spuren. Benedikt und
Scholastika finden sich im Trunser Klosterhof (ca. 1700) und in der
Disentiser Katharina-Kapelle !. Nach diesen beiden Heiligen waren keine
so sehr die Lieblinge des Klosters und der Zeit wie Gertrud von Helfta
und Mechtild von Hackeborn. Schon Abt Stiécklin (1 1641) lieB auf einem
Velum die hl. Gertrud abbilden 2. Fridolin Eggert malte um 1690 im
Vorchor der Kapelle Maria-Licht zu Truns die beiden hochmittelalter-
lichen Frauen, die dann Jakob Rieg um 1700 in der Kapelle des Trunser
Klosterhofes nochmals zur Darstellung brachte.

Recht mittelalterlich muten die volkstiimlichen Mefbiicher an, das
deutsche von P. Placidus Riittimann (1687) und das romanische von
P. Karl Decurtins (1688). Beide Andachtsbiicher synchronisieren das
Leiden Christi mit dem Verlauf der heiligen Handlung. Der Hauptaus-
gangspunkt war richtig, da die Messe wesentlich nur in Zusammenhang
mit dem Opfertode Christi zu verstehen ist, aber seit dem 15. Jhdt. iiber-
trieb man dies, indem man die ganze Handlung ausschlieBlich auf das
Leiden und Sterben des Heilandes deutete. Die devotio moderna, die
Stundenbiicher und die Seelengirtlein standen dieser zuletzt subjektiven
Art zu Pate® Die tdglichen Gebete und die Texte zu Beichte und
Kommunion sind in unseren beiden Disentiser Gebetbiichern vielfach
aus dem Legatus divinae pietatis der hl. Gertrud und dem Liber specia-

! BErTHERsches Tagebuch S. 263.

2 Tschi 1950, S. 113.

8 HAckerR J., Die Messe in den deutschen Desaiézn-Gesangs- und Gebet-
biichern 1950, S. 27-29, 80-81.

265



lis gratiae der hl. Mechtild entnommen. Als unmittelbare Quelle dienten
-die Preces Gertrudianae, die P. Eberhard Omlin 1674 in der Einsiedler
Siftsdruckerei herausgegeben hatte 1.

Das MeBbiichlein von P. Placidus Riittimann wie « Der kostbare
Schatz der Seele » von P. Karl Decurtins in romanischer Sprache (1690)
sind leider auch mit der verschwommenen Mystik des Spatmattelalters, die
noch weiterwucherte, in Beziehung zu setzen. Das Biichlein von P. Karl
-erzdhlt, der Heiland sei 73mal am Barte gezogen worden, er habe auf
.dem ganzen Korper 5475 Wunden erhalten und im ganzen 30 430 Tropfen
Blut verloren. P. Placidus Riittimann zdhlt 18 325 Blutstropfen. Beide
Schriften wollen auf die Offenbarungen der hl. Mechtild, Elisabeth und
Birgitta zuriickgehen, schopfen aber aus dem « Geistlich Uhrwerck » bzw.
dem « Urzeiger des bittern Leydens », die 1661 zu St. Gallen bzw. 1671
zu Einsiedeln herauskamen 2. Diese hinwiederum gehen zuriick auf spit-
mittelalterliche Betrachtungsbiicher. So zdhlten schon der Augustiner-
Eremit Jordan von Quedlingburg (t 1380) und Gabriel Biel (1 1495)
5475 Wunden des leidenden Heilandes 3. Wiederum auf die 1674 zu Ein-
siedeln edierten Preces Gertrudianae geht vieles zuriick, was P. Karl
Decurtins in seinem romanischen Biichlein « Schliissel des Fegfeuers »
1712 verodffentlichte 4.

Das Mittelalter lebte aber nicht nur literarisch-geistig im 17. Jhdt.
weiter, sondern auch in seiner Vorliebe fiir die Trd@nen. Die alten Monche
wie die mittelalterlichen Aszeten und Heiligen vergossen gerne Trinen
iibernatiirlicher Reue, angefangen von St. Benedikt bis St. Vinzenz Fer-
rer, von Notker dem Stammler bis Dionysius dem Kartduser ®. Die
Barockzeit ist schon an sich eine tranenfreudige Zeit. Dal3 bei Beerdi-
gungen das Gemiit zu Trinen erschiittert wird, war und wird immer sein.
Aber auffillig ist, daB P. Adalbert Defuns dies in seiner Klosterchronik
von Fall zu Fall bemerkt. Beim Tode des Disentiser Pfarrers Jakob
Callenberg 1648, bei der Beisetzung des Abtes Adalbert I. Bridler 1655,
bei der Krankheit und beim Ableben des Abtes Adalbert II. de Medell

1 Barockliteratur 12-13.

2 Barockliteratur 16-17.

3 Franz A., Die Messe im deutschen Mittelalter 1902, S. 703.

¢ Barockliteratur 18. Uber die zahlreichen Gertrudenbiicher des 17. Jhdts.
siche BERLIERE U., La Dévotion au Sacré-Ceeur dans 1'Ordre de S. Benoit 1923,
S. 45-49. Die Preces Gertrudianae fithrten naturgema8 zur Verehrung des Herzens
Jesu, dessen Symbol in Disentis der Altar der Mater Dolorosa von 1735 zeigt.

5§ HuiziNGgA J., Herbst des Mittelalters 1928, S. 4, 9-11, 276-277. STEIDLE B,,
in der Benediktinischen Monatsschrift 20 (1938), S. 181-187 ; BLANKE F., Kolumban
und Gallus 1940, S. 200-202, 234. Zs. f. Schw. Kirchengesch. 1924, S. 147,163

266



1696 erwdhnt das die Synopsis Annalium ausdriicklich. Bezeichnender
ist es, daB die Monche 1683, als sie ihr geliebtes Kloster, auf das sie ihr
Bestindigkeitsgeliibde abgelegt hatten, nur unter Trianen verlassen. Aber
es besagt mehr, wenn die Patres bei ergreifenden religiosen Momenten
sich nicht zuriickhalten kénnen. Als 1671 die Reliquien des hl. Adelgott
aufgefunden wurden und ein balsamischer Duft dem Grabe entstromte,
da weinte fast der halbe Konvent. Man wird aber geradezu an die charis-
matische Trinengabe der mittelalterlichen Heiligen erihnert, wenn wir
in der Synopsis lesen, wie der totkranke P. Sigisbert Tyron 1696 immer
wieder fromme Heiligenbilder kiiBte und mit Trinen benetzte. Und was
er sich dazu von P. Adalgott Diirler malen lie, war kein heroisches
Préasentationsbild, sondern das Jesuskind in der Krippe mit den Leidens-
werkzeugen, ein typisches Thema der spatmittelalterlichen Mystik . In
diesem Sinne schrieb man auch den mittelalterlichen Heiligen ohne
besondere Belege die Trinengabe zu. Das romanische Lied zu Ehren des
hl. Adelgott, das nach dessen feierlicher Erhebung von 1672 verfaBt
wurde, erzdhlt in diesem Sinne :

Las messas el fieva Zur Messe schritt voll Sehnen
Cun gronda devoziun Und Andacht zum Altar
E cauldameing bragieva Und brachte Gott mit 1rdnen
Fient el oratiun. Des Betens Opfer dar 2.

1705 fand in Disentis eine groBe Volksmission statt, welche nicht
nur die Cadi, sondern auch viele Leute von Obersaxen bis Ems anzog.
In dem gleichzeitigen Bericht dariiber begegnen wir oft und oft dem
« Seiifzen und Weinen » des durch die Predigten und GeiBelungen er-
schiitterten Volkes. Das Weinen war so laut, daB « oft die Stimm des
Predigers nicht konnte gehort werden » 3,

3. Die bewegte Gebirde der geistlichen Biihne

Die barocke Freude am Theatrum sacrum offenbart sich iiberall,
im religiosen Spiel und in den Prozessionen wie in der aszetischen Lite-
ratur. Beginnen wir mit den geistlichen Darstellungen, die auch in Disen-

! Synopsis zu den Jahren 1648, 1655, 1671, 1683, 1696. Dazu MULLER I.,
Die Abtei Disentis 1634-55. 1952, S. 219, 296. Vgl. dazu Diarium Hertenstein
zum 5. Januar 1657 : preces in gratiarum actione non sine lachrymis obtuli.

2 P. ZacHARIAS DA SaLo, La Glisch sin il Candelier 1685, S. 387, Str. 19.

3 Biindner Monatsblatt 1944, S. 181-183, 185, 187, 189-190, 193.

267



tis nicht fehlten. Am Neujahr und am Dreikdnigsfeste 1657 fithrten die
Scolaren des Klosters Szenen aus Spees Trutznachtigall auf. Dabei beglei-
teten das Stiick nicht nur die Kirchenorgel, sondern auch Laute
und Geige 1. Bei der groBen Prozession am Feste der Landespatrone, der
hl. Placidus und Sigisbert, lieB 1693 P. Basil Meyer, ein Einsiedler Ménch,
durch Studenten darstellen, wie der Al. Sigisbert, der Schiiler des hl. Ko-
lumban, von Ursern ins Biindnerland kam, die Statuen der heidnischen
Gottheiten zerstorte und « auff einer Seite das Creiiz, auff der andern
Seiten ein unser lieben Frawen Bildnus auffgerichtet » hat. Dabei halfen
dem Heiligen zwei Engel 2.

Die genannte Placidusprozession, zu welcher das ganze katholische
Oberland heute noch zusammenstromt, benutzte das Kloster gerne zu
groBen Translationsfesten, die ganz den Charakter eines kultischen Spieles
aufwiesen. Aus den Katakomben der hl. Cyriaca verschaffte sich das
Kloster die Reliquien des 4l. Purpurin und seiner Mutter Eliona und lie
sie am 11. Juli 1671 unter Assistenz des Nuntius Cybo feierlich «ein-
begleiten ». Das war nur der bescheidene Auftakt zur groBen Uber-
tragung, die am gleichen I'este des folgenden Jahres stattfand. Diesmal
handelte es sich um den Al. Adalgott, einen Einsiedler Ménch, der um
das Jahr 1000 Abt von Disentis geworden war und dessen Grab man
kurz vorher erdffnet hatte. Zum groB8en Erstaunen der Monche ent-
stromte dem Grabe ein balsamischer Duft, den man als Beleg fiir die
Heiligkeit dokumentierte. P. Adalbert Defuns, ein Augenzeuge, berich-
tet : « Viele zerflossen vor lauter Freude in Tranen, wurden beinahe in
Verziickung erhoben, von jubelnder Begeisterung erfa3t und von unaus-
sprechlicher Herzensfreude erfiillt. Kein Klostermitglied gab es, das nicht
sofort nach der Auffindung dieses heiligen Schatzes herbeigeeilt, ja sogar
schnell herbeigerannt wire, um wenigstens noch ein bischen von diesem
Balsamdufte in seine Nase hinein riechen zu koénnen.» Da man den
hl. Adalgott, freilich ohne weiteren Anhaltspunkt, mit dem gleichnamigen
Churer Bischof des 12. Jhdts. identifizierte, gestaltete sich die Trans-
lation zu einem wahren Landesfeste. Der Churer Oberhirte Ulrich Demont
hielt das Pontifikalamt und die Lobrede auf den Heiligen. Bei der grolen

1 Biindner Monatsblatt 1951, S. 226-227.

? BerTHERsches Tagebuch S. 398. Nach der Synopsis zu 630 begleiteten zwei
Engel den hl. Placidus, als er sein totes Haupt zum hl. Sigisbert brachte. Dariiber
Zeitschrift f. Schweizerische Geschichte 1933, S. 470. Vgl. auch ZACHARIAS DA SALO,
La Glisch sin il Candelier 1685, S. 303 (Fillung des Gotterbaumes), 308 (Engel-
begleitung).

268



Prozession sah man all die fremden Teilnehmer, mehrere Kanoniker als
Vertreter des Churer Domkapitels, sozusagen alle Pfarrer und Geist-
lichen des surselvischen Priesterkapitels. Das Vierwaldstitter Kapitel
lieB sich durch Dekan Johann Melchior Imhof, die italienische Nachbar-
schaft durch den Archipresbyter von Bellinzona, Philipp Emanuel Rus-
coni vertreten. Einsiedeln sandte seinen Dekan P. Basil Stricker und
seinen Organisten P. Joseph Dietrich. Dazu gesellten sich noch viele
Personlichkeiten von Rang und Stand und zuletzt « vieles Volk, wie
Disentis bis zu diesem Tage noch nie gesehen hatte » (P. Ad. Defuns).
Noch drei Tage lang lieB man den Reliquiensarg auf leichtem Geriiste
zur Offentlichen Volksverehrung ausgestellt. Abt Adalbert III. berichtet :
« Weder Zeichen noch Wunder fehlten, die das gliubige Volk aneiferten,
unter frommen Seufzern Gott innig zu loben, der sich in seinen Heiligen
so wunderbar zeigt. » St. Adalgott war beim ritoromanischen Volke bis
zur franzosischen Revolution ein beliebter Heiliger, den man mit Lie-
dern, Gebeten und Votiven eifrigst verehrte. Seine Translation von 1672
bedeutete den Hohepunkt des Disentiser Barockerlebnisses. Das grof3e
Triennium der Translationen schloB 1673 mit der Ubertragung der
Reliquien des 4l. Theophil ab. Durch die Vermittlung des Mailinder Erz-
bischofs Alfonso Litta hatte man dessen Leib aus den Priscilla-Kata-
komben erhalten. Wiederum am 11. Juli trug man die kostbar gefal3ten
Reliquien in der groBen Plaziprozession herum .

Ein wirklich heiliges Schauspiel bot die groBe Volksmission, die nach
dem Plazifeste 1705 eine ganze Woche lang in Disentis fiir das ganze
Gebiet der Cadi durch die beiden italienischen Jesuiten P. Fulvius
Fontana und P. Johann Anton Mariani durchgefithrt wurde. Die eben
neu gebaute Klosterkirche und der o6stlich davon gelegene mulden-
formige Abhang war der wiirdige Ort fiir die Predigten und Prozessionen,
welche die barfiiBigen Missionare hielten. Sie vermochten dadurch, dall
sie sich offentlich geiBelten und auf ihren Schultern schwere Kreuze
trugen, die Leute tief zu beeindrucken. Die Minner geiBelten ebenfalls
ihre entbl6Bten Oberkoérper. Selbst Dornenkronen setzte man sich auf
und schleppte auch schwere Kreuze oder eiserne Ketten in der Prozession
umher. Ohne Striimpfe und Schuhe kamen viele Teilnehmer von allen
Orten herbei. Welch ein Erlebnis, als man beim groBen Umgang der
SchluBfeierlichkeit mehr als 5000 Manner ihr Kreuz tragen sah. Siebzig
von ihnen waren in Ménchskutten erschienen. Dazu zdhlte man ebenso-

1 Biindner Monatsblatt 1943, S. 206-223.

269



viele Weiber, von denen der GroBteil auch Zeichen der BuBe mittrugen !.
Das waren Volksprozessionen, welche z. B. die bekannten Karfreitags-
umginge von Innsbruck (1596 und 1631) in Schatten stellten. Solche
Szenen erinnern an den Erfolg der spitmittelalterlichen BuBprediger und
an die groBe Bewegung, die der berithmte P. Paul Segneri (+ 1694) durch
seine Predigten in Italien ausloste. Und unser P. Fulvius Fontana war
Ja dessen treuer Mitarbeiter gewesen 2. Man darf sich vielleicht Zhnliche
Eindriicke und Wirkungen vorstellen, wie sie heute noch die BuBginge
der Bruderschaften wihrend der Semana Santa in Sevilla hervorzu-
bringen pflegen. Und doch miissen wir nicht nach Andalusien blicken.
Ehemals trugen auch Begrédbnis- und Pestbruderschaften im nahen Ita-
lien, in Ritien (Sur im Oberhalbstein), im Wallis und bescnders in der
Innerschweiz (Altdorf) solche Gugelkapuzen mit zwei Lochern fiir die
Augen 3. Wie schon die Herkunft dieser Bruderschaftsbriuche aus dem
italienischen Gebiete nahelegt, handelt es sich hier um die bewegliche
Geste des romanischen Volkselementes, die jedenfalls im 17. Jhdt.
nicht leere Pose, sondern echt menschliche Gebirde fiir jenseitige
Gedanken war.

Auch in der Literatur findet sich das gleiche Signum wieder. Ende
1712 gab P. Karl Decurtins ein romanisches Gebetbiichlein heraus : Claf
dil Purgatieri, an dessen SchluB ein Brief der Armen Seelen an die Leben-
den und hinwiederum deren Antwort steht. Das Werk interessiert umso
mehr, als der Verfasser oder Ubersetzer wenige Monate vorher gestorben
war (27. April 1712). Dieser « Schliissel zum Fegfeuer » zog bei den Biind-
ner Bauern dermafBen, daB er schon 1715 wiederum aufgelegt werden
konnte, freilich diesmal ohne den sensationellen Brief 4. Ahnliche Schrei-
ben an oder von Toten sind jedenfalls selten. Bekannt ist der Brief, den
Christoph Mang 1608 in seinem « Beschreibung des Montserrat » an den
schon lingst verstorbenen Abt Pedro de Burgos (1512-1536) richtete.
Aus spiterer Zeit sind David FaBmanns: « Gespriche in dem Reich

1 Biindner Monatsblatt 1944, S. 178-194. Dazu nun auch Innerschweizerisches
Jahrbuch fiir Heimatkunde 17/18 (1954) 58-59. Zur GeiBlelung vgl. BERTHERsches
Tagebuch S. 47-48, wonach sich Lic. theol. Pancraz de Cabalzar von Truns (1 1723),
der als Pfarrer in Schlans und Dardin wirkte, wochentlich geiBelte.

2 Dariiber ScHREIBER G., Das Weltkonzil von Trient 1 (1951) 398, 422-424.

3 CamiNaDA CHR., Biindner Friedhofe 1918, S. 213-216. Urner Neujahrsblatt
1922, S. 83-85 und 1931, S. 66-67. CurTI N. Volksbrauch und Volksfrommigkeit
im katholischen Kirchenjahr 1947, S. 99.

4 Jahresbericht der hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubiinden 1951, S. 18.

270



derer Todten» (1718-1740) bekannt. Jedenfalls gehoren solche Toten-
memorien zu den Seltsamkeiten des Barock !.

Auch die Kunstgeschichte meldet sich neben der Literatur zum
Worte. Zwar zeigt die Klosterkirche noch nicht die geniale GroBartigkeit
von Einsiedeln und St. Gallen, sondern ist dem einfachen Vorarlberger
Miinsterschema verpflichtet. Aber die Figuren, die Meister Johann Ritz
etwa in der Zeit von 1709-1712 an den beiden groBen Seitenaltiren des
hl. Placidus und Benedikt schnitzte, offenbaren ganz die barocke Ge-
bédrde. Der hl. Lucius und der hl. Leontius auf dem Placidusaltar sprechen
mit beredter Geste, wihrend auf dem Benediktsaltar der hindefaltende
St. Maurus bereits im dritten Himmel, der verziickte St. Placidus sogar
im siebten Himmel sich zu befinden scheint 2.

Aber auch der ganze Klosterbau, die farbig strahlende Kirchen-
fassade und die Scheinarchitektur am Konventsbau, machte sich wie
eine groBartige Kulisse aus, vor welcher sich das Leben der Landschaft
und besonders die politische Tétigkeit der Landsgemeinde, die unmittel-
bar davor tagte, abspielte 3.

4. Ritoromanen und Alemannen, Biirgerliche und Aristokraten

Von Anfang an war Disentis ein Kloster zweier Sprachen. Neben
dem frankischen hl. Sigisbert steht der einheimische Romane Placidus,
neben dem romanischen Griinderabte Ursicinus der frinkische Dekan
Wago. Mit dem 9. Jhdt. wuchs das germanische Element im Kloster
sowlie in der regierenden Oberschicht des Landes immer mehr. Da die
ratoromanische Sprache sich nicht zur Schriftsprache entwickeln konnte,
kam die deutsche Amtssprache ins Land, trotzdem das Volk romanisch
sprach. Deshalb benutzten selbst die einheimischen Abte Johannes von
Ilanz und Peter von Pontaningen, die als die Paten des Grauen Bundes
angesehen werden diirfen (1395, 1424), fiir ihre wichtigen Abmachungen
mit den Herren und Gemeinden das Deutsche.

Die deutsche Schriftsprache blieb auch noch im 16. Jhdt. Die Abte
predigten romanisch, schrieben aber deutsch. Abt Jacob Bundi (t 1614),
selbst ein Sohn der Cadi, schrieb seine Jerusalemfahrt und seine Kloster-
geschichte in der alemannischen Mundart. Im Kloster selbst gab es da-

1 ScHREIBER G., Der heilige Berg Montserrat. Gesammelte Aufsitze zur
Kulturgeschichte Spaniens 10 (1955) 128.

? STEINMANN O. in Vallesia 7 (1952) 289-293, 296-297.

3 Naheres Zeitschrift f. Schweiz. Archiaologie u. Kunstgeschichte 8 (1946) 218 f.

271



mals neben Ritoromanen auch Deutschbiindner und nicht zuletzt auch
Deutschschweizer (Tschopp, Wetzler, Hol) und Reichsdeutsche (Edel-
hauser, Bruggner). Das deutschschweizerische Element kam aber bald
in den Vordergrund, weil die Abtei, die unter Abt Sebastian von Castel-
berg (1614-31) eine Reform dringend nétig hatte, durch Ménche aus
Muri, St. Gallen und Rheinau reorganisiert werden mufite. Hier finden
wir ein erstes Zusammenprallen zwischen zwei Geistesrichtungen und
zwel Sprachgruppen. Abt Sebastian von Castelberg und P. Konrad Desax
stellten sich an die Spitze der ritoromanischen Partei und nannten sich
stolz : Patrioten. Zusammen mit dem Senate der Cadi strebten sie ein
typisch biindnerisch-riatoromanisches Kloster an '. Dagegen hatte Augu-
stin Stocklin, zuerst Administrator (1631-34) und dann Abt des Klosters
(1634-41), einen schweren Kampf auszufechten. So sehr er sonst in seinen
historischen und humanistischen Schriften das Hohelied des alten
Ritiens zu singen wubBte, so vorsichtig war er bei der Aufnahme von
einheimischen Kandidaten. Er hielt die Biindner fiir den Kirchendienst
nicht in jeder Hinsicht fiir geeignet. Man warf ihm sogar vor, er habe
einen Novizen nur odio nationis entlassen, was nicht richtig ist, denn
jener blieb dem Kloster durchaus ergeben. Die damaligen Machenschaften
gegen das nach Selbstindigkeit strebende Kloster erkliren es, warum er
seine frithere Ansicht von den Rethicae Vulpes beibehielt 2. Auch unter
dem Murenser Adalbert I. Bridler (1642-55) blieb der Konvent deutsch-
sprachig, aber die Pastoration durch P. Maurus Cathrin, P. Adalgott
Diirler usw. wurde selbstredend in der einheimischen Sprache durch-
gefiihrt.

Eine neue Epoche leitete erst Adalbert 11. de Medell (1655-96) ein,
der als einheimischer Abt 1661 durchsetzte, dall zweil Ridtoromanen aus
der engeren Umgebung von Disentis aufgenommen wurden, freilich erst
nach heftigen Diskussionen im Kapitel der Ménche ®. Nun wuchs das
raitoromanische Element im Kloster stark an. Ihre beiden groBen Ex-
ponenten wurden P. Adalbert Defuns und P. Karl Decurtins. P. Adalbert
Defuns (+ 1716) schrieb eine siebenbdndige Geschichte des Klosters und

1 Vgl. ND fol. 72 u. 75 zum 9. Januar u. 5. Marz 1625. Dazu ein Murenser
Pater in Disentis : Nos, aiunt, esse Helvetios et Helvetiis numquam tradituros
terram. Stiftsarchiv St. Gallen : Fab 103. nr. 39 zum 8. Juli 1634. Vgl. Jahresbericht
der hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubiinden 1948, S. 78, 80 u. Zeitschrift f.
Schweiz. Kirchengeschichte 1949, S. 266 fi.

* Synopsis 1634, Jahresbericht der hist.-antiquar. Gesellschaft von Grau-
binden 1948, S. 53, 78. Biindner Monatsblatt 1949, S. 230.

3 MULLER I., Die Abtei Disentis 1655-96. 1955, S. 100.

272



der Landschaft und verfaBte dazu noch eine thomistische Philosophie
und Theologie. Mehr nach auBen strahlte P. Karl Decurtins (1 1712),
der eifrige Seelsorger von Maria-Licht in Truns, der das ratoromanische
Gebetbiichlein zwar nicht schuf, aber groBartig spezialisierte und adap-
tierte, sodal3 seine Werke bis tief ins 18. Jhdt. aufgelegt wurden. Vor
allem aber ist er durch seine Consolaziun della olma devoziusa von 1690
der eigentliche groBe Férderer des ritoromanischen Kirchenliedes. Mit
seiner Ausgabe verschwanden die lateinischen, deutschen und italie-
nischen Lieder immer mehr. Sein Buch hat nicht weniger als ein Dutzend
Auflagen erlebt und erfreut sich heute noch im katholischen Biindner-
oberland einer starken Verbreitung. Decurtins gehért zu den groBen
religiosen Erziehern und Bildnern des ritoromanischen Volkes 1.

Aber die Ritoromanen waren in erster Linie Biindner und sahen
nicht allzuviel auf die deutsche Schweiz. Wohl deshalb fiihlten sich
deutschschweizerische Monche von Einsiedeln, Muri und St. Gallen in
diesem Milieu oft wenig heimisch. Sogar ein so hochgebildeter und weit-
sichtiger Mann wie der St. Galler P. Athanas Gugger rief 1664 in Disentis
aus : « Was gehen uns diese Biindner an ? » (Quid ad nos isti Rhaeti) 2.
Es ist ganz abwegig, wenn man im 17. Jhdt. in Biinden ein groBes
gemeineidgenossisches Fiithlen sehen wollte. Man sehe sich darauf etwa
die Synopsis, den Auszug aus Defuns’ groBer Klostergeschichte, an.
P. Adalbert stellt sich ganz auf die Seite Friedrichs d. Schoénen, zu
welchem auch der Abt hielt, und betrachtet die Urner als Rebellen, die
Kaiser und Papst « mehr hassen als Hund und Schlange und nur Ludwig
den Bayern anbeten»3. Fiir Defuns sind auch die Ursener Revolu-
tiondre . Den Schwabenkrieg schildert er nicht, ohne den Kaiser Max
zuerst als illustrissimum et clementissimum Dominum Maximilianum
nostrum, omnium et Romanorum regem gebithrend erwihnt zu haben °.

Auch ein anderer Umstand mag hier noch erwidhnt werden. Ab
Adalbert II. de Medell (1655-96) erschien nicht gerne an den gemein
samen Abteversammlungen der schweizerischen Benediktinerkongre
gation und drohte mehrfach, wenn es nicht nach seinem Willen ging

1 1lc. S.223-225, 486-500.

2 lc 65 107.

3 Synopsis 1329 : Uranienses nuper in Austriacos rebelles. 1332 : constans et
sincera fides Abbatis nostri in Austriacos, quibus Pontifex ipse favebat ; Taurisci
(= Uranienses) eosdem cane peius et angue oderant, Ludovicum Bavarum solum
adorantes.

4 Naheres Festgabe Wymann 1 (1944) 107-110.

8 Synopsis 1499.

18 273



auszutreten 1. Das entspricht genau der Einstellung des ganzen Biindner-
landes, dessen Gesandte auf der Tagsatzung nur selten erschienen. Und
wenn sie kamen, wurden sie mit dem Zeremoniell fiir die auslindischen
Diplomaten an ihren Platz « am Fenster » gefiihrt 2.

Noch im 18. Jhdt. fiihlten sich Biindner und Réitoromanen nicht
immer geniigend nahe. Die Visitation von 1731 suchte deshalb das Zu-
sammenleben zu férdern. Subprior P. Justus Berther klagte, seit einigen
Jahren seien die deutschschweizerischen Monche an Zahl derart gewach-
sen, daB sie die Einheimischen in den Hintergrund drédngen 3.

Ein wirklich gemeineidgenéssisches Fiithlen konnte erst nach 1803
langsam entstehen, da in diesem Jahre Graubiinden als gleichberechtigter
Ort in die Eidgenossenschaft eingetreten war 4.

Im Kloster Disentis fanden sich nicht nur Romontsche und Schwei-
zerdeutsche, sondern auch Aristokraten und Biirgerliche zusammen. Nie
war frither die Abtei ausschlieBlich freiherrlich gewesen, wenn auch die
Abte des 10. - 15. Jhdts. oft dem Adel angehort hatten. Mit Nikolaus
von Marmels (1439-48) schlieBt diese feudal-biirgerliche Zeit. Die nach-
folgenden schwibischen und biindnerischen Abte und Ménche ent-
stammen den biirgerlichen Schichten. Eine Ausnahme machten nur die
Castelberg-Abte, von denen Christian v. Castelberg (1566-84) in dhn-
licher Gesinnung wie sein Freund Karl Borromius seine Abkunft nicht
hervorstrich und meist als Wappen nur sein einfaches Hauszeichen
fithrte. Es war ihm mehr um den Adel des Geistes als des Blutes zu tun.
Weniger in diesemn Sinne regierte Abt Sebastian von Castelberg (1614-34).
Unter ihm schloB sich die Abtei 1617 der benediktinischen Kongregation
der Schweiz an. Obwohl die Kloster Rheinau und Engelberg schon lange
vorher eingetreten waren, erhielt der Disentiser Abt doch seinen Sitz
vor ihnen, unmittelbar nach den Prilaten von St. Gallen, Einsiedeln und
Pfifers, also an vierter Stelle, und zwar nur deshalb, weil er Reichs-

1 MULLER 1., Die Abtei Disentis 1655-96. 1955, S. 96, 123, 130-131, 158, 186,
190, 309, 524.

? Pappa CHR., Die Entstehung des schweizerischen NationalbewuBtseins in
Graubiinden 1944, S, 42. Pappa stellt S. 28-42 die AuBerungen der biindnerischen
Geschichtsschreiber des 16./17. Jhdts., die Volkslieder und Tellspiele zusammen und
hebt daraus die Verbundenheit mit der Eidgenossenschaft hervor. Daneben miissen
wir indes die politische Fremdlinderei und die nationalen Gegensitze nicht vergessen.

3 ND fol. 246 S. 1-2 : aliquot abhinc annis susceptos in Monasterium Deser-
tinense Conventuales extraneos numero taliter accrevisse, ut nationales excedant,
ita etiam exortis inde Patriotarum querelis aliquantum obtemperaretur.

¢ Vgl. Gedenkschrift des kath. Schulvereins 1945, S. 148 f., 153 {.

274



fiirst war 1. Hier zeigte sich der Geist des héfischen Barocks deutlich. Ob-
wohl Abt Augustin Stocklin (1634-41) gegen die unverniinftige Wappen-
sucht zu Felde zog, liebte er dennoch Heraldik und Siegel sehr. Auch
wollte er wieder wie ein mittelalterlicher Fiirstabt regieren 2. Es war
die Zeit, wo die fiirstlichen Hofe den Ton angaben und der Absolutismus
in den Staaten sich mehr und mehr verbreitete. Diese héfisch-aristo-
kratische Welt sah in den bduerlichen Schichten nichts anderes als das
niedere Volk, das nun einmal fiir die Landwirtschaft notwendig ist. Auch
Stocklin ist von dieser Geistigkeit etwas beriihrt. Als Dekan von Pféfers
seufzte er iiber die Leute von Flisch und Maienfeld, die dem Kloster
ihre schuldigen Abgaben verweigerten, und sprach daher 1628 von den
Idiotae alpestres. 1630 schrieb er dem Pfiaferser Abte : « Ich staune iiber
die Frechheit Eurer Bauern, der man beherzt entgegentreten muf} » 3.
Als Stécklin in Disentis auch das Vorschlagsrecht des Abtes bei der
Wahl des Landammanns wieder zuriickerobern muBte, klagte er : bis
jetzt « bezeichnet der erstbeste Stallknecht, der besser das Vieh als die
Menschen kennt, den zukiinftigen Mistral ». Fiir Abt Augustin waren die
Leute der Cadi und des Oberlandes schlechthin die Bauern (rustici),
wenn auch nicht in einem ganz schlimmen Sinne 4.

Unter Abt Adalbert I1. (1655-96), der aus einem angesehenen Tavet-
scher Geschlecht stammt, zog der aristokratische Geist ganz ins Kloster
ein. Als der Abt 1674 den Trunser Klosterhof baute, um den Gesandten
des Grauen Bundes eine wiirdige Residenz zu verschaffen, legte er dem
Griindungsdokument ein Verzeichnis des Konventes bei. Die klangvollen
Namen fallen sofort auf : P. Martin Meyer ab Hirzenbach, P. Augustin
a Castelberg, P. Adalbert de Funs, P. Carolus de Curtins, P. Ursizin
Corai a Seblen, Fr. Meinrad a Mos. Zihlen wir noch den Abt Adalbert
de Medell und den Novizen Christian a Federspil hinzu, dann erfreute
sich gerade die Hilfte des klerikalen Konventes eines aristokratischen
Pridikates. In den spiteren Konventslisten von 1685-87 verzichteten
zwel Patres auf ihre noblen Titel (P. Meinrad Mos bzw. Moos und
P. Columban Federspil), doch trat dafiir P. Gallus de Florin in die
Licke. Wie sehr dieser Geist noch fortlebte, zeigt die sorgfiltige Art,
mit welcher P. Adalbert Defuns in seiner Synopsis Annalium von 1709
die aristokratischen Auszeichnungen seiner Mitbriider notierte 8. Auch

! Dariiber Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 1948, S. 31-32.

* Biindner Monatsblatt 1950, S. 175-176.

3 Jahresbericht der hist.-antiquar. Gesellschaft von Graubiinden 1948, S. 53.
4 1. c. 83-84, 120.

® Synopsis zu 1655 (Adalbertus de Medel a Castelberg), 1664, 1671, 1673,

275



darin zeigt sich das hofische Element dieser Klosterchronik, daB sie die
iiberlieferten nackten Vornamen der Abte mit den bekannten Adels-
geschlechtern verband (Montfort, Werdenberg, Raron, Hewen usw.) 1.
Bezeichnend fiir den Charakter der Zeit ist es, wenn das Berthersche
Tagebuch des 17./18. Jhdts. eine so typische Bauernfamilie wie die Cavie-
zel als «ein gar altes adeliches Geschlecht » nennt und ebenso von dem
« adelichen Geschlechte Fontana » spricht 2. Es ist endlich auffillig, wie
sich nun nicht nur die Abte, sondern auch Patres von mittelmiBiger
Bedeutung portritieren lassen. Im Abteigange von Disentis befindet sich
das Olgemilde eines solchen Monches mit der Legende : « Plurimum Re-
verendus ac Clarissimus Dominus Pater Benedictus Simion, Monasterii
Disertinensis Conventualis ac olim ibidem Philosophiae et Rethoricae
Professor, nunc Capellanus in Imperiali Aula Rhaetiensi, Actatis suae
39. 1728. » Dazu noch das quadrierte Wappen, von einer Krone iiber-
héht. Er fiihlte sich offenbar als Kaplan und Sekretir des kaiserlichen
Gesandten in Réziins so wie ein Pére La Chaise bei Ludwig XIV,

Dementsprechend sind auch gewisse AuBerungen nicht ohne Inter-
esse. Als sich 1665 die Ursener gegen das Disentiser Patronatsrecht er-
hoben, meinte Adalbert II.: « Als Bauern widerstehen sie mit unge-
rechter Hartnickigkeit. » Das Weltpriesterkapitel bezeichnet der gleiche
Prilat als « Pauren-Capitel » und nennt daher auch die Sikularkleriker
« Pauren-Priester » 3. Nicht {ibergehen diirfen wir, wie Mitte des 18. Jhdts.
P. Maurus Wenzin den Dorfteil Raveras von Disentis beschreibt : « Dort
sind iiberall Hiitten zerstreut, welche von gemeinem Vagantemvolk, das
meistes nur vom fremden Brote lebt, bewohnt werden. » Tatsichlich gab
es schon damals viele Bettler, Zigeuner und Strolche in Biinden. Auch
zog die Freigebigkeit des Klosters gerade solche an. Allein diese etwas
lakonisch kurze und doch eher abschitzige Beurteilung ist auch in etwa
auf die hofische Gesinnung der Epoche zuriickzufiihren 4.

1679, 1684, 1696 (P. Meinrad a Moos). Die Sorgfalt, mit welcher das BERTHERsche
Tagebuch die jeweiligen Titel aufzeichnet, ist geradezu iibertrieben, so S. 251-253
zu den Jahren 1631-78.

! Niheres Zeitschrift f. Schweiz. Geschichte 1933, S. 446-467. Hierher gehort
auch die Ausfithrlichkeit, mit welcher die Synopsis 1696 den Besuch Kardinals
Sfondrati in Chur erzahlt, wo als Vertreter des Klosters der Zuger Aristokrat
P. Meinrad von Moos erschien.

? BErRTHERsches Tagebuch S. 182, 201.

8 MULLER I., Die Abtei Disentis 1634-55. 1952, S. 69. Derselbe, Die Abtei
Disentis 1655-96. 1955, S. 112, 186, 189, 287, 306, 313. Vgl. Synopsis zu 1634 :
conciliabulum rusticorum.

4 Weiteres Biindner Monatsblatt 1945, S. 111-112. Hier sei noch kurz auf

276



5. Zwischen
dem habsburgisch-spanischen und bourbonisch-franzosischen Raum

In der Barockzeit war der Abt noch Fiirst, das Kloster noch Reichs-
abter. Nicht vergebens lieB Abt Stécklin 1636 durch Ferdinand II. und
1637 durch Ferdinand III. die Privilegien des fiirstlichen Klosters neu
garantieren. Auch wenn der Abt nicht mehr zu den Reichstagen einge-
laden war, betrachtete man doch noch den Kaiser als die oberste Spitze.
1688 wversuchte Abt Adalbert II. in Wien bei Kaiser Leopold I. die
Privilegien der Reichsabtei zu erneuern. Begreiflich, daB daher im
17. Jhdt. die Sympathien dem Hause Habsburg-Osterreich gehorten.
Nirgends zeigt sich das deutlicher als in der Kaiserfreundlichkeit der
Synopsis Annalium. Wie schon oben angefiihrt, stellte sich P. Adalbert
Defuns offen auf die Seite des 6sterreichischen Friedrich des Schénen,
zu welchem auch der Abt hielt, und stempelte die Urner zu Rebellen.
Von demokratisch-schweizerischer Einstellung keine Spur!. Fir den
Kaiser schlugen aber auch damals die Herzen der Monche, weil er als
christlicher Herrscher und Vertreter des Abendlandes gegen die Tiirken
zu Felde zog. Nicht vergebens verordneten die Abte besondere Gebete,
als 1683 der Tiirke die Donaustadt belagerte. Daher nahm auch der
« geistliche Blumengarten » von P. Placidus Riittimann 1685 so manches
Lied auf, das gegen die Tiirken angestimmt war 2. Wie sehr die Tiirken-
gefahr nachzitterte, zeigen die Stukkaturen der Disentiser Klosterkirche,
die 1696-1709 entstanden sind und typische Tiirkengesichter mit stechen-
den Augen und drohendem Schnauz zeigen. Der Tessiner Giorgioli malte
auf dem Seitenaltar ca. 1710 den Morder des hl. Placidus, den Prises
Victor, als turbantragenden GroBtiirken und Tyrannen. Auf dem Josefs-
altar von 1701 ist endlich eine ganze Tiirkenschlacht als Hintergrund
dargestellt. Wenn wir aber iiberhaupt ein Denkmal erwdhnen sollen, das
den osterreichischen EinfluB deutlich darstellt, dann ist es Moosbruggers
Klosterbau und die ganze nach Vorarlberger Schema erbaute Kloster-
kirche, die mit ihren malerischen Doppeltiirmen irgendwo im siiddeutsch-
osterreichischen Raume stehen konnte 3.

das Titelwesen hingewiesen, iiber welches man Niheres findet bei MULLER 1., Die
Abtei Disentis 1655-96. 1955, S. 137-138, 261, 450, 479.

1 Synopsis 1329. Dazu Festgabe E. Wymann 1 (1944) 107-110.

2 Biindner Monatsblatt 1952, S. 68, 70 f.

3 MULLER 1., Der Disentiser Barockbau. Zeitschrift f. Schweiz. Archiologie
und Kunstgeschichte 1946, S. 218-239, bes. 238. Derselbe, Disentis 1655-96. 1955,
S. 346 f. u. bes. 359-360.

277



Wie schon das Stichwort der Vorarlberger Barockkunst andeutet,
hat der westlichste Teil des 6sterreichischen Raumes am meisten auf das
nahe Biinden gewirkt. Hier darf nicht vergessen werden, daB ja das
Gebiet von Feldkirch zum Bistumn Chur gehorte. Aber als Briickenpfeiler
zwischen Donau und Rhein mag die vorderosterreichische Residenzstadt
Innsbruck genannt werden, deren Regierung ja Macht und EinfluB auf
den Zehngerichtenbund und das Engadin hatte. Nicht umsonst bemiihten
sich die Disentiser so sehr um die Gunst der Erzherzogin Claudia von
Medici, welche dort 1632-46 die Regentschaft fithrte !. Auch kulturelle
Einfliisse gehen auf die tirolische Hauptstadt zuriick, bezog doch P. Pla-
cidus Riittimann aus Innsbrucker Drucken manche seiner Lieder fiir
seinen « Blumengarten » (1685) 2. Ndher noch als habsburgische Neben-
residenz am Inn war Rdzins, wo der kaiserliche Resident wohnte. Von
hier aus suchten die Habsburger im 18. Jhdt. die Disentiser Abtswahlen
zu beeinflussen.

Nicht nur in Wien, sondern auch in Madrid herrschten die Habs-
burger. Dazu besaB das michtige Spanien auch Mazland. Mit dieser
spanischen Provinz waren die Biinde schon durch den Mailinder Traktat
von 1639 verbiindet. Nichts ist begreiflicher, als daB die Abte Sebastian
v. Castelberg (1614-34) und Adalbert I. Bridler (1642-55) groBe Freunde
des maildndischen Gouverneurs waren. Adalbert II. pflegte besondere
Beziehungen zum spanischen Residenten in Chur. P. Karl Decurtins
sprach mit aller Hochachtung von der spanischen Grandezza, die er den
Somvixern nachrithmte 3. Wie sehr man sich mit spanischer Geschichte
abgab, zeigt die Segira Via tier il Parvis, in welcher Abt Adalbert Defuns
die lange Krankheit des spanischen Konigs Philipp I1. (+ 1598) schil-
dert, die bewies, daBl der Monarch nicht nur « Herr und Patron iiber
seine Untergebenen, sondern auch Meister iiber sich selbst und seine
Leidenschaften war ». * Nicht zuletzt kommen im « geistlichen Blumen-
garten » von P. Placidus Riittimann 1685 die iberischen Heiligen wie
St. Ignatius und St. Franciscus Xaverius zu Ehren. In seinem 1687 her-
ausgegebenen MeBbiichlein nahm P. Placidus sogar ein Lied zu Ehren
der Al. Theresia von Avila auf, das sich sonst nirgends findet, zwar etwas
holperig ist, jedoch die Heilige gut charakterisiert. Sogar ihre national-
kastilianische Art ist nicht iibergangen : « Was jiidisch ist, veracht sie

1 Mt'LLER 1., Disentis 1634-55. 1952, S. 63, 75.

2 Biindner Monatsblatt 1952, S. 68.

3 MULLER I., Disentis 1655-96. 1955, S. 292.

4 Dariiber Ischi 1951, S. 88. Vgl. PranpL L., Philipp II. 1938, S. 488-499.

278



gleich. » Auch ihre beriihmte Transverberation erzdhlt uns das Lied :
« IThr Hertz verwundet von Liebespfeil, wurd dem Gespons zu einem
Zil. » Theresia selbst erzihlt uns, wie ein schoner Engel mit einem langen
goldenen Pfeil mehrmals ihr Herz durchbohrte. Diese Verziickung stellte
Bernini in Rom mit seinem genialen MeiBel dar (1644/47). Vielleicht
kannte unser Liederdichter oder Herausgeber diese weltberiihmte Mar-
morstatue !. Spanischen Einfliissen verdanken Confraternititen wie z. B.
die Kettenbruderschaft Mariae, dann diejenige des Namens Mariae ihre
Entstehung und Forderung. Hinwiederum ging die Initiative gerne iiber
das bischofliche Chur, das sich sehr der spanischen Macht- und Geistes-
kraft anschloB. Auf diesem Wege kam das Officium des hl. Vinzenz
Ferrer nach Disentis 2.

Am deutlichsten ist der EinfluB Spaniens durch die Kapuziner in
die Cadi gebracht worden. Auf dem Altarbild von Caverdiras aus dem
Ende des 17. Jhdts. ist der hl. Antonius von Padua mit dem Jesuskinde
dargestellt, dazu die Legende : O Proles Hispaniae, Pavor infidelium,
Nova lux Italiae, ora pro nobis. Dieser Text stammt aus dem litur-
gischen Reimoffizium, das Fr. Julian von Speier (1 ca. 1250) gedichtet
hat 3. Offensichtlich verstand der Dichter unter Spanien auch das portu-
giesische Heimatland des Heiligen. Nachdem dann Spanien 1580-1640
Portugal sich einverleiben konnte, galt der hl. Antonius erst recht als
spanischer Heiliger, sodaB die Apostrophierung: o Proles Hispaniae,
die eigentlich nach 1640 nicht mehr zu recht bestand, dennoch verstan-
den wurde. Am schénsten zeigt sich der EinfluB spanischer Geistigkeit
im Immaculatabilde von Acletta. Wohl hat es eigentlich der Maildnder
C. F. Nuvolone (t 1661 oder 1665) gemalt, aber doch nach der « Imma-
culata der Franziskaner », die der groBe Murillo entworfen hatte. Durch
die Kapuziner, die damals die Pfarrei Disentis inne hielten, kam das
oberitalienische Bild nach Acletta. Spanien war ja auch das Land, das
im 16./17. Jhdt. am meisten das Dogma der Immaculata Conceptio
befiirwortete 4.

Die Gruppe von Moénchen, die ihre Blicke nach Wien, Madrid und

1 Biindner Monatsblatt 1952, S. 75, 80. MULLER 1., Die Abtei Disentis 1655-96.
1955, S. 476.

2 MULLER, L. c. 223, 374, 390-391, 488. Hier wire noch ein dankbares Feld
der Forschung, alle mittelbaren und unmittelbaren Anregungen Spaniens aufzu-
zeigen, wie das die Arbeit G. ScHREIBERS fiir Deutschland getan hat.

3 FELDER HirLarIN, Die liturgischen Reimofficien auf die hl. Franciscus und

Antonius 1901, S. 126.
4 PoescHEL E., Kunstdenkmailer des Kt. Graubiinden I 226-227 ; V 114-116.

279



Mailand richteten, war im Kloster dominierend. Aber daneben fehlte es
auch nicht an Bewunderern der franzosischen Hauptstadt. Begreiflich,
denn Frankreich hatte von jeher groBen EinfluB auf das benachbarte
schweizerische Land, zumal seit 1602 sowohl die protestantischen wie
katholischen Orte mit Frankreich biindnismadBig verbunden waren. Unter
Ludwig XIV. spielte das Land die Rolle einer katholischen Vormacht
in Europa. DaB die Monche fiir die Heimat der groBen franzdsischen
Kirchenfiirsten wie Bossuet und Fénelon, der bedeutenden benedikti-
nischen Gelehrten Mabillon und Massuet begeistert waren, ist durchaus
verstiandlich. Aber iiber die Politik des Louvre gab es doch der Klagen
nicht wenige. Der Gallikanismus hatte seit 1682 einen starken Gegensatz
zum Papste hervorgerufen. Die selbstherrliche Aufhebung des Ediktes
von Nantes 1685 verwies alle Hugenotten des Landes und verbitterte
selbst die protestantischen Stidte der Eidgenossenschaft. Immerhin gab
es auch Stimmen, die diesem Einheitsstreben nicht abgeneigt waren.
P. Adalbert Defuns spricht in seiner Segira Via, die freilich erst nach
seinem Tode 1751 in der Klosterdruckerei herausgegeben wurde, von
«dem neuen Frankreich, das nun ganz zum wahren Glauben bekehrt
worden ist » (S. 172). Vornehmlich erregte jedoch die kriegerische Er-
oberungspolitik des vierzehnten Ludwig Bedenken, so die 1681 erfolgte
Besetzung von StraBburg mitten im Frieden. Ebenso wirkte die seit
1688 begonnene Besetzung der Pfalz. Im folgenden pfilzischen Kriege
(1688-97) tat sich eine groBe Allianz gegen den Sonnenkoénig zusammen :
der Kaiser und die deutschen Fiirsten, England und Holland unter
Konig Wilhelm III. Wenig erfreulich wirkte auch die Nachricht, daf3
die Tiirken, die Verbiindeten der Franzosen, am 18. April 1690 Belgrad
zuriickerobert hatten.

Alle diese Botschaften gingen dem offenbar franzosenfreundlichen
P. Maurus Cathrin aus Andermatt sehr zu Herzen. Er wandte sich in
einem Briefe vom 9. Januar 1691 an den beriihmten P. Jean Mabillon
und bat um einen wahrheitsgetreuen AufschluB iiber all die politischen
Probleme, die mit Frankreich zusammenhingen®. Er spricht mit der
groBten Hochachtung von Ludwig dem XIV., den er den « erlauchtesten
und groBten Konig » nennt, und hofft auf die VergroBerung des franzo-

1 « Cum porro (si religiosos deceat esse circa temporalia curiosos) tam multa
et varia de Galliae serenissimo et maximo rege, de Anglis, Hollardis etc. spargantur
apud nos per animos nimis forte passionatos, luberet quoque intelligere statum
modernum veriorem, qui inter Gallos, Italos, Anglos, Germanos, Austrios et Turcos

hoc tempore versatur. » Kopien der Briefe an Mabillon und die Mauriner im Stifts-
archiv Disentis.

280



sischen Reiches, wohl eine Anspielung auf den damaligen pfilzischen
Eroberungskrieg (utinam nobilissimum regnum Galliae semper crescat
semperque floreat). Ohne philologische Bedenken verband P. Maurus so-
gar Paris mit Paradies.

Die franzosischen Waffen waren auch glorreich. Marschall Catinat
besiegte am 18. August 1690 beim lombardischen Staffarda den Herzog
Victor Amadeus II. von Savoyen. Die Disentiser rechneten nun damit,
dafB die Franzosen bald auch das savoyische Susa erobern wiirden. Dann
kénnten die dortigen Reliquien des hl. Maurus wieder nach Frankreich
zuriickgefiihrt werden, aber auch ein Partikel davon den Weg nach
Disentis finden. In diesem Sinne schrieb Dekan Cathrin am 24. Februar
1692 an Mabillon und iiberhdufte darin den Sonnenkonig mit Super-
lativen 1. In Disentis erhoffte man ebenso eine franzosische Pension, weil
einst zu Anfang des 16. Jhdts. der franzosische Konig Ludwig XII. als
Herr der Lombardei und Nachfolger der Sforza eine solche dem Kloster
gegeben hatte. Aber dazu reichte das Verstindnis Versailles nicht aus.
Susa wurde zudem erst 1692 und nur voriibergehend erobert. Auch
spitere finanzielle Bitten, die man durch die Maurinerpatres vorbrachte,
nitzten nichts. Selbst P. Ursizin Coray war vergebens nach Paris ge-
gangen, wo er 1695 starb.

Wie sehr man aber von Frankreich immer das Heil erwartete, zeigt
ein Brief des Abtes Adalbert III. Defuns, den er am 7. Februar 1702
an Mabillon gesandt hatte. Es war wihrend des spanischen Erbfolge-
krieges (1701-14), in dem Ludwig XIV. sich von der Idee berauschen
lieB, das ganze spanische Erbe zu erobern und Madrid mit Paris zu
verbinden. Tatsdchlich besetzte ja sein Enkel Philipp (V.) von Anjou
im April 1701 Madrid. Unter dem Eindruck dieser Erfolge duBerte
sich der Disentiser Abt sehr optimistisch nach Paris: « O daBl Euer
groer Ludwig, bisher immer gewohnt unter so vielen Nebenbuhlern zu
siegen, nicht unterliegen mochte! Wenn er sich oder seinem Enkel
Mailand gesichert hat, moége er auch das benachbarte Raetien von
der kalvinischen Hiresie siubern und langsam in einen bessern Stand
2

setzen . »

! « Quando ex divina dispositione serenissimus et potentissimus Galliarum
gloriosissimus monarcha, magnus Ludovicus, in suam potestatem redegerit civi-
tatem Susam in Sabaudia, consultum visum fuit, ut mediante authoritate regia
magni Ludovici (quem Deus felicitet) reliquiae » etc.

? « Utinam magnus Ludovicus vester, hactenus vincere assuetus, inter tot
aemulos ac invidos non succumbat! Utinam idem vindicata sibi nepotive suo
Insubria Rhaetiam quoque nostram Insubriae conterminam, suppressa haeresi
calviniana, ad meliorem statum sensim reducat. »

281



Durch den engen Briefwechsel mit den damals in Frankreich geistig
so fiihrenden Maurinern kam manches franzosische Buch nach Disentis 1.
Freilich waren es schlieBlich nur wenige, welche die Sprache Racines
und Corneilles verstanden (P. Gregor Jorger, P. Ursizin Coray, P. Roman
Balliel). Am spiirbarsten und schonsten aber offenbarte sich der Ein-
fluB der franzdsischen Benediktiner auf die Disentiser Liturgie. Wie das
Proprium von 1690 zeigt, fanden damals Offizien Eingang, die besonders
bei den franzosischen Mitbriidern in hohem Ansehen waren, so etwa die
ganzen oder teilweisen Offizien von St. Maurus und St. Roman, von
St. Odilo und St. Gertrud 2.

Zu den Einfliissen der bourbonisch-franzésischen und der habs-
burgisch-spanischen Welt miiten eigentlich notwendig diejenigen von
Rom und Italien erginzend hinzugefiihrt werden. Es sei nur daran er-
innert, daB die Pipste die Reform von Disentis schiitzten 3. Von der
romischen Kurie wurden auch die neuen Heiligen und deren Feste ver-
breitet. Dann hatten gerade die cassinenser Benediktinerkongregation
und ihr venezianisches Brevier groBen Einflull auf die monastische Ge-
staltung des liturgischen Kalendars. So kam auch der spanische hl. Ilde-
fons in das Disentiser Proprium 4. Konfraternititen und Volksmissionen
weisen besonders oft auf Italien hin. In diesem Sinne ist ja auch die
schon erwdhnte groBe Volksmission der ganzen Cadi von 1705 zu er-
klaren. Die Tiberstadt war es auch, die ihre sog. Katakombenheilige in
unsere alpinen Gegenden sandte (vgl. Kap. 3).

6. Das Bekenntnis auf der Stirne des Baues

Alles, was der Disentiser Barockgeist eigentlich erstrebte, brachte
das groBe Bild auf dem Frontispiz der Kirchenfassade zum Ausdruck :
In der Mitte die groBgewachsene jugendliche Madonna, tiber deren Haupt
zwel Engel eine Krone halten. Unter dem weiten blauen Mantel knien
zur rechten Seite die Vertreter der kirchlichen, zur linken diejenigen der
weltlichen Hierarchie. Auf jeder Seite stechen drei Hauptfiguren hervor,
hinter denen etwa fiinf Nebenfiguren angeschlossen sind. Auf der einen
Seite sind Papst, Bischof und Abt hervorgehoben, auf der andern Seite

1 HeEr G., Mabillon und die Schweizer Benediktiner 1938, S. 335-338. Dazu
Jahresbericht der hist.-antiquar. Ges. v. Graubiinden 1951, S. 14. Ischi 1951, S. 88.
2 MULLER 1., Die Abtei Disentis 1655-96. 19535, S. 363 ff., 454, 458, 504.

3 Biindner Monatsblatt 1949, S. 235 ff.
4 MULLER I., Disentis 1655-96. 1955, S. 363 ff. und im Register sub verbo:
Cassinenser Kongregation und Venedig.

282



Kaiser, Kaiserin und Klosterfrau. Zum Vergleiche sehe man sich ein-
mal in der Disentiser Agathakirche das Schutzmantelbild an, das die
Gebriider Nicolaus und Christoforus da Seregno in der zweiten Hilfte
des 15. Jhdts. an die Siidwand gemalt haben. Da finden wir unter dem
Mantel Manner und Frauen getrennt, aber keine Wiirdentriger, typisch
fiir die beiden oberitalienischen Kiinstler, die aus einem biirgerlich-
demokratischen Milieu der oberitalienischen Renaissance kamen. Wir
miissen uns in den pyramidenformigen Aufbau der barocken Gesellschaft
versetzen, um den Geist unseres Fassadenbildes zu verstehen. Im17. Jhdt.
betrachtete man die ganze Gesellschaft als eine gottgewollt hierarchisch
abgestufte Gemeinschaft und empfand Kirche und Staat als eine groBe
Einheit. Im Himmel regiert der Weltenkaiser, von ihm abhingig gleich-
sam als Kaiserin die Mutter Christi, die durch ihre Mitwirkung an der
Erlosung gewissermaBen die Erde mit dem Himmel verband. Die Stelle
Gottes aber vertrat auf Erden der irdische Kaiser mit seinen Kénigen
und Fiirsten.

Auf der rechten Seite, zu welcher auch das Haupt Mariens geneigt
ist, finden sich die kirchlichen Wiirdentriger : Papst, Kardinal, Bischof
und Abt. Wie sehr das papstliche Rom in der Barockkultur die belebende
Mitte war, muB nicht geschildert werden. Die pipstliche Kurie schiitzte
die Exemtion der Abtei gegen den Weltklerus. Wenn ein Kardinal dar-
gestellt ist, dann erinnert man sich gerne an den St. Galler Abt Sfon-
drati, der 1695 den Purpur erhielt, aber schon im Friihling 1696 dem
romischen Klima erlag. Den Bischof werden die Ménche umso lieber auf
dem Bilde gesehen haben, als der damalige Churer Oberhirte Ulrich
Demont (1661-92) ein Schiiler des Klosters war und sein Nachfolger
Bischof Ulrich Federspiel die Kirche zu benedizieren hatte (1709).

Auf der linken Seite Marias steht zuvorderst der Kaiser im Hermelin-
pelz und die Kaiserin in weitem Rock. Was der Kaiser in Wien fiir die
damaligen Disentiser bedeutete, ist schon dargelegt worden. Aber nicht
nur der Kaiser, sondern auch Kénig und Koénigin waren Realititen. Wie
sehr manche Monche fiir den bourbonischen Herrscher in Paris begei-
stert waren, zeigten die Briefe von P. Maurus Cathrin. Wie schon ange-
deutet, wandte sich das Kloster noch wenige Jahre vor der Entstehung
des Bildes durch die Mauriner an den Sonnenkénig, um eine Unterstiit-
zung fiir den Ausbau der Kirche zu erhalten. Neben Versailles war fir
die Eidgenossenschaft Twrin wichtig, dessen Herzog mit den katho-
lischen Orten sympathisierte. Nachdem Ludwig XIV. 1685 die Hugenot-
ten vertrieben hatte, ahmte auch die savoyische Dynastie dieses Beispiel

283



nach. Das wirkte bis in unsere Téler. 1689 kamen aus Savoyen vertriebene
Waldenser von Chur her am Kloster vorbei und zogen iiber die Ober-
alp weiter 1.

Die dargestellten Figuren sind jedoch keine Portrdits, sondern wider-
sprechen sogar geradezu den historischen Physiognomien. Der traditionell
auf den Schutzmantelbildern dargestellte bartige Kaiser oder Konig ent-
spricht nicht Leopold I. (1657-1705), der Schnauz und Kinnbart trug,
und noch weniger dem glattrasierten periickentragenden Josef I. (1705-
1711). Und der bédurische Konig ist schon gar nicht der galante vier-
zehnte Ludwig. Ahnliches gilt auch von den andern Gesichtern, aus-
genommen einzig das Bild des Abtes, das in liebender Riicksicht wirk-
liche Gesichtsziige des Abtes Adalbert ITI. Defuns (1696-1716) anstrebte. 2
Im Sinne des Barocks kam es mehr auf die groBen Ziige an, im Geiste
des traditionellen Themas mehr auf die Typen, nicht auf die Indi-
viduen 3.

Der Gegenstand ist tatsdchlich schon alf. Solche Schutzmantelbilder
liebte bereits das Hochmittelalter, besonders die Zisterzienser und
Dominikaner *. Am meisten bevorzugte das 14./15. Jhdt., das durch dic
Pest heimgesucht war, solche Mantelbilder. Aber die Gestaltung blieb
fast immer die gleiche. Schon die Bilder von Filippo Lippi und Bartolo
di Fredi gruppierten die beiden Stinde mit je ca. zwanzig Personen auf
die rechte und linke Seite 5. Die Glaubensspaltung vermochte die Tra-
dition des Bildes nicht zu beeintrichtigen. Zur Verbreitung in der Barock-
zeit mag gerade jener Einblattdruck von 1640 sehr dazu beigetragen
haben, der das heute noch beliebte Lied aufwies: « Maria breit den
Mantel aus. » Auf irgendeinen Kupferstich des 17. Jhdts. wird auch letzt-
lich unser Bild zuriickgehen. Bezeichnend dafiir ist wohl ein 6sterreichi-
scher Stich von J. A. Pfeffel, der aus dem 18. Jhdt. (nach 1713) stammt
und auf das Festum Patrocinii B. Mariae abgestimmt ist (Bildchen-
sammlung des Stiftes Einsiedeln). Papst und Bischof, der Kardinals-
kopf zwischen Papst und Maria, ferner der Kaiser und die Kaiserin,
letztere mit groBem Halsausschritt, sind ganz gleich komponiert. Wir

1 MuLLER I., Disentis 1655-96. 1955, S. 333-336, 356.

? Vgl. iiber Bild und Restauration P. O. STEINMANN, in der Zeitschrift
« Disentis » 21 (1954) 73-82.

3 PerDRIZET Pavr, La Viérge de Miséricorde. Paris 1908, S. 154-153. Suss-
MANN V., Maria mit dem Schutzmantel 1929, S. 44-45 (erschien zuerst im Mar-
burger Jahrbuch fiir Kunstwissenschaft Bd. 5, Jahrg. 1929, S. 285-351).

4 Uber Benediktiner des 13. Jhdts. siche Sussmann, S. 22,

5 SussMANN, S. 30.

284



sehen hier aber auch, daB sich das Thema in mittlere und kleine Gemalde
und vor allem in die Kleinkunst fliichtete. Der Geist des Jansenismus in
Frankreich und der Aufklirung in Deutschland waren der Mater omnium
und ihrer Fiirbitte wenig giinstig . Nach der franzdsischen Revolution
verschwand das Bild beinahe ganz und nur der eine oder andere roman-
tische Spitling wie Mauriz da Vanis in Blois (1857) und Eduard von
Steinle in der SchloBkapelle von Kleinheubach (1869-70) behandelte noch
das Thema in groBziigiger Weise 2. Daraus ergibt sich die Stellung
unseres weithin sichtbaren Disentiser Bildes. So sehr wir uns auch
bemiihten, ein dhnlich groBziigiges Schutzmantelbild im Raume von
Wien bis Paris, von Aachen bis Florenz aus der Barockzeit ausfindig zu
machen, so lieB sich doch nichts Ahnliches finden 3. Daher darf das
Disentiser Frontispizbild als eines der letzten monumentalen Werke ange-
sehen werden, das noch die alte Tradition am Ausgange des Barocks und
am Vorabend der Aufklirungszeit hochhielt und daher im ganzen Denk-
milerbestand eine wenn auch bescheidene Bedeutung beanspruchen kann.

Wie groB war eigentlich das Bild ? Bei der Restauration von 1954
entdeckte man an den Tiirmen die Ansatzflichen, welche belegen, dal}
das Gemilde weit awusladender und mantelformiger aussah als heute. Das
deuteten auch die alten Darstellungen der Kirchenfassade an, so auf
der Sakristeitiire von 1712 und das Oberkastelser Altarbild aus dem
Anfang des 18. Jhdts. * Also mal das ganze Werk samt den begleiten-
den Wappen und anschlieBenden Verzierungen auf der Basis an die
zehn Meter, erreichte aber nur die Hohe von drei Metern. Das Ganze
machte sich daher wie ein Bilderstreifen aus. Die Fernsicht war eben vom
Dorfe aus berechnet, vom alten Wege, der sich unterhalb der heutigen
DorfstraBe hinzog. Weil dann zu Anfang des 19. Jhdts. die Enden des
(Gemildes verkiirzt wurden, deshalb ging wohl die Signatur des Malers
verloren.

Trotzdem verrit die Art und Weise der Darstellung den Namen des
Malers. Als man das erste Mal das oberste Geriist bestieg und die flie-

1 PerDRIZET Pavur, 202-203 ; SussmanN, S. 46 u. Bildkataloge.

2 Ep. v. STEINLE, Des Meisters Gesamtwerk in Abbildungen 1910, Abb. 653.

3 Siehe neben PREDRIZET und SussMANN auch BEeisserL St., Wallfahrten zu
Unserer Lieben Frau 1913, S. 146-147, 261, 408 ff. SPAMER A., Das kleine Andachts-
bild 1930, S. 323. Viele Hinweise verdanke ich Prof. P. Johannes Brik, Krems-
minster, Prof. Dr. Karl Ginhart, Wien, Stiftsarchivar P. Rudolf Henggeler, Ein-
siedeln, Oberstudienrat Dr. P. Adalbert Krause, Stift Admont, Archivdirektor
Dr. H. Schiffers, Aachen.

4 Zeitschrift f. Schweiz. Archidologie u. Kunstgeschichte 8 (1946) Taf. 62.

285



genden Engel sah, fiel sofort die Ahnlichkeit mit den Engeln im Land-
richtersaale und in Maria Licht zu Truns auf, die P. Fridolin Eggert
gemalt hatte. Einzelheiten wie z. B. die Formen von Augen und Nasen
bestatigten dies. Eggert arbeitete auch hier mit raschem Pinsel. Restau-
rator Franz Xaver Sauter konnte noch an den verschiedenen Schichten
feststellen, daB P. Fridolin das groBe Giebelbild in drei Tagen her-
zauberte, ein wahrer fa presto ! Am ersten Tage schuf er die ganze obere
Hilfte bis zum Mantel, am zweiten und dritten Tage erstellte er die
untere Hilfte, die westliche Partie mit dem Abtswappen und den kirch-
lichen Wiirdentrdgern, die 6stliche mit dem Konventswappen und den
weltlichen Figuren. Spiter korrigierte er nur da und dort mit gebundenen
Farben. Wir miissen dieses Bild als Eggerts Abschiedswerk betrachten,
denn er starb am 18. Januar 1709, in welchem Jahre die ganze Fassade
fertig wurde.

Das Giebelbild hob sich nur durch einen bescheidenen Absatz von
der Fassadenmauer ab und war daher allen Stiirmen und Winden reich-
lich ausgesetzt, weshalb besonders die unteren Teile zwischen den Knien
und FiiBen der Figuren verschwunden waren. Die Wiederherstellung der
fehlenden Drapperien gelang auf Grund der iibrig gebliebenen Ansitze
gut. Auch sind alle Haupttypen trotz der Problematik mancher Details
richtig erhalten. Sicher hat die Arbeit des Restaurators Franz Xaver
Sauter aus Rorschach im Jahre 1954 die ganze Komposition heraus-
gebracht und damit dem Bilde wieder seine frithere Funktion zuriick-
gegeben.'Nach der Entfernung des Geriistes und der Vollendung der
Fassadenrestauration sowie der Patina von 1 bis 2 Jahren erwies sich
das Gemailde auch gar nicht mehr als so laut und aufdringlich. Es fiigt
sich gliicklich zwischen die beiden in Rot glinzenden Octogontiirme ein
und verbindet sie zu einem Ganzen.

Unter dem Hauptbild sind noch zwei Einzelgemilde, St. Martin und
St. Georg, in Fensternischen eingelassen. Als Restaurator Sauter auf dem
Martinsbilde die iiberflieBenden Augen des Bettlers sah, rief er aus : « Das
ist Eggert ! » Die Nase findet sich in gleicher Form auch wieder auf dem
Gesichte der Kaiserin. Die Erhaltung der beiden Bilder ist besser als
die des Schutzmantelbildes. Die restaurierten bzw. erginzten Teile wie
z.B. der Helm des hl. Martin sind zudem durch eine diinne farbige
Linie von den erhaltenen Partien abgegrenzt, genau so wie man mittel-
alterliche Werke wiederherstellt 1. Durch diese wissenschaftliche Restau-

1 BIrRcHLER L., Restaurierung. Praxis u. Kunsterbe der Schweiz 1948, S. 18-19.

286



rationsmethode bleiben die Bilder St. Martin und St. Georg in Kompo-
sition wie in Fraben vollgiiltige Zeugen fiir die Beurteilung der Eggert-
schen Malweise. Sie fiigen sich auch, wenn gleich mehr sekundir und
dekorativ, in das Ganze nicht schlecht ein. A

Geistesgeschichtlich vermogen sie aber den Wert des Hauptbildes
nicht zu erreichen. Sie belegen nur St. Martin als den Patron des Klosters
und der Cadi. Da der Abt auch noch Herr der Herrschaft Jorgenberg
war, kam St. Georg hinzu. Dieser Ritter war zudem der Schutzherr des
Grauen Bundes, in welchem der Disentiser Fiirstabt als eines der drei
Hiaupter damals noch ein bedeutendes Wort zu sagen hatte !. Aber iiber
den biindnerischen Gesichtskreis hinaus wies erst das dominierende
Frontispizbild, welches das abendlindisch-christliche, hierarchisch ge-
stufte Weltbild mit Papst, Kaiser und Konig in den Vordergrund stellte
und die Muttergottes als Verbindung zwischen von Diesseits und Jen-
seits hervorhob. Die benediktinische Barockgeistigkeit zeigt sich hier in
sinnenfilliger Weise 2.

1 St. Georg im Siegel des Grauen Bundes von 1504. WAGNER-SAL1s, Rechts-
quellen des Kt. Graubiinden 1887, S. 160 Anm. 1. Dazu HBLS 3 (1926) 640.

2 Verschiedene Aspekte wurden nicht einbezogen, da schon anderswo dariiber
gehandelt wurde. Uber die Baufreudigkeit Zeitschrift f. Schweiz. Archiologie u.
Kunstgeschichte 1946 sowie Biindner Monatsblatt 1946, iber die Musikpflege
Biindner Monatsblatt 1951 und 1953, iber die Geschichtsschreibung Zeitschrift f.
Schweiz. Geschichte 1933 sowie Biindner Monatsblatt 1943 usw.

287



	Barocke Geistigkeit einer Benediktinerabtei

