Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 49 (1955)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen — Comptes rendus

Jesuiten. Stimmen aus ihren eigenen Reihen. Herausgegeben von
P. Syré S. J. Heft 1. — Verlag Styria Graz-Wien-Koln 1954. 120 S.

« Es gibt nicht viele Gemeinschaften in der Welt, die so sehr im Kreuz-
feuer der Meinungsverschiedenheiten stehen », wie der Jesuitenorden (Vor-
wort). Die neue Schriftenreihe, die mit dem vorliegenden Heft erdffnet
wird, erfiillt daher zweifellos eine zeitgemiBBe Aufgabe ; denn sie will « Kennt-
nis und Verstindnis der Gesellschaft Jesu » vermitteln. Und sie tut es in
vornehmer, unaufdringlicher Art. Die 34 Artikel und Ausschnitte, die im
ersten Heft zusammengestellt sind, vermitteln ein erbauliches Bild von der
spezifisch jesuitischen Form des christlichen Apostolates. Anhand kurzer
Lebensabrisse besonders markanter Gestalten der neuesten Geschichte der
Gesellschaft wird dem Leser die weltweite Wirkkraft des ignatianischen
Missionswillens, so wie er gerade heute in den verschiedenen Institutionen
des Ordens wirksam ist, anschaulich vor Augen gefiihrt. Die duBeren Schick-
sale des Ordens werden dabei kaum beriihrt. Damit werden sich die folgenden
Hefte eingehender befassen. Wir diirfen ihnen mit groem Interesse ent-
gegensehen.

Haxs Wicki.

Katholisches Missionsjahrbuch der Schweiz. Jahrgang 21 (1954) und

22 (1955) 95 und 96 S. Fribourg, Verlag des Schweiz. Kath. Akademischen
Missionsbundes.

Waren in den Missionsjahrblichern seit 1948 in systematischer I olge
die bedeutendsten Missionsgebiete von Indien, Japan, Afrika und Amerika
zum Wort gekommen, so ist der Jahrgang 1954 zur Hauptsache dem heute
vielfach gefihrdeten Siidamerika gewidmet, niherhin Spanisch-Amerika.
LieB der Umfang der Hefte ein Eingehen auf die einzelnen Linder nicht
zu, so suchen sie doch durch Einblicke in die sozialen, politischen, kulturellen,
wie insbesondere die religiosen und kirchlichen Verhiltnisse dem Leser diese
fiir das Leben der Kirche und ihr Verstindnis so bedeutsamen Gebiete
nahezubringen. Dal3 dabei vor allem der Anteil der Schweiz in der Missio-
nierung Latein-Amerikas und das Laienapostolat Beriicksichtigung finden,
vermerkt man mit besonderer Freude. lhren gebiihrenden Platz finden
aber auch zwei verdiente Missionsjubilden : Die hundertjihrige Mission der

228



Jesuiten in Indien, in der bisher 68 Schweizer wirkten, und die 1854 von
Einsiedeln aus begriindete Erzabtei S. Meinrad in Indiana. Das ganze Heft
ist im marianischen Jahr unter den Schutz Mariens, der Kénigin der Apostel
und der Missionare, gestellt; ihre Bedeutung fiir Missionsberuf und Missions-
werk wird vom umsichtigen Redaktor, Dr. P. Walbert Biihlmann, O. Cap.,
in einem einleitenden Artikel gewiirdigt.

Der neue Jahrgang 1955 steht hingegen ganz im Zeichen der « Messis »,
der Schweiz. kath. Missionsausstellung, die iiberall im Schweizerland soviel
Interesse gefunden hat. Daher befal3t sich das Heft vorwiegend mit der
Leistung der Schweiz auf dem Boden des Missionswesens in Geschichte und
Gegenwart. Zur Einfiihrung lesen wir einige programmatische Worte des
Sekretirs der Hl. Kongregation der Propaganda Fide, Erzbischof Msgr. Pietro
Sigismondo, bei der Eréffnung der Ausstellung in Freiburg. J. K. Scheuber
gibt allgemeine Erwigungen zum Apostolat : Die immerwéidhrende Sendung,
wahrend Prof. G. de Reynold das Schweizer Missionswerk von der Eigenart
und der Geschichte unseres Landes her beleuchtet. Prof. J. Beckmann bietet
eine Uberschau auf die Schweizer Missionen der letzten Jahrhunderte ;
Dr. H. Diirr berichtet iiber die evangelische Missionsarbeit in der Schweiz.
Uberaus erfreulich ist die Liste der heutigen Missionsgruppen. Stellt doch
unser kleines LLand nicht weniger als 33 mdannliche und 45 weibliche ver-
schiedene Institute und Unternehmungen, die sich auf alle Kontinente ver-
teilen, nicht gerechnet die blithenden missionarischen Hilfswerke. Abschlies-
send spricht E. Schorer anhand von Beispielen iiber Wachstumsformen und
Wachstumsintensitit in einzelnen von Schweizern betreuten Missions-
gebieten. Nicht unerwahnt seien die zahlreichen, ausgezeichneten Bild-
beigaben und Statistiken, die dazu beitragen, das Heft gewissermaflen zu
einer « Messis» im Kleinen zu machen.

Fir den Kirchenhistoriker hat das Jahrbuch in mancher Hinsicht blei-
benden Quellenwert, auf den er nicht gern verzichten mdéchte.

P. G. HEER.

Jules de Trevillers : Sequania monastica. Premier supplément, suivi
de Notes pour servir a I'histoire de I’Erémitisme en Franche-Comté. Vesoul,
chez 'auteur, rue Paul-Moral 2. 139 p. in 8°.

M. Jules de Trevillers a publié naguere, sous le titre de Sequania
monastica, un Dictionnaire des abbayes, prieurés, couvents, colleges et
hopitaux conventuels, ermitages de Franche-Comté et du dioceése de Besan-
¢on antérieurs & 1790. Une liste de ce genre, fait-il remarquer aujourd’hui
dans son Avant-Propos, renferme inévitablement des erreurs et des omis-
sions. C’est pour combler ces derniéres et réparer les premiéres qu’il nous
donne ce premier Supplément. Il débute par une copieuse énumération
des sources manuscrites (dépots d’archives principalement) ainsi que des
travaux parus sur le sujet qui l'occupe, études sur lesquelles il porte a
I'occasion une appréciation, qui est celle d’un spécialiste. Il dégage ensuite,
dans une Introduction, quelques-unes des conclusions que lui suggerent

229



ses recherches, celle-ci notamment que, grice a l'appui des couvents de
femmes « malgré la décadence de certains ordres..., il n’est pas certain
qu’'au plus beau temps du moyen age le monachisme, entendu dans son
sens le plus large, ait connu un nombre aussi élevé de personnes consacrées
a Dieu dans le cloitre, qu’en ce début du XVIIIe siécle, ou les effets de la
Contre-Réforme atteignent chez nous leur plénitude» (p. 28).

L’auteur passe alors en revue les différentes localités mentionnées
dans son Dictionnaire, pour y apporter, quand il estime devoir le faire,
une correction ou une précision. On rencontre, dans son énumération,
le nom de Romainmétier, mais surtout ceux de maisons religieuses du
Jura bernois: Bellelay, Miserez, Courrendlin, Grandcourt, Saint-Imier,
Porrentruy, Vermes.

Le volume se termine par une étude sur 1'érémitisme en Franche-Comté,
ce qui ameéne M. Trevillers a constater qu’il y eut, au XVIIesiécle, des ascétes
qui s’adonnaient a la mendicité et qui choisissaient I’érémitisme moins
pour pratiquer des austérités que pour mener une vie de paresse. Il publie
enfin le réglement — celui-la trés édifiant — des « Fréres Ermites de la
congrégation de Saint-Jean-Baptiste» de Besancgon, édité en 1739 avec
I'approbation de l'archevéque du diocése.

L. WAEBER.

Cornelis Los : Die altirische Kirche, Urchristentum im Westen. Verlag
Urachhaus, Stuttgart [1955 ?]. 95 S., 28 Abb.

Das Biichlein offenbart sich von A bis Z als anthroposophisch, und
zwar als tendenzids anthroposophisch, somit als antikatholisch (es ist mit
scharfen Ausfillen gegen Rom und die katholische Kirche gepfeffert), aber
auch als un- und sogar antihistorisch. Von ziinftigen Quellen und Lite-
ratur findet sich kaum eine Spur. Der Kenner weill, woran er ist, wenn
von der iiberalterten Hetzschrift des ]J. A. Ebrard iiber « Bonifatius, der
Zerstorer des columbanischen Kirchentums auf dem Festland » (Giitersloh
1882 !) als von « wertvollen Untersuchungen » gesprochen wird (70). Der
Herr Pastor Ebrard hat seinerzeit (1873 und 1882) so plump drauflos
gepoltert, daB er auch von der protestantischen Geschichtsforschung griind-
lich getadelt und erledigt wurde (vgl. bes. F. Loofs, De antiqua Britonum
Scotorumque ecclesia, Leipzig 1882). — Autoritat fiir C. L. ist nicht die
Geschichte, sondern die Lehre Rudolf Steiners, der hiaufig beschworen
wird. Wo fiir eine vorgebrachte Ansicht die geschichtliche Grundlage fehlt
(das ist leider groBtenteils der Fall), wird R. Steiner bemiiht. Wo aber
die Geschichtsforschung ganz anders lautende Quellen besitzt, wird sie
schroff abgelehnt, wenn nicht gar verunglimpft. Stilbliiten wie die folgende
sind deshalb nicht selten : « So konnte die Geschichtsfalschung entstehen,
die sich daraus ergibt, daB diejenigen, die nur nach Archivmaterial arbeiten
und auBerdem nicht allzu aufmerksam sind, die Existenz der von Rom
griindlich ausgetilgten [festlindischen irischen, « kuldeischen »] Kirche iiber-
haupt nicht bemerken » (68). Den Begriff « Culdeer » wiirde man heute besser
vermeiden, nachdem sich schon der alte Kulturkimpfer Ebrard damit bla-

230



miert hat. — Aus den nebensichlichen diszipliniren Unterschieden zwi-
schen romischen und irischen Gewohnheiten — verschiedene Art der Tonsur
und abweichender Osterfesttermin, nicht aber Unkenntnis des Zdlibats bei
den irischen Bischéfen, Abten und Ménchen (warum sind denn alle die
groBen bekannten Iren auf dem Kontinent wie Columban, Gallus usw. ehe-
los ? 1) — werden grundlegende, also dogmatische Unterschiede konstruiert
bzw. prasumiert. Die « fornicatores», die von Bonifatius zuriickgewiesen
wurden, waren doch weitgehend festlindische Kleriker, nicht einfach die
«ungerecht verfolgten Iren». Uberhaupt scheint der Verfasser von der
Existenz einer festlindischen Kirche kaum etwas zu wissen ; die Iren sind
fiir ihn die ersten und eigentlichen Missionare des noch heidnischen Kon-
tinents. — Zum Schluf spielt er sich gar als Pridestinationstheologe auf,
wobei er u. a. in erhabenem Tone feststellt : « So umfafit das Denken des
Johannes Scotus [Erigena] viel groBere Tiefen der geistigen Welt als z. B.
das viel flachere, formale Denken eines Augustinus» (80). Er kommt zum
Ergebnis : « Mit Scotus Erigena erglinzte noch einmal eine alte untergehende
Welt der platonischen Weisheit, welche erst heute wieder durch eine zeit-
gemdile libersinnliche Erkenntnis auf ganz neue Art und Weise durch die
Geisteswissenschaft Rudolf Steiners wiedergefunden werden kann» (91).

Wenn dieses Biichlein ein Glaubensbekenntnis sein wollte, wiirde man
ihm nicht nahe treten. Weil es aber unter dem Vorwand und mit dem
Gehaben der Geschichte einherkommt, muBte es hier angezeigt und auf
seinen Platz verwiesen werden. Da loben wir uns denn doch noch den
Protestanten Walter DEeLIus (Geschichte der irischen Kirche von ihren
Anfingen bis zum 12. Jahrhundert, Miinchen-Basel 1954). Allerdings ist
auch er nicht ganz tendenzlos, wiewohl er in dieser Zeitschrift kiirzlich
(S. 139-143) eine auffallend groBe, wenn auch nicht geniigend kritische und
auf neue Forschungsergebnisse gegriindete Besprechung gefunden hat. Ihr
diirfte doch nachgetragen werden, was der protestantische Theologe PD.
Dr. E. G. Riisch im nichtkatholischen « St. Galler Tagblatt» (15. 6. 55)
u. a. festgestellt hat : « Freilich wird gerade der St. Galler einiges vermissen.
Einmal hitte die Gallus-Vita mit ihren vielen persdnlichen Ziigen vielleicht
mehr herangezogen werden kénnen. Zwar kommt Gallus im Buche haufiger
vor, als das ungenaue Namenregister erkennen lif3t, aber die Bedeutung
seiner Lebensbeschreibung scheint doch nicht ausgeschopft. Sodann ist ver-
wunderlich, da3 D. das Buch des st. gallischen Bischofs Carl Johann Greith
‘Geschichte der altirischen Kirche’ (1867) nicht erwihnt, obwohl er die
iibrige einschldgige Literatur des 19. Jahrhunderts im Verzeichnis auffiihrt.
Greiths Buch ist gewiB nicht frei von apologetischer Tendenz, aber es
hitte doch der von D. genannten Darstellung der irischen Missionskirche
von Ebrard (1873), die auch ein typisches Tendenzprodukt ist, als eben-
biirtig an die Seite gestellt werden diirfen. Ferner vermissen wir einen
Hinweis auf das fiir die einschligigen Fragen nicht unwichtige St. Gallus-
Gedenkbuch (St. Gallen 1951). Ganz besonders ist zu bedauern, daB3 D.
die hervorragende und erschépfende, in mancher Hinsicht, gerade was den
irischen EinfluB auf dem Festland betrifft, zu neuen Gesichtspunkten fiih-
rende Abhandlung ... iiber die Beziehungen zwischen Irland und St. Gallen

231



und iiber die irischen Handschriften der Stiftsbibliothek im groBen Werk
‘Die irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek St. Gallen’ (1953) nicht kennt.
Das mag daher rithren, daB sein Manuskript wohl schon abgeschlossen
war ... Aber vielleicht hingt es mit der auch sonst in der deutschen
Geistesgeschichte zu beobachtenden Tatsache zusammen, daBl das st. gal-
lische Schrifttum offenbar Miihe hat, bis nach Berlin zu dringen ... »
Begreiflich, nachdem es sogar Miihe hat, nur bis nach Stuttgart oder gar
nur durch die Schweiz zu dringen !
JoHANNES DuFT.

Boner Georg : Uber den Dominikanertheologen Hugo von StraBburg.
17 S. S-A aus: Archivum Fratrum Praedicatorum XXIV. Rom 1954.

Der riihrige Aarauer Archivar kam unlingst zwei Hss seiner Kantons-
bibliothek auf genauere Spur, denen er mit Recht eine literarische Behand-
lung widmet. Die Pergament-Kodizes des spiten 13. Jahrhunderts stammen
aus der Biicherei des 1841 aufgehobenen Klosters Wettingen und haben
den gleichen Inhalt, nimlich das Compendium theologicae veritatis des
Dominikaners Hugo Ripelin von Straburg mit den Quaestionen des Eng-
linders Wilhelm Rothwell. Die genauere Untersuchung iiber Herkunft und
Alter der Codd. ergab mit groBer Wahrscheinlichkeit, daBl der Ziircher
Chorherr Rudolph, Leutpriester in Altdorf, neben einer dreibindigen Bibel
auch eine Veritas theologiae an Wettingen vergabte und zwar auf Grund
einer Urkunde von 1282-1288. Wenigstens die eine der beiden Hss weist
also auf Ziirich hin, was noch durch den Lintrag bekréiftigt wird, der Verf.
sei der Dominikaner Hugo, damals Prior in Ziirich. Diese Feststellung ist
umso bedeutsamer, als die Autorfrage noch lange umstritten war. Am
hidufigsten wurde das Compendium Albertus Magnus zugeschrieben, bis der
bekannte Elsasser Gelehrte Lucian Pfleger in einer Notiz aus der Zeit von
1298 unsern Hugo entdeckte. Seine Angaben wurden durch weitere Hand-
schriftenvermerke gestiitzt, die wir Grabmann und zuletzt Weisweiler ver-
danken, und die den Aarauer Codex mit Sicherheit als Werk des Hugo
belegen. Die Personlichkeit dieses Mannes verdient insofern besonderes
Interesse, weil sein Compendium iiber drei Jahrhunderte eines der verbrei-
tetsten Handbiicher der Theologie war, das noch bis ins 17. Jahrhundert
neu aufgelegt wurde. Boner sucht daher moglichst viel iiber den einflul3-
reichen Autor zu ermitteln, und hat auf Grund einldaBlicher Kleinarbeit
wertvolle Ergebnisse erzielt, sich dabei aber nur mit gesicherten, oder doch
hochst wahrscheinlichen Resultaten begniigt. Demgemil ist Hugo ca. 1200-
1210 in StraBburg geboren, bald nach 1224 ins Kloster eingetreten und
erscheint ca. 1230-1242 als Prior im Ziircher Konvent der Dominikaner,
1aBt sich aber dort bis 1260 nachweisen, meist als Prior oder Subprior, der
sein Kloster zu hohem Ansehen brachte. Nach 1260 erscheint er in StraB3-
burg, ebenfalis als Prior; zwischen 1265-1270 mull das Compendium ent-
standen sein. Sein Tod mulB gegen 1270 erfolgt sein. Hugo gehort also der
ersten Generation der deutschen Dominikaner an und war nicht Schiiler,
wie gelegentlich behauptet wird, sondern Altersgenosse des hl. Albertus.

232



Boner hat mit dieser griindlichen Studie einen dankenswerten Beitrag
zur Geschichte der mittelalterlichen Theologie geleistet, der eine gediegene
Grundlage auch fir weitere Forschungen bilden kann.

P. G. HEkr.

M. H. Vicaire O. P. : Saint Dominique de Caleruega, d’aprés les docu-
ments du XIIIe siécle. Paris, Editions du Cerf, 1955, 314 p.

Le P. Vicaire a réuni dans ce volume, traduits en frangais, les documents
les plus anciens qui nous renseignent sur la vie et I’ccuvre du fondateur
des Fréres Précheurs, soit en particulier le /ibellus de Jourdain de Saxe
— la base de I'histoire dominicaine primitive —, les différentes légendes
qui ont suivi, les premiéres constitutions de l'ordre, les écrits pontificaux
relatifs & saint Dominique, le récit de ses miracles, les actes du proceés de
canonisation.

Les sources du début de l'ordre, fait remarquer le P. Vicaire, existent
en de bonnes éditions. On en dira autant de la traduction qu’il en donne,
I1 signale au bas des pages ou fait ressortir au moyen de caracteres italiques
les passages ou les manuscrits présentent des divergences; ou bien, a la
suite d’'un paragraphe, il reproduit en petit texte la teneur, légérement
différente, d'une source dérivée de celle qu’il vient de reproduire mais qui
I’enrichit de quelques nouveaux éléments.

Sans vouloir donner un commentaire proprement dit des textes pré-
sentés, l'auteur fournit en note les renseignements biographiques concer-
nant les personnages qui s’y rencontrent ou les modifications apportées
ultérieurement aux Constitutions !. Il renvoie souvent aux études critiques
dont il a, en 1938, accompagné le Saint Dominique du P. Mandonnet. Dans
I'une d’elles, avec ce dernier, il s’inscrivait en faux contre ’opinion de Schee-
ben, plagant les premieres constitutions de 1’ordre apres la mort du fondateur.
Le professeur allemand s’est rallié dans la suite a la thése de ses contra-
dicteurs. Il I'a méme dépassée, puisqu’il n’hésite pas a attribuer a saint
Dominique personnellement la rédaction de ces constitutions. Sur d’autres
points par contre, 1'auteur conteste les affirmations de H. Scheeben.

A la fin, en plus de I'index des noms propres, une table renvoie aux
textes illustrant telle ou telle vertu de saint Dominique. Une autre établit,
avec dates, I'itinéraire de ses déplacements; une troisieme groupe ses diverses
prescriptions. Quatre planches en couleur, tirées du manuscrit de Rodez,
illustrent ce volume, qui sera apprécié particulicrement de ceux qui n’ont
pas la possibilité de trouver réunis les textes ici publiés ou de les lire dans
la langue originale.

L. WAEBER.

1 Nous regrettons qu'il n'y en ait point, p. 91 au sujet du frére Evrard
ancien archidiacre de Langres, mort & Lausanne « ou, jadis, on 'avait élu comme
évéque, ce qu’il refusa d’accepter ».

233



S. Stelling-Michaud : Catalogue des manuscrits juridiques (droit canon
et droit romain) de la fin du XII® au XIVe siécle conservés en Suisse. —
Genéve, Librairie Droz, 1954, 8 planches, 130 pages.

Nach einer 13 seitigen Einfiihrung zdhlt der Verfasser, Professor an
der Universitit Genf, 187 Manuskripte und ihren Standort auf und gibt
dazu die spezielle und allgemeine Literatur, die zeigt, welcher Platz dem
einzelnen Manuskript in der mittelalterlichen juristischen Literatur und
in der Geschichte des Rechtsstudiums von Bologna zukommt. Das kano-
nische Recht figuriert im Katalog von Stelling-Michaud mit 109 Titeln,
das romische Recht mit 53, das romisch-kanonische Prozefrecht mit 16,
dazu kommen 9 der Rhetorik und dem Notariat gewidmete Manuskripte.
Innerhalb der beiden Rechte findet sich eine groBe Auswahl verschiedenster
Werke, die ein interessantes Licht werfen auf die dialektische und kasui-
stische Methode der Bologneser Glossatoren, die das romische Recht als
lebendiges Recht zur Geltung bringen wollten und in deren Arbeit «die
Welt eine geistige Herrschaft iiber den ungeheuren, im Corpus juris nieder-
gelegten Stoff » erreichte, wie sich Rudolf Sohm ausdriickt und wovon
der vorliegende Katalog einen kleinen Begriff gibt. Unter den Kanonisten
sind hauptsdchlich vertreten der Dominikaner Raymund de Pennafort,
Johannes de Deo, Bartholomidus de Brescia, Tancred, Johannes Andrea,
Goffredo de Trani und Buonaguida d’Arezzo. Bei den Zivilisten fiihrt Accur-
sius ; von seinem Kommentar des Corpus juris civilis liegen 15 Exemplare
in Schweizer Bibliotheken, widhrend von Johannes Bassiano, Azo (Porcius)
und Roffredo von Benevent nur je vier Manuskripte sich in der Schweiz
vorfinden. Die von Stelling-Michaud angefiihrten Manuskripte gehoéren
der TUniversitiatsbibliothek Basel, den Stadtbibliotheken Bern und
St. Gallen, der Zentralbibliothek Ziirich, den Kantonsbibliotheken Lausanne
und Sitten, den Stiftsbibliotheken Einsiedeln und St. Gallen, dem Valeria-
Archiv in Sitten und verschiedenen Genfer Bibliotheken.

Neben dem Wert, den ein solcher Katalog an sich hat, gibt dieses
Verzeichnis juristischer Handschriften des Mittelalters einen Einblick in
die Geschichte der Rezepticn des romischen Rechts in der Schweiz. Deshalb
beginnt das Verzeichnis auch erst mit dem Ende des 12. Jahrhunderts,
so daB die dlteren juristischen Manuskripte in der Stiftsbibliothek St. Gallen
ausscheiden. Zudem finden diese in den Katalogen von Scherrer, Lehmann
und Becker ihre Exrwihnung, wihrend verschiedene in der Schweiz liegende
Manuskripte aus der Zeit der Glossatoren und ersten Kommendatoren vor
Bartolus zwischen dem Ende des 12. und der zweiten Héilfte des 14. Jahr-
hunderts bis heute unbekannt waren. Denken wir etwa an die « Summa
Decreti » des Rufinus und das «Breviarium » Bernhards von Parma in
Luzern, die « Brocardia » des Damasius in Luzern und Basel, die « Compi-
lationes antiquae » zu den Dekretalen in Genf, das Dekret Gratians mit
der Glosse des Johannes Teutonicus, die « Quaestiones» von Johannes
Bassiano und die « Dissensiones dominorum » von Hugolino Prespyteri,
die « Brocarda Azonis », welche alle vier in Sitten liegen.

DaB es Prof. Stelling-Michaud, dessen Forschungen sich seit vielen

234



Jahren auf den Einflul der Universitit Bologna auf die Schweiz konzen-
trieren, gelungen ist, einige bisher unbekannte Manuskripte aufzudecken,
darf ihm zu besonderer Genugtuung gereichen. Sein Katalog erhellt den
EinfluB der Universitit Bologna und die Bildung der juristischen Elite
in der Schweiz in der Zeit von 1265-1350, er bietet einen Spiegel der juri-
stischen Wissenschaft seit der Wiederentdeckung der Digesten, d. h. der
Wiedergewinnung des Verstindnisses der romischen Jurisprudenz, und ist
ein schitzenswerter Beitrag zur Geschichte der Rezeption des rémischen
und kanonischen Rechts im Gebiete der heutigen Schweiz, bei dessen
Erforschung man allerdings die von Stelling-Michaud nicht angefiihrten
Manuskripte, die sich friiher in der Schweiz befunden haben, nicht iibersehen
darf, wie z. B. die « Summa Decreti » des Sicard von Cremona aus der Abtei
Hauterive (vgl. G. Bertoni, Notice sur la bibliothéeque d’Hauterive aux
XIIe et XIIIe siécles, Revue des Bibliothéques, Paris 1908, p. 217 ff.).

Loulrs CARLEN.

Hermann Wopfner : Bergbauernbuch. Von Arbeit und Leben des
Tiroler Bergbauern in Vergangenheit und Gegenwart. 1. Bd., 1. und 2. Liefe-
rung. 443 S. — Innsbruck, Verlagsanstalt Tyrolia, 1951-54. 1. Lieferung,
kart. mit 43 Kunstdruckbildern Fr. 14.—, 2. Lieferung, mit 4 Flurkarten,
28 Tab. im Anhang sowie 47 Kunstdruckbildern Fr. 16.—.

Der hervorragende Kenner der Wirtschafts-, Rechts- und Verfassungs-
geschichte sowie der Volkskunde Tirols, Prof. Dr. H. Wopfner in Innsbruck,
unternimmt es, in diesem groBangelegten Bergbauernbuch den Ertrag seiner
vielseitigen und verdienstvollen Forschungen zu einem einprigsamen Ge-
samtbild zu gestalten. Geplant sind zwei Binde, die in Lieferungen erscheinen.
Aber offenbar standen auch hier der Durchfiihrung des Planes bedeutende
Schwierigkeiten im Wege, so daB anstatt der jahrlich 2 - 3 Lieferungen bis
heute nur 2 Lieferungen erscheinen konnten, allerdings umfaft die zweite
mehr als den doppelten Umfang der 1. Lieferung. Der Plan des Gesamt-
werkes sieht jedoch fiir den 1. Band fiinf, fiir den 2. Band sechs Lieferungen
vor. Es ist sehr zu bedauern, dal es dem Verfasser nicht vergoénnt ist, die
Drucklegung rascher zu fordern ; denn es steht auBer Zweifel, daf wir hier
eine sorgfiltig unterbaute und trefflich illustrierte Darstellung erhalten, die
fiiglich weit iiber die Grenzen Tirols hinaus Beachtung verdient, mindestens
tiberall dort, wo wir alpin-bauerlichen Verhdltnissen begegnen. W. beriihrt
namlich historische Probleme, die auch fiir die Erkenntnis schweizerischer
Verhiltnisse, von den engen kirchlichen Beziehungen ansehnlicher Terri-
torien Tirols zum Bistum Chur ganz abgesehen, wesentlich sind.

Heben wir vorerst rilhmend hervor, da W., trotz aller entgegengesetzten
Stromungen, die sich bei den Verlegern leider mehr und mehr durchzusetzen
vermogen, auf den zu Unrecht verrufenen sogen. kritischen Apparat nicht
verzichtet. Er bietet vielmehr eine eingehende Bibliographie, die auf iiber
32 Seiten nicht weniger als 821 Nummern umfaBt, von gelegentlich zitierten
Schriften abgesehen. Zu jeder bedeutenden Frage werden zudem anhangs-

235



weise auch die wichtigsten Hinweise geboten. Wir mdchten das besonders
unterstreichen, weil W. auf breitester Grundlage arbeitet, d. h. er richtet
sich nicht etwa auf eine Auswahl von Problemstellungen aus noch grenzt
er sein Buch in zeitlicher Hinsicht ein, sondern er bezieht sozusagen alles,
was das bauerliche Leben in Vergangenheit und in neuerer Zeit irgendwie
naher beriihren kann, in seine kritische Betrachtung ein. So ersteht ein
Bild von einem seltenen Reichtum an Ausblicken, ein wahres Panorama,
das durch die Gegenwartsnihe mancher Probleme besonders zu fesseln
vermag.

Die erste Lieferung behandelt in erster Linie, zur Grundlegung des
Buches, Siedlungsfragen in historischer Sicht, wobei fiir die Anfinge die
Ergebnisse der naturwissenschaftlichen, zumal der in Innsbruck gut be-
treuten geographischen Forschung, geschickt eingebaut werden (Wand-
lungen der Siedelungsflichen — Seen und Wald, Klima u. a. m.). Da3 auch
die sprachliche Entwicklung erortert wird, versteht sich, doch W. tut dies
in durchaus sachlicher Weise. Er betont u. a. wohl mit Recht die Isoliert-
heit der illyroromanischen Bevolkerungsteile, wiahrend der deutsche Teil
durch Zuwanderung aus dem baierischen Stammland zunahm (61, vgl. zu
sprachlichen Iragen auch S. 277 f.). Bemerkenswert ist iibrigens, daf nach
W. im Obervinschgau eine Minderheit noch im 17. Jahrhundert das Réto-
romanische sprach (89). Zahlreiche Fragen, die sich vor allem auf die Be-
siedlung in Hohenlagen und auf die Nutzung des Bodens bezichen, werden
griindlich beleuchtet. Stets wird der Leser auf den Boden der Tatsachen
gefiihrt. Manche Beobachtungen beruhen auf persénlichem Besuch der Land-
schaften. Ganz kurz beriihrt W. auch das Thema der seelsorglichen Be-
treuung abgelegener Siedlungen, der Patrozinien von Bergkapellen und deren
Ubergang zu selbstindigen Seelsorgestellen (101 f.). Die Darstellung schlieBt
in threm ersten Teil mit einer sehr schonen Charakteristik des Bergbauern-
geistes (127), aus der die ganze l.iebe des Verfassers zu Volk und Heimat
spricht.

Nihere, wenn auch nicht unmittelbare Beziehungen zu Problemen der
Kirchengeschichte weist der 2. Teil des Werkes auf tliber die Teilung der
Giiter und die Bevdilkerungsbewegung (2. Lieferung). Es ist unmdoglich, die
Fiille des Gebotenen auch nur kurz anzudeuten. Man darf sich ndmlich
durch die Uberschrift dieses Hauptstiickes nicht iiber die Vielfalt der
behandelten Themen hinwegtiuschen lassen. Im Mittelpunkt der Aus-
fihrungen steht im Grunde genommen die Familie (Hausgemeinschaft, Ur-
hofe, sogen. Séllhduser), zumal wenn die Probleme des Erbrechtes so um-
fassend gewiirdigt werden, wie es hier geschieht. Schon frither betont W.
einmal trefiend: « ... die Erhohung des Einkommens der Grundherren
baute sich nicht blof3 auf der Tatsache ihres Grundbesitzes auf, sondern war
in einem hoéheren Ma@le dadurch gerechtfertigt, daB3 erst die Bereitstellung
des grundherrlichen Kapitals, d. h. die Ausstattung der Bauerngiiter mit
Vieh und Getreide, ihre Neuanlage ermdoglicht hatte» (94). Nicht weniger
besonnen und klar wiirdigt nun W. die Giiterteilung. Wohl unterstreicht W.
deutlich den Gedanken des Schutzes der Familie im sogen. Anerbenrecht
(Majorat), doch verkennt er trotzdem auch die schweren Unzukémmlich-

236



keiten nicht, die eine sture Anwendung des Verbots der Giiterteilung nach
sich ziehen konnte (196 f.). Interessant sind die Feststellungen iiber die Ver-
breitung der Hausteilungen, die sich besonders in der Zeit zwischen 1750-
1850 stark entwickelten. Man lese einmal die instruktive Beschreibung eines
geteilten Hauses von 1927 (218-20) und verfolge auch die hier entsprechen-
den Tabellen (414 ff.).

Was W. iiber die Bevolkerungsbewegung berichtet, greift z. T. in die
neuere Zeit hinein. Wir mochten hier nur kurz auf den Abschnitt iiber die
Ursachen des Bevolkerungsriickgangs hinweisen, auf die Seuchen (234 f.,
damit im Zusammenhang stehen ja die Pestfriedhofe, Pestkreuze, Pest-
stocklein u. Pestkapellen mit entsprechenden Bildern von Pestheiligen und
Votivbildern, Zahl der Pestopfer 237 ff.), auf die Hungersnote, den Weilen
Tod (243 1.). Die groBe Kindersterblichkeit fiihrt W. besonders auf die
Pocken zuriick. In der Pfarrei Enneberg starben z. B. von den in den Jahren
1801-1810 geborenen 127 Kindern 75 an Pocken. Doch vor der grolen
Pockenepidemie diirfte die groBe Kindersterblichkeit noch andere Ursachen
haben. Wir denken an den Mangel an Hebammen und an medizinischer
Geburtshilfe liberhaupt (wann wurde der Kaiserschnitt kirchlich erlaubt ?).

Beachtenswert sind auch einzelne Bemerkungen tber Ab- und Zu-
wanderung aus religidsen Griinden. Zahlreiche Tiroler wanderten als Taufer
nach Mihren, katholisch gebliebene Engadiner sollen nach der Uberlieferung
in Tirol eingewandert sein, was durchaus wahrscheinlich ist. Noch 1837
mullten auf Anordnung der Regierung 420 Protestanten aus dem Zillertal
das Tirol verlassen. Sie fanden in Preussisch-Schlesien Aufnahme (250).

Viel bietet das Buch iiber das Ehewesen und iiber Fragen der Sittlich-
keit, Wenn W. das 16. Jahrhundert als eine Zeit sittlicher Verwilderung
bezeichnet (261) und spater auch von der Verwandtenheirat spricht (In-
zucht), so diirfte beides in friiherer Zeit wohl kaum ohne Zusammenhang
mit der besonders in alpinen Gebieten verbreiteten klandestinen Ehe sein.
Allerdings diirften hieriiber wohl nur kirchliche Quellen niaheren Aufschlul3
geben. Uber die Inzucht und ihre Folgen urteilt W. vorsichtig, indem er meint,
nachteilige Wirkungen seien schwer festzustellen (343). Heben wir noch
kurz hervor, da3 im Abschnitt iiber das biuerliche Gewerbe auch vom
Rosenkranzzetteln und von der Schnitzkunst im Dienste der Kirche die
Rede ist.

Fiir die Kirchengeschichte bedeutsamer werden wohl einzelne Kapitel
der folgenden Lieferung sein, wie wir bereits einigen Verweisen entnehmen
konnen. Jedenfalls darf nochmals betont werden, dal3 es sich hier um eine
griindliche, klug und besonnen geschriebene, von warmer Liebe beseelte
Darstellung des Tiroler Bergbauernlebens handelt.

OsKAR VASELLA.

237



August Hagen : Gestalten aus dem schwabischen Katholizismus. 2. Teil.
— Stuttgart, Schwabenverlag o. J. (1950) 499 S. Auslieferung fiir die
Schweiz : NZN-Buchverlag Ziirich. Fr. 11.30.

Dieses Buch, das uns unlingst zuging und dessen 1. Teil (1948) uns
leider nicht zur Verfiigung steht, verdient ohne jeden Zweifel als eine aus-
gezeichnete Leistung auch jetzt noch eine Wiirdigung. Biographien von
Qualitit wird man immer schitzen, zumal wenn es sich um Personlichkeiten
handelt, die weit iiber ihren eigenen Kreis hinaus gewirkt haben ; denn das
« schwabisch » bezieht sich hier im Grunde genommen einzig auf die Her-
kunft. Namen wie Karl Jos. Hefele, P. Pius Gams, Alois Knopfler, Kardinal
Franz Ehrle und Heribert Holzapfel sind fiir jeden Kirchenhistoriker ein
Begriff. Doch auch die iibrigen geschilderten Persénlichkeiten spielten, jede
auf ihre eigene Weise, in der Geschichte des deutschen Katholizismus keines-
wegs eine untergeordnete Rolle. Vor allem gilt das vom Tiibinger Dogma-
tiker Joh. Ev. Kuhn, von Bischof Paul L. Haffner von Mainz und dem
Volksschriftsteller Konrad Kiimmel. Karl Erh. Schméger war Provinzial
der Redemptoristen, Jos. Mast und Paul Stiegele iibten als Leiter des
Priesterseminars in Rottenburg einen bedeutenden EinfluB aus, wihrend
Jos. Eisenbarth sich auf dem Gebiete des katholischen Fiirsorgewesens
hervorragende Verdienste erwarb.

Warum ist das Buch riihmenswert ? Einmal um seiner Sachlichkeit
willen. H. hat sich seine Aufgabe nicht leicht gemacht. Er zielt nicht auf
gewollte Erbauung, sondern auf eine zuverlassige und getrcue Schilderung
des Lebens, Wirkens und des Charakters dieser Mdnner. Deswegen zog er,
wenn auch nicht immer im gleichen Umfang, zahlreiche Quellen heran, so
etwa das Verlagsarchiv Herder in Freiburg i. Br., Personalakten des Wiirt-
tembergischen Staatsarchivs in Ludwigsburg und des Diézesanarchivs in
Rottenburg, von Tiibingen ganz abgesehen. Manches konnte er aus Briefen
in seinem personlichen Besitz schopfen. Vieles ist durch wertvolle Hinweise
auf eine oft reiche biographische Literatur belegt.

Trotzdem liegt der entscheidende Vorzug dieser Biographien nicht darin.
Sachlichkeit ist hier sehr spiirbar als Streben nach Gerechtigkeit. H. ist nicht
der Mann, der unbesehen Superlative austeilt. Im Gegenteil, er scheut sich
nicht, selbst an diesen zweifellos bedeutenden Persénlichkeiten Schwichen
des Charakters oder der wissenschaftlichen Werke hervorzuheben, Licht und
Schatten gleichmiBig zu verteilen. Das Urteil ist gelegentlich recht kritisch,
doch nie kleinlich oder irgendwie gehissig, schon gar nicht etwa oberflichlich.

Das Schone und Erfrischende der Darstellung, ja manchmal Bezau-
bernde liegt in der reichlich flieBenden Lebensweisheit des Verfassers, der
das Menschliche iiberall gelten 1if3t, weil er sich wohl bewuBt ist, wie relativ
und verganglich menschliche Werte sind. Aber das Gegengewicht fehlt nicht.
Seine Gestalten sind ausnahmslos Geistliche, verdienstvolle Geistliche, und
keiner von ihnen hat dies in seinem Leben und Wirken je vergessen. Des-
wegen strahlt der Glaube umso heller heraus, deswegen ist die Kritik Hs.,
selbst wenn sie scharf erscheint, stets von gesunder Wirkung. Es ist eine
gute Kost, die H. bietet, ausgezeichnet passend gerade fiir katholische

238



Kreise. Diese Gestalten bieten immer wieder AnlaB3, zu grundsitzlichen
Problemen Stellung zu beziehen.

Zentral ist gerade der Gegensatz zwischen Liberalismus und Katholizis-
mus, auch wie er sich im Richtungskampf des deutschen Katholizismus ab-
zeichnet. Da steht 6fters im Mittelpunkt die katholisch-theologische Fakultit
in Tibingen. Deutlich fiihlbar ist hier die Liebe Hs. zu dieser beriihmten
und zeitweise umstrittenen Fakultit. Vielleicht daB die von manchen
katholischen Kreisen damals scharf geriigten Verhiltnisse in der theologischen
Fakultat fiir manchen Leser nicht immer klar genug gezeichnet erscheinen.
Immerhin erfihrt man da und dort einiges (vgl. 173, 177) und an einer
Stelle gesteht H. auch die Berechtigung mancher Kritiken ein (238). Damit
im Zusammenhang steht iibrigens der in Deutschland auch spiter hervor-
getretene Meinungsstreit iiber die Gefahren der theologischen Universitits-
bildung und den Vorzug der geschlossenen Seminarbildung. H. meint nicht
zu Unrecht : « Freilich siebt die Universitit schon vorher stark. Die Ernte
ist vielleicht kleiner als in einem tridentinischen Seminar, aber um so besser.
Was den Sturm des akademischen Lebens iiberstanden hatte, hatte zum
groBten Teil feste Wurzeln geschlagen » (237). Damit ist eben auch das
Problem von Freiheit und Autoritit verbunden. H. sagt an einer Stelle
sehr schén : « So wenig es einen blinden Glauben gibt, ebensowenig einen
blinden Gehorsam. Der Gehorsam mul3 immer sittlich sein. Das ist aber nur
ein verniinftiger Gehorsam. Man kann die Autoritat auch iibertreiben, wo-
durch man sie untergribt. In der Kirche gibt es eine Freiheit in religiésen
Dingen» (152). Man lese gerade in dieser Beziehung seine kritische Wiirdigung
des Provinzials der Redemptoristen Karl E. Schmoéger (105 ff.) und man
bekommt einen Begriff von der riickhaltlosen Wahrheitsliebe des Verfassers,
aber auch von der Weite seines menschlichen Verstindnisses und seiner
Einsicht in die Bedingtheiten des Lebens. (« Kraftvoll ist etwas anderes als
hart, streng etwas anderes als herzlos. Vor allem erwartet man von einem
strengen Vorgesetzten, daB er sich selbst nicht schont und sich im Zaume
hilt », vgl. Schmoger iiber J. M. Sailer, 114 f., sein Verhdltnis zu Louise
Beck, 118 1.)

Noch mehr dringt in diesen Biographien der Kampf der fiihrenden
Katholiken gegen den freidenkerischen Liberalismus und Materialismus
durch. Das zeigt besonders das Wirken des Mainzer Professors und nach-
maligen Bischofs P. Haffner, des Herausgebers der Frankfurter zeitgemaBen
Broschiiren und Mitbegriinders der Gorresgesellschaft. Und es tut gut, auch
daran erinnert zu werden. Selbstverstindlich spiegeln diese Biographien ein
schones Stiick katholischer Wissenschaftspflege in einer hochst bewegten
Zeit wieder. Wir erinnern bloB an die Konziliengeschichte Hefeles und an
dessen malBgebende Mitwirkung bei der Herausgabe des Kirchenlexikons
(hier kommen die Korrespondenzen aus dem Verlagsarchiv Herder zu Wort),
an die ungemein sympathische Persénlichkeit von P. Gams und den nicht
weniger anziehenden, iiberragenden Gelehrten Kardinal Fr. Ehrle. SchlieB-
lich erhalten wir auch einen kleinen Einblick in die Verhiltnisse der Theo-
logischen Fakultit in Miinchen, deren angesehenes Mitglied Alois Knopfler
war.

239



Noch einmal : Diese Gestalten sind Geschichte geworden, Geschichte
einer ungemein bewegten, deshalb auch interessanten Zeit. Und trotzdem
wiirden wir dem Buch nicht ein so hohes Lob spenden, wenn es der Autor
nicht verstanden hatte, das Biographische mit so gescheiten und lebens-
nahen Reflexionen und mit einem abgeklirten Glauben an das Ewige
zu beseelen. OsKAR VASELLA.,

Rudolf Pfister : Um des Glaubens willen. Die evangelischen Fliichtlinge
von Locarno und ihre Aufnahme zu Ziirich im Jahre 1555. — 158 S. Evange-
lischer Verlag A. G. Zollikon-Ziirich 1955.

In der Geschichte der religiosen Auseinandersetzungen des 16. Jahr-
hunderts gehért die Aufhebung oder, wenn man will, Unterdriickung der
evangelischen Gemeinde zu Locarno zu den bekanntesten Ireignissen. Das
ist sicher zu einem guten Teil der griindlichen Darstellung von Ferdinand
Meyer zu verdanken, die schon 1836 in zwei Banden erschien, heute noch
giiltig ist und {ir jene Zeit eine ungewchnlich gute Leistung war.

Das vorliegende Buch von R. Pf., Privatdozent fiir Kirchengeschichte
an der Universitat Ziirich, will nicht etwa Meyers Werk ersetzen, vielmehr,
wie der Titel andeutet, eine Gedenkschrift auf die Vierjahrhundertfeier des
groBen Ereignisses sein. Es baut naturgemidll nur zum Teil auf eigenen
Forschungen auf und schildert die entscheidenden Vorginge auf Grund der
von Meyer und seither neu erschlossenen Quellen und der einschligigen
Literatur. Es mufl anerkannt werden, dall sich Pf. in der Literatur zur
Geschichte des Tessins und im besondern der protestantischen Gemeinde
Locarno gut umgesehen hat und auch die wichtigsten, von katholischen
Autoren veroffentlichten Quellen und Darstellungen beriicksichtigt.

Pf. schreibt natiirlich als protestantischer Pfarrer, aber er befleiBigt
sich eines ruhigen, sachlichen Tones. Das will nicht besagen, daB er die
Fiihrer der Locarner Gemeinden in religiéser Beziehung nicht zu verherr-
lichen geneigt ist. Doch hat Pf. ob dieser Neigung die Erérterung grund-
sitzlicher Fragen nicht zu sehr auller Acht gelassen ? Wir meinen damit
vor allem den Dualismus zwischen damaligem Glaubenszwang und Glaubens-
und Kultusfreiheit im modernen Sinn, den jeder Leser hier besonders stark
empfinden muf}, zumal wenn er keine geschichtliche Erfahrung besitzt. Im-
merhin méchten wir rithmend hervorheben, da3 Pf. an einer Stelle (S. 48) deut-
lich sagt, daB Glaubensfreiheit im Sinne der heute geltenden Bundesverfas-
sung damals hiiben wie driiben unbekannt war. Und den entsprechenden Hin-
weis auf das Vorgehen Berns im Berner Oberland (S.148 n. 11) wird man dank-
bar entgegennehmen. Zeitlich niher steht allerdings das Beispiel des Saane-
tals, das ja mehr oder weniger mit Gewalt von Bern protestantisiert wurde.

Da und dort 148t Pf. deutlich erkennen, daB die Existenz der Locarner
Gemeinde eine staatsrechtliche, nicht eine rein religiése Frage geworden war,
daB so gesehen der zweite Landfriede den Katholiken das Recht zu ihrem
Vorgehen gab (60), mochte auch Ziirich versuchen, den Bestimmungen eine
entgegengesetzte Interpretation im Sinn der Paritit beider Konfessionsteile
zu geben (62, 80), ein Gedanke, den Ziirich ja auch in der Folge beharrlich

240



weiter verfolgte. An der Darstellungsweise Pfs. kann trotzdem die eine
und andere kritische Erginzung angebracht werden. Pf. hebt richtig hervor
(43), daB die Locarner Gemeinde eine Bedrohung des Katholizismus in
Italien darstellte und die religiése Propaganda daher u. U. eine Intervention
des Auslandes herbeifiihren konnte. Die Bedeutung der Gotthardstrale mul3
indessen auch von der innenpolitischen Lage her gewiirdigt werden. Verloren
namlich die katholischen Orte die uneingeschrinkte Kontrolle iiber den Gott-
hard, dann konnte ihnen der einzige freie Weg im ganzen Bereich der Eid-
genossenschaft zur Lebensmittelversorgung abgeriegelt werden, eine Gefahr,
die ihnen zufolge der Erlebnisse in den Zeiten der Kappelerkriege sehr bewul3t
geworden war. Insofern handelte es sich ja gewill auch um eine Machtfrage.
Aber sieht im iibrigen Pf. auf Seite der katholischen Orte nicht zu sehr nur
Macht ? (66 f.). Um den Kontrast zur religiésen Haltung der Locarner
Protestanten umso schirfer herauszustellen ? Gewi3, Pf. geben wir ohne
weiteres darin recht, daB3 die kirchlichen Verhaltnisse im Tessin hochst
unerfreulich waren, der Klerus im ganzen seiner Aufgabe kaum gerecht
werden konnte. Und nicht weniger zutreffend ist es, daB die entscheidenden
AnstéBe zu einer inneren Reform erst vom Konzil von Trient ausgingen
(65 f.). Aber darf man deswegen den katholischen Laienfithrern vor dem
Konzil keine religiésen Motive fiir ihr Handeln zubilligen ? Sagt doch Pf. in
zu apodiktischer Form : « Die Vernichtung der evangelischen Gemeinde war
daher nicht einem neuen Erwachen der religiosen Krifte des Katholizismus
zuzuschreiben ; sie war das Werk der mitregierenden katholischen Orte, also
der weltlichen Obrigkeit mit ihrer Macht » (66 f.). Weshalb aber dieses Fest-
halten am eigenen Glauben ?

Die Bemerkungen iiber den so oft angefeindeten Aegidius Tschudi sind
erfreulich (63). Weniger giinstig ist das Bild, das Pf. von Walter Roll ent-
wirft (45 ff.). Pf. macht ihn verantwortlich fiir den insgeheim verfolgten
Plan, die « maB3gebenden Reprisentanten der Vogtei» auf den alten katho-
lischen Glauben zu verpflichten, was dann 1550 in der sogenannten « Ver-
schreibung », dessen Originaltext verloren ist, wirklich geschah. Aber ist
das etwas so sehr Neues ? Wir diirfen diese Methode ganz ruhig in Parallele
setzen zu jenen Versuchen der katholischen Orte, z. B. in Glarus und in
anderen Orten die Landsgemeinde auf die Erhaltung des katholischen
Glaubens zu verpflichten, um damit eine staatsrechtliche Grundlage fiir die
Verteidigung des alten Glaubens und fiir entsprechende Interventionen zu
gewinnen. Und wie man bestrebt war, nach Innen die konfessionelle Ge-
schlossenheit in dhnlicher Weise zu bewahren, zeigt etwa fiir Freiburg
Ch. Holder, Les professions de foi a Fribourg au XVIe siécle. Archives de
la soc. d’hist. du ct. de Fribourg, Bd. 6. Dall dagegen das Spitzel- und
Denunziationswesen auch in protestantischen Orten von Staats wegen griind-
lich ausgebaut worden ist, erhellt nirgends besser als aus der Darstellung
W. Kohlers, Ziircher Ehegericht und Genfer Konsistorium. Solche Verhilt-
nisse mogen heute nicht ideal erscheinen. Weil sie jedoch im Lichte der
geschichtlichen Entwicklung gewiirdigt werden miissen, diirften manche
AuBerungen Pfs. iiber die Politik der kath. Orte doch etwas zuriickhaltender
sein. DaB die politische und militirische Ubermacht bei den kath. Orten

16 241



stand, ist insofern richtig, als sie ihre innere Schwiache durch den Riickhalt
an der fremden Diplomatie ausgleichen konnten, was auch durch die Gegen-
sitze unter den protestantischen Machten wesentlich erleichtert wurde.

Pf. verkennt nicht, daB Ziirich bei der Erérterung der Locarner Frage
bei den iibrigen drei protestantischen Stidten durchaus nicht volle Unter-
stiitzung fand. Er betont, daB z. B. der Schaffhauser Stierli als Vogt die
Locarner Protestanten sozusagen im Stich lieB (60). Doch weshalb diese
Gegensitze im eigenen Lager? Weshalb blieb Ziirich so oft allein, bis ins
17. Jahrhundert hinein, da entscheidende Auseinandersetzungen um Biind-
nispolitik und Bundesrevision im Gange waren ? Den Vorwurf an die drei
Stidte, mangelnden Willen zur Selbstbehauptung gezeigt zu haben, lehnt
Pf. mit Recht ab. Aber erklirt sich etwa die Haltung Berns allein aus dem
Umstand, daBl es mit der Waadt genug zu schaffen hatte ? Und Basel und
Schaffhausen ? Pf. spricht von mangelnder innerer Verbundenheit und dag
bei den drei Stidten das realpolitische Denken iiberwog. Das ist gewil
richtig. Aber ist das alles ? Hier 6ffnete sich u. E. erneut der in der eidgen.
Geschichte so bedeutsame Gegensatz zwischen staatspolitischen, aber auch
staatsrechtlichen Erwigungen einerseits und den Folgerungen aus dem An-
spruch auf alleinige Wahrheit und Geltung der eigenen Lehre anderseits.
Daher auch das scharfe Urteil Calvins iiber die Haltung der drei Stidte (116).
Wurde dem nun einmal beiderseits festgelegten und anerkannten Staats-
recht nicht nachgelebt, lieB sich ein Zusammenleben der beiden Bekennt-
nisse in derselben Bundesgenossenschaft kaum mehr denken. Man hitte
Uberlegungen dieser Art in Pfs. Buch gerne gelesen. Hitte es den Eindruck
seiner Darstellung, die in einigem doch in eine Predigt einmiinden soll
(138 £.), wirklich beeintriachtigt ?

Die Behauptung W. Rolls und seiner Freunde, in der Locarner Gemeinde
hitten sich tiuferische Einfliisse geltend gemacht, lehnt Pf. ab. In dem,
was er dazu auBert, mag man ihm Recht geben (72). Er betont selbst
riithmenswerter Weise, daB die Loslosung der Protestanten von der kath.
Kirche sich langsam vollzog (71). Wenn die Ziirich am nachsten stehenden
Fiithrer der Gemeinde auf « Rechtgliaubigkeit » bedacht waren, besagt das
u. E. noch nicht, daB andere Strémungen nicht auch aufgetaucht wiren.
Muf3te sogar Giov. Beccaria nach der Aufnahme der Fliichtlinge in Ziirich
sich dem Synodalexamen unterziehen (125), sprach sich darin auch nach
Pf. ein gewisses MiBBtrauen Ziirichs aus.

Der Stil Pfs. ist einfach und klar. Nur daB3 Pf. ab und zu die Zeiten-
folge nicht beachtet und die Konjunktiva auBer acht 1iBt, wirkt stérend
(31, 36, 54, 59 usw.). Das Verdienst Pfs. ist es, die Quellen sorgfiltig nach-
gearbeitet zu haben und manchen guten Hinweis zu vermitteln. Wahrschein-
lich hitte iiber CaNTIMORI hinaus FED. CHaBOD, Per la storia religiosa dello
Stato di Milano durante il dominio di Carlo V. Note e documenti. Annuario
del R. Istituto storico italiano per l'eta moderna e contemporanea II-III
(1936-37) noch einiges Neue iiber italienische Fliichtlinge im Tessin geboten.
Nach allem, was wir kritisch geiuBert haben, méchten wir nochmals hervor-
heben, daB der Wille Pfs. zu Sachlichkeit und Gerechtigkeit riihmens-
wert 1st. OsKAR VASELLA.

242



Georg Franz : Kulturkampf. Staat und katholische Kirche in Mittel-
europa. — Verlag Georg D. W. Callwey, Miinchen. 1954. 355 S.

Es soll gleich vorweggenommen werden, daB wir es hier mit einem hoch-
interessanten, iiberaus anregenden, ja sogar aufriittelnden Buche zu tun
haben, das zur innern Auseinandersetzung mit seinem gerade heute wieder
hochaktuellen Gegenstand anregt. Was diese Darstellung des mitteleuro-
paischen Kulturkampfes vor vielen anderen Bearbeitungen des gleichen
Themas auszeichnet, ist die vorbildliche Unparteilichkeit, der ehrliche Wille
zur unbedingten Objektivitit. Es geht Franz weder um Anklage noch um
Rechtfertigung, sondern einzig darum, die Hintergriinde und treibenden
Krafte der politischen und geistigen Vorginge aufzudecken, welche dem
Kulturkampf des 19. Jahrhunderts sein ganz spezifisches Geprige verliehen
haben. Er stellt das groBe Ringen der katholischen Kirche mit den Michten
der Zeit in den umfassenden gesamteuropidischen Zusammenhang hinein und
gelangt so zu Erkenntnissen, die manche bisherige Ansichten einer weit-
gehenden Revision unterziehen. Das Buch wird daher nicht blo8 auf Zu-
stimmung stoBen. Wie der temperamentvolle Wiener Kulturhistoriker Frie-
drich Heer, mit welchem Georg Franz in vielen Ziigen geistesverwandt ist,
fordert er zu befruchtender Diskussion heraus.

Franz unterscheidet zwei Hauptaspekte des groBen gesamteuropiischen
Vorganges, den der Kulturkampf darstellt : « den modernen mit der athei-
stischen SchluB3folgerung, vertreten durch die neuaufgestiegene biirgerliche
Intelligenz und den iiberlieferten der Zweigewaltentheorie, der von den Tra-
gern der beiden traditionellen Gewalten verfochten wird » (13). Mit dem
Emporstreben des dritten Standes wandelt sich der Kulturkampf « aus einem
Kompetenzstreit der weltlichen und geistlichen Gewalt zum Angriff einer
neuen Gesellschaftsschicht auf die weltliche und geistliche Gewalt, dessen
Ziel es war, beide zu beseitigen, weil sie soziologisch von der gleichen Schicht,
dem Adel, getragen wurden, der als reaktionire Macht mit staatlichen und
kirchlichen Mitteln seine Herrschaft zur weiteren Ausbeutung der bisher
unterdriickten Gesellschaftsschichten aufrechtzuerhalten suchte» (15). Die
Whurzeln dieser Entwicklung werden bis in die Zeit des Absolutismus zuriick-
verfolgt.

Das 59 Seiten umfassende Einleitungskapitel, das die « Zeit der Vor-
bereitung » des eigentlichen Kulturkampfes zum Gegenstand hat, bietet eine
anschauliche Synthese iiber die groBartige innere und duBere Restauration,
welche die Kirche vom Ende des 18. bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts
durchlaufen hat. Drei wichtige Einfliisse von auBBen haben diese Aufwirts-
entwicklung begiinstigt : die Revolution, die Restauration und die liberale
Bewegung. Der Verlust an weltlichen Giitern in der Revolutionszeit erleich-
terte den geistigen Fliigelschlag und ermdglichte die Selbstbesinnung auf die
spirituellen Aufgaben » (18). Der Bund der Kirche mit den nichtkatholischen
legitimen Fiirsten der Restauration férderte die Ausbildung des papstlichen
Zentralismus. Die liberale Bewegung schlieBlich mit dem Gedanken der indi-
viduellen und korporativen Freiheit erwies sich als der « méichtigste Hebel,
um die Fesseln staatskirchlicher Bedriickung zu sprengen » (28). Das fiir die

243



Restaurationszeit charakteristische Biindnis zwischen Thron und Altar zum
gemeinsamen Kampfe gegen die Krafte des Umsturzes wurde erst durch den
Kolner Mischehenstreit zerschlagen. Daran zerbrach auch die christlich-
konservative Solidaritat. Mit der Entstehung katholischer Parteien, die so-
wohl gegen die Mdchte des Umsturzes wie gegen den monarchisch-absolu-
tistischen Staat kdmpften, lebte der konfessionelle Geist, der durch den
liberalen Paritatsstaat liberwunden schien, wieder auf. In den Dreiliger
Jahren vollzog sich so in der katholischen Restaurationsbewegung die ent-
scheidende Wendung vom Innern zum AuBern, vom Glauben zur Politik.
« Der Katholizismus verbiindete sich nun mit den Kriften der Zeitbewegung
gegen den Hauptfeind, den monarchisch-absolutistischen Staat ; er beniitzte
die Programmpunkte und die Kampfmethoden der Bewegungspartei und
kiampfte in einem ungewollten Biindnis mit der Umsturzpartei gegen die
weltlichen Ordnungsmachte » (42). Damit zeichneten sich bereits die Fronten
des Kulturkampfes in Preuen-Deutschland unter Bismarck ab. Darauf soll
kurz noch eingegangen werden.

Im Hauptteil schildert der Verfasser die verschiedenen Phasen des
Kulturkampfes in Italien, Osterreich, der Schweiz und im kleindeutschen
Reich. Dabei nehmen sachgemafl die Vorginge in Preullen den grofiten
Raum ein. Es ist hier nicht méglich, die reiche Fiille an z. T. vollig neuen
oder doch bisher zu wenig betonten Zusammenhingen in ein paar Sitzen
zusammenzufassen. Die Lektiire des Buches driangt sich all jenen auf, denen
eine beide Teile befriedigende Gestaltung des Verhiltnisses zwischen Kirche
und-Staat am Herzen liegt, nicht zuletzt den Politikern aller Schattierungen.

Im protestantischen Preuf3en hatte die katholische Kirche mit der Ver-
fassung vom 31. Januar 1850 « ein Mal3 der Freiheit und der ungehinderten
Entwicklung » erreicht, « wie in keinem katholischen Staate» (187). Franz
sieht die Ursachen des kirchenpolitischen Konfliktes nicht in erster Linie
auf Seiten Bismarcks. Die Personlichkeit des Kanzlers liech ithm nur « die
individuellen dramatischen Ziige ». Seine konservative Staatsauffassung hatte
nicht « eine kirchen- oder gar religionsfeindliche Grundlage ». « Den Kanzler
mit den kirchenpolitischen Zielen der Nationalliberalen zu identifizieren, war
eine vollige Verkennung seiner Personlichkeit, seines staatsmannischen Wir-
kens und Wollens, der auch seine eigene Partei, die Konservativen, zum
Opfer fielen » (189). Er traf sich mit den Nationalliberalen darin, dal3 er im
politischen Katholizismus « den gefdhrlichsten Feind PreuBens und seiner
deutschen Sendung » sah (190). Es ging ihm um die Rettung seines monar-
chistischen und nationalistischen Staatsprinzips gegen die demokratisch-
parlamentarischen und internationalen Krafte, die auller in der Sozialdemo-
kratie in der katholischen Zentrumspartei organisiert waren. Aus dem Kampf
gegen die katholische Partei « war gegen den Willen des Kanzlers ein furcht-
barer Kampf gegen die katholische Kirche geworden » (277). Die eigent-
lichen Fronten in diesem Ringen waren die Nationalliberalen und das
Zentrum. Die Nationalliberalen betrieben den Kulturkampf als Herzens-
anliegen, mit dem Ziel der Schaffung einer romfreien Nationalkirche. Ihr
linker Fliigel wollte die Kirche iiberhaupt beseitigen und nur noch eine
weltliche Kultur anerkennen. Aber auch den katholischen Politikern macht

244



Franz den Vorwurf, den Kirchenkampf fiir ihre weltlichen Zwecke mil3-
braucht und die konfessionellen Interessen iiber die des Staates gestellt zu
haben. Es wire fiir die Katholiken leicht gewesen, betont er, im Kampfe
gegen die Liberalen die Zusammenarbeit mit Bismarck zu finden. Der Kanz-
ler habe sogar ernsthaft damit gerechnet. Die Verwirklichung einer konser-
vativen Koalition hitte dem deutschen Schicksal eine grundsdtzlich andere
Wendung geben konnen. Bismarcks Hauptfehler war seine zu einseitige Auf-
fassung des Papsttums als einer rein politischen Macht. Er sah aber seinen
Fehler ein. Seine Versuche jedoch, « auf dem Wege einer Vereinbarung mit
der Kurie zu einer Beilegung des Konfliktes zu kommen, waren zum Scheitern
verurteilt durch die starrsinnige und unverséhnliche Art des regierenden
Papstes » und einer extremen Partei innerhalb der Kirche, welche die kuriale
Politik beherrschte (226).

Die groBe Wendung zur Versohnung kam erst nach dem Ableben
Pius’ IX. mit dem Pontifikat Leos XIII., « der versohnliche Haltung, diplo-
matische Gewandtheit und unerschiitterliche Beharrlichkeit bei der Behaup-
tung der wesentlichen Interessen der Kirche in seltener Weise vereinte ».
Leo XIII. tat den entscheidenden Schritt zum Irieden « aus hochster Warte »
und « gegen den Willen der klerikalen Partei» (260). Der Abbau des Kultur-
kampfes wurde durch die oppositionelle Haltung des Zentrums, « die gerade-
zu in Gegensatz zu Roms Friedensbemiihungen stand » auBerordentlich
erschwert (263).

Franz bezeichnet den Abschlufl des Kulturkampfes als « eine der letzten
groBen Leistungen der klassischen Diplomatie des Abendlandes, deren Ziel
immer der Ausgleich rebus sic stantibus zwischen den Gegnern war, die
sich als Vertragspartner respektieren » (279). Diese Achtung vor dem Gegner,
«eine der groBten sittlichen Grundlagen des europdischen Staatslebens »,
wurde durch die « MaBlosigkeit in der Zielsetzung » der von unten aufsteigen-
den weltanschaulichen Massenparteien der Liberalen, Katholiken und Sozial-
demokraten in Frage gestellt. Leos XIII. Kardinalstaatssekretiar Franchi hat
denn auch dem politischen Katholizismus gegeniiber klar Stellung bezogen.
Er lehnte die Bezeichnung « katholische Partei » fiir das Zentrum ab, da der
Katholizismus keine Parteisache sein diirfe. « Ein politischer Katholizismus
sollte iiberhaupt nicht existieren », schrieb er. « Die einzelnen Katholiken
diirfen als Staatsbiirger sich einer jeden ehrlichen politischen Partei, nimlich
jeder solchen sich anschlieBen, deren Prinzipien und Tendenzen den gott-
lichen Vorschriften und Einrichtungen nicht widersprechen » (249).

AbschlieBend mag noch Franz’ Urteil zur italienischen Frage wieder-
gegeben werden. Er sieht die « Hauptursache der politischen Schwierigkeiten
der Kurie» in ihrer intransigenten Haltung, welche «die revolutionire
Losung des italienischen Problems geradezu erzwang» (64). « Das starre
Festhalten an einer nicht blo veralteten, sondern auch ungerechten sozialen
und politischen Ordnung, die durch die Entwicklung weit iiberholt war,
setzte ihre Verteidiger in Unrecht » (70).

Haxns WickrI.

245



100 Jahre Zisterzienser in Mehrerau 1854-1954. MehreraugriiBe. Neue
Folge I. Buchdruckerei Eugen Russ, Bregenz 1955. 218 S.

Les Péres cisterciens de Mehrerau ont publié cette « Festschrift» 2
I’occasion du centenaire de leur abbaye. On sait le lien qui rattache Mehrerau
a la Suisse, l'intérét que présentent par conséquent pour nous plusieurs
des dix-huit travaux réunis dans ce volume.

Le P. Colomban Spahr retrace les origines de I’ « Au am See » ou — autre
nom donné au couvent — de « St. Peter an der Au» (parce que 1'église
primitive, qui datait du début du XIIe si¢cle, avait comme patrons les
Princes des apotres) et qui finit par s’appeler Mehrerau ou Augia Maior,
par opposition a la Minderau, soit Weissenau prés de Ravensberg. Apreés
une existence de 800 ans, le couvent fut supprimé, en 1806, par décision
du gouvernement bavarois. L’église baroque, construite un peu avant le
milieu du XVIIIe siécle, fut démolie parce que jugée inutile et ses matériaux
furent employés au port de la cité voisine de Lindau.

Ce n’est qu’'un demi-siécle plus tard, en 1854, qu’on assiste, en Suisse,
a Wettingen, a la résurrection de Mehrerau. Wettingen remontait a 1227.
Le couvent était I'ami des Habsbourg : c’est 14 que, aprés son assassinat,
fut enterré provisoirement Albert Ier d’Autriche. A la Réforme, prés de la
moitié des religieux passérent au protestantisme !. Aprés la bataille de
Cappel, le couvent se ressaisit, sous la direction de I’abbé Jean Schneuwly,
puis surtout, a la fin du siécle, sous celle de Pierre Schmid, celui que 1’on
a appelé le second fondateur de Wettingen. Trente ans aprés l’extinction
de Mehrerau, le méme sort atteignit sa sceur en Suisse : en 1833, le gou-
vernement argovien y interdisait l'acceptation de novices, et, sept ans
plus tard, il supprimait le monastere, a la mort de 'abbé. Mais, contraire-
ment a ce qui eut lieu a Saint-Urbain, celui-ci avait été remplacé encore
avant l'exil de telle sorte que, malgré leur dispersion, les religieux conser-
vaient un chef. En 1854, apres treize ans d’essais divers — le dernier &
Werthenstein — et d’innombrables démarches, les moines chassés de
Wettingen s’installaient & Mehrerau. Le P. Albéric Zwyssig, l'auteur du
Cantique suisse, était du nombre ; il fut méme I'ame de l'entreprise. Sans
lui, disait un moine de Muri-Gries, elle aurait échoué. Il composa, pour
la reprise de possession de Mehrerau, une messe qui fut exécutée le
18 octobre. Ce fut son chant du cygne : un mois plus tard, le 19 novembre,
la mort I'emportait ; il était 4gé de 46 ans seulement.

L’accueil enthousiaste fait aux moines a leur retour était de nature
a leur donner confiance ; ils se heurtérent néanmoins a de sérieuses diffi-
cultés. Il s’agissait de rendre a leur destination primitive des batiments
qui, apres différents usages, avaient été convertis en fabrique. Il fallut
ensuite reconstruire une nouvelle église, qui fut consacrée en 1859, transformer

1 L’auteur note cette survivance bizarre : jusqu’en 1838, les paroisses zuri-
choises réformées de Hongg, Kloten et Thalwil ont conservé le patronat de Wettin-
gen, tandis que, inversement, c’étaient les moines du couvent qui nommaient
les pasteurs protestants de ces trois paroisses.

246



en collége la modeste école latine, avec internat, ouverte en 1854. Non
sans quelques inévitables redites, on nous raconte, groupée autour de celle
de ses abbés, I'histoire du monastére et de ses dépendances jusqu’'a I’heure
actuelle. En 1854, les religieux de Mehrerau étaient principalement d’origine
suisse.: des Argoviens avant tout, puis des Saint-Gallois, des Lucernois
— peu, par contre, des cantons primitifs. Mehrerau était a la téte de la
Congrégation cistercienne suisse, qui fit place, en 1888, apres la fondation
de Marienstatt, a la congrégation helvético-allemande. Douloureuses furent
les années de la premiére guerre mondiale, et plus pénibles encore celle
de l'occupation du monastére par les nazzi. Entre temps, sous 'impulsion
de ’abbé Cassian Haid, réfugié en Suisse, Mehrerau essaimait, en particulier
a Hauterive. Et puis, la guerre terminée, les religieux dispersés rentrerent.
Plusieurs étaient tombés au champ d’honneur ; d’autres avaient été enlevés
par la maladie en bas age. Le couvent fut rendu & sa destination par les
troupes d’occupation: le gymnase, 1’école d’agriculture rouvrirent leurs
portes, les locaux furent remis en état, les éleves réintégrerent leurs salles
de classe : une fois de plus se vérifiait la devise de Wettingen : « Non mergor » ;
le monastére de Mehrerau voyait s’ouvrir pour lui une nouvelle période
de prospérité : celle qui lui a permis de célébrer dans 1’allégresse son premier
centenaire.
L. WAEBER.

Anton Scherer : Ludwig Snell und der schweizerische Radikalismus
(1830-1850). Beiheft 12 der Zeitschrift fiir Schweizerische Kirchengeschichte.
— Universitatsverlag Freiburg Schweiz 1954. xx+190 S.

Man mochte es fast als Wagnis bezeichnen, das gestellte Thema zum
Gegenstand einer wissenschaftlichen Erstlingsarbeit zu wahlen. Zwar ist das
duBere Geschehen, das zur Behandlung kommt, auf den kurzen Zeitraum
von zwanzig Jahren beschrinkt ; die geistesgeschichtlichen Zusammenhinge
hingegen, die zu einer gerechten Wiirdigung der treibenden Kréfte und fiihren-
den Personlichkeiten im Zeitalter des Liberalismus dauernd vor Augen ge-
halten werden miissen, kennen keine zeitliche Begrenzung und bediirfen zu-
dem noch einer weitgehenden Neubearbeitung. Man ware daher geneigt, mit
einer gewissen Skepsis an die vorliegende Arbeit heranzugehen. Scherer ist
aber seinem weitliufigen Gegenstand im allgemeinen durchaus gerecht ge-
worden. Er beschrinkt sein Thema auf den Anteil Snells an der schweize-
rischen Verfassungsbewegung, an der liberalen Schulpolitik und an den kir-
chenpolitischen Auseinandersetzungen der Jahre 1830 bis 1850. Es zeugt
von den hohen Qualititen des Verfassers, da3 er nirgends der Gefahr allzu
breiter Darstellungsweise erliegt. Er hilt sich vorteilhaft an die wesentlichen
Linien, zeigt Sinn fiir die geistigen Zusammenhinge und weil3 den Leser
stets in Spannung zu halten. So entsteht ein plastisch-anschauliches Bild
der vielseitigen und starken Personlichkeit Ludwig Snells, der zweifellos zu
den einfluBreichsten deutschen Emigranten zihlt, denen unser Land im
letzten Jahrhundert Asyl bot. ‘

Und doch vermag Scherers Darstellung den kritischen Betrachter nicht

247



restlos zu befriedigen. Man wird der Eigenart des schweizerischen Radika-
lismus und seiner Fiihrerpersonlichkeiten nicht beikommen, wenn man nicht
auch die konservativ-legitimistische Reaktionsbewegung gegen die Michte
der Zeit mit in die Betrachtung einbezieht. Wir haben es hier im Grunde
genommen mit zwei radikalen Bewegungen zu tun. Die eine ist in ihrem
Wesen ohne die Existenz der andern nicht zu erfassen. Beide arbeiten oder
liebdugeln mit dem Mittel nackter Gewaltanwendung, beide suchen An-
schluB an nichtschweizerische Machte. Aber wihrend der radikale Extremis-
mus den Geist der Zeit in seinen Segeln hatte, fehlte es dem konservativen
Legitimismus an der zugkraftigen politischen Idee. Man darf sich der Tat-
sache nicht verschlieBen, dal3 Ideen, wenn sie wirksam werden wollen, auf
aufnahmebereiten Ackerboden fallen miissen. Insofern ist der Sieg der
neuen Staats- und Gesellschaftsordnung ein Beweis dafiir, daB3 die Zeit fiir
eine neue Entwicklung reif geworden war und das Alte, das unterging, der
inneren Lebenskraft entbehrte. PolizeimaBnahmen waren untaugliche Mittel
in diesem Ringen ; Ideen koénnen nur durch iiberlegene Ideen iiberwunden
werden. Der legitimistischen Verschworung gegen den Zeitgeist, so wie sie
sich etwa um Karl Ludwig von Haller und seinen Freundeskreis zusammen-
gefunden hatte, ist bisher in der Geschichtsbetrachtung des 19. Jahrhunderts
zu wenig Beachtung geschenkt worden. Der Haller-NachlaB, der heute im
Freiburger Staatsarchiv der wissenschaftlichen ErschlieBung offen liegt,
wird in diesem Zusammenhang iiberraschende Aufschliisse bringen. Schon
die paar Bruchstiicke, die J. D. Murith in seinem Aufsatz « Un groupe inter-
national d'Ultras sous la Restauration et la Monarchie de Juillet” (Annales
fribourgeoises 1953, S. 89-121) geboten hat, sind {iberaus aufschluBreich.

Weil Scherer an diesen Zusammenhingen vorbeisieht, wirkt seine Be-
trachtungsweise da und dort etwas schematisch. Wenn wir zum wirklichen
Bild des immer noch allzu stark i Zwielicht der Parteien stehenden 19. Jahr-
hunderts vorstoflen wollen, kénnen wir bei der Beurteilung seiner geistigen
Krafte und ihrer Triger kaum nuanciert genug sein.

Hans WickI.

Boner Georg : Der Aargau in den Verhandlungen iiber die Errichtung
des Priesterseminars der Didzese Basel. (1828-1861). 99 S. S-A aus:
Argovia, Jahresschrift der historischen Gesellschaft des Kantons Aargau.
Bd. 66. Aarau, Sauerlander 1954.

Ein erstes Didzesanseminar war fiir das Bistum Basel nach den Wei-
sungen des Tridentinums von 1563 im Jahre 1608 in Pruntrut, am Sitz des
Bischofs, gegriindet worden, ging aber nach wenigen Jahrzehnten wieder
ein. Eine Neugriindung von 1716, die den Jesuiten iibergeben wurde, muBte
1792 nach Umwandlung des Fiirstbistums in die Raurakische Republik
durch das revolutionidre Frankreich aufgegeben werden, erstand aber 1821
wieder und fiel 1836 den radikalen Anstrengungen der Stinde des Siebner-
konkordats zum Opfer. Inzwischen war aber 1828 die Reorganisation des
Bistums Basel nach langwierigen Verhandlungen zustande gekommen, deren

248



Bestimmungen allerdings vom GroBen Rat des Kt. Aargau nach hitziger,
mehrstiindiger Debatte stark mehrheitlich abgelehnt wurden.

Hier setzt die einldBliche und griindliche Darstellung Dr. Boners ein.
Denn ein Hauptanliegen der Aargauer Radikalen unter der Aegide Augustin
Kellers war die Fiihrung des Priesterseminars in einem ausgesprochen staats
kirchlichen Sinn, vor allem des schon von Josef II. zum Prinzip erhobenen
« Jus inspectionis et cavendi» des Staates. Man fiihlte sich in Aarau durch
das Konkordat von 1828 in den « landesherrlichen Souverdnitiatsrechten »
verletzt, zu denen auch die Uberwachung der moralischen und religiésen
Erziehung der angehenden Priester gerechnet wurde. Ja, man sprach von
Verletzung der Nationalehre und Gefihrdung des innern Friedens, fiirchtete
sogar, nach immer noch modernen Schlagworten, den Einflul der Jesuiten
auf das neue Seminar! Der Aargau trat denn auch erst 1830 dem neuen
Bistum Basel bei, zusammen mit dem Thurgau, und erst, nachdem seine
Regierung sich zum hoheitlichen Plazet verstanden hatte. Auch der neue
Bischof J. A. Salzmann (1829-1854) betrachtete die Losung der Seminar-
frage als seine dringlichste Aufgabe. Es handelte sich dabei um einen Ordi-
nandenkurs, denn in Luzern und Solothurn bestanden die alten theologischen
Lehranstalten, die frithern Jesuitenkollegien, weiter ; sie sollten zwar als
solche erhalten bleiben, entsprachen aber nicht dem Begriff des Didzesan-
seminars im Sinne des Tridentinums.

Die Beratungen, die nun auf Wunsch des Bischofs vonseite der Ditzesan-
konferenz einsetzten, lieBen schon bald die Widerstinde ahnen, die aus
dieser Richtung entstehen wiirden : Staatliche Aufsicht, Bestitigung von
Regens und Subregens sowie der Statuten, regierungsritliche Bewilligung
fiir den Eintritt ins Seminar, nicht zuletzt die finanziellen Leistungen der
einzelnen Kantone. Und zwar erfolgten diese Besprechungen ohne Fiihlung-
nahme mit dem Bischof. Dieser konnte sich mit dem ihm nachtraglich vor-
gelegten Entwurf nicht zufrieden geben, wies ihn aber auch nicht ent-
schieden genug zuriick, was von der Kommission als Zustimmung gedeutet
wurde. Die grundsitzlichen Meinungsverschiedenheiten aber blieben, und
sie tragen die Hauptschuld an der jahrelangen Verschleppung der so drin-
gend notigen Seminarlosung, wobei die politische Erregung der Regenera-
tionsjahre nach 1830 naturgemaf die Spannung nur verschirfen konnte.

1837 wurde indes die Frage auf Mahnung Berns wieder aufgegriffen,
als das Seminar in Pruntrut aufgehoben war und die katholischen Theologen
des Jura ihre Studien in Freiburg i. Br. und Besangon absolvieren muBten.
Man zog diesen auswirtigen Schulen ein einheimisches Priesterseminar
«unter Aufsicht eines weisen Bischofs und Mitwirkung freisinniger Regie-
rungen » vor. Aber gerade das wollte der Aargau nicht, « eine Lehranstalt,
gewissermaben unter den Augen und dem Einflu3 eines bischéflichen Hofes ».
So muBten auch diese Verhandlungen erfolglos bleiben. Sie erhielten aber
neuen Impuls durch den Klostersturm von 1841. Schon bald nach Auf-
hebung der Abtei Muri wurde der ausgesprochen liberale Pfarrer von
Wohlenswil, Johann Konrad, mit der Ausarbeitung eines Planes der Er-
richtung eines « Priesterhauses » beauftragt, das er ausgerechnet nach Muri
verlegen wollte, nachdem dort das « Panner des Fanatismus» ausgezogen

249



sei. Aber selbst Keller muBte das Projekt als undurchfiihrbar ablehnen.
Neuen Auftrieb gab der Seminarfrage das Jahr 1844 mit der Berufung der
Jesuiten nach Luzern. Hier tauchte nun der Plan eines Seminars in Solothurn
auf durch Ausbau der bestehenden Lehranstalt mit weitgehender staatlicher
Aufsicht, aber ohne Einflul des Bischofs, eine Idee, die vorerst gegeniiber
Freischaren und Sonderbundskrieg zuriicktreten mubBte. Als Intermezzo
lieB die Schaffung eines schweiz. Bundesstaates 1848 einen schon 1832, im
Zusammenhang mit der geplanten eidg. Hochschule genihrten Gedanken
wieder aufleben, nimlich den einer eidg. katholisch-theologischen Fakultit.
Grundlegend war hier die Idee, die schon Josef II. bei seinen Zentral-
seminarien vorgeschwebt hatte, liberalgesinnte Professoren anstellen und
unter Aufsicht halten zu koénnen. Aber die Staatsuniversitit fand vor den
Réaten keine Gnade, und so fiel auch der Plan einer eidg. Fakultit dahin.
So wurde man wieder etwas bescheidener, und das Seminar in Solothurn
gewann wieder mehr Aussichten. Wenn es aber auch jetzt nicht verwirk-
licht werden konnte, so deswegen, weil man den liberalen Bogen neuerdings
iberspannte, soda3 selbst der sonst so entgegenkommende Bischof Salzmann
die Vorschlige der Konferenz von 1852 vornehm, aber entschieden ab-
lehnte, nachdem iibrigens die Beschliisse fast 3/, Jahre nach der Versamm-
lung ihm unterbreitet worden waren. SchlieBlich suchten der papstliche
Geschiftstriger in Luzern, J. M. Bovieri und der neue Bischof Karl Arnold
(1854-1862) weitern Verschleppungen der Angelegenheit durch die Erklirung
entgegenzutreten, es diirften nur noch solche Kandidaten geweiht werden,
die ein dreijihriges Studium an einer theologischen Lehranstalt und einen
einjahrigen Weihekurs absolviert hitten. Dem wich nun Augustin Keller
dadurch aus, daB er seinen Lieblingsplan eines Kantonalseminars wieder
vorbrachte und zwar im Kollegiatstift Zurzach unter Leitung des dortigen
Stiftskapitels. Tatsachlich beherbergte das Stift zu S. Verena von 1857-59
einen praktischen Seminarkurs, der indes nur elf Wochen dauerte und der
Intention des Bischofs nicht entsprechen konnte, zumal er fast nur von
Aargauern besucht war.

Unterdessen gingen aber die Verhandlungen unter den Didzesanstinden
doch weiter und gelangten 1858, volle 30 Jahre nach der Wiederherstellung
des Bistums, zum Abschlu3. Immerhin, es war fiir Bischof Karl Arnold
keine ideale, aber auch keine unannehmbare Losung, die zudem nicht ohne
groBe Zugestindnisse erreicht wurde, so grofl, daB der Bischof erklirte,
die neue Konvention der Kurie nicht mitteilen zu wollen. Trotzdem konnte
sich der Aargau erst drei Jahre spiter entschlieBen, dieser Ubereinkunft
beizutreten. Was auch diese Verhandlungen erschwerte, war die stete Forde-
rung eines staatlichen Aufsichtsrechtes, wodurch die durch das Konkordat
von 1828 zugesicherte kirchliche Leitung des Seminars ungebiihrlich ein-
geschrinkt wurde. Die Konferenz in Solothurn — ohne Aargau — brachte
die Bestitigung der ein halbes Jahr friiher gemachten Vorschlige auf den
ersten Regens, Prof. Keiser und den Subregens Amrein. Damit war aber
auch der erste Schritt zur Verwirklichung des Solothurner Seminars getan,
wenn es auch jetzt nicht ohne staatskirchliche Norgeleien abging. So konnte
endlich am 4. Januar 1860 die Eroffnung des Seminars im ehemaligen

250



Franziskanerkloster Solothurn erfolgen. Die unnachgiebige Regierung des
Aargaus stellte aber auch jetzt noch den Antrag, fiir die drei Theologen
ihres Kantons den Kurs in Zurzach nochmals zu fiihren. MuBlte der Bischof
dieses Ansinnen zuriickweisen, so lieBen auch die iibrigen Stinde, die ja
mehrheitlich liberal waren, Keller im Stich, der selbst nach dem Beitritt
zum SeminarbeschluB von 1861 an seinem « Recht» auf ein Kantonal-
seminar festhielt.

Die iiberaus aufschlufBreiche, eindringende Arbeit Boners schlieBt mit
dem Ausblick auf den nahenden Kulturkampf, der dem Seminar nach kaum
zehnjihrigem Bestand den Untergang brachte. 1878 erstand es wieder in
Luzern. 50 Jahre spéter erhielt Solothurn, im Jubiliumsjahr der Reorgani-
sation des Bistums, seinen Ordinandenkurs wieder und zwar, entsprechend
dem Konkordat von 1828, unter ausschlieBlich kirchlicher Leitung, um die
der Streit durch all die Jahrzehnte gefiihrt worden war. Die ganze, vor-
ziiglich dokumentierte Arbeit Boners ist ein wichtiger Beitrag nicht nur
zur Basler Bistumsgeschichte, sondern zur schweiz. Kirchengeschichte iiber-
haupt. Und es ist ein erfreuliches Zeichen heutiger Sachlichkeit, daB sie
in der maBgebenden Zeitschrift des Kantons Aargau Aufnahme finden
konnte.

P. G. HEER.

Hegner Regula : Geschichte der March unter schwyzerischer Oberhoheit.
240 S. S-A aus: Mitteilungen des hist. Vereins des Kt. Schwyz, Heft 50.

Bei dieser Freiburger Dissertation handelt es sich um die fleiige Arbeit
einer gebiirtigen Marchlerin, heute Frau Prof. Dr. R. Lutterotti (Schlott-
hofweg 12), Innsbruck. Zeitlich beschrankt sich die Darstellung auf das
spitere Mittelalter nach der Loslosung der March von der habsburgischen
Grafschaft Rapperswil und ihrem Ubergang an die Schwyzer. NaturgemaB
beriicksichtigt die These vor allem die politische Entwicklung bis zur Hel-
vetik und die rechtlichen Verhiltnisse. Sie bietet aber auch manche interes-
sante Einzelheiten fiir den Kirchenhistoriker, besonders seit der Reformation.

Hatten die Ziircher schon im 15. Jahrhundert sich intensiv um die March
interessiert, die eben nur politisch durch das Landrecht sich Schwyz ange-
schlossen hatte, wirtschaftlich und verkehrspolitisch dagegen mehr zur méich-
tigern Limmatstadt hinneigte, so miihte sich diese seit dem Auftreten
Zwinglis, das Gebiet am oberen Ziirichsee fiir die neue Lehre zu gewinnen.
Wenn die March indes dem katholischen Glauben treu blieb, — eine Minder-
heit nahm zwar die Reformation an —, so ist dies nicht so sehr dem Ein-
fluB der Schwyzer zu verdanken, denen gegeniiber sich die March weit-
gehende Selbstandigkeit bewahrt hatte, sondern weil es der Einstellung der
Mehrheit der Bevolkerung entsprach. Trotzdem im benachbarten Gaster und
in Glarus die neue Lehre Eingang fand, Gaster zudem, ungeachtet seines
Landrechtes mit Schwyz, die Sperre von 1531 mitmachte, beobachtete die
March im 2. Kappelerkrieg bewaffnete Neutralitit, hielt aber grundsitz-
lich zu Schwyz und trug nicht wenig dazu bei, daB3 dieses von den Kriegs-
wirren verschont blieb.

251



Im spiatern 16. Jahrhundert gab besonders der Klerus der March, der
sich den Reformbestimmungen von Trient nur ungern fiigte und vielfach
Schwierigkeiten disziplinirer Art bot, zu Klagen AnlaB. Aufschlufireich ist
in dieser Hinsicht der Visitationsbericht von 1586, nach dem Bildung und
Moral der Geistlichen ungefihr auf gleich geringer Stufe standen. Der Krieg
von 1712 steigerte die Unzufriedenheit der Leute in der March, nachdem
sie seit dem DreiBigjihrigen Krieg von Schwyz fast als reines Untertanen-
land behandelt wurden. Darum der Plan, mitten im Toggenburgerkrieg,
der Regierung die Waffenhilfe zu versagen und sich Ziirich anzuschlieBen,
immerhin unter Vorbehalt der alten Freiheiten und der katholischen Religion.
Schwyz lenkte darauf, der Not des Augenblicks gehorchend, voriibergehend
ein, machte aber mit seinen Zugestindnissen nicht ernst, soda3 die Lage
in den folgenden Jahrzehnten gespannt blieb. So war es nicht zu verwundern,
daB die Ideen der franzosischen Revolution hier, wie in manch andern Teilen
unseres Landes, vielfach begeisterte Anhinger fanden, wenn es auch nicht
zum offenen Aufstand kam. Wie wenig aber die Herren in Schwyz die
Zeichen der Zeit verstehen wollten, zeigt die Tatsache, da3 sie die Begehren
der Marchler in threm Memorial von 1790 volle sieben Jahre unbeantwortet
lieBen und erst nach dem Fall Berns sich dazu bequemten, sie frei zu
erklaren.

Unter den Rechtsbestimmungen, denen die March unter schwyzerischer
Hoheit unterstand, kommen im SchluBBkapitel ausfiihrlich die Kollaturrechte
zur Sprache. Sie verraten, wie librigens in den meisten katholischen Kantonen
dieser Zeit, ein ausgeprigtes Staatskirchentum : Pfarrwahl durch die Ge-
meinden, mit alljdhrlichem, demiitigendem Anhalten um die Pfriinde durch
die Pfarrherren, vielfache Unterstellung der Geistlichen unter das weltliche
Gericht, sowie deren Heranziehung zu weltlichen Steuern, Abnahme der
Kirchenrechnungen durch die Gemeinde, seit dem Ende des 17. Jahrhunderts
im Beisein des Landseckelmeisters. Der Gang durch die einzelnen Pfarreien
der March zeigt, daBl der Kirchensatz urspriinglich fast durchweg in den
Héanden geistlicher oder weltlicher Herrschaften lag, so der Grafen von
Habsburg-Osterreich und Habsburg-Rapperswil, oder der Kloster Pfifers,
Neu-St. Johann, Schinis, auch der Primonstratenser in Riiti. Dann aber
bemiihten sich die Gemeinden, selbst in den Besitz der Kollaturen zu
gelangen, was zu haufigen unerquicklichen Streitigkeiten fiihrte.

Die ganze Dissertation ist sehr sorgfiltig gearbeitet, beruht so weit
moglich auf urspriinglichen, archivalischen Quellen, zieht aber auch die
dltere und neuere Literatur bei und ist stets um eine gut lesbare stilistische
Form bemiiht. P. G. HEEkRr.

P. Othmar Steinmann : Der Bildhauer Anton Sigristen von Brig
(t 1745). — Vallesia 9 (1954) 195-270.

P. O. St., der sich durch seine Freiburger Dissertation iiber den Bild-
hauer Joh. Ritz (1666-1729) von Selkingen und seine Werkstatt (Vallesia 7,
1952 u. S. A.) in Fachkreisen bereits als methodisch trefflich geschulter
Forscher bekannt gemacht hat, setzt in der vorliegenden Monographie seine

252



Untersuchungen zur Entwicklung der kirchlichen Barockkunst in den
alpinen Gebieten erfolgreich fort. Uber A. Sigristen, einen Zeitgenossen des
Jodok Ritz, Sohn des Johann, liegen nur wenige biographische Nachrichten
vor. Was beizubringen war, hat St. sorgfiltig aufgearbeitet. Vermutlich
lernte Sigristen bei Joh. Ritz. Besser falbar sind dagegen einige Mitarbeiter,
unter denen der Bildhauer Placidus Schmid von Disentis hervorsticht, dessen
Verhiltnis zu Sigristen wie iibrigens auch jenes des weniger bedeutenden
Reckinger Bildhauers Peter Lagger St. noch einer besonderen Untersuchung
vorbehalt.

Ausgehend von drei archivalisch gesicherten Werken : dem Taufbrunnen
in der Pfarrkirche zu Oberwald (1725), dem Hochaltar in der Kapelle zu
Hohenflih b. Mérel (1732) und dem urspriinglichen Obersax zugehorigen
Rosenkranzaltar in der Pfarrkirche zu Schindellegi (sign., 1741), deren ein-
gehende Beschreibung St. bietet, gelangt er zu einer sicheren Charakteristik
des iibrigens sehr personlichen Stils, damit aber auch zu einer sicheren
Grundlage fiir die Untersuchung der iibrigen Werke Sigristens. Dessen
Gesamtwerk umfaBt 23 Altire, 1 Taufstein mit Aufsatz und 13 Einzel-
figuren, wihrend nach den iiberzeugenden Ausfiihrungen Sts. der bisher S.
zugeschriebene Hochaltar zu Schindellegi ausgeschieden werden mubB.

Von den kunstgeschichtlichen Aspekten der sorgfiltigen Arbeit ganz
abgesehen, liegt ihr Reiz in der Aufhellung der so intensiven kiinstlerischen
Beziehungen des Oberwallis zu Graubiinden, entwickelte doch Pl. Schmid
von Disentis das Erbe seines Meisters hier wie dort weiter, wahrend das
Oberwallis nach der Formulierung Sts. mit dem 1745 verstorbenen A. Sig-
risten « einen seiner groBten barocken Bildhauer » verlor.

OsKAR VASELLA.

Aargauer Urkunden XIII : Die Urkunden des Stadtarchivs Kaiserstuhl.
Bearb. von Paul Kldui. 295 S. Mit Namen- sowie Wort- und Sachregister. — |
Aarau, Verlag H. R. Sauerlinder & Co., 1955.

Wie man wohl weil}, hat die Historische Gesellschaft des Kts. Aargau
schon seit Jahren die Edition von Urkunden sehr zielbewuBt geférdert, u. a.
dank der initiativen Titigkeit H. AMMaNNs, und zwar im Gegensatz zu
andern Kantonen durch ErschlieBung geschlossener, einheitlicher Bestidnde.
Das ist fiir den Aargau insofern besonders berechtigt, als er in seiner Ge-
schichte keinen kirchlichen oder politischen Mittelpunkt aufweist. In Be-
folgung dieses Prinzips wurde die Bearbeitung der Urkundenbiicher sehr
erleichtert, und ihre Drucklegung konnte auch entsprechend rascher gefor-
dert werden ; denn in der Hauptsache fiel die Nachsuche in fremden Archiv-
bestinden auBer Betracht.

Die zeitlichen Grenzen der Aargauer Urkunden sind nicht einheitlich
gezogen, weil die Bestinde von ungleichem Umfang sind. So beschrinkt
sich Bd. VIII : Die Urkunden des Stadtarchivs Bremgarten (1938) auf die
Zeit bis 1500, wihrend andere Binde bis zur Helvetik fortgefiihrt wurden.
DaB eine ganze Reihe von Binden fiir die Schweizerische Kirchengeschichte

253



von eigener Bedeutung sind, braucht kaum eigens hervorgehoben zu werden,
wir erwahnen blof3 die beiden letzten Binde XI und XII, die die Urkunden
aus den Klosterarchiven Hermetschwil und Gnadenthal (1946 bzw. 1950)
brachten, bearbeitet von PaurL KrLAUlL

Der Urkundenbestand von Kaiserstuhl war vor Jahren von KARL
ScHiB, dem besondern Kenner der Rechts- und Verfassungsgeschichte dieses
Stadtchens, bis 1570 beinahe druckfertig bearbeitet worden, die Vercffent-
lichung muBte jedoch wegen Mangels an Mitteln zuriickgestellt werden.
Daher sei vorerst rilhmend hervorgehoben, daB3 jetzt die Drucklegung durch
groBziigige Spenden auch aus privaten Kreisen ermdoglicht wurde. Und Paul
Kliui trat erfreulicherweise an die Stelle K. Schibs, der infolge starker
Inanspruchnahme durch andere Forschungsaufgaben verzichten muBte.

Von den 634 Urkunden entfallen nur 128 auf die Zeit vor 1500, und
nur eine Urkunde gehért noch dem 13. Jahrhundert an. Es ist begreiflich,
daB die Orthographie von 1526 weg konsequent vereinfacht wurde, ebenso
verstandlich, daB von der Regestenform ausgiebig Gebrauch gemacht wurde.
Ubrigens sind die wichtigsten verfassungsrechtlichen Urkunden bereits in
den Rechtsquellen des Kts. Aargau ediert worden. Trotzdem wire es irrig
anzunehmen, dafl sich nicht auch Stiicke von allgemeinem Wert finden,

Angesichts der Abhingigkeit des Stidtchens wvon der bischéflich-
konstanzischen Herrschaft liegt es nahe, vorerst auf jene Dokumente hinzu-
weisen, die das spatere Herrschaftsverhdltnis beleuchten. Da mochten wir
vor allem die Erliuterungen des Bischofs Franz Johann zum Stadtrecht aus
dem Jahre 1677 erwihnen (No 499), in denen u. a. auch gesagt wird, daB
es dem Vogt freigestellt sei, emnige bewehrte Mannschaften bei der Fron-
leichnamsprozession in Hohenthengen, der Mutterpfarrei, zur Verhiitung
von Unruhe durch Fremde und Reisende mitgehen zu lassen. Recht bemer-
kenswert ist iibrigens auch die Fiirstlich Konstanzische Verordnung iiber die
im Amt Kaiserstuhl wandelnde und handelnde Judenschaft aus dem Jahre
1758 (No 581). DaBl sich viele Urkunden zur Geschichte der Benefizien in
Kaiserstuhl selbst vorfinden, braucht wohl kaum besonders betont zu
werden. Wir erwihnen lediglich die Stiftung des Spitals (1484) und die
Verordnungen iiber die Pflege der Kranken nach dem Legat des Junkers
Wilhelm Heggezer (101 f., 108, 137) und einzelne zufolge Riickzugs von
Vermichtnissen entstandene Streitigkeiten (131, 138). Die Priesterschaft von
Kaiserstuhl tritt iibrigens oft als Kiuferin auf und bildete demnach eine
geschlossene Korporation. Dal3 die Ertrignisse einzelner Benefizien, offenbar
zufolge zeitbedingter Geldentwertung, stark zuriickgingen, wird auch in
Kaiserstuhl bestitigt (399), so gut wie die Tatsache, daBl die Einkiinfte
einer Kaplanei fiir den Schulmeister verwendet wurden (398). Nicht ohne
Interesse ist der Siihnebrief wegen Todschlags von 1538 (No 180). Wahrend
aus der Zeit der Reformation urkundliche Nachrichten, die den Religions-
kampf beleuchten wiirden, nicht vorliegen, erhalten wir wenigstens in der
Zeit der katholischen Reform einige Einblicke in die persénlichen Verhilt-
nisse des Pfarrers (vgl. die Erbstreitigkeiten betr. Pfr. Georg Wagner,
No 299-301, vgl. auch No 313 zu Pfr. Peter). Einige wenige Stiicke beziehen
sich auf das Patrimonium angehender Geistlicher, von denen der eine in

254



Luzern, der andere in Freiburg studiert (No 458 : Othmar Buol ; 496 :
Hs. Jak. Burkardt).

Ein ganz seltenes Stiick stellt die Verkaufsurkunde der Frau « land-
vogtin oberstlieutenantin Maria Antonia Gallatin geb. von Tschudy » dar
(30. Juni 1765, No 585). Sie verkauft um 2400 Gl. ihrem Vetter Jos. Ant.
Freih. v. Tschudy, Herr zu Wasserstelz, ihren halben Anteil und den von
Josue Fischly u. dessen Ehefrau Maria Cath. Gallatin gekauften vierten
Anteil des Hauses etc. und der Bibliothek, « worinnen kostbare eidgenos-
sische schriften, an welchen unserm catholischen stande und sammtlichen
catholischen orten » sehr viel liegen kann, alles zu Glarus unweit des Rat-
hauses gelegen. Ihr Gatte Landvogt u. Oberstleutenant Jac. Franz Gallati
hatte Haus und Bibliothek seinem Schwager Altlandammann Jos. Ant.
Tschudy abgekauft. Haus und Bibliothek sollen in katholischen Hinden
bleiben usw. Dieses Beispiel mag gleichzeitig dartun, daB das Urkunden-
buch auch zur Personengeschichte der iiber Kaiserstuhl regierenden Vogte
manches bringt. Natiirlich spiegelt sich in ihm vor allem die wechselvolle
Geschichte des interessanten Stddtchens und seiner Biirgerschaft wieder.
(Zu No 70 : letzte Z. soll es wohl heiBen « das sol» ?, zu No 102 : manus
promptuas ? Zu No 75: hier erscheint uns das Regest nicht vollig klar,
ein Abdruck der Urkunde hitte sich vielleicht doch gerechtfertigt, warum
im Sachregister einmal Twing u. Bann und wieder Zwing u. Bann ?) Der
Historischen Gesellschaft des Kts. Aargau und vor allem dem unermiidlichen
Bearbeiter gebiihren Dank und Anerkennung fiir die ErschlieBung auch
dieses Quellenbestandes.

OskAR VASELLA,

Kaiserstuhl. Aargauische Heimatfithrer Bd. 2. Aarau, Verlag H. R.
Sauerlinder & Co. 1955. 64 S. mit Wappentafel, 3 Zeichnungen u. 16 Kunst-
drucktafeln u. einem Stadtplan auf dem Umschlag.

Wie der Titel besagt, dienen die Aargauischen Heimatfiihrer der Forde-
rung des Verstindnisses, und vorerst wohl auch der Kenntnis, der historisch
bedeutsamen Stitten des Kantons. Das 1. Bindchen war dem Schlo8 Hall-
wil gewidmet, das 2. nun in sinnvoller Weise dem Stiadtchen Kaiserstuhl,
das heuer die Siebenhundertjahrfeier seiner Griindung begehen kann. Der
durch seine vielseitigen und ausgezeichneten Veroffentlichungen sehr be-
kannte verdienstvolle Kenner der mittelalterlichen Geschichte der Schweiz,
PauL KLAUI, bietet hier eine kenntnisreiche wenn auch knappe Darstellung
der Schicksale des Stiadtchens, dessen Urkunden aus dem Stadtarchiv er
eben herausgegeben hat. Uberaus wechselvoll sind diese Schicksale, und es
ist sehr lehrreich zu sehen, wie differenziert die Rechtsstellung des bischéflich-
konstanzischen Stidtchens im Laufe der Jahre gewesen ist, zumal die eidgen.
Orte nach der Eroberung des Aargaus schlieflich 1475 die Klingnauer zur
Leistung des Huldigungseides zwangen, das Mannschaftsrecht des Bischofs
auch von ihrer Zustimmung abhingig machten und das Stidtchen als mili-
tirischen und politischen Briickenkopf zu beherrschen suchten. Seine nieder-

255



gerichtlichen Kompetenzen vermochte der Bischof freilich im wesentlichen
zu behaupten und es zeigt sich hier sehr schén, dafl diese Rechte den Rhyth-
mus des taglichen Lebens weit starker bestimmten. Die Auseinandersetzungen
zwischen Stadt und Bischof reichen weit ins 17. Jahrhundert hinein.

Aus den verfassungsrechtlichen und wirtschaftsgeschichtlichen Ab-
schnitten erfihrt man {ibrigens auch manche bemerkenswerte Einzelheit,
die des allgemeinen Interesses nicht entbehrt. So wurde z. B. die Einkaufs-
gebiihr fiir Biirger 1555 gegeniiber 1517 auf das Siebenfache erhdht. Ziirich
bezog, auf Rechte der Grafschaft Kyburg zuriickgreifend, noch im 16. Jahr-
hundert die Nachlassenschaft von unehelichen Personen, die ohne Erben
starben. BesaBBen diese Unehelichen Erben, beanspruchte es den sogen. Fall,
das Besthaupt, der Weibel das Bestgewand (19). In der Zeit der Reformation
erlebte K. einen bezeichnenden Wechsel. Seit 1529 ausgesprochen der
Neuerung zuneigend, wandten sich die Kaiserstuhler nach dem zweiten
Kappelerkrieg entschieden dem alten Glauben zu. Und trotzdem vermochten
die Reformierten, obwohl Minderheit, ithren Einflul noch lingere Zeit zu
behaupten. Im Jahr 1645 wurde die Feier des Karfreitags eingefiihrt. In
der neueren Zeit verlor sich die Bedeutung des Stidtchens, dem einst an der
Grenzscheide des Rheins eine nicht unwichtige Rolle zugefallen war. Bei-
laufig bemerkt: Ist Zweyer (v. Evibach) die bessere Form als Zwyer ?
(S. 20); sollen 170 GIl. wirklich dem Wert von nur 8 -9 Pferden ent-
sprechen ? (25).

Wer sich irgendwie mit Biirgern aus Kaiserstuhl zu beschiftigen hat,
wird im Abschnitt : Biirgergeschlechter von H. J. WeLtI gut orientiert. Zu
den bedeutendsten Familien gehorten die Escher und Grebel, die freilich
besser aus der Ziircher Geschichte bekannt sind. Vor allem die Escher waren
im mittelalterlichen Kaiserstuhl auch wirtschaftlich fithrend. Nicht ver-
gessen sel schlieBlich die Beschreibung der Sehenswiirdigkeiten der Stadt,
die wir der kundigen Feder von EmiL MAURER verdanken. Die Pfarrkirche
ist durch ein im Aargau seltenes Sakramentshiuschen und die vom Kaiser-
stuhler Bildhauer Franz Ludwig Wind geschaffene Kanzel ausgezeichnet.

Dieser Heimatfiihrer, angeregt durch die rithmenswerte Zusammen-
arbeit der Historischen Gesellschaft und der Vereinigung fiir Heimatschutz,
ist von musterhafter Qualitit. Dafiir zeugen auch die trefflichen Aufnahmen,

OsKAR VASELLA,

256



	Rezensionen = Comptes rendus

