
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 49 (1955)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen — Comptes rendus

Jesuiten. Stimmen aus ihren eigenen Reihen. Herausgegeben von
P. Syré S. J. Heft 1. — Verlag Styria Graz-Wien-Köln 1954. 120 S.

« Es gibt nicht viele Gemeinschaften in der Welt, die so sehr im Kreuzfeuer

der Meinungsverschiedenheiten stehen », wie der Jesuitenorden
(Vorwort). Die neue Schriftenreihe, die mit dem vorliegenden Heft eröffnet
wird, erfüllt daher zweifellos eine zeitgemäße Aufgabe ; denn sie will « Kenntnis

und Verständnis der Gesellschaft Jesu » vermitteln. Und sie tut es in
vornehmer, unaufdringlicher Art. Die 34 Artikel und Ausschnitte, die im
ersten Heft zusammengestellt sind, vermitteln ein erbauliches Bild von der
spezifisch jesuitischen Form des christlichen Apostolates. Anhand kurzer
Lebensabrisse besonders markanter Gestalten der neuesten Geschichte der
Gesellschaft wird dem Leser die weltweite Wirkkraft des ignatiamschen
Missionswillens, so wie er gerade heute in den verschiedenen Institutionen
des Ordens wirksam ist, anschaulich vor Augen geführt. Die äußeren Schicksale

des Ordens werden dabei kaum berührt. Damit werden sich die folgenden
Hefte eingehender befassen. Wir dürfen ihnen mit großem Interesse
entgegensehen.

Hans Wicki.

Katholisches Missionsjahrbuch der Schweiz. Jahrgang 21 (1954) und
22 (1955) 95 und 96 S. Fribourg, Verlag des Schweiz. Kath. Akademischen
Missionsbundes.

Waren in den Missionsjahrbüchern seit 1948 in systematischer Folge
die bedeutendsten Missionsgebiete von Indien, Japan, Afrika und Amerika
zum Wort gekommen, so ist der Jahrgang 1954 zur Hauptsache dem heute
vielfach gefährdeten Südamerika gewidmet, näherhin Spanisch-Amerika.
Ließ der Umfang der Hefte ein Eingehen auf die einzelnen Länder nicht
zu, so suchen sie doch durch Einblicke in die sozialen, politischen, kulturellen,
wie insbesondere die religiösen und kirchlichen Verhältnisse dem Leser diese

für das Leben der Kirche und ihr Verständnis so bedeutsamen Gebiete
nahezubringen. Daß dabei vor allem der Anteil der Schweiz in der
Missionierung Latein-Amerikas und das Laienapostolat Berücksichtigung finden,
vermerkt man mit besonderer Freude. Ihren gebührenden Platz finden
aber auch zwei verdiente Missionsjubiläen ; Die hundertjährige Mission der

228



Jesuiten in Indien, in der bisher 68 Schweizer wirkten, und die 1854 von
Einsiedeln aus begründete Erzabtei S. Meinrad in Indiana. Das ganze Heft
ist im marianischen Jahr unter den Schutz Mariens, der Königin der Apostel
und der Missionare, gestellt ; ihre Bedeutung für Missionsberuf und Missionswerk

wird vom umsichtigen Redaktor, Dr. P. Walbert Bühlmann, O. Cap.,
in einem einleitenden Artikel gewürdigt.

Der neue Jahrgang 1955 steht hingegen ganz im Zeichen der « Messis »,

der Schweiz, kath. Missionsausstellung, die überall im Schweizerland soviel
Interesse gefunden hat. Daher befaßt sich das Heft vorwiegend mit der
Leistung der Schweiz auf dem Boden des Missionswesens in Geschichte und
Gegenwart. Zur Einführung lesen wir einige programmatische Worte des
Sekretärs der Hl. Kongregation der Propaganda Fide, Erzbischof Msgr. Pietro
Sigismondo, bei der Eröffnung der Ausstellung in Freiburg. J. K. Scheuber
gibt allgemeine Erwägungen zum Apostolat : Die immerwährende Sendung,
während Prof. G de Reynold das Schweizer Missionswerk von der Eigenart
und der Geschichte unseres Landes her beleuchtet. Prof. J. Beckmann bietet
eine Überschau auf die Schweizer Missionen der letzten Jahrhunderte ;

Dr. H. Dürr berichtet über die evangelische Missionsarbeit in der Schweiz.
Überaus erfreulich ist die Liste der heutigen Missionsgruppen. Stellt doch
unser kleines Land nicht weniger als 33 männliche und 45 weibliche
verschiedene Institute und Unternehmungen, die sich auf alle Kontinente
verteilen, nicht gerechnet die blühenden missionarischen Hilfswerke. Abschliessend

spricht E. Schorer anhand von Beispielen über Wachstumsformen und
Wachstumsintensität in einzelnen von Schweizern betreuten Missionsgebieten.

Nicht unerwähnt seien die zahlreichen, ausgezeichneten
Bildbeigaben und Statistiken, die dazu beitragen, das Heft gewissermaßen zu
einer « Messis » im Kleinen zu machen.

Für den Kirchenhistoriker hat das Jahrbuch in mancher Hinsicht
bleibenden Quellenwert, auf den er nicht gern verzichten möchte.

P. G. Heer.

Jules de Trevillers : Sequania monastica. Premier supplément, suivi
de Notes pour servir à l'histoire de l'Erémitisme en Franche-Comté. Vesoul,
chez l'auteur, rue Paul-Moral 2. 139 p. in 8°.

M. Jules de Trevillers a publié naguère, sous le titre de Sequania
monastica, un Dictionnaire des abbayes, prieurés, couvents, collèges et
hôpitaux conventuels, ermitages de Franche-Comté et du diocèse de Besançon

antérieurs à 1790. Une liste de ce genre, fait-il remarquer aujourd'hui
dans son Avant-Propos, renferme inévitablement des erreurs et des omissions.

C'est pour combler ces dernières et réparer les premières qu'il nous
donne ce premier Supplément. Il débute par une copieuse enumeration
des sources manuscrites (dépôts d'archives principalement) ainsi que des

travaux parus sur le sujet qui l'occupe, études sur lesquelles il porte à
l'occasion une appréciation, qui est celle d'un spécialiste. U dégage ensuite,
dans une Introduction, quelques-unes des conclusions que lui suggèrent

229



ses recherches, celle-ci notamment que, grâce à l'appui des couvents de
femmes « malgré la décadence de certains ordres..., il n'est pas certain
qu'au plus beau temps du moyen âge le monachisme, entendu dans son
sens le plus large, ait connu un nombre aussi élevé de personnes consacrées
à Dieu dans le cloître, qu'en ce début du XVIIIe siècle, où les effets de la
Contre-Réforme atteignent chez nous leur plénitude» (p. 28).

L'auteur passe alors en revue les différentes localités mentionnées
dans son Dictionnaire, pour y apporter, quand il estime devoir le faire,
une correction ou une précision. On rencontre, dans son enumeration,
le nom de Romainmôtier, mais surtout ceux de maisons religieuses du
Jura bernois : Bellelay, Miserez, Courrendlin, Grandcourt, Saint-Imier,
Porrentruy, Vermes.

Le volume se termine par une étude sur l'érémitisme en Franche-Comté,
ce qui amène M. Trevillers à constater qu'il y eut, au XVIIe siècle, des ascètes

qui s'adonnaient à la mendicité et qui choisissaient l'érémitisme moins

pour pratiquer des austérités que pour mener une vie de paresse. Il publie
enfin le règlement — celui-là très édifiant — des « Frères Ermites de la
congrégation de Saint-Jean-Baptiste» de Besançon, édité en 1739 avec
l'approbation de l'archevêque du diocèse.

L. Waeber.

Cornells Los : Die altirische Kirche, Urchristentum im Westen. Verlag
Urachhaus, Stuttgart [1955 ?]. 95 S., 28 Abb.

Das Büchlein offenbart sich von A bis Z als anthroposophisch, und
zwar als tendenziös anthroposophisch, somit als antikatholisch (es ist mit
scharfen Ausfällen gegen Rom und die katholische Kirche gepfeffert), aber
auch als un- und sogar antihistorisch. Von zünftigen Quellen und
Literatur findet sich kaum eine Spur. Der Kenner weiß, woran er ist, wenn
von der überalterten Hetzschrift des J. A. Ebrard über « Bonifatius, der
Zerstörer des columbanischen Kirchentums auf dem Festland » (Gütersloh
1882!) als von «wertvollen Untersuchungen» gesprochen wird (70). Der
Herr Pastor Ebrard hat seinerzeit (1873 und 1882) so plump drauflos
gepoltert, daß er auch von der protestantischen Geschichtsforschung gründlich

getadelt und erledigt wurde (vgl. bes. F. Loofs, De antiqua Britonum
Scotorumque ecclesia, Leipzig 1882). — Autorität für C. L. ist nicht die
Geschichte, sondern die Lehre Rudolf Steiners, der häufig beschworen
wird. Wo für eine vorgebrachte Ansicht die geschichtliche Grundlage fehlt
(das ist leider größtenteils der Fall), wird R. Steiner bemüht. Wo aber
die Geschichtsforschung ganz anders lautende Quellen besitzt, wird sie
schroff abgelehnt, wenn nicht gar verunglimpft. Stilblüten wie die folgende
sind deshalb nicht selten : « So konnte die Geschichtsfälschung entstehen,
die sich daraus ergibt, daß diejenigen, die nur nach Archivmaterial arbeiten
und außerdem nicht allzu aufmerksam sind, die Existenz der von Rom
gründlich ausgetilgten [festländischen irischen, « kuldeischen »] Kirche
überhaupt nicht bemerken » (68). Den Begriff « Culdeer » würde man heute besser
vermeiden, nachdem sich schon der alte Kulturkämpfer Ebrard damit bla-

230



miert hat. — Aus den nebensächlichen disziplinaren Unterschieden
zwischen römischen und irischen Gewohnheiten — verschiedene Art der Tonsur
und abweichender Osterfesttermin, nicht aber Unkenntnis des Zölibats bei
den irischen Bischöfen, Äbten und Mönchen (warum sind denn alle die
großen bekannten Iren auf dem Kontinent wie Columban, Gallus usw. ehelos

— werden grundlegende, also dogmatische Unterschiede konstruiert
bzw. präsumiert. Die « fornicatores », die von Bonifatius zurückgewiesen
wurden, waren doch weitgehend festländische Kleriker, nicht einfach die
« ungerecht verfolgten Iren ». überhaupt scheint der Verfasser von der
Existenz einer festländischen Kirche kaum etwas zu wissen ; die Iren sind
für ihn die ersten und eigentlichen Missionare des noch heidnischen
Kontinents. — Zum Schluß spielt er sich gar als Prädestinationstheologe auf,
wobei er u. a. in erhabenem Tone feststellt : « So umfaßt das Denken des

Johannes Scotus [Erigena] viel größere Tiefen der geistigen Welt als z. B.
das viel flachere, formale Denken eines Augustinus » (80). Er kommt zum
Ergebnis : « Mit Scotus Erigena erglänzte noch einmal eine alte untergehende
Welt der platonischen Weisheit, welche erst heute wieder durch eine
zeitgemäße übersinnliche Erkenntnis auf ganz neue Art und Weise durch die
Geisteswissenschaft Rudolf Steiners wiedergefunden werden kann » (91).

Wenn dieses Büchlein ein Glaubensbekenntnis sein wollte, würde man
ihm nicht nahe treten. Weil es aber unter dem Vorwand und mit dem
Gehaben der Geschichte einherkommt, mußte es hier angezeigt und auf
seinen Platz verwiesen werden. Da loben wir uns denn doch noch den
Protestanten Walter Delius (Geschichte der irischen Kirche von ihren
Anfängen bis zum 12. Jahrhundert, München-Basel 1954). Allerdings ist
auch er nicht ganz tendenzlos, wiewohl er in dieser Zeitschrift kürzlich
(S. 139-143) eine auffallend große, wenn auch nicht genügend kritische und
auf neue Forschungsergebnisse gegründete Besprechung gefunden hat. Ihr
dürfte doch nachgetragen werden, was der protestantische Theologe PD.
Dr. E. G. Rüsch im nichtkatholischen « St. Galler Tagblatt » (15. 6. 55)

u. a. festgestellt hat : » Freilich wird gerade der St. Galler einiges vermissen.
Einmal hätte die Gallus-Vita mit ihren vielen persönlichen Zügen vielleicht
mehr herangezogen werden können. Zwar kommt Gallus im Buche häufiger
vor, als das ungenaue Namenregister erkennen läßt, aber die Bedeutung
seiner Lebensbeschreibung scheint doch nicht ausgeschöpft. Sodann ist
verwunderlich, daß D. das Buch des st. gallischen Bischofs Carl Johann Greith
'Geschichte der altirischen Kirche' (1867) nicht erwähnt, obwohl er die
übrige einschlägige Literatur des 19. Jahrhunderts im Verzeichnis aufführt.
Greiths Buch ist gewiß nicht frei von apologetischer Tendenz, aber es

hätte doch der von D. genannten Darstellung der irischen Missionskirche
von Ebrard (1873), die auch ein typisches Tendenzprodukt ist, als
ebenbürtig an die Seite gestellt werden dürfen. Ferner vermissen wir einen
Hinweis auf das für die einschlägigen Fragen nicht unwichtige St. Gallus-
Gedenkbuch (St. Gallen 1951). Ganz besonders ist zu bedauern, daß D.
die hervorragende und erschöpfende, in mancher Hinsicht, gerade was den
irischen Einfluß auf dem Festland betrifft, zu neuen Gesichtspunkten
führende Abhandlung über die Beziehungen zwischen Irland und St. Gallen

231



und über die irischen Handschriften der Stiftsbibliothek im großen Werk
'Die irischen Miniaturen der Stiftsbibliothek St. Gallen' (1953) nicht kennt.
Das mag daher rühren, daß sein Manuskript wohl schon abgeschlossen
war Aber vielleicht hängt es mit der auch sonst in der deutschen
Geistesgeschichte zu beobachtenden Tatsache zusammen, daß das st.
gallische Schrifttum offenbar Mühe hat, bis nach Berlin zu dringen ...»
Begreiflich, nachdem es sogar Mühe hat, nur bis nach Stuttgart oder gar
nur durch die Schweiz zu dringen

Johannes Duft.

Boner Georg : Über den Dominikanertheologen Hugo von Straßburg.
17 S. S-A aus : Archivum Fratrum Praedicatorum XXIV. Rom 1954.

Der rührige Aarauer Archivar kam unlängst zwei Hss seiner
Kantonsbibliothek auf genauere Spur, denen er mit Recht eine literarische Behandlung

widmet. Die Pergament-Kodizes des späten 13. Jahrhunderts stammen
aus der Bücherei des 1841 aufgehobenen Klosters Wettingen und haben
den gleichen Inhalt, nämlich das Compendium theologicae veritatis des

Dominikaners Hugo Ripelin von Straßburg mit den Quaestionen des
Engländers Wilhelm Rothwell. Die genauere Untersuchung über Herkunft und
Alter der Codd. ergab mit großer Wahrscheinlichkeit, daß der Zürcher
Chorherr Rudolph, Leutpriester in Altdorf, neben einer dreibändigen Bibel
auch eine Veritas theologiae an Wettingen vergabte und zwar auf Grund
einer Urkunde von 1282-1288. Wenigstens die eine der beiden Hss weist
also auf Zürich hin, was noch durch den Eintrag bekräftigt wird, der Verf.
sei der Dominikaner Hugo, damals Prior in Zürich. Diese Feststellung ist
umso bedeutsamer, als die Autorfrage noch lange umstritten war. Am
häufigsten wurde das Compendium Albertus Magnus zugeschrieben, bis der
bekannte Elsässer Gelehrte Lucian Pfleger in einer Notiz aus der Zeit von
1298 unsern Hugo entdeckte. Seine Angaben wurden durch weitere Hand-
schriftenvermerke gestützt, die wir Grabmann und zuletzt Weisweiler
verdanken, und die den Aarauer Codex mit Sicherheit als Werk des Hugo
belegen. Die Persönlichkeit dieses Mannes verdient insofern besonderes
Interesse, weil sein Compendium über drei Jahrhunderte eines der verbrei-
tetsten Handbücher der Theologie war, das noch bis ins 17. Jahrhundert
neu aufgelegt wurde. Boner sucht daher möglichst viel über den einflußreichen

Autor zu ermitteln, und hat auf Grund einläßlicher Kleinarbeit
wertvolle Ergebnisse erzielt, sich dabei aber nur mit gesicherten, oder doch
höchst wahrscheinlichen Resultaten begnügt. Demgemäß ist Hugo ca. 1200-
1210 in Straßburg geboren, bald nach 1224 ins Kloster eingetreten und
erscheint ca. 1230-1242 als Prior im Zürcher Konvent der Dominikaner,
läßt sich aber dort bis 1260 nachweisen, meist als Prior oder Subprior, der
sein Kloster zu hohem Ansehen brachte. Nach 1260 erscheint er in Straßburg,

ebenfalls als Prior; zwischen 1265-1270 muß das Compendium
entstanden sein. Sein Tod muß gegen 1270 erfolgt sein. Hugo gehört also der
ersten Generation der deutschen Dominikaner an und war nicht Schüler,
wie gelegentlich behauptet wird, sondern Altersgenosse des hl. Albertus.

232



Boner hat mit dieser gründlichen Studie einen dankenswerten Beitrag
zur Geschichte der mittelalterlichen Theologie geleistet, der eine gediegene
Grundlage auch für weitere Forschungen bilden kann.

P. G. Heer.

M. H. Vicaire 0. P. : Saint Dominique de Caleruega, d'après les
documents du XIIIe siècle. Paris, Editions du Cerf, 1955, 314 p.

Le P. Vicaire a réuni dans ce volume, traduits en français, les documents
les plus anciens qui nous renseignent sur la vie et l'œuvre du fondateur
des Frères Prêcheurs, soit en particulier le libellus de Jourdain de Saxe
— la base de l'histoire dominicaine primitive —, les différentes légendes
qui ont suivi, les premières constitutions de l'ordre, les écrits pontificaux
relatifs à saint Dominique, le récit de ses miracles, les actes du procès de
canonisation.

Les sources du début de l'ordre, fait remarquer le P. Vicaire, existent
en de bonnes éditions. On en dira autant de la traduction qu'il en donne.
Il signale au bas des pages ou fait ressortir au moyen de caractères italiques
les passages où les manuscrits présentent des divergences ; ou bien, à la
suite d'un paragraphe, il reproduit en petit texte la teneur, légèrement
différente, d'une source dérivée de celle qu'il vient de reproduire mais qui
l'enrichit de quelques nouveaux éléments.

Sans vouloir donner un commentaire proprement dit des textes
présentés, l'auteur fournit en note les renseignements biographiques concernant

les personnages qui s'y rencontrent ou les modifications apportées
ultérieurement aux Constitutions *. Il renvoie souvent aux études critiques
dont il a, en 1938, accompagné le Saint Dominique du P. Mandonnet. Dans
l'une d'elles, avec ce dernier, il s'inscrivait en faux contre l'opinion de Schee-

ben, plaçant les premières constitutions de l'ordre après la mort du fondateur.
Le professeur allemand s'est rallié dans la suite à la thèse de ses
contradicteurs. Il l'a même dépassée, puisqu'il n'hésite pas à attribuer à saint
Dominique personnellement la rédaction de ces constitutions. Sur d'autres
points par contre, l'auteur conteste les affirmations de H. Scheeben.

A la fin, en plus de l'index des noms propres, une table renvoie aux
textes illustrant telle ou telle vertu de saint Dominique. Une autre établit,
avec dates, l'itinéraire de ses déplacements ; une troisième groupe ses diverses
prescriptions. Quatre planches en couleur, tirées du manuscrit de Rodez,
illustrent ce volume, qui sera apprécié particulièrement de ceux qui n'ont
pas la possibilité de trouver réunis les textes ici publiés ou de les lire dans
la langue originale.

L. Waeber.

1 Nous regrettons qu'il n'y en ait point, p. 91 au sujet du frère Evrard
ancien archidiacre de Langres, mort à Lausanne où, jadis, on l'avait élu comme
évêque, ce qu'il refusa d'accepter ».

233



S. Stelling-Michaud : Catalogue des manuscrits juridiques (droit canon
et droit romain) de la fin du XIIe au XIVe siècle conservés en Suisse. —
Genève, Librairie Droz, 1954, 8 planches, 130 pages.

Nach einer 13 seifigen Einführung zählt der Verfasser, Professor an
der Universität Genf, 187 Manuskripte und ihren Standort auf und gibt
dazu die spezielle und allgemeine Literatur, die zeigt, welcher Platz dem
einzelnen Manuskript in der mittelalterlichen juristischen Literatur und
in der Geschichte des Rechtsstudiums von Bologna zukommt. Das
kanonische Recht figuriert im Katalog von Stelling-Michaud mit 109 Titeln,
das römische Recht mit 53, das römisch-kanonische Prozeßrecht mit 16,
dazu kommen 9 der Rhetorik und dem Notariat gewidmete Manuskripte.
Innerhalb der beiden Rechte findet sich eine große Auswahl verschiedenster
Werke, die ein interessantes Licht werfen auf die dialektische und
kasuistische Methode der Bologneser Glossatoren, die das römische Recht als

lebendiges Recht zur Geltung bringen wollten und in deren Arbeit « die
Welt eine geistige Herrschaft über den ungeheuren, im Corpus juris
niedergelegten Stoff » erreichte, wie sich Rudolf Sohm ausdrückt und wovon
der vorliegende Katalog einen kleinen Begriff gibt. Unter den Kanonisten
sind hauptsächlich vertreten der Dominikaner Raymund de Pennafort,
Johannes de Deo, Bartholomäus de Brescia, Tancred, Johannes Andrea,
Goffredo de Trani und Buonaguida d'Arezzo. Bei den Zivilisten führt Accur-
sius ; von seinem Kommentar des Corpus juris civilis liegen 15 Exemplare
in Schweizer Bibliotheken, während von Johannes Bassiano, Azo (Porcius)
und Roffredo von Benevent nur je vier Manuskripte sich in der Schweiz
vorfinden. Die von Stelling-Michaud angeführten Manuskripte gehören
der Universitätsbibliothek Basel, den Stadtbibliotheken Bern und
St. Gallen, der Zentralbibliothek Zürich, den Kantonsbibliotheken Lausanne
und Sitten, den Stiftsbibliotheken Einsiedeln und St. Gallen, dem Valeria-
Archiv in Sitten und verschiedenen Genfer Bibliotheken.

Neben dem Wert, den ein solcher Katalog an sich hat, gibt dieses
Verzeichnis juristischer Handschriften des Mittelalters einen Einblick in
die Geschichte der Rezepticn des römischen Rechts in der Schweiz. Deshalb
beginnt das Verzeichnis auch erst mit dem Ende des 12. Jahrhunderts,
so daß die älteren juristischen Manuskripte in der Stiftsbibliothek St. Gallen
ausscheiden. Zudem finden diese in den Katalogen von Scherrer, Lehmann
und Becker ihre Ei wähnung, während verschiedene in der Schweiz liegende
Manuskripte aus der Zeit der Glossatoren und ersten Kommendatoren vor
Bartolus zwischen dem Ende des 12. und der zweiten Hälfte des 14.
Jahrhunderts bis heute unbekannt waren. Denken wir etwa an die « Summa
Decreti » des Rufinus und das « Breviarium » Bernhards von Parma in
Luzern, die « Brocardia » des Damasius in Luzern und Basel, die « Compi-
lationes antiquae » zu den Dekretalen in Genf, das Dekret Gratians mit
der Glosse des Johannes Teutonicus, die « Quaestiones » von Johannes
Bassiano und die « Dissensiones dominorum » von Hugolino Prespyteri,
die « Brocarda Azonis », welche alle vier in Sitten liegen.

Daß es Prof. Stelling-Michaud, dessen Forschungen sich seit vielen

234



Jahren auf den Einfluß der Universität Bologna auf die Schweiz konzentrieren,

gelungen ist, einige bisher unbekannte Manuskripte aufzudecken,
darf ihm zu besonderer Genugtuung gereichen. Sein Katalog erhellt den
Einfluß der Universität Bologna und die Bildung der juristischen Elite
in der Schweiz in der Zeit von 1265-1350, er bietet einen Spiegel der
juristischen Wissenschaft seit der Wiederentdeckung der Digesten, d. h. der
Wiedergewinnung des Verständnisses der römischen Jurisprudenz, und ist
ein schätzenswerter Beitrag zur Geschichte der Rezeption des römischen
und kanonischen Rechts im Gebiete der heutigen Schweiz, bei dessen

Erforschung man allerdings die von Stelling-Michaud nicht angeführten
Manuskripte, die sich früher in der Schweiz befunden haben, nicht übersehen
darf, wie z. B. die « Summa Decreti » des Sicard von Cremona aus der Abtei
Hauterive (vgl. G. Bertoni, Notice sur la bibliothèque d'Hauterive aux
XII« et XIIIe siècles, Revue des Bibliothèques, Paris 1908, p. 217 ff.).

Louis Carlen.

Hermann Wopfner : Bergbauernbuch. Von Arbeit und Leben des

Tiroler Bergbauern in Vergangenheit und Gegenwart. 1. Bd., 1. und 2. Lieferung.

443 S. — Innsbruck, Verlagsanstalt Tyrolia, 1951-54. 1. Lieferung,
kart, mit 43 Kunstdruckbildern Fr. 14.—, 2. Lieferung, mit 4 Flurkarten,
28 Tab. im Anhang sowie 47 Kunstdruckbildern Fr. 16.—.

Der hervorragende Kenner der Wirtschafts-, Rechts- und Verfassungsgeschichte

sowie der Volkskunde Tirols, Prof. Dr. H. Wopfner in Innsbruck,
unternimmt es, in diesem großangelegten Bergbauernbuch den Ertrag seiner
vielseitigen und verdienstvollen Forschungen zu einem einprägsamen
Gesamtbild zu gestalten. Geplant sind zwei Bände, die in Lieferungen erscheinen.
Aber offenbar standen auch hier der Durchführung des Planes bedeutende
Schwierigkeiten im Wege, so daß anstatt der jährlich 2-3 Lieferungen bis
heute nur 2 Lieferungen erscheinen konnten, allerdings umfaßt die zweite
mehr als den doppelten Umfang der 1. Lieferung. Der Plan des Gesamtwerkes

sieht jedoch für den 1. Band fünf, für den 2. Band sechs Lieferungen
vor. Es ist sehr zu bedauern, daß es dem Verfasser nicht vergönnt ist, die
Drucklegung rascher zu fördern ; denn es steht außer Zweifel, daß wir hier
eine sorgfältig unterbaute und trefflich illustrierte Darstellung erhalten, die
füglich weit über die Grenzen Tirols hinaus Beachtung verdient, mindestens
überall dort, wo wir alpin-bäuerlichen Verhältnissen begegnen. W. berührt
nämlich historische Probleme, die auch für die Erkenntnis schweizerischer
Verhältnisse, von den engen kirchlichen Beziehungen ansehnlicher
Territorien Tirols zum Bistum Chur ganz abgesehen, wesentlich sind.

Heben wir vorerst rühmend hervor, daß W., trotz aller entgegengesetzten
Strömungen, die sich bei den Verlegern leider mehr und mehr durchzusetzen
vermögen, auf den zu Unrecht verrufenen sogen, kritischen Apparat nicht
verzichtet. Er bietet vielmehr eine eingehende Bibliographie, die auf über
32 Seiten nicht weniger als 821 Nummern umfaßt, von gelegentlich zitierten
Schriften abgesehen. Zu jeder bedeutenden Frage werden zudem anhangs-

235



weise auch die wichtigsten Hinweise geboten. Wir möchten das besonders

unterstreichen, weil W. auf breitester Grundlage arbeitet, d. h. er richtet
sich nicht etwa auf eine Auswahl von Problemstellungen aus noch grenzt
er sein Buch in zeitlicher Hinsicht ein, sondern er bezieht sozusagen alles,
was das bäuerliche Leben in Vergangenheit und in neuerer Zeit irgendwie
näher berühren kann, in seine kritische Betrachtung ein. So ersteht ein
Bild von einem seltenen Reichtum an Ausblicken, ein wahres Panorama,
das durch die Gegenwartsnähe mancher Probleme besonders zu fesseln

vermag.
Die erste Lieferung behandelt in erster Linie, zur Grundlegung des

Buches, Siedlungsfragen in historischer Sicht, wobei für die Anfänge die

Ergebnisse der naturwissenschaftlichen, zumal der in Innsbruck gut
betreuten geographischen Forschung, geschickt eingebaut werden (Wandlungen

der Siedelungsflächen — Seen und Wald, Klima u. a. m.). Daß auch
die sprachliche Entwicklung erörtert wird, versteht sich, doch W. tut dies
in durchaus sachlicher Weise. Er betont u. a. wohl mit Recht die Isoliertheit

der illyroromanischen Bevölkerungsteile, während der deutsche Teil
durch Zuwanderung aus dem baierischen Stammland zunahm (61, vgl. zu

sprachlichen Fragen auch S. 277 f.). Bemerkenswert ist übrigens, daß nach
W. im Obcrvinschgau eine Minderheit noch im 17. Jahrhundert das
Rätoromanische sprach (89). Zahlreiche Fragen, die sich vor allem auf die
Besiedlung in Höhenlagen und auf die Nutzung des Bodens beziehen, werden
gründlich beleuchtet. Stets wird der Leser auf den Boden der Tatsachen
geführt. Manche Beobachtungen beruhen auf persönlichem Besuch der
Landschaften. Ganz kurz berührt W. auch das Thema der seelsorglichen
Betreuung abgelegener Siedlungen, der Patrozinien von Bergkapellen und deren
Übergang zu selbständigen Seelsorgestellen (101 f.). Die Darstellung schließt
in ihrem ersten Teil mit einer sehr schönen Charakteristik des Bergbauern-
geistes (127), aus der die ganze Liebe des Verfassers zu Volk und Heimat
spricht.

Nähere, wenn auch nicht unmittelbare Beziehungen zu Problemen der
Kirchengeschichte weist der 2. Teil des Werkes auf über die Teilung der
Güter und die Bevölkerungsbewegung (2. Lieferung). Es ist unmöglich, die
Fülle des Gebotenen auch nur kurz anzudeuten. Man darf sich nämlich
durch die Überschrift dieses Hauptstückes nicht über die Vielfalt der
behandelten Themen hinwegtäuschen lassen. Im Mittelpunkt der
Ausführungen steht im Grunde genommen die Familie (Hausgemeinschaft, Ur-
höfe, sogen. Söllhäuser), zumal wenn die Probleme des Erbrechtes so
umfassend gewürdigt werden, wie es hier geschieht. Schon früher betont W.
einmal treffend : k die Erhöhung des Einkommens der Grundherren
baute sich nicht bloß auf der Tatsache ihres Grundbesitzes auf, sondern war
in einem höheren Maße dadurch gerechtfertigt, daß erst die Bereitstellung
des grundherrlichen Kapitals, d. h. die Ausstattung der Bauerngüter mit
Vieh und Getreide, ihre Neuanlage ermöglicht hatte » (94). Nicht weniger
besonnen und klar würdigt nun W. die Güterteilung. Wohl unterstreicht W.
deutlich den Gedanken des Schutzes der Familie im sogen. Anerbenrecht
(Majorat), doch verkennt er trotzdem auch die schweren Unzukömmlich-

236



keiten nicht, die eine sture Anwendung des Verbots der Güterteilung nach
sich ziehen konnte (196 f.). Interessant sind die Feststellungen über die
Verbreitung der Hausteilungen, die sich besonders in der Zeit zwischen 1750-
1850 stark entwickelten. Man lese einmal die instruktive Beschreibung eines

geteilten Hauses von 1927 (218-20) und verfolge auch die hier entsprechenden
Tabellen (414 ff.).
Was W. über die Bevölkerungsbewegung berichtet, greift z. T. in die

neuere Zeit hinein. Wir möchten hier nur kurz auf den Abschnitt über die
Ursachen des Bevölkerungsrückgangs hinweisen, auf die Seuchen (234 f.,
damit im Zusammenhang stehen ja die Pestfriedhöfe, Pestkreuze,
Peststöcklein u. Pestkapellen mit entsprechenden Bildern von Pestheiligen und
Votivbildern, Zahl der Pestopfer 237 ff.), auf die Hungersnöte, den Weißen
Tod (243 f.). Die große Kindersterblichkeit führt W. besonders auf die
Pocken zurück. In der Pfarrei Enneberg starben z. B. von den in den Jahren
1801-1810 geborenen 127 Kindern 75 an Pocken. Doch vor der großen
Pockenepidemie dürfte die große Kindersterblichkeit noch andere Ursachen
haben. Wir denken an den Mangel an Hebammen und an medizinischer
Geburtshilfe überhaupt (wann wurde der Kaiserschnitt kirchlich erlaubt

Beachtenswert sind auch einzelne Bemerkungen über Ab- und
Zuwanderung aus religiösen Gründen. Zahlreiche Tiroler wanderten als Täufer
nach Mähren, katholisch gebliebene Engadiner sollen nach der Überlieferung
in Tirol eingewandert sein, was durchaus wahrscheinlich ist. Noch 1837
mußten auf Anordnung der Regierung 420 Protestanten aus dem Zillertal
das Tirol verlassen. Sie fanden in Preussisch-Schlesicn Aufnahme (250).

Viel bietet das Buch über das Ehewesen und über Fragen der Sittlichkeit.

Wenn W. das 16. Jahrhundert als eine Zeit sittlicher Verwilderung
bezeichnet (261) und später auch von der Verwandtenheirat spricht
(Inzucht), so dürfte beides in früherer Zeit wohl kaum ohne Zusammenhang
mit der besonders in alpinen Gebieten verbreiteten klandestinen Ehe sein.

Allerdings dürften hierüber wohl nur kirchliche Quellen näheren Aufschluß
geben. Über die Inzucht und ihre Folgen urteilt W. vorsichtig, indem er meint,
nachteilige Wirkungen seien schwer festzustellen (343). Heben wir noch
kurz hervor, daß im Abschnitt über das bäuerliche Gewerbe auch vom
Rosenkranzzetteln und von der Schnitzkunst im Dienste der Kirche die
Rede ist.

Für die Kirchengeschichte bedeutsamer werden wohl einzelne Kapitel
der folgenden Lieferung sein, wie wir bereits einigen Verweisen entnehmen
können. Jedenfalls darf nochmals betont werden, daß es sich hier um eine

gründliche, klug und besonnen geschriebene, von warmer Liebe beseelte
Darstellung des Tiroler Bergbauernlebens handelt.

Oskar Vasella.

237



August Hagen : Gestalten aus dem schwäbischen Katholizismus. 2. Teil.
— Stuttgart, Schwabenverlag o. J. (1950) 499 S. Auslieferung für die
Schweiz: NZN-Buchverlag Zürich. Fr. 11.30.

Dieses Buch, das uns unlängst zuging und dessen 1. Teil (1948) uns
leider nicht zur Verfügung steht, verdient ohne jeden Zweifel als eine
ausgezeichnete Leistung auch jetzt noch eine Würdigung. Biographien von
Qualität wird man immer schätzen, zumal wenn es sich um Persönlichkeiten
handelt, die weit über ihren eigenen Kreis hinaus gewirkt haben ; denn das
« schwäbisch » bezieht sich hier im Grunde genommen einzig auf die
Herkunft. Namen wie Karl Jos. Hefele, P. Pius Garns, Alois Knöpfler, Kardinal
Franz Ehrle und Heribert Holzapfel sind für jeden Kirchenhistoriker ein

Begriff. Doch auch die übrigen geschilderten Persönlichkeiten spielten, jede
auf ihre eigene Weise, in der Geschichte des deutschen Katholizismus keineswegs

eine untergeordnete Rolle. Vor allem gilt das vom Tübinger Dogma-
tiker Joh. Ev. Kuhn, von Bischof Paul L. Haffner von Mainz und dem
Volksschriftsteller Konrad Kümmel. Karl Erh. Schmöger war Provinzial
der Redemptoristen, Jos. Mast und Paul Stiegele übten als Leiter des

Priesterseminars in Rottenburg einen bedeutenden Einfluß aus, während
Jos. Eisenbarth sich auf dem Gebiete des katholischen Fürsorgewesens
hervorragende Verdienste erwarb.

Warum ist das Buch rühmenswert Einmal um seiner Sachlichkeit
willen. H. hat sich seine Aufgabe nicht leicht gemacht. Er zielt nicht auf
gewollte Erbauung, sondern auf eine zuverlässige und getreue Schilderung
des Lebens, Wirkens und des Charakters dieser Männer. Deswegen zog er,
wenn auch nicht immer im gleichen Umfang, zahlreiche Quellen heran, so

etwa das Verlagsarchiv Herder in Freiburg i. Br., Personalakten des

Württembergischen Staatsarchivs in Ludwigsburg und des Diözesanarchivs in
Rottenburg, von Tübingen ganz abgesehen. Manches konnte er aus Briefen
in seinem persönlichen Besitz schöpfen. Vieles ist durch wertvolle Hinweise
auf eine oft reiche biographische Literatur belegt.

Trotzdem liegt der entscheidende Vorzug dieser Biographien nicht darin.
Sachlichkeit ist hier sehr spürbar als Streben nach Gerechtigkeit. H. ist nicht
der Mann, der unbesehen Superlative austeilt. Im Gegenteil, er scheut sich
nicht, selbst an diesen zweifellos bedeutenden Persönlichkeiten Schwächen
des Charakters oder der wissenschaftlichen Werke hervorzuheben, Licht und
Schatten gleichmäßig zu verteilen. Das Urteil ist gelegentlich recht kritisch,
doch nie kleinlich oder irgendwie gehässig, schon gar nicht etwa oberflächlich.

Das Schöne und Erfrischende der Darstellung, ja manchmal
Bezaubernde liegt in der reichlich fließenden Lebensweisheit des Verfassers, der
das Menschliche überall gelten läßt, weil er sich wohl bewußt ist, wie relativ
und vergänglich menschliche Werte sind. Aber das Gegengewicht fehlt nicht.
Seine Gestalten sind ausnahmslos Geistliche, verdienstvolle Geistliche, und
keiner von ihnen hat dies in seinem Leben und Wirken je vergessen.
Deswegen strahlt der Glaube umso heller heraus, deswegen ist die Kritik Hs.,
selbst wenn sie scharf erscheint, stets von gesunder Wirkung. Es ist eine

gute Kost, die H. bietet, ausgezeichnet passend gerade für katholische

238



Kreise. Diese Gestalten bieten immer wieder Anlaß, zu grundsätzlichen
Problemen Stellung zu beziehen.

Zentral ist gerade der Gegensatz zwischen Liberalismus und Katholizismus,

auch wie er sich im Richtungskampf des deutschen Katholizismus
abzeichnet. Da steht öfters im Mittelpunkt die katholisch-theologische Fakultät
in Tübingen. Deutlich fühlbar ist hier die Liebe Hs. zu dieser berühmten
und zeitweise umstrittenen Fakultät. Vielleicht daß die von manchen
katholischen Kreisen damals scharf gerügten Verhältnisse in der theologischen
Fakultät für manchen Leser nicht immer klar genug gezeichnet erscheinen.
Immerhin erfährt man da und dort einiges (vgl. 173, 177) und an einer
Stelle gesteht H. auch die Berechtigung mancher Kritiken ein (238). Damit
im Zusammenhang steht übrigens der in Deutschland auch später
hervorgetretene Meinungsstreit über die Gefahren der theologischen Universitätsbildung

und den Vorzug der geschlossenen Seminarbildung. H. meint nicht
zu Unrecht : « Freilich siebt die Universität schon vorher stark. Die Ernte
ist vielleicht kleiner als in einem tridentinischen Seminar, aber um so besser.
Was den Sturm des akademischen Lebens überstanden hatte, hatte zum
größten Teil feste Wurzeln geschlagen » (237). Damit ist eben auch das
Problem von Freiheit und Autorität verbunden. H. sagt an einer Stelle
sehr schön : « So wenig es einen blinden Glauben gibt, ebensowenig einen
blinden Gehorsam. Der Gehorsam muß immer sittlich sein. Das ist aber nur
ein vernünftiger Gehorsam. Man kann die Autorität auch übertreiben,
wodurch man sie untergräbt. In der Kirche gibt es eine Freiheit in religiösen
Dingen» (152). Man lese gerade in dieser Beziehung seine kritische Würdigung
des Provinzials der Redemptoristen Karl E. Schmöger (105 ff.) und man
bekommt einen Begriff von der rückhaltlosen Wahrheitsliebe des Verfassers,
aber auch von der Weite seines menschlichen Verständnisses und seiner
Einsicht in die Bedingtheiten des Lebens. (« Kraftvoll ist etwas anderes als

hart, streng etwas anderes als herzlos. Vor allem erwartet man von einem
strengen Vorgesetzten, daß er sich selbst nicht schont und sich im Zaume
hält», vgl. Schmöger über J. M. Sailer, 114 f., sein Verhältnis zu Louise
Beck, 118 f.)

Noch mehr dringt in diesen Biographien der Kampf der führenden
Katholiken gegen den freidenkerischen Liberalismus und Materialismus
durch. Das zeigt besonders das Wirken des Mainzer Professors und
nachmaligen Bischofs P. Haffner, des Herausgebers der Frankfurter zeitgemäßen
Broschüren und Mitbegründers der Görresgesellschaft. Und es tut gut, auch
daran erinnert zu werden. Selbstverständlich spiegeln diese Biographien ein
schönes Stück katholischer Wissenschaftspflege in einer höchst bewegten
Zeit wieder. Wir erinnern bloß an die Konziliengeschichte Hefeies und an
dessen maßgebende Mitwirkung bei der Herausgabe des Kirchenlexikons
(hier kommen die Korrespondenzen aus dem Verlagsarchiv Herder zu Wort),
an die ungemein sympathische Persönlichkeit von P. Gams und den nicht
weniger anziehenden, überragenden Gelehrten Kardinal Fr. Ehrle. Schließlich

erhalten wir auch einen kleinen Einblick in die Verhältnisse der
Theologischen Fakultät in München, deren angesehenes Mitglied Alois Knöpfler

239



Noch einmal : Diese Gestalten sind Geschichte geworden, Geschichte
einer ungemein bewegten, deshalb auch interessanten Zeit. Und trotzdem
würden wir dem Buch nicht ein so hohes Lob spenden, wenn es der Autor
nicht verstanden hätte, das Biographische mit so gescheiten und lebensnahen

Reflexionen und mit einem abgeklärten Glauben an das Ewige
zu beseelen. Oskar Vasella.

Rudolf Pfister : Um des Glaubens willen. Die evangelischen Flüchtlinge
von Locarno und ihre Aufnahme zu Zürich im Jahre 1555. — 158 S. Evangelischer

Verlag A. G. Zollikon-Zürich 1955.

In der Geschichte der religiösen Auseinandersetzungen des 16.
Jahrhunderts gehört die Aufhebung oder, wenn man will, Unterdrückung der
evangelischen Gemeinde zu Locarno zu den bekanntesten Ereignissen. Das
ist sicher zu einem guten Teil der gründlichen Darstellung von Ferdinand
Meyer zu verdanken, die schon 1836 in zwei Bänden erschien, heute noch
gültig ist und für jene Zeit eine ungewöhnlich gute Leistung war.

Das vorliegende Buch von R. Pf., Privatdozent für Kirchengeschichte
an der Universität Zürich, will nicht etwa Meyers Werk ersetzen, vielmehr,
wie der Titel andeutet, eine Gedenkschrift auf die Vierjahrhundertfeier des

großen Ereignisses sein. Es baut naturgemäß nur zum Teil auf eigenen
Forschungen auf und schildert die entscheidenden Vorgänge auf Grund der
von Meyer und seither neu erschlossenen Quellen und der einschlägigen
Literatur. Es muß anerkannt werden, daß sich Pf. in der Literatur zur
Geschichte des Tessins und im besondern der protestantischen Gemeinde
Locarno gut umgesehen hat und auch die wichtigsten, von katholischen
Autoren veröffentlichten Quellen und Darstellungen berücksichtigt.

Pf. schreibt natürlich als protestantischer Pfarrer, aber er befleißigt
sich eines ruhigen, sachlichen Tones. Das will nicht besagen, daß er die
Führer der Locarner Gemeinden in religiöser Beziehung nicht zu verherrlichen

geneigt ist. Doch hat Pf. ob dieser Neigung die Erörterung
grundsätzlicher Fragen nicht zu sehr außer Acht gelassen Wir meinen damit
vor allem den Dualismus zwischen damaligem Glaubenszwang und Glaubensund

Kultusfreiheit im modernen Sinn, den jeder Leser hier besonders stark
empfinden muß, zumal wenn er keine geschichtliche Erfahrung besitzt.
Immerhin möchten wir rühmend hervorheben, daß Pf. an einer Stelle (S. 48) deutlich

sagt, daß Glaubensfreiheit im Sinne der heute geltenden Bundesverfassung

damals hüben wie drüben unbekannt war. Und den entsprechenden Hinweis

auf das Vorgehen Berns im Berner Oberland (S. 148 n. 11) ward man dankbar

entgegennehmen. Zeitlich näher steht allerdings das Beispiel des Saane-
tals, das ja mehr oder weniger mit Gewalt von Bern protestantisiert wurde.

Da und dort läßt Pf. deutlich erkennen, daß die Existenz der Locarner
Gemeinde eine staatsrechtliche, nicht eine rein religiöse Frage geworden war,
daß so gesehen der zweite Landfriede den Katholiken das Recht zu ihrem
Vorgehen gab (60), mochte auch Zürich versuchen, den Bestimmungen eine
entgegengesetzte Interpretation im Sinn der Parität beider Konfessionsteile
zu geben (62, 80), ein Gedanke, den Zürich ja auch in der Folge beharrlich

240



weiter verfolgte. An der Darstellungsweise Pfs. kann trotzdem die eine
und andere kritische Ergänzung angebracht werden. Pf. hebt richtig hervor
(43), daß die Locarner Gemeinde eine Bedrohung des Katholizismus in
Italien darstellte und die religiöse Propaganda daher u. U. eine Intervention
des Auslandes herbeiführen konnte. Die Bedeutung der Gotthardstraße muß
indessen auch von der innenpolitischen Lage her gewürdigt werden. Verloren
nämlich die katholischen Orte die uneingeschränkte Kontrolle über den
Gotthard, dann konnte ihnen der einzige freie Weg im ganzen Bereich der
Eidgenossenschaft zur Lebensmittelversorgung abgeriegelt werden, eine Gefahr,
die ihnen zufolge der Erlebnisse in den Zeiten der Kappelerkriege sehr bewußt
geworden war. Insofern handelte es sich ja gewiß auch um eine Machtfrage.
Aber sieht im übrigen Pf. auf Seite der katholischen Orte nicht zu sehr nur
Macht (66 f.). Um den Kontrast zur religiösen Haltung der Locarner
Protestanten umso schärfer herauszustellen Gewiß, Pf. geben wir ohne
weiteres darin recht, daß die kirchlichen Verhältnisse im Tessin höchst
unerfreulich waren, der Klerus im ganzen seiner Aufgabe kaum gerecht
werden konnte. Und nicht weniger zutreffend ist es, daß die entscheidenden
Anstöße zu einer inneren Reform erst vom Konzil von Trient ausgingen
(65 f.). Aber darf man deswegen den katholischen Laienführern vor dem
Konzil keine religiösen Motive für ihr Handeln zubilligen Sagt doch Pf. in
zu apodiktischer Form : « Die Vernichtung der evangelischen Gemeinde war
daher nicht einem neuen Erwachen der religiösen Kräfte des Katholizismus
zuzuschreiben ; sie war das Werk der mitregierenden katholischen Orte, also
der weltlichen Obrigkeit mit ihrer Macht » (66 f.). Weshalb aber dieses
Festhalten am eigenen Glauben

Die Bemerkungen über den so oft angefeindeten Aegidius Tschudi sind
erfreulich (63). Weniger günstig ist das Bild, das Pf. von Walter Roll
entwirft (45 ff.). Pf. macht ihn verantwortlich für den insgeheim verfolgten
Plan, die « maßgebenden Repräsentanten der Vogtei » auf den alten
katholischen Glauben zu verpflichten, was dann 1550 in der sogenannten « Ver-
schreibung », dessen Originaltext verloren ist, wirklich geschah. Aber ist
das etwas so sehr Neues Wir dürfen diese Methode ganz ruhig in Parallele
setzen zu jenen Versuchen der katholischen Orte, z. B. in Glarus und in
anderen Orten die Landsgemeinde auf die Erhaltung des katholischen
Glaubens zu verpflichten, um damit eine staatsrechtliche Grundlage für die
Verteidigung des alten Glaubens und für entsprechende Interventionen zu
gewinnen. Und wie man bestrebt war, nach Innen die konfessionelle
Geschlossenheit in ähnlicher Weise zu bewahren, zeigt etwa für Freiburg
Ch. Holder, Les professions de foi à Fribourg au XVIe siècle. Archives de
la soc. d'hist. du et. de Fribourg, Bd. 6. Daß dagegen das Spitzel- und
Denunziationswesen auch in protestantischen Orten von Staats wegen gründlich

ausgebaut worden ist, erhellt nirgends besser als aus der Darstellung
W. Köhlers, Zürcher Ehegericht und Genfer Konsistorium. Solche Verhältnisse

mögen heute nicht ideal erscheinen. Weil sie jedoch im Lichte der
geschichtlichen Entwicklung gewürdigt werden müssen, dürften manche
Äußerungen Pfs. über die Politik der kath. Orte doch etwas zurückhaltender
sein. Daß die politische und militärische Übermacht bei den kath. Orten

16 241



stand, ist insofern richtig, als sie ihre innere Schwäche durch den Rückhalt
an der fremden Diplomatie ausgleichen konnten, was auch durch die Gegensätze

unter den protestantischen Mächten wesentlich erleichtert wurde.
Pf. verkennt nicht, daß Zürich bei der Erörterung der Locarner Frage

bei den übrigen drei protestantischen Städten durchaus nicht volle
Unterstützung fand. Er betont, daß z. B. der Schaffhauser Stierli als Vogt die
Locarner Protestanten sozusagen im Stich ließ (60). Doch weshalb diese

Gegensätze im eigenen Lager-? Weshalb blieb Zürich so oft allein, bis ins
17. Jahrhundert hinein, da entscheidende Auseinandersetzungen um
Bündnispolitik und Bundesrevision im Gange waren Den Vorwurf an die drei
Städte, mangelnden Willen zur Selbstbehauptung gezeigt zu haben, lehnt
Pf. mit Recht ab. Aber erklärt sich etwa die Haltung Berns allein aus dem
Umstand, daß es mit der Waadt genug zu schaffen hatte Und Basel und
Schaffhausen Pf. spricht von mangelnder innerer Verbundenheit und daß
bei den drei Städten das realpolitische Denken überwog. Das ist gewiß
richtig. Aber ist das alles Hier öffnete sich u. E. erneut der in der eidgen.
Geschichte so bedeutsame Gegensatz zwischen staatspolitischen, aber auch
staatsrechtlichen Erwägungen einerseits und den Folgerungen aus dem
Anspruch auf alleinige Wahrheit und Geltung der eigenen Lehre anderseits.
Daher auch das scharfe Urteil Calvins über die Haltung der drei Städte (116).
Wurde dem nun einmal beiderseits festgelegten und anerkannten Staatsrecht

nicht nachgelebt, ließ sich ein Zusammenleben der beiden Bekenntnisse

in derselben Bundesgenossenschaft kaum mehr denken. Man hätte
Überlegungen dieser Art in Pfs. Buch gerne gelesen. Hätte es den Eindruck
seiner Darstellung, die in einigem doch in eine Predigt einmünden soll
(138 f.), wirklich beeinträchtigt

Die Behauptung W. Rolls und seiner Freunde, in der Locarner Gemeinde
hätten sich täuferische Einflüsse geltend gemacht, lehnt Pf. ab. In dem,
was er dazu äußert, mag man ihm Recht geben (72). Er betont selbst
rühmenswerter Weise, daß die Loslösung der Protestanten von der kath.
Kirche sich langsam vollzog (71). Wenn die Zürich am nächsten stehenden
Führer der Gemeinde auf « Rechtgläubigkeit » bedacht waren, besagt das

u. E. noch nicht, daß andere Strömungen nicht auch aufgetaucht wären.
Mußte sogar Giov. Beccaria nach der Aufnahme der Flüchtlinge in Zürich
sich dem Synodalexamen unterziehen (125), sprach sich darin auch nach
Pf. ein gewisses Mißtrauen Zürichs aus.

Der Stil Pfs. ist einfach und klar. Nur daß Pf. ab und zu die Zeitenfolge

nicht beachtet und die Konjunktiva außer acht läßt, wirkt störend
(31, 36, 54, 59 usw.). Das Verdienst Pfs. ist es, die Quellen sorgfältig
nachgearbeitet zu haben und manchen guten Hinweis zu vermitteln. Wahrscheinlich

hätte über Cantimori hinaus Fed. Chabod, Per la storia religiosa dello
Stato di Milano durante il dominio di Carlo V. Note e documenti. Annuario
del R. Istituto storico italiano per l'età moderna e contemporanea II-III
(1936-37) noch einiges Neue über italienische Flüchtlinge im Tessin geboten.
Nach allem, was wir kritisch geäußert haben, möchten wir nochmals hervorheben,

daß der Wille Pfs. zu Sachlichkeit und Gerechtigkeit rühmenswert

ist. Oskar Vasella.

242



Georg Franz : Kulturkampf. Staat und katholische Kirche in
Mitteleuropa. — Verlag Georg D. W. Callwey, München. 1954. 355 S.

Es soll gleich vorweggenommen werden, daß wir es hier mit einem
hochinteressanten, überaus anregenden, ja sogar aufrüttelnden Buche zu tun
haben, das zur innern Auseinandersetzung mit seinem gerade heute wieder
hochaktuellen Gegenstand anregt. Was diese Darstellung des mitteleuropäischen

Kulturkampfes vor vielen anderen Bearbeitungen des gleichen
Themas auszeichnet, ist die vorbildliche Unparteilichkeit, der ehrliche Wille
zur unbedingten Objektivität. Es geht Franz weder um Anklage noch um
Rechtfertigung, sondern einzig darum, die Hintergründe und treibenden
Kräfte der politischen und geistigen Vorgänge aufzudecken, welche dem

Kulturkampf des 19. Jahrhunderts sein ganz spezifisches Gepräge verliehen
haben. Er stellt das große Ringen der katholischen Kirche mit den Mächten
der Zeit in den umfassenden gesamteuropäischen Zusammenhang hinein und
gelangt so zu Erkenntnissen, die manche bisherige Ansichten einer
weitgehenden Revision unterziehen. Das Buch wird daher nicht bloß auf
Zustimmung stoßen. Wie der temperamentvolle Wiener Kulturhistoriker
Friedrich Heer, mit welchem Georg Franz in vielen Zügen geistesverwandt ist,
fordert er zu befruchtender Diskussion heraus.

Franz unterscheidet zwei Hauptaspekte des großen gesamteuropäischen
Vorganges, den der Kulturkampf darstellt : « den modernen mit der
atheistischen Schlußfolgerung, vertreten durch die neuaufgestiegene bürgerliche
Intelligenz und den überlieferten der Zweigewalten théorie, der von den
Trägern der beiden traditionellen Gewalten verfochten wird» (13). Mit dem

Emporstreben des dritten Standes wandelt sich der Kulturkampf « aus einem
Kompetenzstreit der weltlichen und geistlichen Gewalt zum Angriff einer
neuen Gesellschaftsschicht auf die weltliche und geistliche Gewalt, dessen

Ziel es war, beide zu beseitigen, weil sie soziologisch von der gleichen Schicht,
dem Adel, getragen wurden, der als reaktionäre Macht mit staatlichen und
kirchlichen Mitteln seine Herrschaft zur weiteren Ausbeutung der bisher
unterdrückten Gesellschaftsschichten aufrechtzuerhalten suchte» (15). Die
Wurzeln dieser Entwicklung werden bis in die Zeit des Absolutismus
zurückverfolgt.

Das 59 Seiten umfassende Einleitungskapitel, das die « Zeit der
Vorbereitung » des eigentlichen Kulturkampfes zum Gegenstand hat, bietet eine
anschauliche Synthese über die großartige innere und äußere Restauration,
welche die Kirche vom Ende des 18. bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts
durchlaufen hat. Drei wichtige Einflüsse von außen haben diese
Aufwärtsentwicklung begünstigt : die Revolution, die Restauration und die liberale
Bewegung. Der Verlust an weltlichen Gütern in der Revolutionszeit erleichterte

den geistigen Flügelschlag und ermöglichte die Selbstbesinnung auf die

spirituellen Aufgaben » (18). Der Bund der Kirche mit den nichtkatholischen
legitimen Fürsten der Restauration förderte die Ausbildung des päpstlichen
Zentralismus. Die liberale Bewegung schließlich mit dem Gedanken der
individuellen und korporativen Freiheit erwies sich als der « mächtigste Hebel,
um die Fesseln staatskirchlicher Bedrückung zu sprengen » (28). Das für die

243



Restaurationszeit charakteristische Bündnis zwischen Thron und Altar zum
gemeinsamen Kampfe gegen die Kräfte des Umsturzes wurde erst durch den
Kölner Mischehenstreit zerschlagen. Daran zerbrach auch die christlich-
konservative Solidarität. Mit der Entstehung katholischer Parteien, die
sowohl gegen die Mächte des Umsturzes wie gegen den monarchisch-absolutistischen

Staat kämpften, lebte der konfessionelle Geist, der durch den
liberalen Paritätsstaat überwunden schien, wieder auf. In den Dreißiger
Jahren vollzog sich so in der katholischen Restaurationsbewegung die
entscheidende Wendung vom Innern zum Äußern, vom Glauben zur Politik.
« Der Katholizismus verbündete sich nun mit den Kräften der Zeitbewegung
gegen den Hauptfeind, den monarchisch-absolutistischen Staat ; er benützte
die Programmpunkte und die Kampfmethoden der Bewegungspartei und
kämpfte in einem ungewollten Bündnis mit der Umsturzpartei gegen die
weltlichen Ordnungsmächte » (42). Damit zeichneten sich bereits die Fronten
des Kulturkampfes in Preußen-Deutschland unter Bismarck ab. Darauf soll
kurz noch eingegangen werden.

Im Hauptteil schildert der Verfasser die verschiedenen Phasen des

Kulturkampfes in Italien, Österreich, der Schweiz und im kleindeutschen
Reich. Dabei nehmen sachgemäß die Vorgänge in Preußen den größten
Raum ein. Es ist hier nicht möglich, die reiche Fülle an z. T. völlig neuen
oder doch bisher zu wenig betonten Zusammenhängen in ein paar Sätzen
zusammenzufassen. Die Lektüre ties Buches drängt sich all jenen auf, denen
eine beide Teile befriedigende Gestaltung des Verhältnisses zwischen Kirche
und Staat am Herzen liegt, nicht zuletzt den Politikern aller Schattierungen.

Im protestantischen Preußen hatte die katholische Kirche mit der
Verfassung vom 31. Januar 1850 « ein Maß der Freiheit und der ungehinderten
Entwicklung » erreicht, « wie in keinem katholischen Staate » (187). Franz
sieht die Ursachen des kirchenpolitischen Konfliktes nicht in erster Linie
auf Seiten Bismarcks. Die Persönlichkeit des Kanzlers lieh ihm nur « die
individuellen dramatischen Züge ». Seine konservative Staatsauffassung hatte
nicht « eine kirchen- oder gar religionsfeindliche Grundlage ». « Den Kanzler
mit den kirchenpolitischen Zielen der Nationalliberalen zu identifizieren, war
eine völlige Verkennung seiner Persönlichkeit, seines staatsmännischen Wirkens

und Wollens, der auch seine eigene Partei, die Konservativen, zum
Opfer fielen » (189). Er traf sich mit den Nationalliberalen darin, daß er im
politischen Katholizismus « den gefährlichsten Feind Preußens und seiner
deutschen Sendung » sah (190). Es ging ihm um die Rettung seines
monarchistischen und nationalistischen Staatsprinzips gegen die
demokratischparlamentarischen und internationalen Kräfte, die außer in der Sozialdemokratie

in der katholischen Zentrumspartei organisiert waren. Aus dem Kampf
gegen die katholische Partei « war gegen den Willen des Kanzlers ein furchtbarer

Kampf gegen die katholische Kirche geworden » (277). Die eigentlichen

Fronten in diesem Ringen waren die Nationalliberalen und das

Zentrum. Die Nationalliberalen betrieben den Kulturkampf als Herzensanliegen,

mit dem Ziel der Schaffung einer romfreien Nationalkirche. Ihr
linker Flügel wollte die Kirche überhaupt beseitigen und nur noch eine
weltliche Kultur anerkennen. Aber auch den katholischen Politikern macht

244



Franz den Vorwurf, den Kirchenkampf für ihre weltlichen Zwecke
mißbraucht und die konfessionellen Interessen über die des Staates gestellt zu
haben. Es wäre für die Katholiken leicht gewesen, betont er, im Kampfe
gegen die Liberalen die Zusammenarbeit mit Bismarck zu finden. Der Kanzler

habe sogar ernsthaft damit gerechnet. Die Verwirklichung einer
konservativen Koalition hätte dem deutschen Schicksal eine grundsätzlich andere
Wendung geben können. Bismarcks Hauptfehler war seine zu einseitige
Auffassung des Papsttums als einer rein politischen Macht. Er sah aber seinen
Fehler ein. Seine Versuche jedoch, « auf dem Wege einer Vereinbarung mit
der Kurie zu einer Beilegung des Konfliktes zu kommen, waren zum Scheitern
verurteilt durch die starrsinnige und unversöhnliche Art des regierenden
Papstes » und einer extremen Partei innerhalb der Kirche, welche die kuriale
Politik beherrschte (226).

Die große Wendung zur Versöhnung kam erst nach dem Ableben
Pius' IX. mit dem Pontifikat Leos XIII., « der versöhnliche Haltung,
diplomatische Gewandtheit und unerschütterliche Beharrlichkeit bei der Behauptung

der wesentlichen Interessen der Kirche in seltener Weise vereinte ».

Leo XIII. tat den entscheidenden Schritt zum Frieden « aus höchster Warte »

und « gegen den Willen der klerikalen Partei » (260). Der Abbau des

Kulturkampfes wurde durch die oppositionelle Haltung des Zentrums, « die geradezu

in Gegensatz zu Roms Friedensbemühungen stand » außerordentlich
erschwert (263).

Franz bezeichnet den Abschluß des Kulturkampfes als i eine der letzten
großen Leistungen der klassischen Diplomatie des Abendlandes, deren Ziel
immer der Ausgleich rebus sie stantibus zwischen den Gegnern war, die
sich als Vertragspartner respektieren » (279). Diese Achtung vor dem Gegner,
« eine der größten sittlichen Grundlagen des europäischen Staatslebens »,

wurde durch die k Maßlosigkeit in der Zielsetzung » der von unten aufsteigenden

weltanschaulichen Massenparteien der Liberalen, Katholiken und
Sozialdemokraten in Frage gestellt. Leos XIII. Kardinalstaatssekretär Franchi hat
denn auch dem politischen Katholizismus gegenüber klar Stellung bezogen.
Er lehnte die Bezeichnung « katholische Partei » für das Zentrum ab, da der
Katholizismus keine Parteisache sein dürfe. « Ein politischer Katholizismus
sollte überhaupt nicht existieren », schrieb er. « Die einzelnen Katholiken
dürfen als Staatsbürger sich einer jeden ehrlichen politischen Partei, nämlich
jeder solchen sich anschließen, deren Prinzipien und Tendenzen den
göttlichen Vorschriften und Einrichtungen nicht widersprechen » (249).

Abschließend mag noch Franz' Urteil zur italienischen Frage
wiedergegeben werelen. Er sieht die « Hauptursache der politischen Schwierigkeiten
der Kurie » in ihrer intransigenten Haltung, welche « die revolutionäre
Lösung des italienischen Problems geradezu erzwang » (64). « Das starre
Festhalten an einer nicht bloß veralteten, sondern auch ungerechten sozialen
und politischen Ordnung, die durch die Entwicklung weit überholt war,
setzte ihre Verteidiger in Unrecht » (70).

Hans Wicki.

245



100 Jahre Zisterzienser in Mehrerau 1854-1954. Mehreraugrüße. Neue
Folge I. Buchdruckerei Eugen Russ, Bregenz 1955. 218 S.

Les Pères cisterciens de Mehrerau ont publié cette « Festschrift » à
l'occasion du centenaire de leur abbaye. On sait le lien qui rattache Mehrerau
à la Suisse, l'intérêt que présentent par conséquent pour nous plusieurs
des dix-huit travaux réunis dans ce volume.

Le P. Colomban Spahr retrace les origines de 1' « Au am See » ou — autre
nom donné au couvent — de « St. Peter an der Au » (parce que l'église
primitive, qui datait du début du XIIe siècle, avait comme patrons les
Princes des apôtres) et qui finit par s'appeler Mehrerau ou Augia Maior,
par opposition à la Minderau, soit Weissenau près de Ravensberg. Après
une existence de 800 ans, le couvent fut supprimé, en 1806, par décision
du gouvernement bavarois. L'église baroque, construite un peu avant le
milieu du XVIIIe siècle, fut démolie parce que jugée inutile et ses matériaux
furent employés au port de la cité voisine de Lindau.

Ce n'est qu'un demi-siècle plus tard, en 1854, qu'on assiste, en Suisse,
à Wettingen, à la résurrection de Mehrerau. Wettingen remontait à 1227.
Le couvent était l'ami des Habsbourg : c'est là que, après son assassinat,
fut enterré provisoirement Albert Ier d'Autriche. A la Réforme, près de la
moitié des religieux passèrent au protestantisme 1. Après la bataille de

Cappel, le couvent se ressaisit, sous la direction de l'abbé Jean Schneuwly,
puis surtout, à la fin du siècle, sous celle de Pierre Schmid, celui que l'on
a appelé le second fondateur de Wettingen. Trente ans après l'extinction
de Mehrerau, le même sort atteignit sa sœur en Suisse : en 1833, le
gouvernement argovien y interdisait l'acceptation de novices, et, sept ans
plus tard, il supprimait le monastère, à la mort de l'abbé. Mais, contrairement

à ce qui eut lieu à Saint-Urbain, celui-ci avait été remplacé encore
avant l'exil de telle sorte que, malgré leur dispersion, les religieux conservaient

un chef. En 1854, après treize ans d'essais divers — le dernier à

Werthenstein — et d'innombrables démarches, les moines chassés de

Wettingen s'installaient à Mehrerau. Le P. Albéric Zwyssig, l'auteur du
Cantique suisse, était du nombre ; il fut même l'âme de l'entreprise. Sans
lui, disait un moine de Muri-Gries, elle aurait échoué. Il composa, pour
la reprise de possession de Mehrerau, une messe qui fut exécutée le
18 octobre. Ce fut son chant du cygne : un mois plus tard, le 19 novembre,
la mort l'emportait ; il était âgé de 46 ans seulement.

L'accueil enthousiaste fait aux moines à leur retour était de nature
à leur donner confiance ; ils se heurtèrent néanmoins à de sérieuses
difficultés. Il s'agissait de rendre à leur destination primitive des bâtiments
qui, après différents usages, avaient été convertis en fabrique. Il fallut
ensuite reconstruire une nouvelle église, qui fut consacrée en 1859, transformer

1 L'auteur note cette survivance bizarre : jusqu'en 1838, les paroisses
zurichoises réformées de Höngg, Kloten et Thalwil ont conservé le patronat de Wettin-
gen, tandis que, inversement, c'étaient les moines du couvent qui nommaient
les pasteurs protestants de ces trois paroisses.

246



en collège la modeste école latine, avec internat, ouverte en 1854. Non
sans quelques inévitables redites, on nous raconte, groupée autour de celle
de ses abbés, l'histoire du monastère et de ses dépendances jusqu'à l'heure
actuelle. En 1854, les religieux de Mehrerau étaient principalement d'origine
suisse : des Argoviens avant tout, puis des Saint-Gallois, des Lucernois
— peu, par contre, des cantons primitifs. Mehrerau était à la tête de la
Congrégation cistercienne suisse, qui fit place, en 1888, après la fondation
de Marienstatt, à la congrégation helvético-allemande. Douloureuses furent
les années de la première guerre mondiale, et plus pénibles encore celle
de l'occupation du monastère par les nazzi. Entre temps, sous l'impulsion
de l'abbé Cassian Haid, réfugié en Suisse, Mehrerau essaimait, en particulier
à Hauterive. Et puis, la guerre terminée, les religieux dispersés rentrèrent.
Plusieurs étaient tombés au champ d'honneur ; d'autres avaient été enlevés

par la maladie en bas âge. Le couvent fut rendu à sa destination par les

troupes d'occupation : le gymnase, l'école d'agriculture rouvrirent leurs
portes, les locaux furent remis en état, les élèves réintégrèrent leurs salles
de classe : une fois de plus se vérifiait la devise de Wettingen : « Non mergor » ;

le monastère de Mehrerau voyait s'ouvrir pour lui une nouvelle période
de prospérité : celle qui lui a permis de célébrer dans l'allégresse son premier
centenaire.

L. Waeber.

Anton Scherer : Ludwig Snell und der schweizerische Radikalismus
(1830-1850 Beiheft 12 der Zeitschrift für Schweizerische Kirchengeschichte.
— Universitätsverlag Freiburg Schweiz 1954. xx + 190 S.

Man möchte es fast als Wagnis bezeichnen, das gestellte Thema zum
Gegenstand einer wissenschaftlichen Erstlingsarbeit zu wählen. Zwar ist das
äußere Geschehen, das zur Behandlung kommt, auf den kurzen Zeitraum
von zwanzig Jahren beschränkt ; die geistesgeschichtlichen Zusammenhänge
hingegen, die zu einer gerechten Würdigung der treibenden Kräfte und führenden

Persönlichkeiten im Zeitalter des Liberalismus dauernd vor Augen
gehalten werden müssen, kennen keine zeitliche Begrenzung und bedürfen
zudem noch einer weitgehenden Neubearbeitung. Man wäre daher geneigt, mit
einer gewissen Skepsis an die vorliegende Arbeit heranzugehen. Scherer ist
aber seinem weitläufigen Gegenstand im allgemeinen durchaus gerecht
geworden. Er beschränkt sein Thema auf den Anteil Snells an der schweizerischen

Verfassungsbewegung, an der liberalen Schulpolitik und an den
kirchenpolitischen Auseinandersetzungen der Jahre 1830 bis 1850. Es zeugt
von den hohen Qualitäten des Verfassers, daß er nirgends der Gefahr allzu
breiter Darstellungsweise erliegt. Er hält sich vorteilhaft an die wesentlichen
Linien, zeigt Sinn für die geistigen Zusammenhänge und weiß den Leser
stets in Spannung zu halten. So entsteht ein plastisch-anschauliches Bild
der vielseitigen und starken Persönlichkeit Ludwig Snells, der zweifellos zu
den einflußreichsten deutschen Emigranten zählt, denen unser Land im
letzten Jahrhundert Asyl bot.

Und doch vermag Scherers Darstellung den kritischen Betrachter nicht

247



restlos zu befriedigen. Man wird der Eigenart des schweizerischen Radikalismus

und seiner Führerpersönlichkeiten nicht beikommen, wenn man nicht
auch die konservativ-legitimistische Reaktionsbewegung gegen die Mächte
der Zeit mit in die Betrachtung einbezieht. Wir haben es hier im Grunde

genommen mit zwei radikalen Bewegungen zu tun. Die eine ist in ihrem
Wesen ohne die Existenz der andern nicht zu erfassen. Beide arbeiten oder
liebäugeln mit dem Mittel nackter Gewaltanwendung, beide suchen
Anschluß an nichtschweizerische Mächte. Aber während der radikale Extremismus

den Geist der Zeit in seinen Segeln hatte, fehlte es dem konservativen
Legitimismus an der zugkräftigen politischen Idee. Man darf sich der
Tatsache nicht verschließen, daß Ideen, wenn sie wirksam werden wollen, auf
aufnahmebereiten Ackerboden fallen müssen. Insofern ist der Sieg der
neuen Staats- und Gesellschaftsordnung ein Beweis dafür, daß die Zeit für
eine neue Entwicklung reif geworden war und das Alte, das unterging, der
inneren Lebenskraft entbehrte. Polizeimaßnahmen waren untaugliche Mittel
in diesem Ringen ; Ideen können nur durch überlegene Ideen überwunden
werden. Der legitimistischen Verschwörung gegen den Zeitgeist, so wie sie
sich etwa um Karl Ludwig von Haller und seinen Freundeskreis zusammengefunden

hatte, ist bisher in der Geschichtsbetrachtung des 19. Jahrhunderts
zu wenig Beachtung geschenkt worden. Der Haller-Nachlaß, der heute im
Freiburger Staatsarchiv der wissenschaftlichen Erschließung offen liegt,
wird in diesem Zusammenhang überraschende Aufschlüsse bringen. Schon
die paar Bruchstücke, die J. D. Murith in seinem Aufsatz « Un groupe
international d'Ultras sous la Restauration et la Monarchie de Juillet" (Annales
fribourgeoises 1953, S. 89-121) geboten hat, sind überaus aufschlußreich.

Weil Scherer an diesen Zusammenhängen vorbeisieht, wirkt seine
Betrachtungsweise da und dort etwas schematisch. Wenn wir zum wirklichen
Bild des immer noch allzu stark im Zwielicht der Parteien stehenden 19.
Jahrhunderts vorstoßen wollen, können wir bei der Beurteilung seiner geistigen
Kräfte und ihrer Träger kaum nuanciert genug sein.

Hans Wicki.

Boner Georg : Der Aargau in den Verhandlungen über die Errichtung
des Priesterseminars der Diözese Basel. (1828-1861). 99 S. S-A aus:
Argovia, Jahresschrift der historischen Gesellschaft des Kantons Aargau.
Bd. 66. Aarau, Sauerländer 1954.

Ein erstes Diözesanseminar war für das Bistum Basel nach den
Weisungen des Tridentinums von 1563 im Jahre 1608 in Pruntrut, am Sitz des

Bischofs, gegründet worden, ging aber nach wenigen Jahrzehnten wieder
ein. Eine Neugründung von 1716, die den Jesuiten übergeben wurde, mußte
1792 nach Umwandlung des Fürstbistums in die Raurakische Republik
durch das revolutionäre Frankreich aufgegeben werden, erstand aber 1821
wieder und fiel 1836 den radikalen Anstrengungen der Stände des
Siebnerkonkordats zum Opfer. Inzwischen war aber 1828 die Reorganisation des
Bistums Basel nach langwierigen Verhandlungen zustande gekommen, deren

248



Bestimmungen allerdings vom Großen Rat des Kt. Aargau nach hitziger,
mehrstündiger Debatte stark mehrheitlich abgelehnt wurden.

Hier setzt die einläßliche und gründliche Darstellung Dr. Boners ein.
Denn ein Hauptanliegen der Aargauer Radikalen unter der Aegide Augustin
Kellers war die Führung des Priesterseminars in einem ausgesprochen Staats
kirchlichen Sinn, vor allem des schon von Josef IL zum Prinzip erhobenen
« Jus inspectionis et cavendi » des Staates. Man fühlte sich in Aarau durch
das Konkordat von 1828 in den «landesherrlichen Souveränitätsrechten»
verletzt, zu denen auch die Überwachung der moralischen und religiösen
Erziehung der angehenden Priester gerechnet wurde. Ja, man sprach von
Verletzung der Nationalehre und Gefährdung des innern Friedens, fürchtete
sogar, nach immer noch modernen Schlagworten, den Einfluß der Jesuiten
auf das neue Seminar Der Aargau trat denn auch erst 1830 dem neuen
Bistum Basel bei, zusammen mit dem Thurgau, und erst, nachdem seine

Regierung sich zum hoheitlichen Plazet verstanden hatte. Auch der neue
Bischof J. A. Salzmann (1829-1854) betrachtete die Lösung der Seminarfrage

als seine dringlichste Aufgabe. Es handelte sich dabei um einen Ordi-
nandenkurs, denn in Luzern und Solothurn bestanden die alten theologischen
Lehranstalten, die frühern Jesuitenkollegien, weiter ; sie sollten zwar als
solche erhalten bleiben, entsprachen aber nicht dem Begriff des Diözesan-
seminars im Sinne des Tridentinums.

Die Beratungen, die nun auf Wunsch des Bischofs vonseite der Diözesan-
konferenz einsetzten, ließen schon bald die Widerstände ahnen, die aus
dieser Richtung entstehen würden : Staatliche Aufsicht, Bestätigung von
Regens und Subregens sowie der Statuten, regierungsrätliche Bewilligung
für den Eintritt ins Seminar, nicht zuletzt die finanziellen Leistungen der
einzelnen Kantone. Und zwar erfolgten diese Besprechungen ohne Fühlungnahme

mit dem Bischof. Dieser konnte sich mit dem ihm nachträglich
vorgelegten Entwurf nicht zufrieden geben, wies ihn aber auch nicht
entschieden genug zurück, was von der Kommission als Zustimmung gedeutet
wurde. Die grundsätzlichen Meinungsverschiedenheiten aber blieben, und
sie tragen die Hauptschuld an der jahrelangen Verschleppung der so
dringend nötigen Seminarlösung, wobei die politische Erregung der
Regenerationsjahre nach 1830 naturgemäß die Spannung nur verschärfen konnte.

1837 wurde indes die Frage auf Mahnung Berns wieder aufgegriffen,
als das Seminar in Pruntrut aufgehoben war und die katholischen Theologen
des Jura ihre Studien in Freiburg i. Br. und Besançon absolvieren mußten.
Man zog diesen auswärtigen Schulen ein einheimisches Priesterseminar
« unter Aufsicht eines weisen Bischofs und Mitwirkung freisinniger
Regierungen » vor. Aber gerade das wollte der Aargau nicht, « eine Lehranstalt,
gewissermaßen unter den Augen und dem Einfluß eines bischöflichen Hofes ».

So mußten auch diese Verhandlungen erfolglos bleiben. Sie erhielten aber
neuen Impuls durch den Klostersturm von 1841. Schon bald nach
Aufhebung der Abtei Muri wurde der ausgesprochen liberale Pfarrer von
Wohlenswil, Johann Konrad, mit der Ausarbeitung eines Planes der
Errichtung eines « Priesterhauses » beauftragt, das er ausgerechnet nach Muri
verlegen wollte, nachdem dort das « Panner des Fanatismus » ausgezogen

249



sei. Aber selbst Keller mußte das Projekt als undurchführbar ablehnen.
Neuen Auftrieb gab der Seminarfrage das Jahr 1844 mit der Berufung der
Jesuiten nach Luzern. Hier tauchte nun der Plan eines Seminars in Solothurn
auf durch Ausbau der bestehenden Lehranstalt mit weitgehender staatlicher
Aufsicht, aber ohne Einfluß des Bischofs, eine Idee, die vorerst gegenüber
Freischaren und Sonderbundskrieg zurücktreten mußte. Als Intermezzo
ließ die Schaffung eines Schweiz. Bundesstaates 1848 einen schon 1832, im
Zusammenhang mit der geplanten eidg. Hochschule genährten Gedanken
wieder aufleben, nämlich den einer eidg. katholisch-theologischen Fakultät.
Grundlegend war hier die Idee, die schon Josef IL bei seinen Zentral-
seminarien vorgeschwebt hatte, liberalgesinnte Professoren anstellen und
unter Aufsicht halten zu können. Aber die Staatsuniversität fand vor den
Räten keine Gnade, und so fiel auch der Plan einer eidg. Fakultät dahin.
So wurde man wieder etwas bescheidener, und das Seminar in Solothurn
gewann wieder mehr Aussichten. Wenn es aber auch jetzt nicht verwirklicht

werden konnte, so deswegen, weil man den liberalen Bogen neuerdings
überspannte, sodaß selbst der sonst so entgegenkommende Bischof Salzmann
die Vorschläge der Konferenz von 1852 vornehm, aber entschieden
ablehnte, nachdem übrigens die Beschlüsse fast 3/4 Jahre nach der Versammlung

ihm unterbreitet worden waren. Schließlich suchten der päpstliche
Geschäftsträger in Luzern, J. M. Bovieri und der neue Bischof Karl Arnold
(1854-1862) weitern Verschleppungen der Angelegenheit durch die Erklärung
entgegenzutreten, es dürften nur noch solche Kandidaten geweiht werden,
die ein dreijähriges Studium an einer theologischen Lehranstalt und einen
einjährigen Weihekurs absolviert hätten. Dem wich nun Augustin Keller
dadurch aus, daß er seinen Lieblingsplan eines Kantonalseminars wieder
vorbrachte und zwar im Kollegiatstift Zurzach unter Leitung des dortigen
Stiftskapitels. Tatsächlich beherbergte das Stift zu S.Verena von 1857-59
einen praktischen Seminarkurs, der indes nur elf Wochen dauerte und der
Intention des Bischofs nicht entsprechen konnte, zumal er fast nur von
Aargauern besucht war.

Unterdessen gingen aber die Verhandlungen unter den Diözesanständen
doch weiter und gelangten 1858, volle 30 Jahre nach der Wiederherstellung
des Bistums, zum Abschluß. Immerhin, es war für Bischof Karl Arnold
keine ideale, aber auch keine unannehmbare Lösung, die zudem nicht ohne
große Zugeständnisse erreicht wurde, so groß, daß der Bischof erklärte,
die neue Konvention der Kurie nicht mitteilen zu wollen. Trotzdem konnte
sich der Aargau erst drei Jahre später entschließen, dieser Übereinkunft
beizutreten. Was auch diese Verhandlungen erschwerte, war die stete Forderung

eines staatlichen Aufsichtsrechtes, wodurch die durch das Konkordat
von 1828 zugesicherte kirchliche Leitung des Seminars ungebührlich
eingeschränkt wurde. Die Konferenz in Solothurn — ohne Aargau — brachte
die Bestätigung der ein halbes Jahr früher gemachten Vorschläge auf den
ersten Regens, Prof. Keiser und den Subregens Amrein. Damit war aber
auch der erste Schritt zur Verwirklichung des Solothurner Seminars getan,
wenn es auch jetzt nicht ohne staatskirchliche Nörgeleien abging. So konnte
endlich am 4. Januar 1860 die Eröffnung des Seminars im ehemaligen

250



Franziskanerkloster Solothurn erfolgen. Die unnachgiebige Regierung des

Aargaus stellte aber auch jetzt noch den Antrag, für die drei Theologen
ihres Kantons den Kurs in Zurzach nochmals zu führen. Mußte der Bischof
dieses Ansinnen zurückweisen, so ließen auch die übrigen Stände, die ja
mehrheitlich liberal waren, Keller im Stich, der selbst nach dem Beitritt
zum Seminarbeschluß von 1861 an seinem «Recht» auf ein Kantonalseminar

festhielt.
Die überaus aufschlußreiche, eindringende Arbeit Boners schließt mit

dem Ausblick auf den nahenden Kulturkampf, der dem Seminar nach kaum
zehnjährigem Bestand den Untergang brachte. 1878 erstand es wieder in
Luzern. 50 Jahre später erhielt Solothurn, im Jubiläumsjahr der Reorganisation

des Bistums, seinen Ordinandenkurs wieder und zwar, entsprechend
dem Konkordat von 1828, unter ausschließlich kirchlicher Leitung, um die
der Streit durch all die Jahrzehnte geführt worden war. Die ganze,
vorzüglich dokumentierte Arbeit Boners ist ein wichtiger Beitrag nicht nur
zur Basler Bistumsgeschichte, sondern zur Schweiz. Kirchengeschichte
überhaupt. Und es ist ein erfreuliches Zeichen heutiger Sachlichkeit, daß sie

in der maßgebenden Zeitschrift des Kantons Aargau Aufnahme finden
konnte.

P. G. Heer.

Hegner Regula : Geschichte der March unter schwyzerischer Oberhoheit.
240 S. S-A aus : Mitteilungen des hist. Vereins des Kt. Schwyz, Heft 50.

Bei dieser Freiburger Dissertation handelt es sich um die fleißige Arbeit
einer gebürtigen Märchlerin, heute Frau Prof. Dr. R. Lutterotti (Schlotthofweg

12), Innsbruck. Zeitlich beschränkt sich die Darstellung auf das

spätere Mittelalter nach der Loslösung der March von der habsburgischen
Grafschaft Rapperswil und ihrem Übergang an die Schwyzer. Naturgemäß
berücksichtigt die These vor allem die politische Entwicklung bis zur
Helvetik und die rechtlichen Verhältnisse. Sie bietet aber auch manche interessante

Einzelheiten für den Kirchenhistoriker, besonders seit der Reformation.
Hatten die Zürcher schon im 15. Jahrhundert sich intensiv um die March

interessiert, die eben nur politisch durch das Landrecht sich Schwyz
angeschlossen hatte, wirtschaftlich und verkehrspolitisch dagegen mehr zur mächtigern

Limmatstadt hinneigte, so mühte sich diese seit dem Auftreten
Zwingiis, das Gebiet am oberen Zürichsee für die neue Lehre zu gewinnen.
Wenn die March indes dem katholischen Glauben treu blieb, — eine Minderheit

nahm zwar die Reformation an —, so ist dies nicht so sehr dem Einfluß

der Schwyzer zu verdanken, denen gegenüber sich die March
weitgehende Selbständigkeit bewahrt hatte, sondern weil es der Einstellung der
Mehrheit der Bevölkerung entsprach. Trotzdem im benachbarten Gaster und
in Glarus die neue Lehre Eingang fand, Gaster zudem, ungeachtet seines
Landrechtes mit Schwyz, die Sperre von 1531 mitmachte, beobachtete die
March im 2. Kappelerkrieg bewaffnete Neutralität, hielt aber grundsätzlich

zu Schwyz und trug nicht wenig dazu bei, daß dieses von den Kriegswirren

verschont blieb.

251



Im spätem 16. Jahrhundert gab besonders der Klerus der March, der
sich den Reformbestimmungen von Trient nur ungern fügte und vielfach
Schwierigkeiten disziplinarer Art bot, zu Klagen Anlaß. Aufschlußreich ist
in dieser Hinsicht der Visitationsbericht von 1586, nach dem Bildung und
Moral der Geistlichen ungefähr auf gleich geringer Stufe standen. Der Krieg
von 1712 steigerte die Unzufriedenheit der Leute in der March, nachdem
sie seit dem Dreißigjährigen Krieg von Schwyz fast als reines Untertanenland

behandelt wurden. Darum der Plan, mitten im Toggenburgerkrieg,
der Regierung die Waffenhilfe zu versagen und sich Zürich anzuschließen,
immerhin unter Vorbehalt der alten Freiheiten und der katholischen Religion.
Schwyz lenkte darauf, der Not des Augenblicks gehorchend, vorübergehend
ein, machte aber mit seinen Zugeständnissen nicht ernst, sodaß die Lage
in den folgenden Jahrzehnten gespannt blieb. So war es nicht zu verwundern,
daß die Ideen der französischen Revolution hier, wie in manch andern Teilen
unseres Landes, vielfach begeisterte Anhänger fanden, wenn es auch nicht
zum offenen Aufstand kam. Wie wenig aber die Herren in Schwyz die
Zeichen der Zeit verstehen wollten, zeigt die Tatsache, daß sie die Begehren
der Märchler in ihrem Memorial von 1790 volle sieben Jahre unbeantwortet
ließen und erst nach dem Fall Berns sich dazu bequemten, sie frei zu
erklären.

Unter den Rechtsbestimmungen, denen die March unter schwyzerischer
Hoheit unterstand, kommen im Schlußkapitel ausführlich die Kollaturrechte
zur Sprache. Sie verraten, wie übrigens in den meisten katholischen Kantonen
dieser Zeit, ein ausgeprägtes Staatskirchentum : Pfarrwahl durch die
Gemeinden, mit alljährlichem, demütigendem Anhalten um die Pfründe durch
die Pfarrherren, vielfache Unterstellung der Geistlichen unter das weltliche
Gericht, sowie deren Heranziehung zu weltlichen Steuern, Abnahme der
Kirchenrechnungen durch die Gemeinde, seit dem Ende des 17. Jahrhunderts
im Beisein des Landseckelmeisters. Der Gang durch die einzelnen Pfarreien
der March zeigt, daß der Kirchensatz ursprünglich fast durchweg in den
Händen geistlicher oder weltlicher Herrschaften lag, so der Grafen von
Habsburg-Österreich und Habsburg-Rapperswil, oder der Klöster Pfäfers,
Neu-St. Johann, Schanis, auch der Prämonstratenser in Rüti. Dann aber
bemühten sich die Gemeinden, selbst in den Besitz der Kollaturen zu
gelangen, was zu häufigen unerquicklichen Streitigkeiten führte.

Die ganze Dissertation ist sehr sorgfältig gearbeitet, beruht so weit
möglich auf ursprünglichen, archivalischen Quellen, zieht aber auch die
ältere und neuere Literatur bei und ist stets um eine gut lesbare stilistische
Form bemüht. P. G. Heer.

P. Othmar Steinmann : Der Bildhauer Anton Sigristen von Brig
(t 1745). — Vallesia 9 (1954) 195-270.

P. O. St., der sich durch seine Freiburger Dissertation über den
Bildhauer Joh. Ritz (1666-1729) von Selkingen und seine Werkstatt (Vallesia 7,

1952 u. S. A.) in Fachkreisen bereits als methodisch trefflich geschulter
Forscher bekannt gemacht hat, setzt in der vorliegenden Monographie seine

252



Untersuchungen zur Entwicklung der kirchlichen Barockkunst in den

alpinen Gebieten erfolgreich fort. Über A. Sigristen, einen Zeitgenossen des

Jodok Ritz, Sohn des Johann, liegen nur wenige biographische Nachrichten
vor. Was beizubringen war, hat St. sorgfältig aufgearbeitet. Vermutlich
lernte Sigristen bei Joh. Ritz. Besser faßbar sind dagegen einige Mitarbeiter,
unter denen der Bildhauer Placidus Schmid von Disentis hervorsticht, dessen
Verhältnis zu Sigristen wie übrigens auch jenes des weniger bedeutenden
Reckinger Bildhauers Peter Lagger St. noch einer besonderen Untersuchung
vorbehält.

Ausgehend von drei archivalisch gesicherten Werken : dem Taufbrunnen
in der Pfarrkirche zu Oberwald (1725), dem Hochaltar in der Kapelle zu
Hohenflüh b. Morel (1732) und dem ursprünglichen Obersax zugehörigen
Rosenkranzaltar in der Pfarrkirche zu Schindellegi (sign., 1741), deren
eingehende Beschreibung St. bietet, gelangt er zu einer sicheren Charakteristik
des übrigens sehr persönlichen Stils, damit aber auch zu einer sicheren
Grundlage für die Untersuchung der übrigen Werke Sigristens. Dessen
Gesamtwerk umfaßt 23 Altäre, 1 Taufstein mit Aufsatz und 13

Einzelfiguren, während nach den überzeugenden Ausführungen Sts. der bisher S.

zugeschriebene Hochaltar zu Schindellegi ausgeschieden werden muß.
Von den kunstgeschichtlichen Aspekten der sorgfältigen Arbeit ganz

abgesehen, liegt ihr Reiz in der Aufhellung der so intensiven künstlerischen
Beziehungen des Oberwallis zu Graubünden, entwickelte doch PI. Schmid
von Disentis das Erbe seines Meisters hier wie dort weiter, während das
Oberwallis nach der Formulierung Sts. mit dem 1745 verstorbenen A.
Sigristen « einen seiner größten barocken Bildhauer » verlor.

Oskar Vasella.

Aargauer Urkunden XIII : Die Urkunden des Stadtarchivs Kaiserstuhl.
Bearb. von Paul Kläui. 295 S. Mit Namen- sowie Wort- und Sachregister. —
Aarau, Verlag H. R. Sauerländer & Co., 1955.

Wie man wohl weiß, hat die Historische Gesellschaft des Kts. Aargau
schon seit Jahren die Edition von Urkunden sehr zielbewußt gefördert, u. a.

dank der initiativen Tätigkeit H. Ammanns, und zwar im Gegensatz zu
andern Kantonen durch Erschließung geschlossener, einheitlicher Bestände.
Das ist für den Aargau insofern besonders berechtigt, als er in seiner
Geschichte keinen kirchlichen oder politischen Mittelpunkt aufweist. In
Befolgung dieses Prinzips wurde die Bearbeitung der Urkundenbücher sehr

erleichtert, und ihre Drucklegung konnte auch entsprechend rascher gefördert

werden ; denn in der Hauptsache fiel die Nachsuche in fremden
Archivbeständen außer Betracht.

Die zeitlichen Grenzen der Aargauer Urkunden sind nicht einheitlich
gezogen, weil die Bestände von ungleichem Umfang sind. So beschränkt
sich Bd. VIII : Die Urkunden des Stadtarchivs Bremgarten (1938) auf die
Zeit bis 1500, während andere Bände bis zur Helvetik fortgeführt wurden.
Daß eine ganze Reihe von Bänden für die Schweizerische Kirchengeschichte

253



von eigener Bedeutung sind, braucht kaum eigens hervorgehoben zu werden,
wir erwähnen bloß die beiden letzten Bände XI und XII, die die Urkunden
aus den Klosterarchiven Hermetschwil und Gnadenthal (1946 bzw. 1950)
brachten, bearbeitet von Paul Kläui.

Der Urkundenbestand von Kaiserstuhl war vor Jahren von Karl
Schib, dem besondern Kenner der Rechts- und Verfassungsgeschichte dieses

Städtchens, bis 1570 beinahe druckfertig bearbeitet worden, die Veröffentlichung

mußte jedoch wegen Mangels an Mitteln zurückgestellt werden.
Daher sei vorerst rühmend hervorgehoben, daß jetzt die Drucklegung durch
großzügige Spenden auch aus privaten Kreisen ermöglicht wurde. Und Paul
Kläui trat erfreulicherweise an die Stelle K. Schibs, der infolge starker
Inanspruchnahme durch andere Forschungsaufgaben verzichten mußte.

Von den 634 Urkunden entfallen nur 128 auf die Zeit vor 1500, und
nur eine Urkunde gehört noch dem 13. Jahrhundert an. Es ist begreiflich,
daß die Orthographie von 1526 weg konsequent vereinfacht wurde, ebenso
verständlich, daß von der Regestenform ausgiebig Gebrauch gemacht wurde.
Übrigens sind die wichtigsten verfassungsrechtlichen Urkunden bereits in
den Rechtsquellen des Kts. Aargau ediert worden. Trotzdem wäre es irrig
anzunehmen, daß sich nicht auch Stücke von allgemeinem Wert fänden.

Angesichts der Abhängigkeit des Städtchens von der bischöflich-
konstanzischen Herrschaft liegt es nahe, vorerst auf jene Dokumente
hinzuweisen, die das spätere Herrschaftsverhältnis beleuchten. Da möchten wir
vor allem die Erläuterungen des Bischofs Franz Johann zum Stadtrecht aus
dem Jahre 1677 erwähnen (No 499), in denen u. a. auch gesagt wird, daß
es dem Vogt freigestellt sei, einige bewehrte Mannschaften bei der
Fronleichnamsprozession in Hohenthengen, der Mutterpfarrei, zur Verhütung
von Unruhe durch Fremde und Reisende mitgehen zu lassen. Recht
bemerkenswert ist übrigens auch die Fürstlich Konstanzische Verordnung über die
im Amt Kaiserstuhl wandelnde und handelnde Judenschaft aus dem Jahre
1758 (No 581). Daß sich viele Urkunden zur Geschichte der Benefizien in
Kaiserstuhl selbst vorfinden, braucht wohl kaum besonders betont zu
werden. Wir erwähnen lediglich die Stiftung des Spitals (1484) und die
Verordnungen über die Pflege der Kranken nach dem Legat des Junkers
Wilhelm Heggezer (101 f., 108, 137) und einzelne zufolge Rückzugs von
Vermächtnissen entstandene Streitigkeiten (131, 138). Die Priesterschaft von
Kaiserstuhl tritt übrigens oft als Käuferin auf und bildete demnach eine
geschlossene Korporation. Daß die Erträgnisse einzelner Benefizien, offenbar
zufolge zeitbedingter Geldentwertung, stark zurückgingen, wird auch in
Kaiserstuhl bestätigt (399), so gut wie die Tatsache, daß die Einkünfte
einer Kaplanei für den Schulmeister verwendet wurden (398). Nicht ohne
Interesse ist der Sühnebrief wegen Todschlags von 1538 (No 180). Während
aus der Zeit der Reformation urkundliche Nachrichten, die den Religionskampf

beleuchten würden, nicht vorliegen, erhalten wir wenigstens in der
Zeit der katholischen Reform einige Einblicke in die persönlichen Verhältnisse

des Pfarrers (vgl. die Erbstreitigkeiten betr. Pfr. Georg Wagner,
No 299-301, vgl. auch No 313 zu Pfr. Peter). Einige wenige Stücke beziehen
sich auf das Patrimonium angehender Geistlicher, von denen der eine in

254



Luzern, der andere in Freiburg studiert (No 458 : Othmar Buoi ; 496 :

Hs. Jak. Burkardt).
Ein ganz seltenes Stück stellt die Verkaufsurkunde der Frau « land-

vögtin oberstlieutenantin Maria Antonia Gallatin geb. von Tschudy » dar
(30. Juni 1765, No 585). Sie verkauft um 2400 Gl. ihrem Vetter Jos. Ant.
Freih. v. Tschudy, Herr zu Wasserstelz, ihren halben Anteil und den von
Josue Fischly u. dessen Ehefrau Maria Cath. Gallatin gekauften vierten
Anteil des Hauses etc. und der Bibliothek, « worinnen kostbare eidgenossische

schritten, an welchen unserm catholischen stände und sammtlichen
catholischen orten » sehr viel liegen kann, alles zu Glarus unweit des
Rathauses gelegen. Ihr Gatte Landvogt u. Oberstleutenant Jac. Franz Gallati
hatte Haus und Bibliothek seinem Schwager Altlandammann Jos. Ant.
Tschudy abgekauft. Haus und Bibliothek sollen in katholischen Händen
bleiben usw. Dieses Beispiel mag gleichzeitig dartun, daß das Urkundenbuch

auch zur Personengeschichte der über Kaiserstuhl regierenden Vögte
manches bringt. Natürlich spiegelt sich in ihm vor allem die wechselvolle
Geschichte des interessanten Städtchens und seiner Bürgerschaft wieder.
(Zu No 70 : letzte Z. soll es wohl heißen « das sol » zu No 102 : manus
promptuas Zu No 75 : hier erscheint uns das Regest nicht völlig klar,
ein Abdruck der Urkunde hätte sich vielleicht doch gerechtfertigt, warum
im Sachregister einmal Twing u. Bann und wieder Zwing u. Bann Der
Historischen Gesellschaft des Kts. Aargau und vor allem dem unermüdlichen
Bearbeiter gebühren Dank und Anerkennung für die Erschließung auch
dieses Quellenbestandes.

Oskar Vasella.

Kaiserstuhl. Aargauische Heimatführer Bd. 2. Aarau, Verlag H. R.
Sauerländer & Co. 1955. 64 S. mit Wappentafel, 3 Zeichnungen u. 16
Kunstdrucktafeln u. einem Stadtplan auf dem Umschlag.

Wie der Titel besagt, dienen die Aargauischen Heimatführer der Förderung

des Verständnisses, und vorerst wohl auch der Kenntnis, der historisch
bedeutsamen Stätten des Kantons. Das 1. Bändchen war dem Schloß Hall-
wil gewidmet, das 2. nun in sinnvoller Weise dem Städtchen Kaiserstuhl,
das heuer die Siebenhundertjahrfeier seiner Gründung begehen kann. Der
durch seine vielseitigen und ausgezeichneten Veröffentlichungen sehr
bekannte verdienstvolle Kenner der mittelalterlichen Geschichte der Schweiz,
Paul Kläui, bietet hier eine kenntnisreiche wenn auch knappe Darstellung
der Schicksale des Städtchens, dessen Urkunden aus dem Stadtarchiv er
eben herausgegeben hat. Überaus wechselvoll sind diese Schicksale, und es

ist sehr lehrreich zu sehen, wie differenziert die Rechtsstellung des bischöflich-
konstanzischen Städtchens im Laufe der Jahre gewesen ist, zumal die eidgen.
Orte nach der Eroberung des Aargaus schließlich 1475 die Klingnauer zur
Leistung des Huldigungseides zwangen, das Mannschaftsrecht des Bischofs
auch von ihrer Zustimmung abhängig machten und das Städtchen als
militärischen und politischen Brückenkopf zu beherrschen suchten. Seine nieder-

255



gerichtlichen Kompetenzen vermochte der Bischof freilich im wesentlichen
zu behaupten und es zeigt sich hier sehr schön, daß diese Rechte den Rhythmus

des täglichen Lebens weit stärker bestimmten. Die Auseinandersetzungen
zwischen Stadt und Bischof reichen weit ins 17. Jahrhundert hinein.

Aus den verfassungsrechtlichen und wirtschaftsgeschichtlichen
Abschnitten erfährt man übrigens auch manche bemerkenswerte Einzelheit,
die des allgemeinen Interesses nicht entbehrt. So wurde z. B. die Einkaufsgebühr

für Bürger 1555 gegenüber 1517 auf das Siebenfache erhöht. Zürich
bezog, auf Rechte der Grafschaft Kyburg zurückgreifend, noch im 16.
Jahrhundert die Nachlassenschaft von unehelichen Personen, die ohne Erben
starben. Besaßen diese Unehelichen Erben, beanspruchte es den sogen. Fall,
das Besthaupt, der Weibel das Bestgewand (19). In der Zeit der Reformation
erlebte K. einen bezeichnenden Wechsel. Seit 1529 ausgesprochen der
Neuerung zuneigend, wandten sich die Kaiserstuhler nach dem zweiten
Kappelerkrieg entschieden dem alten Glauben zu. Und trotzdem vermochten
die Reformierten, obwohl Minderheit, ihren Einfluß noch längere Zeit zu
behaupten. Im Jahr 1645 wurde die Feier des Karfreitags eingeführt. In
der neueren Zeit verlor sich die Bedeutung des Städtchens, dem einst an der
Grenzscheide des Rheins eine nicht unwichtige Rolle zugefallen war.
Beiläufig bemerkt : Ist Zweyer (v. Evibach) die bessere Form als Zwyer
(S. 20) ; sollen 170 Gl. wirklich dem Wert von nur 8-9 Pferden
entsprechen (25).

Wer sich irgendwie mit Bürgern aus Kaiserstuhl zu beschäftigen hat,
wird im Abschnitt : Bürgergeschlechter von H. J. Welti gut orientiert. Zu
den bedeutendsten Familien gehörten die Escher und Grebel, die freilich
besser aus der Zürcher Geschichte bekannt sind. Vor allem die Escher waren
im mittelalterlichen Kaiserstuhl auch wirtschaftlich führend. Nicht
vergessen sei schließlich die Beschreibung der Sehenswürdigkeiten der Stadt,
die wir der kundigen Feder von Emil Maurer verdanken. Die Pfarrkirche
ist durch ein im Aargau seltenes Sakramentshäuschen und die vom Kaiser-
stuhler Bildhauer Franz Ludwig Wind geschaffene Kanzel ausgezeichnet.

Dieser Heimatführer, angeregt durch die rühmenswerte Zusammenarbeit

der Historischen Gesellschaft und der Vereinigung für Heimatschutz,
ist von musterhafter Qualität. Dafür zeugen auch die trefflichen Aufnahmen.

Oskar Vasella.

256


	Rezensionen = Comptes rendus

