
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 49 (1955)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen — Comptes rendus

A. Dold : Das Sakramentar im Schabcodex M 12 Sup. der Bibl. Ambrosiana.

Derselbe, Lehrreiche Basler Brevier-Fragmente des 10. Jahrhunderts.
Hefte 43 u. 44 der Texte und Arbeiten, hrg. durch die Erzabtei Beuron,
1952-54.

Heft. 43. Der unermüdliche Palimpsestforscher A. Dold hat sich endlich
entschlossen, den Mailänder cod. M 12 Sup., an dem sich mehrere Palaeo-
graphen und Liturgisten die Hörner abgestoßen haben, diplomatisch
herauszugeben. Die Ergebnisse sind bemerkenswert und werden zweifellos den
Ausgangspunkt zu weiteren Entdeckungen bilden. Die vorliegenden Sakra-
mentarfragmente gehören einem « Misch-Exemplar gallisch-westgothischen
Gepräges, sehr wahrscheinlich des 7. Jahrhunderts, wobei der äußere Rahmen

mehr gallische Art aufzeigt, die einzelnen Formen innerhalb des
Rahmens dagegen mehr westgothischer Herkunft sind Wir haben ein Meßbuch

gewonnen, dessen Kanongebete noch in keiner Weise vom römischen
Kanon beeinflußt sind. Überall treffen wir noch auf eigenständige Schöpfungen.

Unsere Texte enthalten Meßgebete, die noch weitgehend der Form
entsprechen, die uns Justin, der Märtyrer, um die Mitte des 2. Jahrhunderts
beschreibt ». — Für die frühchristliche Geschichte der West-Schweiz wird
S. 35 ein Post-nomina-Gebet hervorgehoben, dessen Schluß wörtlich
übereinstimmt mit demjenigen des Gothischen Missais, wo die agaunensischen
Blutzeugen der Thebäischen Legion erwähnt werden. Eine andere Frage
aber ist die, ob unser Gebet (im Mailänder Sakramentar) auch für die
genannten Märtyrer benutzt sein konnte. Dies darf wohl angezweifelt werden.

Eher darf u. E. angenommen werden, daß unser einstiges Gebot ohne
Nennung bestimmter Blutzeugen für Märtyrer schlechthin verfaßt war und
für die Verehrung der agaunensischen Heiligen dann in irgend einer Abschrift
als Vorlage diente. « Man kann deshalb wohl nur von einem zufällig
örtlichen Auftauchen einer Parallelformel zu unserem Gebete sprechen, die
auf allen möglichen Wegen in das Missale Gothicum gelangt sein kann. » —
Als Beilage (ins 25. Heft einzufügen) bietet A. Dold den neubearbeiteten

Text des Luzerner Doppelblattes zum Beneventanischen Missale von
Zürich und Payerne aus dem beginnenden 11. Jahrhundert, das P. Ephrem
Omlin, « Innerschweizerisches Jahrbuch für Heimatkunde » 1944-46, S. 39-60
bekannt gemacht hatte.

Heft. 44. Hier bearbeitet A. Dold die Fragmente N I 6 Nr. 8 und
Nr. 20-22 der Basler Universitätsbibliothek. Sie gehören einem gegen Ende
des 10. Jahrhunderts geschriebenen Brevier. Das wichtigste Stück bildet
die Homilie über das Auferstehungsevangelium der Osternacht, a Unsere
ganze seltsame Ostervigilhomilie begegnet fast Wort für Wort in

138



der 'Exposition in Matthaeum' des aus Aquitanien (bzw. aus Burgund)
stammenden Christian (f nach 880), der in Stablo Mönch und Lehrer geworden

war » (PL 106, 1497-1504). Welcher von beiden Texten Quelle bzw. Plagiat

ist, konnte nicht festgestellt werden. — Im Anhang bietet der Verf.
den Text zweier Pergamentstreifen des 13. Jahrhunderts, die trotz ihres
späteren Datums wichtig sind, einmal wegen des am 7. Sept. begangenen
Festes der hl. Magdalberta (Aebtissin zu Maubeuge, gest. 703 oder 705),
sodann wegen der z. T. bisher unbekannten Antiphonen zum Feste Maria
Geburt. Das Antiphonar, das als Vorlage diente, dürfte unseres Erachtens
ins 10. Jahrhundert gehört haben.

G. G. Meersseman O. P.

W. Delius: Geschichte der irischen Kirche von ihren Anfängen bis
zum 12. Jahrhundert. Ernst Reinhard Verlag, München-Basel 1954. 176 S.

kart. Fr. 11.— ; Leinen Fr. 13.—.

Karl Joh. Greith, nachmals Bischof von St. Gallen, fand mit seiner
« Geschichte der altirischen Kirche und ihrer Verbindung mit Rom Gallien
und Alemannien » (1867) viel Beachtung. Später veröffentlichte Kanonikus
Alphons Bellesheim in drei Bänden eine « Geschichte der katholischen Kirche
in Irland von der Einführung des Christentums bis auf die Gegenwart »,

Mainz 1890/91. Seitdem haben namhafte Gelehrte wertvolle Texte und
Monographien zur altirischen Kirchengeschichte veröffentlicht. Man denke
nur an W. Levison und B. Krusch, die meist französischen Publikationen
von Dom L. Gougaud, an die Inschriftenforschungen von R. A. S. Macali
und an die Studien über das irische Mönchtum u. a. von J. Ryan, London
1931 ff. Besonders wertvoll aber ist die ausführliche und zuverlässige Würdigung

der Quellen und Literatur zur altirischen Kirchengeschichte im ersten
Band von James F. Kenney, The sources for the early history of Ireland.
New York, Columbia University Press 1929. Diesem Werk verdankt Walter
Delius, Professor an der kirchlichen Hochschule Berlin-Zehlendorf zweifellos
die Anregung und z. T. auch die Einteilung der vorliegenden Arbeit.

Nach einem einleitenden Kapitel über das Heidentum in Irland behandelt

D. « die Anfänge des Christentums in Irland » (Kap. 2). Die der Grünen
Insel nächstliegenden Mittler christlicher Gedanken waren die gallische
Kirche und das abendländische, vorbenediktinische Mönchtum, aber auch
Britannien, das die Frohbotschaft schon im 2. Jahrh. vernommen hatte
und am Ausgang des 4. Jahrh. im Bischof Ninian einen einflußreichen
Förderer erhielt, der im Kloster Candida Casa ein Missionszentrum gründete,
das auch auf Irland ausstrahlte. Heute verehren die Iren Patrick als ihren
größten Heiligen. Nach den in Frage stehenden Quellen und Biographien
würdigt Delius eingehend die « ganz römisch eingestellte Mission » Patricks
(Kap. 3). Zur Verdeutlichung seiner Tätigkeit führt er den auch nach seiner
Ansicht kaum verbürgten Bericht über die Bekehrung der Töchter des

Hochkönigs an. Von den darin erwähnten Tauffragen hätten m. E. zwei
einen erklärenden Zusatz benötigt. Wenn Patrick den Töchtern die Frage

139



stellt : « Glaubt ihr, daß durch die Taufe die Sünde des Vaters und der
Mutter weggenommen wird (nicht « ist », wie D. übersetzt) « so denkt er
nicht an eine persönliche Sünde der Eltern, sondern an die Erbsünde, welche
die Töchter von Adam her durch die natürliche Zeugung von Vater und
Mutter überkommen haben. Die folgende Frage : « Poenitentiam creditis
post peccatum » (Cod. Arm. fol. 12a, Analecta Boll. II 1883 S. 50) dürfte
mit : « Glaubt ihr auch an die Reue der Sünde » kaum sinngemäß
übertragen sein. Mit « poenitentia » ist hier doch wohl die Buße, das Bußsakrament

bezeichnet. Also « Glaubt ihr an die Buße, an das Bußsakrament nach
einer Sünde » ; deutlicher : « Glaubt ihr, daß der Getaufte nach einer
schweren Sünde durch das Bußsakrament Verzeihung erlangen kann »

Diese Frage ist wohl gegen die rücksichtslose Strenge der Donatisten und
anderer gerichtet, die behaupteten, die Kirche habe keine Macht, nach der
Taufe begangene grobe Sünden nachzulassen, sondern dürfe nur « Reine »

in ihrer Gemeinschaft dulden.
Nach dem Tode Patricks (460) gelangten in Irland die Äbte vielfach

zu einer die Bischöfe überragenden Stellung. Dieser Wandel « das Werden
der irischen Kirche » (Kap. 4) vollzog sich einesteils weil Gallien und
Britannien durch die einbrechenden Germanen verhindert wurden, weitere
Glaubensboten nach Irland zu senden, anderseits aber auch, weil es in
Irland keine Städte gab, die wie auf dem Festland einflußreiche Residenzorte

von Bischöfen hätten werden können. « Der Aufbau der irischen Kirche »

(Kap. 5) gründet natürlich auf der Entwicklung der Klöster. (Kelley betitelt
darum in seiner erwähnten Arbeit diesen Abschnitt mit : « The monastic
churches », die Mönchskirchen, deren Gründung und Entwicklung vom
6. bis zum 9. Jahrh., während er das vorangehende Kapitel den Frühgründungen

und Stiftern der Mönchskirchen widmete.) Klöster wurden bald die
religiösen und kulturellen Mittelpunkte des Landes. Äbte oder auch Mönche
bedeutender Klöster gründeten weitere Klöster, die aber unter der
Oberaufsicht des Erzklosters blieben als dessen Parrochia, was heutzutage
Pfarrei, früher auch den Jurisdiktionssprengel eines Bischofs bezeichnete.
So verloren die Bischöfe ihre Bedeutung und zogen sich zu einem beschaulichen

Leben in die Einöde oder in Klöster zurück, wo man sie noch zu
Weihen von Kirchen, Priestern oder heiligen Ölen berief. Die hochverehrte
Brigit gründete das erste Frauenkloster in Irland. Auch Doppelklöster gab
es damals noch.

In dieser Periode vom 6. bis zum 9. Jahrh. entwickelte sich ¦ das
religiöse Leben der irischen Kirche » (Kap. 6) natürlich vorwiegend in den
Klöstern. Diese waren im wesentlichen organisiert wie auf dem Festland.
Der Regeln gab es aber mannigfache, auch solche in metrischer Form. Die
umfangreichste verfaßte Kolumban von Luxeuil. Auf Fasten und andere
körperliche Abtötungen wurde großes Gewicht gelegt. Wer aber die Visionen
der irischen Heiligen rundweg « auf die strenge Askese, besonders das
Fasten » zurückführt (S. 67), dürfte noch kaum in die Tiefen der christlichen
Mystik eingedrungen sein. Die Bedeutung der irischen Bußdisziplin wird
natürlich allgemein anerkannt. Woraus D. schließt, es habe nach der
Anschauung der Iren die Hölle eine « vernichtende » Wirkung gehabt (S. 68),

140



ist mir nicht ersichtlich geworden. Unzweifelhaft aber wurde vor dem
11. Jahrh. die Bezeichnung für Hölle und Fegfeuer vielfach vermischt. So

konnte man aus dem Kloster Tallagt berichten, es sei ein frommer Ire
7 Y> Jahre nach seiner Ermordung dem Abte Dublitir (f 796) mit der
Meldung erschienen, Gott habe ihn um der Buße seines Sohnes willen aus der
« Hölle » in das Himmelreich aufgenommen. Vorsichtig äußert sich der
Verfasser über die liturgischen und kanonischen Vorschriften. Es ist ihm
klar, daß man von keiner irischen Liturgie schreiben kann, wie etwa von
einer mailändischen oder mozarabischen. Mit fühlbarer Wärme würdigt
Delius die « Wissenschaft und Kunst in der irischen Kirche » (Kap. 7),
erwähnt alle bedeutenden Klosterschulen, wie die von Clonard, Bangor, Hi,
u. a., an denen auch Fürstensöhne ihre Bildung holten, ferner den aus
Tarsus stammenden Erzbischof Theodor von Canterbury als Vermittler
griechischer Sprachkenntnisse. Er hebt auch gebührend hervor, wie die
Bibel im Mittelpunkt aller Bildung und Erziehung stand. Als wertvolle
Erzeugnisse irischer Kunst werden uns neben Sakralbauten, Weg- und
Erinnerungskreuze, Schreine für Reliquien und liturgische Bücher, nicht
zum mindesten die Illustrationen irischer Handschriften in Erinnerung
gebracht. Hier wird auch das Flabellum erwähnt. Aber die an sich richtige
Übersetzung Sakramentswedel sagt vielen nichts. Es ist ein meist aus
Federn hergestellter Fächer zum Verscheuchen der Mücken, ursprünglich
im profanen Leben allgemein, später bei der Meßfeier, heute noch beim
feierlichen Papsteinzug gebraucht, wo zu beiden Seiten des Pontifex ein
Flabellum (aus Pfauenfedern getragen wird. Im Diet, d'arch. ehret, et
de lit. V (Paris 1923) fol. 1618 n. 4469 findet sich eine Reproduktion der
berühmten Abbildung aus dem Buch von Keils.

Nur kurz behandelt D. « die Reformbewegung des 8. und 9. Jahrh. »

(Kap. 8). Diese Gegenströmung gegen eine einsetzende Verweltlichung
weckten zuerst die Inklusen. Bei diesem Wort denken wir Schweizer gleich
an die Wiborada, der kunstsinnige Verehrer neben der St. Magnuskirche
in St. Gallen eine würdige Brunnenstatue errichteten. Viktorsberg, wo ein
irischer Inkluse lebte, liegt freilich nicht bei St. Gallen, sondern auf einem
westlichen Ausläufer der Vorarlberger Voralpen nordöstlich von Rankweil.
Die genannte Reform wurde noch kräftiger von den Céli Dé, den Culdeern
oder Knechten Gottes unterstützt. Leider kam sie zu keiner nachhaltigen
Auswirkung. Vom Ende des 8. Jahrh. an geriet « die irische Kirche unter
den Einfällen der Wikinger » (Kap. 9) in eine traurige Lage. Klöster wurden
mit ihren Schulen zerstört oder verloren doch ihre einstige Bedeutung und
unersetzliche Bücherschätze. Den Grundbesitz der Kirchen und Klöster
eigneten sich großenteils Laien an. Ein Vorteil wenigstens erwuchs schließlich

aus all dieser Bedrängnis doch. Die eingedrungenen Wikinger nahmen
das Christentum und die keltische Kultur an.

Eine sehr beachtliche Eigenheit dieses Christentums ist die « irische
Peregrinatio des 7. bis 12. Jahrh. ». Nach der Charakterisierung dieser

Wanderung lenkt D. zuerst die Aufmerksamkeit auf Columcille, Kolumban
den Altern (f um 597), der dem Kloster Hi oder Jona im Westen Schottlands

zu hohem Ansehen verhalf. Seine Mönche gründeten das Kloster

141



Lindisfarne an der Nordhumbrischen Küste. Von hier aus entwickelte
Bischof Aidan (f 651) besonders unter den Pikten eine solche Missionsarbeit,

daß man ihn wohl den Apostel Englands hätte nennen mögen an
Stelle des Erzbischofs Augustin von Canterbury, wenn dieser nicht eine
viel breitere und bleibendere Nachwirkung ausgelöst hätte. Irische Mönche
erreichten sogar die Orkney- und die Faroe-Inseln, selbst Island. Die bekannteste

Wanderung aber vollzog Kolumban der Jüngere, nach seiner berühmten
Stiftung im Frankenreich meist Kolumban von Luxeuil genannt (f 615).
Seine Zusammenstöße mit den kirchlichen und weltlichen Autoritäten
werden wie seine Erfolge klar dargestellt. Andere Iren wirkten, wie Fursa
(650) im Norden der Seine, oder wie Kilian (f 689) in Ostfranken und
Bayern. Andere, wie Virgil von Salzburg, standen bei Karl d. Gr. in hohem
Ansehen. Ein einflußreicher Kreis sammelte sich in Lüttich um Sedulius
Scottus (f 860/74), ein weiterer machte unter der Leitung von Johannes
Eriugena Laon zu einem Mittelpunkt irischer Bildung. Auf den Romfahrten
kehrten Iren auch in St. Gallen ein und hinterließen der Abtei kostbare
Schriften, der Bischof Markus im 9. Jahrh. sogar seinen ganzen Bücherschatz.
Im 11. Jahrh. förderten die Iren auf dem Festland eifrig die Cluniazenser
Reform und gründeten benediktinische Schottenklöster, von denen das zu
Wien heute noch eine angesehene Stellung behauptet. Wenn D. « die
Auseinandersetzung zwischen irischem und römischem Christentum » (Kap. 11)
besonders behandelt, so ist es ihm klar, daß es sich dabei nur um unwesentliche

liturgische Gebräuche, um Mönchstonsur, kirchliche Organisation, u. a.

handelte. Auch im Streit um den Ostertermin, in dem Kolumban mit
seinem ganzen Ungestüm den irischen Brauch verteidigte, verwahrte er sich
in einem Brief an den Papst Bonifatius IV. nachdrücklich gegen jeden
Verdacht von Häresie und nannte sich und die Seinen Schüler des Petrus und
Paulus. Seine Klöster Luxeuil und Bobbio weihte er auch dem Apostelfürsten

Petrus. Mehrerau bei Bregenz dürfte man kaum als Kolumban-
kloster ansprechen. Die Abtei wurde erst 1097 vom Grafen Ulrich von
Bregenz gestiftet. Kolumban selbst hatte sein Standquartier nach der
begründeten Lokaltradition am Fuße des Gebhardsberges, wo bis 1806 die
St. Gallensteinkapelle stand. Von einer « vorsichtigen Missionsmethode •

der Iren wird man kaum reden dürfen. Gallus befolgte nirgends die von
Gregor I. für die Angelsachsen empfohlene Missionsmethode, heidnische
Tempel in christliche Kirchen zu verwandeln. In Bregenz handelte es sich
um ein christliches ¦ Oratorium in honore S. Aureliae constructum, quod
postmodum beatus Columbanus in priscum renovavit honorem ». Die ins
Heidentum zurückgefallenen Einwohner hatten nämlich Götzenbilder in
das Oratorium gestellt. Gallus ermahnte das zahlreich zusammengeströmte
Volk vom Heidentum abzulassen und zerschlug dann die drei Götzenbilder
mit der gleichen Leidenschaftlichkeit, mit der er in Tuggen die Kufe voll
Opferbier zertrümmert hatte.

Die im 8. Jahrh. einsetzende Säkularisation, der die Céli Dé nicht
Einhalt zu gebieten vermochten, griff in Irland weiter um sich und
zersetzte vielfach auch den religiösen Geist der Mönche und Priester. Dagegen
erhob sich « die Reformbewegung des 12. Jahrh. ». Geweckt wurde sie durch

142



den Bischof Gillebert von Limerik, unterstützt von den angelsächsischen
Benediktinern, besonders vom hl. Anselm von Canterbury, noch wirkungsvoller

aber durch den Erzbischof Malachia von Armagh, der auf einer Rückreise

von Rom sich mit dem hl. Bernhard von Clairvaux befreundete und
so von den stoßkräftigsten Reformtruppen seiner Zeit, Zisterzienser für
seine Heimat gewann, wo sie in kurzer Frist sechs Klöster gründeten. Nun
konnte sich die Reform vollends durchsetzen. Sie erreichten ihren Abschluß
1172 auf der Synode von Cashel. Dadurch fanden sich die Iren und die
eingedrungenen Dänen in der Einheit der Kirche ; die Bischöfe besaßen
wieder in ihren Sprengein die entsprechende Geltung und das immer fromme
irische Volk freute sich, daß allenthalben neues religiöses Leben sich
entfaltete.

Das ist der Inhalt des Werkes nebst einigen Bemerkungen des
Rezensenten. Einige Druckfehler wird der aufmerksame Leser unwillkürlich selber
richtig stellen, so S. 59 und 107 Faremountiers, resp. Faremontiers in Far-
moutiers, S. 109 Sadalberga in Salaberga, S. 108, 113 und 114 in den Wörtern

Montier u. a. on in ou und S. 144 A in H. Büttner. Nicht so leicht
festzustellen ist, was S. 22 oben, vermutlich beim Umbrechen, ausgefallen
ist. Das beeinträchtigt den hohen Wert der Arbeit kaum. Sicher wird man
im ganzen deutschen Sprachgebiet dem Verfasser für diese sorgfältige A rbeit
mit dem nahezu vollständigen Literaturnachweis warmen Dank wissen.

P. Gall Jecker.

Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern. Akten zum III.
Internationalen Kongreß für Frühmittelalterforschung. Urs Graf-Verlag, Ölten
und Lausanne 1954, 372 S.

Vom 9.-14. September 1951 beherbergte die Schweiz den von über
80 Gelehrten aus zehn europäischen Ländern besuchten dritten internationalen

Kongreß für Frühmittelalterforschung, der kunstgeschichtlich
bedeutsame Stätten von Lausanne bis ins Bündnerland besuchte. Der Wert
internationaler Kongresse liegt in erster Linie in der Kontaktnahme der
Gelehrten unter sich und in den Anregungen, die dabei in reicherem oder
geringerem Maße ausgehen und sich dann in ihrem Schaffen abzeichnen.
Ein direktes wissenschaftliches, auch für weitere Kreise greifbares Ergebnis
ist seltener festzustellen, selbst wenn Kongreßakten publiziert werden. Der
reich mit Tafeln und Plänen ausgestattete Band <« Frühmittelalterliche Kunst
in den Alpenländern », hrg. von Linus Birchler, Edgar Pelichet und Alfred
A. Schmid, als Publikation des Kongresses, geht indes weit über das hinaus,
was man gemeinhin als Kongreßakten zu bezeichnen pflegt. Er vereinigt
kleine und große Referate, die Forschungsergebnisse in der Form
abgerundeter Beiträge darbieten. Naturgemäß steht dabei die frühchristliche
und karolingische Kirche im Mittelpunkt. Es ist sehr dankenswert, daß
die Ergebnisse auf diesem heute eifrig und mit Erfolg beackerten Gebiet
aus dem Kreis der Kongreßteilnehmer hinausgetragen werden, selbst dann,

143



wenn manches nur als vorläufig betrachtet wird. Fruchtbar ist auf alle
Fälle der so notwendige Überblick über größere Räume und die Arbeit
auch der Forscher unserer Nachbarländer.

Es ist hier nicht möglich, die 21 Beiträge einzeln zu besprechen oder
auch nur alle zu erwähnen. Wir beschränken uns auf die größeren die
Schweiz berührenden und den Hauptteil des Bandes ausmachenden Referate.

Vier davon gelten dem Bündnerland. Erwin Poeschel gibt in dem
Beitrag « Frühchristliche und frühmittelalterliche Architektur in Currätien >

eine höchst bedeutsame Zusammenfassung seiner reichen, in der
Bearbeitung der Kunstdenkmäler gewonnenen Erkenntnisse. Zwei Dinge werden

herausgearbeitet : die alte Bedeutung der Ost-Westlinie schon in vor-
karolingischer Zeit und der Typus der mit Apsiden abgeschlossenen
Saalkirche, die nach der bisherigen Kenntnis als bündnerische Eigenart zu
betrachten ist. Iso Müller und Othmar Steinmann bieten in zwei
Aufsätzen « Zur Disentiser Frühgeschichte » einen knappen klaren Überblick,
der vor allem der Datierung der Peterskirche und der Marien- und der
Martinskirchen I und II sowie der Stuckfragmente von St. Martin II gilt
und den archäologischen Befund und die literarischen Quellen geschickt
in Verbindung bringt. Einen eindrücklichen, reich mit Plänen ausgestatteten

Grabungsbericht über St. Luzius zu Chur, die Begräbniskirche der
Viktoriden, gibt Walther Sulser. Es gelang ihm restlos, die verschiedenen

Bauetappen abzuklären und vor allem den Bau des 8. Jahrh. mit
der Ringkrypta bis in die Einzelheiten herauszuschälen. Weit über einen
Forschungsbericht hinaus geht Linus Birchlers Beitrag i Zur karolingischen

Architektur und Malerei in Münster-Müstair ». L. B., der sich
unermüdlich für dieses einzigartige karolingische Denkmal eingesetzt hat, hellt
die Baugeschichte auf und beschreibt den karolingischen Bilderzyklus,
Bild für Bild, mit Einflechtung zahlreicher Hinweise auf Verwandtes ; das
erlaubt nicht nur die fast restlose Deutung aller Bilder, sondern auch
die Aufdeckung von Bezügen nach Rom und Syrien : Münster verkörpert
« die gewaltige geistige Synthese des Karolingerreiches ». Die Datierung des

Zyklus in die Zeit um 800 mit nicht der Kunstkritik entnommenen
Argumenten erscheint uns äußerst glücklich und angesichts des immerhin
spärlichen Vergleichsmaterials als der richtige Weg, um zu sicherer Ansetzung
zu kommen. Die Skulpturen und Stukkaturen von Münster werden von
Paul Deschamps (Paris) einer Untersuchung unterzogen. Ganz besonders
hervorzuheben ist auch die Arbeit von Louis Blondel : « Aperçu sur les
Edifices chrétiens dans la Suisse occidentale avant l'An mille ». In einer
Übersicht werden zunächst die archäologischen Befunde der ältesten
Kirchen dargestellt, bes. ausführlich von Genf und Saint-Maurice. In den
meisten Fällen kann die Kontinuität mit römischen Bauten nachgewiesen
werden. Aus diesem Material wird der Wechsel der Einflüsse abgeleitet :

im 4. und 5. Jh. von Rom und Mailand, im 6. Jh. aus dem Orient über
Mittelmeer und Burgund, bis dann in karolingischer Zeit die Alpenpässe
(Großer St. Bernhard) wieder die Beziehung zu Italien in den Vordergrund
treten lassen. Parallel damit gehen die Formwandlungen der Sakristei, der
Apsiden und auch der Gräber. Diese Einordnung dürfte der Forschung

144



wegleitende Anhaltspunkte vermitteln. Gleiche Anliegen der Typologie
liegen auch dem Aufsatz von Jean Hubert (Melun) « Les Eglises à Rotonde
orientale » zu Grunde.

Joachim Werner (München) korrigiert auf Grund von Vergleichsmaterial

aus Reihengräberfeldern des 7. Jahrhunderts die Auffassung von
J. Baum, daß das Warnebertus-Reliquiar in Beromünster Teile aus zwei
verschiedenen Epochen, aus dem späten 7. Jh. und der Zeit um 800 besitze,
und weist es als ganzes ins späte 7. Jh., denn die scheinbare Stilverschiedenheit

von Vorder- und Rückseite gründet sich auf die Verbindung
byzantinischer Rankenornamentik und germanischer Tierornamentik in einer
Werkstatt. Otto Homburger beschreibt die berühmten früh- und
hochmittelalterlichen Schätze in Saint-Maurice und in der Kathedrale zu Sitten
mit Bemerkungen zu Datierungsfragen.

Damit ist der Reichtum des Bandes nicht erschöpft. Unter den
Beiträgen der Italiener sei wenigstens der umfangreichste von Gian Piero
BoGNETTi (Mailand) « Sul Tipo e il Grado di Civiltà dei Langobardi in
Italia » erwähnt ; neue bedeutsame Aufschlüsse geben sodann die beiden
Aufsätze von Franz Miltner und Rudolf Egger (Wien) über « Fliehburg

und Bischofskirche », die anhand von drei Beispielen im Tirol die
Kontinuität seit der Antike nachweisen.

Paul Kläui.

Fritz Blanke : Kirchen und Sekten. Führer durch die religiösen Gruppen
der Gegenwart. Zwingli-Verlag, Zürich 1955. 140 S. Kart. Fr. 6.50.

Der wohlbekannte Zürcher Kirchenhistoriker verfolgt mit dieser kleinen
Konfessionskunde, wie man das Buch im Anschluß an Konr. Algermissens
Werk auch nennen könnte, keine wissenschaftlichen Ziele. Trotzdem
verdient es Beachtung ; denn nicht nur der Fernstehende gewinnt hier einen
guten Einblick in eine ungewöhnlich große Zahl von religiösen Richtungen
und Gemeinschaften, die z. T. von höchst seltsamer Prägung sind und
vielfach kaum bekannt sein dürften. Dabei hat sich Bl. redlich Mühe gegeben,
ihren Gründern nachzugehen und über deren Verbreitung möglichst genauen
Aufschluß zu erhalten.

Bl. gliedert das Ganze in 12 Abteilungen. Den ersten sieben billigt
er christlichen Charakter zu, die 8. überschreibt er « Umstrittene
Gemeinschaften », während die übrigen sich auf eine bedeutende Zahl von
Gemeinschaften und weltanschaulichen Richtungen ganz uneinheitlichen Charakters
beziehen. Die Anlage des Buches ist so, daß dem Leser zunächst je nach
Bedeutung ein mehr oder weniger knapp gehaltener Überblick über die
Geschichte der « Kirchen » bzw. « Sekten » geboten wird, am Schluß jeder
Abteilung unter « Grundsätzliches » dann Bl. selbst, als protestantischer
Theologe, Stellung bezieht. Man wird mit Bl. wegen einzelner Äußerungen
über die katholische Kirche kaum rechten wollen (12), so wenig es angezeigt

erscheinen mag, hier auf Näheres einzugehen. Unverkennbar ist ja
eine gewisse missionarische Haltung, von der Bl. erfüllt ist, doch verleitet

10 145



sie ihn kaum zu verletzenden Einseitigkeiten. In knapper Form vermittelt
das Buch sehr viel Wissenswertes, zumal über die schweizerischen
Verhältnisse.

Oskar Vasella.

Dom Patrice Cousin, moine de la Pierre-qui-Vire, Abbon de Fleury-
sur-Loire, un savant, un pasteur, un martyr à la fin du Xe siècle. Paris,
Lethielleux, 1954, 240 pages, 950 fr. français.

Fleury-sur-Loire, aujourd'hui Saint-Benoît-sur-Loire, le célèbre monastère

qui conserve les reliques de saint Benoît, eut comme abbé, vers la
fin du Xe siècle, Abbon, un homme d'un rare mérite et de grande ampleur
intellectuelle, mais aujourd'hui trop oublié, auquel Dom Cousin a voulu
consacrer ce volume. Il prend comme base la vie d'Abbon écrite, deux
ou trois ans après sa mort, par Aimoin, son disciple et son compagnon,
mais il complète et illustre ce récit de tout ce que les travaux récents (cités
dans la bibliographie avec une abondance presque excessive) permettent
d'y ajouter. Philosophe, historien canoniste, mathématicien, astronome,
en bien des points Abbon fut en avance sur son époque. Il réfuta, étant
encore simple étudiant, ceux qui annonçaient la fin du monde comme
prochaine, puis cette opinion superstitieuse, alors largement répandue, qu'elle
arriverait l'année où le vendredi Saint tomberait au jour de l'Annonciation.
Il blâma, sans jamais se lasser, les relations coupables du jeune roi Robert
avec Berthe, fille du roi de Bourgogne. Il dénonça les abus que l'on faisait
de l'excommunication ; avant saint Pierre Damien, il stigmatisa les pratiques
simoniaques. Il fut le premier à signaler les erreurs de Denys le Petit et
à essayer de corriger sa table pascale. Il se rendit à deux reprises à Rome,
où il fut reçu avec un particulier empressement par Grégoire V. On le trouve
dans plusieurs des conciles provinciaux de France, maintenant, contre
certains évêques, les prérogatives du Pontife romain. Il entra en conflit
avec Arnoul, évêque d'Orléans, épisode, explique l'auteur, de l'opposition
qui se fit jour entre le parti episcopal et les abbés réformateurs. Et c'est
en s'acquittant de cette tâche, qui fut particulièrement la sienne à la fin
de sa vie, qu'il fut assassiné, au monastère de La Réole, près de Bordeaux,
par un serviteur laïque d'un couvent, au cours d'une émeute de protestation

dont un mauvais moine avait été l'instigateur.
Dom Cousin retrace la vie et présente les multiples activités d'Abbon

avec une flamme communicative. Très au courant des travaux parus sur
l'époque dont il s'occupe, il reconstitue avec habileté le milieu dans lequel
s'écoula l'existence de celui qui fut, vers l'an mil, l'abbé le plus en vue du

royaume. Trois cartes permettent de suivre ses déplacements et signalent
les monastères dont il entreprit la réforme. Signalons enfin le lien, assez

inattendu, qui rattache Abbon à notre pays : quelques-uns des manuscrits
les plus importants de ses œuvres sont conservés à Berne : la première
rédaction du Traité du comput ; la table pascale critique, deux lettres sur
l'ère dionysienne et un abrégé du Liber Pontificalis.

L. Waeber.

146



Paul Hofer: Kleinhöchstetten. Francke Verlag Bern 1955. 24 S.

Die kleine Schrift gibt einen klaren und guten Vorbericht über die
Ausgrabungen, die der Verfasser im Verein mit verschiedenen Architekten,
Archäologen, Kunsthistorikern und Naturwissenschaftern, mit
Unterstützung des Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung der
Wissenschaften, bei der ehemaligen, seit der Reformation profanierten Wallfahrtskirche

unserer heben Frau von Hochstetten (Kt. Bern) glücklich zu Ende
führte. Aus römischer Zeit stammen Gefäßscherben und ein Fragment einer
Wandverkleidung aus « verde antico ». Zum Teil noch in vorgermanische
Zeit weist der anthropologische Befund eines Gräberfeldes, während die
wenigen gefundenen Grabbeigaben der alemannischen Kultur angehören.
Zwischen 750 und 800 wurde eine kleine Kirche mit halbrunder Apsis und
oblongem Langhaus errichtet. Über ihre Grundmauern legte sich im
10. Jahrhundert ein größeres Gotteshaus mit zwei Annexen, die nach dem
Schiff hin durch halbrunde Durchgänge verbunden waren. Die Apsis ist
mit drei Lisenen versehen, ohne Bogenfries. Die Westfassade ohne jede
Gliederung. Aus dem späten Mittelalter stammen Ausstattungsgegenstände
und Kleinfunde (Keramik, Münzen).

Die geschichtlich bedeutsame erste Kirche wird mit frühmittelalterlichen
Einapsidensälen verglichen und geschlossen, daß sie ähnlich wie die Anlagen
von Spiez und Einigen die endgültige Christianisierung des bernischen
alemannischen Mittellandes im 8. Jahrhundert bezeuge. Der Neubau des

10. Jahrhunderts mit entwickelterem Grund- und Aufriß darf ein größeres
kunsthistorisches Interesse beanspruchen. Mit den beiden nach dem Schiffe
hin offenen Annexen steht er auf dem Wege zum Raum mit Querhaus.
Unter den in den letzten Jahrzehnten gefundenen Annexenkirchen habe er
als einziger das Mauerwerk von Chor und Schiff bis unter das Dach bewahrt.

Die Ergebnisse der methodisch gut durchgeführten Arbeiten sollen später
ausführlich dargelegt und kritisch bewertet werden. Ungelöst bleiben der
Zusammenhang der römischen Funde mit den späteren Anlagen, die Frage nach
Zeit und Zweck der ältesten Mauerreste unter dem nordwestlichen Annex.
Unerwähnt und unerklärt sind die schiefe Stellung der Westseite der ersten
Kirche und, im Nordwesten, ihre Verlängerung über das Langhaus hinweg.
Wenn es sich, wie der Verfasser vermutet, um eine Friedhofkirche handeln
würde, dann wäre die dazugehörige Pfarrkirche zu ermitteln. Liegt vielleicht
nicht eine spätere Verlegung des Kultzentrums vor? Die endgültige
Veröffentlichungwird diese Fragen ohne Zweifel behandeln und andere geschichtliche

Belange wie Patrozinium und Wallfahrtswesen eingehender untersuchen.

Othmar Perler.

Helmut Kressner : Schweizer Ursprünge des anglikanischen Staats-
kirchentums. Gütersloh, C. Bertelsmann, 1953. 136 S. DM 12.—. (Schriften
des Vereins für Reformationsgeschichte, Nr. 170, Jahrg. 59, Heftl.)

Diese Studie, die bereits 1940 als Dissertation eingereicht wurde, aber
infolge des Krieges erst 1953 in überarbeiteter Form im Druck erschien,
sucht den Einfluß des Zwinglianismus auf die theoretische Rechtfertigung des

147



anglikanischen Staatskirchentums darzulegen. Nach einer einleitenden
Erörterung dieses Problems entwickelt K. im ersten Kapitel Zwingiis
politischkirchliches System : der Staat war für ihn ein aus Christen bestehendes
Gemeinwesen mit einer christlich - moralischen Aufgabe; die politische
Gemeinde war mit der kirchlichen Gemeinschaft identisch, Religion und
Politik standen in enger Beziehung ; Zwingli verwarf deshalb das Bestehen
einer vom Staat unabhängigen Kirche mit eigenen Organen und wies die
kirchlichen Angelegenheiten der (christlichen) Obrigkeit zu. Leider sind K.,
wie die Fußnoten und das Literaturverzeichnis zeigen, die schweizerischen
Publikationen über Zwingli und die Reformation völlig entgangen. Dadurch
ist sein Urteil über Zwingli einseitig positiv, die Schattenseiten und
schwerwiegenden Gefahren seiner Politik übersieht er vollkommen.

In einem zweiten Kapitel verfolgt K. die Weiterentwicklung des

Zwinglischen Systems durch Wolfgang Musculus, jenen lothringischen
Schüler .Bucers, der seit 1531 als Prediger in Augsburg und seit 1549 als
Professor der Theologie in Bern wirkte. Im Kampf gegen die calvinistischen
Geistlichen der untertänigen Waadt verfocht er die absolute Kirchenhoheit
des Staates und negierte jede Eigenständigkeit der Kirche. Diese extreme
Auffassung hat auf den englischen Bischof John Whitgift (1530-1604), den

nachmaligen Leiter der anglikanischen Kirche zur Zeit Elisabeths L, einen
entscheidenden Einfluß ausgeübt. Der Zürcher Theologe Rudolf Gualter, ein
Schüler Bullingers, leistete ihm dabei unschätzbare Dienste : seine 1572
erschienenen Homilien zum 1. Korintherbrief, die den englischen Bischöfen
zugeeignet sind, bilden ein öffentliches Bekenntnis des Zürchers zur anglikanischen

Kirche und zum weltlichen Kirchenregiment und enthalten Angriffe
auf die puritanischen, vom Calvinismus beeinflußten Nonkonformisten.

In einem letzten Kapitel entwickelt K. Whitgifts Staatskirchentheorie.
Hatte sich in England die Krone schon vor der Reformation einen
weitgehenden Einfluß auf die Kirche verschafft und erfolgte hier der Bruch mit
Rom vor allem aus nationalpolitischen Motiven, so hatte doch erst Whitgift
dieses Staatskirchentum im Kampf gegen die Puritaner theologisch gerechtfertigt,

wobei er sich auf Musculus und Gualther berief, vorab in der
Betonung der Heiligkeit und Omnipotenz des auf religiösen Grundlagen
beruhenden Staates.

K. hat in verdienstvoller Weise den Einfluß des schweizerischen
reformierten Staatskirchentums auf die Ausgestaltung der anglikanischen
Kirchenverfassung nachgewiesen. Die Darstellung ist stilistisch gediegen, doch wirkt
sich das Fehlen von Unterabschnitten (mit entsprechenden Untertiteln)
innerhalb der recht langen Kapitel nachteilig aus : der Leser läuft dadurch
Gefahr, die Übersicht und den Gedankengang des Verfassers aus den Augen
zu verlieren. Die vielen Quellenzitate in den Fußnoten sind sehr wertvoll.
Als Ganzes bildet diese Studie einen wichtigen Beitrag zur Kirchen- und
Geistesgeschichte des 16. Jahrhunderts und ist vor allem für die Entwicklung
des Zwinglianismus bedeutsam : hat dieser sich weit weniger ausgebreitet
als der Calvinismus, so hat er doch seinen Einfluß auf den Ausbau des

anglikanischen Staatskirchentums ausgeübt.
Hellmut Gutzwiller.

148



Louis Carlen: Das Landrecht des Kardinals Schiner. Seine Stellung im
Walliser Recht. Arbeiten aus dem juristischen Seminar der Universität
Freiburg-Schw. 14. Univ.-Verlag Freiburg-Schw. 1955, xxii-158 S. Fr. 15.60,
DM15.—.

Das Landrecht des Kardinals Schiner (LRC) hat Andreas Heusler durch
seine Veröffentlichung in den Rechtsquellen des Wallis bekannt gemacht.
Weitere Beachtung hat es nicht gefunden. Man zitierte es, zog es zu
Vergleichen heran, untersuchte es auf einige Bestimmungen, die im Zusammenhang

mit den Schiner-Supersaxowirren für die Auswirkung des politischen
Geschehens auf die Rechtsschaffung von Interesse sein mochten : eine

systematische Bearbeitung des LRC hatte bis jetzt niemand unternommen.
Die Gründe für diese Unterlassung mögen verschieden sein ; in der Hauptsache

war sie dadurch bedingt, daß es zwei Landrechte gab, die von ganz
anderer Bedeutung waren, nämlich das auf dem LRC aufgebaute Landrecht
von 1571 (vgl. hierüber die Berner Dissertation von Dr. Kaspar von Stockalper,

Mskr.) und die dem Landrecht des Kardinals vorausgehenden sogen.
Artikel von Naters, die 1446 dem Bischof in Naters von den Patrioten
vor seinem Schloß abgetrotzt worden waren und eine Zeitlang Geltung
besaßen. Diese waren das erste nachweisbare Landrecht. Die Verarbeitung
des gewaltigen Stoffes, bestehend aus Juristenrecht und Volksrecht, und
dessen Ausgestaltung in ein Landrecht war nicht das Ergebnis einer flüchtigen

Redaktion vor dem Schloß in Naters, sondern das setzte große
Vorstudien und Beratungen voraus, wobei sich Männer mit juristischen Kenntnissen

und mit Erfahrung zu einem gemeinsamen Werk zusammenfanden.
Bevor man nun das LRC untersuchen und wissenschaftlich behandeln

wollte, schiene es offenbar gegebener, zuerst dessen Vorgänger, auf dem
es in weiten Stücken fußte, zu studieren, eben die Artikel von Naters. Doch
ist es fraglich, ob eine solche Arbeit Doktoranden der Juristischen Fakultät
zugemutet werden könnte.

Wie Carlen in seiner Dissertation an einzelnen Stellen selber
andeutet und wie es Walserforscher besonders betonen, sind die Walliser
Rechtsquellen noch nicht so ermittelt, gesammelt und zugänglich gemacht,
daß man über das Mittelalter einen auswertbaren Bestand vorfindet, der

von weitreichenden eigenen Nachsuchungen dispensieren könnte. Der
Schweiz. Juristenverein und die kantonalen zuständigen Organe sind denn
auch seit längerer Zeit bemüht, Leute und Mittel zu finden, um zu einer
gediegenen Sammlung unserer Rechtsquellen zu gelangen. Das bedeutet,
daß der Doktorand, welcher sich an die Artikel von Naters heranmachen
wollte, zuerst Vorarbeiten leisten müßte, die sich auf Jahre hinaus erstrecken
könnten. So sehr man von einem Dissertanden, der in Rechtsgeschichte
doktoriert, voraussetzen muß, daß er das Rüstzeug besitzt und auch Forschungsarbeit

leisten will : ihm die gesamten Vorarbeiten auch noch zuzumuten,
würde doch zu weit gehen. Auch die Zeitgeschichte der Epoche um die
Artikel von Naters ist nämlich nicht zur Gesamtdarstellung gekommen, so
daß ein Doktorand hier diese Forschungs- und Darstellungsarbeit wieder
selber leisten müßte. Schließlich sind auch die Nachforschungen über die

149



Studenten an italienischen Universitäten noch nicht abgeschlossen. Es ist
jedoch wichtig zu wissen, woher die im Walliser Recht unverkennbar
italienischen Einflüsse kommen, denn mit der Erklärung, dieses beruhe auf
nachbarlichen Beobachtungen, wird man kaum das Wesentliche treffen. Auch
die ganz auffallend gute Kenntnis des römischen und kanonischen Rechtes
der damaligen Walliser Juristen kann nach Italien weisen.

Ob Carlen von diesen Überlegungen ausging, als er sein Thema wählte
oder ob es ihm die Gestalt des großen Bischofs antat — jedenfalls zeigt
Carlen, daß er verarbeiten kann, was bereits vorliegt und wie er das noch
Fehlende zu finden weiß.

Durch die Lebensarbeit von Prof. Dr. Albert Büchi und die Ergänzungen
von Prof. Dr. Müller-Büchi, welcher diese Doktorarbeit leitete, über Kardinal
Schiner und durch die Sammlung der Landratsabschiede Prälat Dr. Imeschs
ist Basis und Quellenwerk gegeben. Carlen weist sich in der Heuristik
hervorragend aus. Was zu finden ist, hat er gesucht, handle es sich um
Publikationen in Form von Notizen oder von größerm Ausmaße. Da er
seit Jahren die Bibliographie für den Geschichtsforschenden Verein des

Oberwallis betreut, ist es ihm vielleicht leichter gefallen als einem armen
Suchenden in der Wüste. Und was Publikationen nicht als erforscht hatten
angeben können, dem wurde in Archiven nachgespürt, so daß die Dissertation

als umfassendes und gründliches Werk angesprochen werden darf.
Es ist den Lesern dieser Zeitschrift bekannt, daß Carlen gleichzeitig

andere Beiträge und Monographien veröffentlichte, welche nicht etwa
Abfälle sind, die er in der Doktorarbeit nicht brauchen konnte oder wollte.
Vielmehr handelt es sich um Arbeiten, die sachlich und zeitlich anderes

beschlagen als das LRC und die Schinerzeit und die in sich Geschlossenes

bieten.
Die Lektüre dieser reichhaltigen Arbeit ist leicht gemacht durch die

Klarheit des Aufbaues und die Sprache. Ich erinnere mich nicht, daß ich
eine Stelle zweimal lesen mußte, weil sie etwa unklar gewesen wäre — was
man nicht eben häufig sagen kann.

Der Aufbau der These geht von all jenem aus, was Veranlassung zu
den Artikeln von Naters bot, aber namentlich davon, daß diese Artikel
nach kurzer Zeit außer Kraft gesetzt wurden, indem die Patrioten auf sie

verzichten mußten, woraus eine große Rechtsunsicherheit entstand, so daß

man nach Abhilfe schrie, besonders, weil das zwischen den Artikeln von
Naters und dem LRC von Bischof Supersaxo ausgearbeitete Landrecht nie
Geltung besaß. So mußte Schiner ein neues Landrecht schaffen, und das

besorgte er gründlich. Er war ja selber ein glänzender Jurist, dessen
Juristenbibliothek, die er bereits als Kaplan von Ernen besaß, seinem damaligen
Bischof Jost von Silinen auffiel. Aber Schiner verfaßte sein Landrecht nicht
etwa allein, sondern er setzte dazu eine Kommission ein. Carlen erläutert
aufschlußreich das Werden eines Landrechtes. Die Abfassungszeit des LRC
wird glaubhaft in die Zeit von 1511-1521 gesetzt.

Das Schicksal des LRC und dessen Bedeutung für das Landrecht von
1571, das sich als beständig bis in die neue Zeit erwies, sind abwechslungsvolle

Abschnitte. Carlen gibt einen reichgestalteten Überblick über die

150



Rechtslage jener Epoche, geht dann ein auf die Quellen, den Inhalt und
Einfluß auf die Walliser Rechtsentwicklung.

Im 4. Abschnitt behandelt Carlen den Sachgehalt des LRC. Auch hier
zeigt sich seine Kenntnis der Schweiz, und allgemeinen Rechtsgeschichte
und der rechtlichen Volkskunde. Wir staunen nur so, welche Beziehungen
es da gibt, woher diese oder jene Institution kommt oder wo sie sich ander-
orts auch findet, was dieser oder jener Ausdruck bedeutet etc. Es ist eine
gründliche Analyse und Erläuterung des LRC und bringt eine Fülle von
uns unbekannten Einzelheiten. Dankbar ist man Carlen, daß er das LRC
in Sachgebiete aufteilt und nach systematischen Gesichtspunkten gliedert

und behandelt, statt kommentarartig Paragraphen für Paragraphen
zu glossieren. So werden Wiederholungen vermieden, der Überblick ist
freier, die Sachfragen wirken geschlossener.

Ich fühle mich verpflichtet, eine Angabe, auf welche sich Carlen
beruft, richtigzustellen : Auf Seite 85 steht in Fußnote 2, in Hérémence
sei noch ein Halseisen zu sehen gewesen. Nach einer Publikation, die nicht
den Verdacht des Irrtums weckt, wäre es ein Schandpfahl, eine Säule

gewesen, an welche der Übeltäter mit Ketten gebunden worden wäre,
wobei es den Vorübergehenden freistand, den Ausgestellten mit Ruten zu
bestäuppen.

Jos. Bielander.

Register der Personen- u. Ortsnamen zu Rudolf Wackernagels Geschichte
der Stadt Basel. Im Auftrag der Histor. und Ant. Gesellschaft zu Basel,
bearb. und hrg. von Joh. K. Lindau. 88 S., geh. Fr. 22.80 ; geb. Fr. 27.45.
— Verlag Helbing & Lichtenhahn, Basel 1954.

Die Geschichte der Stadt Basel von Rud. Wackernagel ist ohne Zweifel
die beste Stadtgeschichte im deutschen Sprachgebiet. Sie verdankt diesen
Ruf der ganz hervorragenden Darstellungskunst Wackernagels und einer
selten so eindringenden Kenntnis der archivalischen Quellen. Es darf hier
jedoch auch daran erinnert werden, daß es wenige nichtkatholische Historiker

gibt, die eine ähnlich subtile Einfühlungsgabe in das kirchliche Leben
des Mittelalters beweisen, wie den einstigen Staatsarchivar von Basel, und
nur wenige erreichen deswegen einen so hohen Grad an Objektivität, wenn
darunter eben eine dem Objekt möglichst nahe kommende Erkenntnisweise
verstanden wird. Doch bleibt es bei W. nicht allein bei einer höchst anschaulichen

Schilderung des mittelalterlichen Lebens, vielmehr kennt er dieses

auch in weitverzweigten Zusammenhängen und Problemen, sodaß keiner das
Werk ohne wirkliche Bereicherung aus der Hand legen kann.

Wackernagels Werk ist auch in seiner äußeren Anlage musterhaft ;

denn sowohl das ausführliche Inhaltsverzeichnis wie der ausgezeichnet gegliederte

Anmerkungsapparat im Anhang führen den Leser trefflich ein. Trotzdem

wird man angesichts der Bedeutung des Werkes und seines ungewöhnlichen

Reichtums es lebhaft begrüßen, daß die Hist.-Antiquarische Gesellschaft

den Auftrag zur Bearbeitung des Registers gegeben und Joh. Karl

151



Lindau ihn durchgeführt hat, nachdem bemerkenswerterweise der Basler
Ingenieur Eduard Von der Mühll (f 1943) bereits 1935 ein Manuskript
hergestellt hatte. Lindau hat dieses noch einmal überprüft und bereinigt
bzw. vervollständigt.

Zur Hauptsache beschränkt sich das Register begreiflicherweise auf
Personen und Orte. Gelegentlich freilich werden auch sachliche Verweise
gegeben (vgl. Pest, Schulen, Syphilis). Man muß bei dieser Beschränkung
bedenken, daß die zeitliche Gliederung des Werkes wie auch die trefflichen
Inhaltsverzeichnisse eine Orientierung vielfach erleichtern. Das Register
wird aber besonders dort ausgezeichnete Dienste leisten, wo Orts- und
Personennamen nur ganz gelegentlich begegnen. Daher muß man sich fragen,
ob es nicht angezeigt gewesen wäre, auf sehr häufig begegnende Namen
(vgl. Namen der Klöster bzw. Orden : Augustiner, Barfüßer, dann Brant
Seb., Kartäuser, Domstift, St. Peter) entweder ganz zu verzichten oder
dann die Stellen irgendwie zu spezifizieren, nach sachlichen Gesichtspunkten.
Unter Münster werden z. B. über 100 Ziffern aufgeführt, ohne jede nähere
Angabe. Damit ist dem Benutzer wohl kaum gedient. Das darf uns indessen
in keiner Weise hindern, das Register mit aufrichtigem Dank an den
Bearbeiter aufzunehmen ; denn es wird in jedem Fall gute Dienste leisten. Man
darf es als Arbeitsmittel umso lebhafter rühmen, als Wackernagel sehr oft
dank seinen genauen Hinweisen auf ungedruckte Quellen den Weg zu neuer
Forschung öffnet. Druck und Ausstattung des Registers sind vorzüglich,
der Preis leider eher für Bibliotheken berechnet.

Oskar Vasella.

150 Jahre Kanton Aargau im Lichte der Zahlen. Hrg. vom Regierungsrat
des Kt. Aargau. Aarau, Verlag zur Neuen Aargauer Zeitung, 1954. 541 S.,

geb. Fr. 13.—.

Innerhalb der Veröffentlichungen zu den Kantonsjubiläen von 1953

nimmt das vorliegende Werk eine Sonderstellung ein. Man erinnert sich der
unter dem Einfluß von Joh. C. Fäsi (1769-1849, Verfasser des Handbuchs
der schweizer. Erdbeschreibung) entstandenen « Historisch-geographischstatistische

Gemälde der Schweiz », die zahlreiche Gelehrte im Laufe von
vielen Jahren beigesteuert hatten, mit noch heute sehr schätzenswerten
Nachrichten. Unter diesen i Gemälden » war auch jenes über den Aargau
von Franz Xaver Bronner von eigenem Wert. Den Kerngedanken Bronners
nimmt das vorliegende Buch wieder auf, entwickelt ihn jedoch mit den
Mitteln der modernen Statistik.

Von der äußern Beschreibung der Gemeinden und vielem andern,
insbesondere einer eingehenden Bevölkerungsstatistik ganz abgesehen,
bezieht sich der Inhalt auf das politische Leben, das Gerichts- und Militärwesen,

das kulturelle und das sehr mannigfaltige wirtschaftliche Leben.
Wer könnte bei solcher Fülle des Gebotenen auf alles im einzelnen
eingehen Viele Mitarbeiter machten sich um das Zustandekommen des Werkes
verdient und ihre Namen werden den jeweiligen Abschnitten vorangestellt.

152



Überdies erhält der Leser eine Übersicht über die benützte Literatur und
die archivalischen Quellen, ab und zu freilich in etwas summarischer Form
(vgl. S. 340).

Hervorgehoben sei vor allem, was dem Kirchenhistoriker dienlich sein
kann. Da sind einmal die sorgfältigen Verzeichnisse der eidgenössischen und
kantonalen Behördemitglieder zu nennen, besonders der Großräte innerhalb
der verschiedenen Verfassungsperioden, unter denen selbstverständlich die
vier ersten von 1803-1852, der bewegten und umstrittenen Jahre, unser
Interesse erwecken. Über viele Persönlichkeiten werden in eigener Liste
die wichtigsten Lebensdaten gegeben (167 ff.). Die Verfassungen selbst
werden in ihren « Errungenschaften » bzw. Änderungen knapp charakterisiert.

Ein Kuriosum stellt im Abschnitt über das Militärwesen die Liste der
im Sonderbundskrieg gefallenen und verwundeten Aargauer Soldaten dar.

Was über das Erziehungswesen zu lesen ist, lenkt unsere
Aufmerksamkeit auf manches Bedeutsame. So beschloß beispielsweise der
Gr. Rat 1813 die Gründung von zwei Gymnasien, je eines für die beiden
Konfessionen. Das katholische Gymnasium trat indessen nie ins Leben.
Selbstverständlich konnten die Gründe für diese Tatsache nicht erörtert
werden. Dagegen werden die verschiedenen Schulgesetze kurz erläutert.

Vielgestaltig ist das Kirchenwesen. Mit Gewinn lesen wir die
Ausführungen über die Rechtsstellung der Kirchgemeinden und durchgehen wir
auch die wichtigsten Gesetze und Verordnungen über die Organisation der
Kirchen und über die Geistlichkeit. Die Angaben über die Veränderung
in der Pfarreiorganisation, die Listen neuer und alter Kirchgemeinden und
Kirchgenossenschaften, die ausführlichen Pfarrerverzeichnisse (Pfarrhelfer
und Vikare sind nicht berücksichtigt) sowohl der reformierten wie der
katholischen Landeskirche vom Ende des 18. Jahrhunderts weg bis in die

jüngste Zeit, angeordnet in chronologischer Folge nach Kirch- und
Pfarrgemeinden, wird jeder zu schätzen wissen, der sich mit der neueren
aargauischen Kirchengeschichte zu befassen hat (ev.-reformierte Pfarrer
272-290, römisch-kath. Pfr. 295-322, christ.-kath. 326 f.). Die Lesbarkeit der
eingestreuten Karten über die Pfarrbezirke läßt freilich etwas zu wünschen
übrig. Eigentümlich sind dem Aargau, wie man weiß, die früh entwickelten
jüdischen Gemeinden in Lengnau und Endingen, in deren Entwicklung wir
guten Einblick gewinnen.

Dank der großzügigen und methodisch hervorragenden Forschung von
Walter Merz, der 1929-33 die ersten umfassenden Ordnungsarbeiten im
Staatsarchiv durchführte, besitzt das Staatsarchiv Aarau ein ausgezeichnetes
Repertorium. Mit Befriedigung vernimmt man, daß ein dritter Band,
umfassend das Helvetische Archiv, in Aussicht steht. Auch so wird der
Leser den Abschnitt über Bibliotheken, Archive und Museen mit Nutzen
zu Rate ziehen. Wie man sehr wohl weiß, verdanken Staatsarchiv und
Kantonsbibliothek bedeutende Bestände zahlreichen säkularisierten Klöstern
und Stiften. Weniger bekannt sind die Donatoren der Bibliothek im 19.
Jahrhundert, unter denen wir Namen von Klang finden, so Domdekan AI. Vock,
Rud. Rauchenstein, auffallenderweise auch Georg v. Wyss, und natürlich
Walter Merz. Über die Urkundenbestände des Staatsarchivs gibt eine eigene

153



Tabelle Aufschluß (351-354). Der Mangel an genügendem Raum führte leider
zur Vernichtung wertvoller Archivalien (welcher 348 f.), eine Warnung,
die man nicht übersehen darf. Erwähnt sei schließlich noch der Überblick
über die seit 1782 im Aargau veröffentlichten Zeitungen und Zeitschriften.
Es ist eine eindrucksvolle Liste.

Wir müssen es uns leider versagen, auf die starke Entwicklung der
Industrie, des Handels und Gewerbes, die dem Aargau sein besonderes
Gepräge geben, eigens einzugehen. Was darüber auf vielen Tabellen an
Wissenswertem vermittelt wird, ist erstaunlich. Alles in allem stellt das Werk
einen imponierenden Rechenschaftsbericht dar über die gesamte Entwicklung
des Kantons in den 150 Jahren seines Bestehens, der ohne jeden Zweifel
vielen Lesern wertvollste Anregungen zu vermitteln vermag. Eine würdige
Jubiläumsgabe von vornehmer Ausstattung

Oskar Vasella.

Ludwig Welti : Graf Jakob Hannibal I. von Hohenems. 1530-1587. Ein
Leben im Dienste des katholischen Abendlandes. 420 S. Mit Orts-, Personen-
und Sachregister sowie 40 Tafeln. Innsbruck, Universitätsverlag Wagner
1954. ö. S. 120. —

Die vorliegende Biographie gilt einer Persönlichkeit, die auch die Beachtung

der schweizerischen Geschichtsfreunde beanspruchen darf. Ludwig
Welti erweist sich als der heute beste Kenner der Geschichte des nachmals
zu großer Berühmtheit gelangten und in den Reichsgrafenstand erhobenen
Geschlechtes derer von Ems. Wie man weiß, war Mark Sittich I. von
Hohenems einer der bedeutendsten Heerführer im Dienste Karls V., Dessen
Sohn Wolf Dietrich jedoch heiratete die Schwester des gefürchteten Kastellans

von Musso, Gian Giacomo de' Medici, Klara. Aus ihrer Ehe gingen
der bei den Eidgenossen wenig beliebte Bischof von Konstanz Mark Sittich
und eben auch Jakob Hannibal hervor. Welti widmete Mark oder auch
Merk Sittich I. und dessen Sohn Wolf Dietrich 1952 eine gut fundierte
Monographie, die wegen mannigfacher Zusammenhänge mit der schweizerischen

Kirchengeschichte hier besondere Erwähnung verdient. Das trefflich
ausgestattete Lebensbild Jakob Hannibals darf daher als eine Fortsetzung
dieser ausgezeichneten Forschungen bezeichnet werden.

Worin liegt nun die Bedeutung dieses Buches für die schweizerische
Geschichte und insbesondere für die Kirchengeschichte Wir erblicken sie

vorerst darin, daß es W. vergönnt war, das für diese Epoche offenbar sehr
reiche Hohenemser-Archiv gründlich auszuwerten. Aber W. zog auch
umfangreiche Korrespondenzen aus der Ambrosiana in Mailand heran. Wie W.
im Vorwort bemerkt, handelt es sich um 200 Briefe der Brüder Jakob
Hannibal und Mark Sittich an Karl Borromeo sowie um 45 Briefe von
Hannibals Gattin Hortensia, der Schwester Borromeos, die überaus Wichtiges

für das Lebensbild boten.
Wenn die Namen des Bischofs von Konstanz und Kardinals Mark

Sittich und K. Borromeos fallen, ist ein entscheidender Berührungspunkt

154



mit der eidgenössischen Geschichte getroffen, und wenn man sich die
verwandtschaftlichen und daher nahen Beziehungen zu Papst Pius IV.
vergegenwärtigt, wird auch der Zusammenhang mit der allgemeinen
Kirchengeschichte deutlich. In der Natur der herangezogenen Quellen ist es

begründet, daß hier auch manche intimen Bilder aus der Familiengeschichte
aufleuchten.

Es fällt übrigens nicht leicht, das Buch in seinem bedeutsamen Inhalt
allseitig und gerecht zu würdigen ; denn der Leser erhält einen selten tiefen
Einblick nicht allein in das sehr bewegte Schicksal Jakob Hannibals, der
zwar weniger als Diplomat denn als Militär eine eindrucksvolle Rolle gespielt
hatte, sondern in das verwickelte Leben und Treiben seiner Familie und
besonders seiner ungewöhnlichen Verwandtschaft überhaupt. Wir beschränken

uns hier auf einige Ausschnitte.
Die Geschichte der Wahl Mark Sittichs zum Bischof von Konstanz

ist zwar durch die von W. benützte ausgezeichnete Darstellung K. Frys
in den wichtigsten Zügen gut bekannt, aber W. vermag nicht bloß interessante

Einzelzüge beizufügen, sondern wir erfahren aus seiner Darstellung
zum ersten Mal so klar, zu welch bedeutenden Einkünften M. Sittich zu
gelangen vermochte (75) und wie sehr er, wie seine Brüder, äußerem Glanz
zugetan war. Das Problem, das bei dieser Persönlichkeit besonders nahe
liegt, inwieweit politische Machtstellung Voraussetzung kirchlicher Reform
war, zieht W. allerdings nicht in den Kreis seiner Betrachtung, aber er
beleuchtet durch einen köstlichen Witz (56 Anm. 2) die geringen
Lateinkenntnisse des Kardinals.

Einiges neue Licht fällt auch auf die Lebensgeschichte (15 f.) und die
Persönlichkeit Karl Borromeos, der übrigens an der Vermählung Jakob
Hannibals mit seiner Schwester Hortensia nicht unbeteiligt blieb, setzte
diese Heirat doch der Rivalität der beiden Familien schließlich ein Ende
(vgl. 66, 75 f.). Auch das Bild des Oheims auf dem päpstlichen Stuhl wird
durch manche Details bereichert.

Jakob Hannibal, übrigens kurze Zeit als Gesandter in Madrid tätig,
als Militär in den Feldzügen in den Niederlanden hervorragend, verdankte
ohne Zweifel seinen steilen Aufstieg vor allem Papst Pius IV. Als Vogt
der vorarlbergischen Herrschaften (1567-74) stand er der Bündner Politik
nicht ferne. Besonders erwähnt zu werden verdient der Abschnitt über seine
Rolle während des aufsehenerregenden Prozesses gegen Dr. Johann Planta,
Vogt von Rhäzüns, dessen Hintergründe u. E. noch keineswegs allseitig
abgeklärt sind. Jakob Hannibal spielte, wie fast vier Jahrzehnte früher sein
Großvater, mit dem Gedanken, einen kombinierten Angriff von Norden
und Süden gegen Chur anzuzetteln, um den Protestantismus in Graubünden
militärisch zu erdrücken, nachdem dieser, wenn vielleicht auch nicht allein,
im Planta-Prozeß einen Triumph errungen hatte (161). Praktisch blieb es

jedoch auch dieses Mal bei der ernsten Mahnung der österreichischen Regierung,

alles zu unternehmen, um den Frieden und die Ruhe des eigenen
Landes sicher zu stellen. Schade, daß W. hier nicht gelegentlich
Quellenhinweise bietet. Vermutlich stammen die Spionage- bzw. Lageberichte
über die Bündner Ereignisse aus dem Hohenemser Archiv.

155



W. stand einem überreichen Stoff gegenüber, den völlig zu meistern
eine bedeutende Gestaltungskraft erfordert hätte. Der Aufbau des Buches
wird kaum jeden Leser befriedigen. Zwar wahren die 11 Kapitel den

chronologischen Rahmen des Lebens Jakob Hannibals, aber ihr Inhalt ist
oft sehr uneinheitlich und manches Zusammengehörige scheint auseinandergerissen.

Ein Beispiel mag dies beleuchten. Nach dem Tod Papst Pius IV.
stritten sich die Erben um den Besitz der medicäischen Territorien am
Comersee. Davon ist nun im 3. Kapitel die Rede : Streit um die Verlassenschaft

Pius IV., dann aber auch im 4. Kapitel : Der Prozeß um die
medicäischen Güter am Comersee und wieder im Abschnitt : Die Flucht Gian
Giac. von Medici II. in ein Jesuitenkloster erweckt neue trügerische
Hoffnungen auf das Marchesat Marignano. Wäre nicht eine zusammenhängende
Darstellung der ganzen Streitfrage vorzuziehen gewesen Dann wäre ein
einheitliches Bild entstanden. Schließlich dünkt uns, daß W. den Quellen
öfters gar zu getreulich folgt. Zwar begrüßt man es, daß er aus Briefen
viel Anschauliches, oft im Originaltext, bringt. Aber vieles ist u. E. nicht
richtig eingeordnet. Wir dürfen auch nicht verschweigen, daß W. sich
ziemlich häufig der indirekten Rede bedient, so daß der Ton der Darstellung
referierend wirkt und der Fluß der Lektüre beeinträchtigt erscheint. Für
einzelne Abschnitte trifft dies nicht zu. So ist die Schilderung des Turniers
im Anschluß an die Hochzeit Jak. Hannibals recht anziehend (75-83), auch

jene des Zugs nach Marokko (67). Aber man spürt oft, daß W. dem Leser
kaum eine Einzelheit aus den Briefen erspart. Zu S. 55 über Abt Joachim
Eichhorn von Einsiedeln s. P. Raimund Tschudi, Das Kloster Einsiedeln
unter den Äbten Ludwig v. Blarer und J. Eichhorn 1526-1569. Diss.
Freiburg 1946 und zu S. 131 über Abt Othmar von St. Gallen Al. Scheiwiller
in dieser Zeitschrift 22 (1928).

Diese kritischen Bemerkungen haben nicht den Sinn, den sachlich
großen Wert des Buches auch nur irgendwie herabzusetzen oder übersehen
zu lassen. W. standen wirklich bedeutsame Quellen zur Verfügung. Und
nicht zuletzt der schweizerische Kirchenhistoriker wird aus diesem Buch
vielfache Belehrung ziehen können. Rühmenswert sind die einzigartige,
prachtvolle Illustration sowie die überaus instruktiven Stammtafeln der
Hohenemser und der Familien de' Medici und Borromeos, welche kaum
irgendwo so sauber zu finden sind. Die guten Register wird jeder Benutzer
besonders schätzen.

Oskar Vasella.

Melanchthons Werke VI. Band : Bekenntnisse und kleine Lehrschriften.
Hrg. von Robert Stupperich. VI-486 S. C. Bertelsmann Verlag, Gütersloh

1955. Ganzleinen DM 16.80.

Zweckbestimmung, Methode und Anlage dieser Edition, deren rasche

Förderung wirklich sehr erwünscht ist, haben wir bereits in einer früheren
Anzeige kurz charakterisiert (diese Zeitschr. 1954, 307 f.). R. Stupperich,
Initiant und Leiter dieser Ausgabe der Schriften Melanchthons in Auswahl,
hatte diesen Band anfänglich als Ergänzungsband vorgesehen. Er bietet

156



darin unter dem Begriff « Corpus doctrinae christianae », den M. selbst
verwendet hatte, die dogmatischen Hauptschriften Ms., die dieser in den
letzten Lebensjahren im « Corpus » vereinigt hatte, dazu die kleineren Lehr-
und Streitschriften. Wie der Herausgeber betont, war M. für solche
Zusammenfassungen der Dogmatik bahnbrechend. Die bedeutenderen Schriften
dieser Art, so die ¦ Confessio Augustana » in überarbeiteter Fassung von
1540, die «Confessio Saxonica » von 1551, finden sich bereits im «Corpus
Reformatorum », die Verweise werden sogar mit den entsprechenden Seitenzahlen

jeweils als Marginalie gegeben. Nicht im Corpus enthalten ist indessen
jene bemerkenswerte Streitschrift Ms. gegen die von den Jesuiten in Bayern
aufgestellten 31 Glaubensartikel, welche allein, und zwar in deutscher
Fassung, im Corpus « Reformatorum » abgedruckt sind. In der 2. Ausgabe
dieser Schrift veröffentlichte M. als Nachtrag noch eine Widerlegung der
antitrinitarischen Lehren Mich. Servets unter dem Titel « Refutatio erroris
Serveti et Anabaptistarum », die hier eigens erwähnt sein soll.

Die einzige, in deutscher Sprache verfaßte Schrift des « Corpus
doctrinae » ist das «Examen ordinandorum » von 1552, 1554 ins Lateinische
übertragen, jene in Wittenberg gebräuchliche von R. ausführlich kommentierte

Kirchenordnung, deren Artikel für die Prüfung der Kandidaten vor
ihrer Ordination wegleitend waren. Von den kleineren Schriften mag besonders

die « Responsio ad scriptum cleri» von 1543 erwähnt werden, mit
welcher M. in die Polemik eingriff, die sich zufolge des Reformationsversuchs
in Köln des Kurfürsten Hermann von Wied entwickelte. Sie war bisher
nur in älteren Drucken und in einer modernen Übersetzung zugänglich
gewesen und fehlt im « Corpus Reformatorum ».

Die Edition ist auch in diesem Band, soweit wir uns ein Urteil erlauben
dürfen, musterhaft. Die knappe Einführung des Herausgebers zu jeder
Schrift bietet dem Benutzer alle nötigen Hinweise auf die einschlägige
Literatur, die für das nähere Verständnis der Texte kaum immer zu
umgehen ist. Die Bedeutung dieser Schriften Ms. auch für die Geschichte der
katholischen Theologie erhellt aus dem Umstand, daß M. mehr als eine
Schrift aus Anlaß des Konzils von Trient verfaßt hat.

Oskar Vasella.

NACHRUF

t Dompropst Dr. h. c. Johannes Mösch (1873-1955)

Der Kanton Solothurn besaß unter seinen Geistlichen nicht wenige
namhafte Kirchenhistoriker. Wir erinnern bloß etwa an den nachmaligen
Bischof Friedrich Fiala, dessen Veröffentlichungen ihren Wert bis heute
behalten haben, an P. Alexander Schmid, dessen bekanntes Werk über
die Kirchensätze, viel benützt, heute leider vergriffen ist, und an Ludwig
Rochus Schmidlin, der die erste katholische Darstellung einer kantonalen

157



Reformationsgeschichte schrieb, wenn wir von der neueren Geschichtsschreibung

ausgehen. Diese Männer hatten wohl kaum eine besondere
historische Schulung genossen, außer dem, was ihnen etwa im Rahmen
des theologischen Studienganges geboten worden war. Umso rühmenswerter
bleibt ihre Leistung. In Dompropst Joh. Mösch, der am 27. Juni 1955 in
Solothurn wohlvorbereitet verschied, verliert das Solothurner Volk wieder
einen Historiker, der sich aus eigenem Antrieb und aus eigener Kraft zu
einem der besten Kenner der Kantonsgeschichte emporgearbeitet hatte und
in der Intensität der Quellenforschung und der Publikationen seine
Vorgänger übertraf.

Die Kindheitserlebnisse des Verstorbenen, der am 1. Juni 1873 in
Schönenwerd geboren wurde, reichten in jene schmerzliche Zeit zurück,
in der er im Schutz seiner Eltern noch die Nachwirkungen des
Kulturkampfes zu spüren bekam. Er empfing daraus wohl die für sein ganzes
Leben entscheidenden Eindrücke. Man geht nämlich kaum fehl, wenn man
gerade seine hervorstechendsten Charaktereigenschaften auf die
Jugenderlebnisse zurückführt : eine gewisse Scheu und Zurückhaltung, aber
besonders seine Grundsatztreue und seine tiefe Liebe zur Gerechtigkeit und
Wahrheit. Um der Gerechtigkeit und Wahrheit willen wurde Mösch auch
Historiker. Der einstige Student von Aarau und Einsiedeln wurde nach
seinen theologischen Studien in Innsbruck 1900 geweiht und wirkte dann
beinahe drei volle Jahrzehnte, bis 1929, als Seelsorger in Oberdorf. Hier
begann er sich historischen Studien zuzuwenden. Das war keine
Selbstverständlichkeit ; denn sein Sprengel erforderte den Einsatz reicher Kräfte,
gehörten doch damals zu Oberdorf noch Lommiswil, Langendorf und Bellach,
Gemeinwesen, die sich sehr rasch entwickelten. Und Pfarrer Mösch mußte
manchen Forderungen einer neuen Zeit nachkommen, wollte er die Bedürfnisse

der Seelsorge wirklich wahrnehmen. Wenn er trotzdem bald aus
eigenem Antrieb Historiker wurde, geschah es ohne Zweifel aus einem
seelsorglichen Bedürfnis. Man verstehe uns recht Bis auf unsere Tage
herrschen selbst in maßgebenden Darstellungen der Schweizer Geschichte
hinsichtlich der Geschichte des Schul- und Bildungswesens vor der Helvetik
völlig irrige Vorstellungen. Mit Vorliebe wird die Bildungsfeindlichkeit der
altern Epoche hervorgehoben. Man liebte einfach die Schwarz-Weiß-Malerei,
um das Licht der Helvetik umso heller erstrahlen lassen zu können. Und
daß dabei die Kirche als Trägerin der Bildungsmittel getroffen werden
sollte, war mitbedingt und nicht selten gewollt. Was geschrieben wurde,
wurde auch gesagt.

Das Imponierende und Schöne an der Leistung unseres geistlichen
Historikers war es nun, daß er sich nicht mit irgendeiner Apologetik begnügte,
sondern sich unter Einsatz größten Forscherfleißes bemühte, aus den
Quellen ein originales Bild der Schulverhältnisse erstehen zu lassen. So ist
Dompropst Mösch ein Historiker des Schul- und Unterrichtswesens geworden,
wie ihn kein anderer Kanton hervorgebracht hat. In den Jahren 1910-1918
erschien in vier umfangreichen Teilen sein Werk : Die solothurnische Volksschule

vor 1830, deren Darstellung 1500 einsetzt und bis zur Helvetik

158



reicht. Es ist besonders wertvoll, weil es eine Fülle von.Quellennachweisen
bietet zu Fragen, die z. T. umstritten geblieben waren : Dichte der Schulen
auf der Landschaft, Aufkommen und Verbreitung der Mädchenschulen
u. a. m. Die Untersuchungen sind in dieser Hinsicht beispielhaft. Hier sei

gleich erwähnt, daß er zielbewußt und unermüdlich arbeitend, trotz hohen
Alters, in den Jahren 1945-1950 vier weitere Bände veröffentlichen konnte :

Die solothurnische Schule seit 1840, reichend bis 1861 ; endlich folgte 1953
noch ein fünfter Band über das solothurnische Primarschulgesetz von 1873

mit dem bezeichnenden Untertitel : « Sein Werden im Rahmen der
Zeitgeschichte. » Erstaunlich ist nämlich, in welchem Umfang Dompropst
Mösch die zeitgenössische Broschürenliteratur und Presse kannte und
auswertete. Wohl seine letzte Sorge galt der Bereinigung eines fertigen
Manuskriptes über die Geschichte des sogen, eidgenössichen Schulvogtes
von 1882, wofür ihm auch das Tagebuch von Bundesrat Schenk zur
Benützung überlassen wurde, was hier rühmend vermerkt sei. Stets ließ
es sich der Verstorbene angelegen sein, alle Quellen zu erfassen, von denen
er irgendwie Kenntnis erhielt. Mit welchem sachlichem Ernst er die Grundlagen

seiner Darstellungen erarbeitete, beweist u. a. gerade seine Publikation :

Die Solothurnische politisch-religiöse Literatur von 1830-90, die er 1938

zum Abschluß brachte. Das Geheimnis dieser oft mühsamen Forscherarbeit,

zumal auf diesem Gebiet, war seine grundsätzliche Auffassung vom
Charakter und von der Bedeutung des Schul- und Bildungswesens. Seine

uneingeschränkte Liebe galt der christlichen Schule und Erziehung, für
deren Erhaltung er keine Mühen scheute, ein Gedanke, dem er in seinem
geistlichen Testament noch einmal ergreifenden Ausdruck gab.

Damit ist jedoch das publizistische Werk dieses Mannes höchst un"
genügend gekennzeichnet. Aus der Fülle des von ihm gesammelten Quellen"
materials bot er eine Darstellung der Geschichte seines Kantons zur Zeit
der Helvetik (1939). Obgleich sie recht umfangreich war, hatte er doch
nur einen Ausschnitt geboten ; denn er besaß noch ansehnliches Material
zur Geschichte des Schulwesens und der Kirchenpolitik während dieser
Epoche. Aus der Erkenntnis der Bedeutung der neueren Geschichte heraus
wandte er sich überdies der Geschichte der Anfänge der liberalen
Verfassungsbewegung zu. In seinem Buch über die Ausgleichsbewegung im
Kanton Solothurn von 1830-31 (1938 erschienen) gelang es ihm, die
entscheidende Rolle des Geistlichen Joh. Baptist Brosi aufzudecken, die zuvor
so ziemlich verkannt worden war. Ebenso klar stellte er die Eigenart der
sogen. Juste-Milieu-Regierung heraus, die den Versuch einer Synthese
zwischen alten und neuen staatspolitischen Ideen unternahm, in der Folge
jedoch sich gegenüber der radikaleren Richtung nicht zu behaupten
vermochte. So gelang ihm vielfach ein neues geschichtliches Bild von jenen
entscheidenden Vorgängen, welche die neue politische Entwicklung des
Kantons eröffnen.

Seine Wahl zum Domherrn durch die kantonale Regierung im Jahr 1929
war eine sehr verdiente Anerkennung auch des Historikers. Wir müssen
es uns leider versagen, auf seine weiteren, stets substanziellen Abhandlungen

159



und Aufsätze näher einzugehen. Sein Interesse galt auch der Geschichte des
16. Jahrhunderts, des Fürsorge- und Armenwesens und noch manchen
anderen Fragen. Immer ließ er sich durch die grundsätzliche Bedeutung der
historischen Probleme leiten. Die Universität Freiburg hatte wirklich allen
Grund, dieses selbstlose wissenschaftliche Streben anzuerkennen und Domherrn

Mösch 1939 mit dem Ehrendoktorat auszuzeichnen. Sie ehrte sich
selbst damit in würdiger Weise, umso mehr als Domherr Mösch in dieser
wissenschaftlichen Auszeichnung — und das war dieses Ehrendoktorat —
die Verpflichtung zu unverdrossener Weiterarbeit erblickte.

Domherr Mösch wurde 1948 Dompropst. Die Übertragung dieser hohen
kirchlichen Würde nahm ihm nichts von seiner ungewöhnlichen Bescheidenheit.

Stillen Wesens, mehr in sich gekehrt, aber von unbeirrbarer Treue zu
seinen Grundsätzen, besonnen und überlegt in seiner ganzen Art, bewies
der Verstorbene seine echte Liebe zur Gerechtigkeit auch darin, daß er das
Gute anerkannte, wo er es fand. Nie verfiel er einer falschen Apologetik
noch etwa ungerechtem oder vorschnellem Moralisieren, ja er freute sich

ganz besonders an Beziehungen zu vornehm gesinnten nichtkatholischen
Historikern. Und auch einer sachlichen Diskussion war er stets zugänglich.
Um solcher Gesinnung willen, nicht allein wegen seiner bedeutenden Kenntnisse,

war er ein allgemein hochgeachtetes Mitglied des historischen Vereins
seines Heimatkantons, wo die eigenen politischen Verhältnisse das sich
gegenseitige Verstehen und sich Näherkommen nicht immer leicht machen.
Die große Herzensgüte war bei seiner Scheu und seinem verhaltenen Wesen
im persönlichen Verkehr nicht immer voll sichtbar. Seine Briefe legten dafür
umso beredteres Zeugnis ab. Selbstlos wie er war, bezeugte er aufrichtige,
ja geradezu kindliche Dankbarkeit für jeden Dienst, der ihm erwiesen
wurde.

Seine Liebe zur Geschichte war Liebe zum Menschen, seine Liebe zum
Menschen die Liebe eines edlen und uneigennützigen Seelsorgers und echt-
frommen Priesters. Er bot in seinem ganzen Leben ein imponierendes
Zeugnis dafür, wie Seelsorge und historische Forschung sich gegenseitig zu
befruchten und zu ergänzen vermögen. Unverdrossener Fleiß zeichnete ihn
aus. Sein Arbeitswille verließ ihn auch nicht in den Tagen, da sein Körper
den Schwächen des Alters zu erliegen drohte. Reich war der Ertrag seines
Lebens, aber die Frucht seiner Arbeit wird noch für manchen Jungen zur
guten Saat werden. Dankbar gedenken wir noch einmal seiner großen
Verdienste um die Pflege der Kirchengeschichte, dankbar auch seiner
freundschaftlichen Gesinnung, die uns so oft Ermunterung war. « Felix, cuius
honor se possessore tumescit ; Quando non ipsi, sed ab ipso gloria crescit »

Oskar Vasella.

160


	Rezensionen = Comptes rendus

