Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 49 (1955)

Artikel: Uber den "Liber viventium Fabariensis"
Autor: Perret, Franz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-128143

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-128143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber den «Liber viventium Fabariensis »

Von FRANZ PERRET

Der Liber viventium, das Buch der Lebenden, ist das kostbarste
Buch aus der Pfiverser Klosterbibliothek. Es ist ein etwa 3 cm dicker
in Leder gebundener und mit Holzdeckeln versehener Quartband von
von 178 Seiten zu 20 x 31 cm in Breite und Héhe, aus gut geglittetem,
weichem, weiBem Pergament, dessen Schnitt oben vergoldet ist.

Das Buch wurde etwa um das Jahr 800 nach Christi Geburt ange-
legt, und zwar als Evangeliar. Darum zeigt es auf Seite 4 die Figur
des Evangelisten Matthdus und auf den Seiten 52, 94 und 144 die
symbolischen Tiere der Evangelisten Markus, Lukas und Johannes.
St. Matthdus steht in roter, langer Tunika und weitem, stahlblauem
Mantel unter einem halbrunden, von Sidulen getragenem Bogen, wihrend
iiber die andern drei Figuren sich Hufeisenbogen spannen, wie wir
diese an maurischen Moscheen zu sehen gewohnt sind. Die Siulen
und Bogen sind aber von reichem Flechtwerk verziert, welches man
als irische Malmanier angesprochen hat, aber auch in anderen churriti-
schen Handschriften typisch wiederkehrt. Es handelt sich dabei einfach
um die Offenbarung frithmittelalterlichen Zeitgeschmackes, wie er uns
auch an byzantinischen und ravennatischen Monumenten in groBarti-
gerer Form entgegentritt. Der heilige Matthdus entbehrt jeder irischen
Stilisierung, sondern zeigt realistisch rémische Konsistenz. Er steht
barfuB und breitspurig auf seinem Sockel, wihrend sein Haar in ge-
pflegten Wellen geordnet ist. Auch die Biume erheben sich aus rauhem
Erdreich zur feinen Bliite. Der Trdger der Frohbotschaft schaut mit
sinnend groBen, schwarzen Augen auf die gegeniiberliegende Seite,
wo es heit : « Incipit Evangelium ... », hidlt in seiner Linken vor
der Brust in schriger Haltung das Evangelienbuch und weist mit der
Rechten in beschworender Geste auf dasselbe, als wollte er im niachsten
Augenblick die SchlieBen offnen. Bei allen vier Bildern flattern oder
stehen seitlich iiber den Arkaden reichgefiederte, verschiedenartige
Vogel, bei Matthius und Johannes an Zweigen und Ranken pickend

7 97



und bei Markus in rund geschwungener Geste sich mit dem Schnabel
am Halse kratzend. In der unteren Bildhilfte erscheinen unter den
Markus- und Johannessymbolen ebenfalls Vigel, die in schwungvollem
Rankenwerke stehen und daraus reifende Beeren picken. Unter den
Vogeln erkennt man den agyptischen Ibis, der nach der Sage aber
auch in der Taminaschlucht gehaust haben soll. Die Farben wirken
metallen, vorziiglich blau, stdhlern, schwarz, rostbraun und gelb. Ein
entschiedenes Griin erscheint erst beim letzten Bilde, denn, wenn man
das Evangelium gelesen hat, dann erst keimt die Hoffnung auf. Die
Bilder sind in mehr als zentimeterhohen Majuskeln in antiker Kapital-
schrift umgeben von den Namen der Evangelisten. Schrift und Bild-
rahmen sind von weiBen, perlenartigen Punkten eingefaBt, die dem
Ganzen etwas Mosaikidhnliches aufsticken. Die symbolischen Tiere sind
in VierpaBrahmen eingefal3t, dieser aber seinerseits beim Adler des
Johannes wieder in einem Medaillon. Diese Rahmen lassen von oben
herab den unten im Rankenwerk sitzenden und pickenden Vdégeln
die Tierbilder wie {iberwiltigend groBe Visionen aus gedffnetem Himmel
erscheinen. Uberraschend kriftig sind der Markusléwe und der Lukas-
stier, der eine katzenhaft gescheit, der andere starrnackig und stark.
Die Augen blicken scharf wie farbige Kopfe von Stecknadeln hypnotisch
bannend auf eine Weise, die uns heute vollig fremd ist. Dennoch ist
die Komposition des Markusbildes leicht und luftig, die des Lukas-
bildes aber stark und kriftig, was noch dadurch betont wird, daQ3
statt der unten pickenden Viégel hier zwei Lowen an einem Baume
emporklettern wollen. Per aspera ad astra ! Am schwichsten ist unseres
Erachtens das letzte Bild (Johannes), weil allzu stark iberladen.
Nach den Bildseiten beginnen die Evangelien, das Matthius-
Evangelium mit einer rot und griin gezeichneten Uberschrift, die
andern bloB mit rankengefiillten Initialen. Dann beginnt der Text
in brauner bis braunschwarzer Tinte und mit zahlreichen von Farben
erhohten, herausleuchtenden Anfangsbuchstaben, die den zwei Kolon-
nen eine durchgehende Gliederung verleihen. Diese Anfangsbuchstaben
sind bisweilen verziert. Auf Seite 19 sehen wir einen Tubabliser, auf
den Seiten 56 und 57 Fische, auf den Seiten 150 und 151 Tier- und
Vogelkopfe und auf Seite 159 zwei Embryos. Der Text selbst ist durch-
gehend von einer und derselben Hand in jiingerer churrdtischer Minuskel,
also wohl von einem einheimischen Moénche geschrieben. Er erscheint
in der Abfolge, wie sie die Evangelisten hinterliessen, enthilt jedoch
nur das, was am Altar bei der Messe zur Lesung kommt. So hat es

98



zwischen dem Text Rubriken und Einschaltungen wie: «In nativitate
Innocentium », «in illo tempore» oder dhnlich. Auf Seite 16 steht :
« In sancti Stephani » und am Rande iiberdies : « In illo tempore dicebat
Iesus turbis Iudeorum. » Solche Beisitze ziehen sich durch das ganze
Buch hindurch. Sie stehen nicht im Evangelium, werden aber bei der
Messe laut gesungen. Das uns vorliegende Evangeliar ist also ein Vor-
laufer der Perikopenbiicher und der im Missale eingestreuten Evan-
gelientexte und damit liturgiegeschichtlich von Bedeutung.

Nach jedem Evangelium folgt je eine Seite (S. 21, 65, 111 und 165)
mit Zwillingsbogen auf Siulen, die den Rahmen fiir zwei Schriftkolonnen
bilden, und die vom gleichen Kiinstler und in der gleichen Manier
gemalt sind, wie die vier Evangelistenbilder. Solche Arkaden sind
urspriinglich ein orientalisches Motiv, wohl aus Syrien und erstmals
in Europa nachweisbar in der Biblioteca Laurenziana in Florenz, die
ein kostbares Evangeliar birgt, das der Monch Rabula in mesopotamisch
Zagba anno 586 ausmalte. Dort umfassen die Arkaden die sogenannten
Canonestafeln, d. h. die Verzeichnisse der Parallelstellen der Evangelien,
welche Eusebius von Caesarea zum Handgebrauch zusammengestellt
hatte. Da der Liber viventium von Pfivers gleichfalls die Frohbotschaft
enthilt und da Eusebius in Pfivers sogar bekannt war, glauben wir
gerne, daB dem Maler des Pfiverser Buches urspriinglich ebenfalls
dieser Zweck vorgeschwebt habe. Trotzdem sind hier unter den Arkaden
keine biblischen Vergleichsstellen vermerkt, sondern Personennamen,
die den groBten Teil des Buches fiillen. Um alle diese Namen wiirdig
einzurahmen hat ein jiingerer Kiinstler, der aber auch noch im 9. Jahr-
hundert lebte, die folgenden Seiten 22-51, 66-93, 112-141 und 165-
178 ebenfalls mit Bégen auf Sdulen bemalt, und zwar ausnahmslos
mit Hufeisenbdgen. Er erreicht aber nicht die strenge Qualitdt des
ersten Kiinstlers, der die karolingische Renaissance vertritt, sondern
er malt freier und aufgelockerter in einem etwas anderen Stil, ver-
wendet indes — und dies versohnt einen wieder mit ihm — eine viel
groBere Mannigfaltigkeit, ja Uppigkeit von Farben, Farbmischungen
und Farbtonen, wie hell- und rosenrot, gelb, orange, griin, graublau,
braun, schwirzlich, violett und weinrot. Namentlich die Kapitelle geben
ithm Raum zur Entfaltung. Auch schwelgt er in einer verbliiffend
groBen Vielheit geradezu treibhausartig bunter Motive und Ornamente,
wie Flechten, Mdander, Spiralen, Stibe, Ranken, Blumen und Blitter,
namentlich Akanthus, Pflanzen- und Blumentépfe, Vasen mit zierlichem
Blattwerk, dann wiederum Vogel und Léwen wie bei seinem Vorginger,

99



aber auch Spinnen, Affen, Katzen, Schlangen, Fische, Delphine, T6pfe
mit Fischen und Gefliigel, Fabelwesen, Menschenkoépfe mit und ohne
Schnauz und Bart, Janusképfe, Drillingskopfe, geometrische Figuren
und vieles Andere. Man koénnte lange ob seiner Phantasie staunend
schauen. Doch in der zweiten Hilfte des Buches ldsst die Sorgfalt
nach. Die Seiten 142 und 143 hat der Maler leer gelassen, was um
1300 herum einem Schreiber willkommenen Raum fiir ein noch unge-
drucktes Melserurbar geboten hat. Nach dem vierten Evangelium
erlahmt des Malers Schaffensfreude vollends. Die Siulenbdgen setzt
er nur noch auf niichterne Steinkapitelle. Auf den letzten Seiten hat
er sogar nur noch die Umrisse skizziert, fand aber die Energie oder
die Zeit sie auszufiillen nicht mehr. Trotzdem muB man im Ganzen
mit Albert Bruckner (Scriptoria Medii Aevi Helvetica I, S.86) das
lobende Urteil fillen: Die reiche und bemerkenswerte kiinstlerische
Ausstattung 148t den Codex als eines der bedeutendsten Denkmiler
der churrdtischen Buchkunst des 8. und 9. Jahrhunderts erscheinen.

So mannigfach wie die Form ist der Stoff. Ohne dieses Buch wiiten
wir iiber die Friihzeit der Abtei Pfivers herzlich wenig. Die Eintrige
reichen vom 9. bis ins 14. Jahrhundert, sodall man die ganze Schriftent-
wicklung in unseren Landen daran studieren kénnte, von der karolin-
gischen Minuskel bis zur gotischen Kursive. Auf den ersten Blick bietet
der Inhalt ein groBes Gewirr und Gestriipp von Dingen, das zu sichten
und zu klassieren einem Sorge macht. Doch kann man die Eintrige
grob in iltere und jiingere einteilen, wiewohl in der Zeitabfolge keine
eigentliche Zisur sie teilt, was man vom Inhalt aber wieder nicht sagen
konnte. Die jiingeren Eintrige stehen in den vier Buchteilen zur Haupt-
sache gegen das Ende eines solchen, ausgenommen beim zweiten Teil
(nach Markus), wo die jiingere Schicht die idltere in der Mitte durch-
schneidet. Auch das Vorsatzblatt gehort inhaltlich zur zweiten Schicht.
Bei einem Durchbldttern des Buches sieht man diese Verteilung der
Dinge rasch, da schon duBerlich die jiingeren Eintriage die Kolumnen
meist prall fillen. Mit Genugtuung wird man auch wahrnehmen, daB
doch das Meiste in diesem merkwiirdigen Buche uralt ist.

Die alten Eintrdge enthalten zur Hauptsache die Namen der Ver-
briiderten, der eigenen Abte und Ménche, sowie der Wohltiter des
Klosters. Die vielen Héinde, die all dies eingeschrieben haben, reichen
vom 9. bis zum 11. Jahrhundert. Die eingetragenen Personen erscheinen
in groBeren und kleineren Gruppen, gelegentlich auch einzeln. Es
handelt sich dabei nicht schlechthin — gewisse Rubriken schlieBen

100



dies aus — um ein Verbriiderungsbuch, wie man aus Analogie zu
St. Gallen und zur Reichenau allzu leichtfertig sagt, nachdem Piper
diese Namen in den Monumenta Germaniae Historica einfach unter
dem Titel Libri confraternitatum verdffentlicht hat. Auswartige werden
sich zwar meist fiir die Verbriiderungseintriage interessieren, da ihre
eigenen Anliegen sie beschidftigen. Doch sind die Namen der Wohl-
titer ebenso wichtig, da sie fiir Pfivers die verlorenen Traditionsur-
kunden ersetzen. Pfivers kam aber nicht nur in Ritien zu Giitern,
sondern auch in entfernteren Landstrichen. Man kann das Einheimische
und Fremde in diesem Buche aber immer leicht voneinander unter-
scheiden, nimlich an den stark vorherrschenden lateinischen Namen,
die sofort auftauchen, sobald es um sarganserlindische oder gesamt-
riatische Belange geht, was bei sarganserlindischen Buchillustrationen
aus dem Liber viventium aber noch niemand beriicksichtigte, sodal3
die bis jetzt bekannten Bilder nicht als besonders reprisentativ gelten
konnen. Die kleinen Schriftblocke, die jeweils von der einen und der-
selben Hand eingetragen wurden, lassen noch erraten, was jeweils
einer bestimmten Urkunde entnommen wurde. Aber wozu trug man
auch die Namen der eigenen Abte und Ménche ein ? Diese verschie-
denartige Natur der Eintridge kann man nur verstehen, wenn man sich
wieder an den urspriinglichen Zweck des Buches erinnert.

Es handelt sich um ein liturgisches Buch, das bei der Messe ge-
braucht wurde. In derselben aber gedenkt man vor und nach der heiligen
Wandlung der Lebenden und Toten. In der altchristlichen Kirche
trug man die Namen der zu Gedenkenden auf einer zusammenklapp-
baren Schreibtafel, Diptychon genannt, ein, die gedffnet dem Auge
zwei Kolumnen von Namen darbot, genau wie es auf jeder Seite des
Liber viventium der Fall ist. Von diesem Doppeltifelchen las dann
der Priester beim Memento der Messe die Namen der zu gedenkenden
Lebenden und Toten ab. In Pfivers aber hitte dies bald — wie
iibrigens auch in andern Kléstern — jeden iiblichen Rahmen gesprengt,
und die Messe hitte dabei ihren Fortgang allzulange hinzégern miissen.
Man trug nun alle, fir die man hinfort beten wollte, in den Liber
viventium ein, sang daraus, wie wir festgestellt haben, das Evangelium,
und trug hernach das Buch vom Ambo (Lesepult) auf den Altar, wo
es nun wihrend der heiligen Handlung liegen blieb in der frommen
Absicht, es sollen alle, welche in diesem Buche eingetragen seien, beim
Memento der Lebenden und Toten eingeschlossen sein, so als ob man
ihre Namen betend sprechen wiirde.

101



Der Name Liber viventium ist also einseitig ; zutreffend miiBte
er lauten « Liber viventium et mortuorum », « Buch der Lebenden und
Verstorbenen ». Tatsichlich enthdlt es an unzihligen Stellen Namen
von solchen, die zur Zeit, da man sie eintrug, bereits tot waren, wie
namentlich auf den fiir das Sarganserland bedeutsamen Seiten 124
und 125, die in groBen Buchstaben iiberschrieben sind : « Hec SVNT
NOMINa VIVORVM vel DeFVNCTORVM BeNeFactoRVM De pLaNO»
« Dies sind die Namen der lebenden und verstorbenen Wohltiter aus
dem Planenlande », worunter man das Sarganserland und die angren-
zenden Regionen verstand. Dann folgen zu Hunderten die antik-ehr-
wiirdigen &ltesten Personennamen unserer Gegend. Sie zeugen von
der Kontinuitat unserer Bevilkerung seit der Urzeit her und von ihrer
von der Spitantike gepriagten Kultur. Man kann keine ethnographischen
Studien iiber das Sarganserland machen, ohne dieses Material zu ver-
werten. Eine analoge Liste verstorbener Génner enthilt das Buch auf
den Seiten 134 und 135 fiir das Biindner Vorderrheintal « de ToBRasca »,
wo das Kloster in der Gegend um Flims ebenfalls viele Giiter und Rechte
besaB. Es ist klar, daB die davor liegenden Seiten 126-133 sich bis zu
dieser neuen Rubrik auch auf das Planenland beziehen.

Um Tote handelt es sich auch beim allerdltesten Namenseintrag
des Buches iiberhaupt, gerade zwei Bldtter nach dem ersten Evangelium
auf den Seiten 24 und 25, der um das Jahr 830 mit schwarzer, glinzender
Tinte auf das noch blanke Pergament geschrieben wurde, sodaB er
heute noch von allen umgebenden spiter eingetragenen Namen scharf
absticht. Wir lesen da zur Linken nichts weniger als den Namen des
Ko6nigs Pipin, der im Jahre 768 starb, Karls des Grossen, der 814 starb,
anderer Mitglieder des karolingischen Hauses, dann der Grafen Ruadhar
und Warin, Zeitgenossen und mit Bischof Sidonius von Konstanz
— dessen militdrische Hand sie waren — Gegner des Klosters St. Gallen,
dem damals der heilige Othmar vorstand. Zur Rechten aber, zwischen
den Kapitellen, lesen wir: « Victor praeses, Tello episcopus, Constan-
tius praeses, Remedius episcopus. » Es sind das die Fiirsten, die seit
der Klostergriindung iiber Ratien herrschten. Prases Victor aber hat
dem heiligen Othmar einstmals zu Chur die erste Erziehung angedeihen
lassen, thm, der nachher St. Gallen klosterlich organisiert hat. Liegt
es da nicht nahe, dafl Victor, welcher, wie das zwar negative Beispiel
von Disentis lehrt, offenbar monastische Gedanken in seine Politik
einbezog, auch bei der Griindung von Pfivers im Spiele war, und zwar
im Verein mit den neben ihm stehenden Grafen Ruadhar und Warin,

102



auf die vielleicht, ja wahrscheinlich die pfiverserischen Besitzungen
am Ziirich- und Bodensee zuriickgehen ? Victor aber muBite es daran
liegen, die Machtausdehnung St. Gallens gegen Siiden einzudimmen,
die fiir Rédtien mittlerweilen beunruhigende Formen angenommen hatte.
Darum wollte er auch den Leichnam des heiligen Gallus haben ! Man
kann sagen, diese Politik sei Victor gelungen, da sich St. Gallen gegen
Siiden nie ausbreiten konnte, weil da Pfivers aufblithte, und St. Gallen
damit ganz an der Peripherie seines eigenen sich weit gegen Norden
ausdehnenden Besitzbereiches verblieb.

Ein Buch der Lebenden aber ist unser berithmter Band fiir die
Monche von Pfivers aus der Zeit, da Abt Silvanus regierte, also um
etwa 840/50, die Zeit, in der die Eintrdge in unserem Buche am reich-
sten sind ; die eigentliche Zeit des Liber viventium ! Die Monchsliste
aus diesen Tagen ist interessant nicht nur, weil sie uns die Ubermittler
gedenkenswiirdiger Namen vorstellt, sondern auch — und das ist fir
die Lokalhistorie bedeutsam — da sie zeigt, daB Pfivers damals ein
ritisches Kloster war, mehr sogar als Disentis, und daB die Ménche
aus unserer Gegend rekrutiert wurden, was im spiteren Mittelalter
nicht mehr der Fall war. Schon der Name des Abtes, wie auch Silvana,
waren die damals verbreitetsten Namen im Sarganserland. Dann
wurden damals die Moénche strikte eingeteilt nach dem Weiherang
und Geliibdealter in presbyteri, diaconi, subdiaconi, monachi und laici.
Es war noch nicht so selbstverstindlich wie heute, dal ein Moénch
Priester wurde, doch war diese Entwicklung schon sehr fortgeschritten.
Auffallend ist auch die groBe Zahl der damaligen Konventualen, eine
Zahl die auf eine auBerordentliche Bliitezeit weist und spiter auf ein
Dutzend herabsank. Da solche Ménchslisten zur sarganserlidndischen
Geschichte noch nie verwertet wurden, im Gegensatz etwa zu Disentis,
St. Gallen und Reichenau, miissen wir hier die Silvanus-Liste unbe-
dingt auffiihren. Es steht da:

(Kolumne 1) (Kolumne 2)

SILVANUS ABBA Libucio(Rasur) pbr.
Vitalis mon. Constantius pbr.
Valerius pbr. Augustanus pbr.
Valerius diac. Viventius pbr.
Vigilius pbr. Ursus pbr.
Silvanus pbr. Tulianus pbr.
Dignus diac. Stradarius pbr.

103



Nancio pbr. Buchilo (Rasur)

Silvanus pbr. Dominicus pbr.
Saro mon. Prestantius pbr.
Laurentius pbr. Victor pbr.
Eventius pbr. Fonteianus pbr.
Cymo mon. Laurentius pbr.
Appo pbr. Paulus pbr. Prestantius pbr.
Prestantius mon. Ursus
Folcratus pbr. Appo pbr. Aurilianus pbr.
Ursicinus pbr. Utto
Augustanus mon. Vuillibaldus pbr.
Crespio pbr. Adalgaris mon.
Vuolfradus pbr.
Valerius

(Kolumne 3 a tergo)

Lebucio diad. Silvanus pbr.
Silvanus Silvanus Donatus Constantius pbr.
Vitalis subdiac. Eventius

Leo Tello subdiac. Claudius

Maiorinus mon. Vigilantius

Iocundus Vigilius mon. Albuinus pbr.
Anteianus Roro pbr.
Montanarius Dominicus pbr.
Florentinus pbr. Vigilius pbr.

Da die 3. Kolumne wenige Priester, ja sogar Ménche ohne Qualifi-
kation aufweist, und da die Namen von spiteren Hdnden mit ver-
schiedenen Nachtrigen umrahmt wurden, mull man glauben, sie seien
nach dem ProfeBalter geordnet. Von den beiden Augustani ist wohl
einer der Nachfolger des Silvanus (vgl. ZSKG 1950, S. 276) ; und Vitalis,
jetzt noch ein junger Subdiakon, ist vielleicht der Abt, der im Jahre 877
von Konig Karl III. ein Diplom erhalten hat. Eine weitere Monchsliste
datiert aus der Zeit des Abtes Crispio, der ca. 800-810 regierte (St. Galler
Konfraternitdtsbuch) und noch eine andere ungefiahr aus dem Jahre 890.

Uber diejenigen, welche im Buche als lebend eingetragen wurden,
wire noch vieles zu sagen. So kénnte man den im Churritischen Reichs-
urbar von ca. 850 als Erzpriester von Flums aufscheinenden Adam,
hier in Majuskeln vor seinen sieben Gehilfen eingeschrieben, besprechen.
Die Gehilfen sind vier Priester und drei Laien, worunter eine Frau,

104



Valeria. Flums war eben ecclesia plebeia, Talhauptkirche, dhnlich wie
Vinomna oder Rankweil im Walgau. Dieser Personalbestand entspricht
iibrigens dem von Biasca im Tessin, der auch im Liber viventium
spezifiziert wird. Uber die Zusammenhinge der Herren Constantius,
Maxantius und Hiltibold von Sargans, die ebenfalls im Reichsurbar
erscheinen, verweisen wir auf unser Buch « 1100 Jahre Pfarrei Sargans »
S. 43-46. Uberhaupt konnte mit dem Liber viventium das Reichurbar
noch besser abgekldart werden, als das bis heute der Fall ist. Interessant
wire es auch, auf die weltlichen und geistlichen Fiirsten hinzuweisen,
mit denen die Abtei Pfivers Beziehungen pflegte. Auch fiir die Thur-
gaugrafen und die Anfinge der Habsburger konnten einige Erkenntnisse
gewonnen werden.

Doch endlich noch einige Worte zu den neueren Eintrigen. Diese
beginnen auf dem Vorsatzblatt mit dem Schatzverzeichnis, das, um
870/80 begonnen, bis ins 12. Jahrhundert im Innern des Buches, gerade
wo man Platz vorfand, weiter gefiihrt wurde. Man findet hier das
dlteste Reliquienverzeichnis der Schweiz, dann Angaben iiber Para-
mente, Goldschmiedearbeiten und namentlich tber die Bibliothek.
Auch kann man daraus die spitkarolingische Kirche einigermalBen
beschreiben. Im Buche zerstreut findet man aus dem Ubergang vom 11,
zum 12. Jahrhundert den Bestand eines immer noch stark romanischen
Konventes, die Verbriiderungsformel, die noch keine stillen Messen
kennt, sondern nur Amter (missae cantatae cum notis), dann Jahr-
zeitstiftungen, Weihenotizen und die Konstitutionen des Abtes Gerold
iber das Verpflegungs- und Pfriindenwesen und die liturgischen Briauche
durch den ganzen Jahreslauf. Interessant ist dabei, daB die Monche
an den Hochfeiertagen im Chor alle in der Albe zu erscheinen hatten.
An Ostern gab es einen Apéritif, sorbitium genannt (vgl. frz. sorbet),
um den von den Fasten noch ungewohnten Magen auf das frohliche
Ostermahl vorzubereiten. Dann folgen Urkunden und wieder Urkunden
bis gegen 1200 und dariiber hinaus, oft diplomatisch nicht uninteressant.
Vor der Beurkundung fand in der Kirche bisweilen ein Akt statt und
nachher folgte ein Mahl mit verbindlichem Trunk. « Omnia exhausta
sunt », heiBt es einmal. Dies ist der Weintrunk, der bei Viehhidndlern
heute noch gilt. Die Urkundenformeln zeigen den Ubergang von der
einfachen nur dem Beweise dienenden Aktaufzeichnung der urkun-
denarmen Zeit zur eigentlich rechtsbegriindenden Urkunde. Die Zeit
war iibrigens hier im Lande lateinischer Bildungstradition nie so urkun-
denarm wie bei den Alemannen, was ein Vergleich mit dem Anfang

105



des 3. Bandes des Urkundenbuches der Abtei St. Gallen zeigt. Nach
den Urkunden folgen Urbare, Zinsrédel und Giiterverzeichnisse aus
dem 13.und dem Anfang des 14. Jahrhunderts, namentlich aus dem
Sarganser- und Biindnerland, alle noch unveroffentlicht. Auch Gmiir
in seinen « Urbaren und Rdédeln des Klosters Pfivers » hat sie nicht
beriicksichtigt und beschrinkte sich auf die Rollen, die selbstindigen
Pergamentbldtter und den Codex aureus. Und doch finden wir hier
die ritoromanischen Orts- und Flurnamen so frith und so reichlich,
wie fir jene alte Zeit nicht einmal in Graubiinden, was auch den
Romanisten Dr. Andrea Schorta von der Ligia Romantscha, der das
Ritische Namenbuch ausarbeitet, iiberrascht hat. Die sarganserldn-
dische Namenforschung hat hier also noch lange zu tun. Und wer,
selbst unter den Ortshistorikern weill, daB Pfivers in Tamins und
im Oberhalbstein Hofe besa ? Zudem ist zu diesen Urbaren und
Zinsroédeln noch eine Wahrungstabelle aus dem 12. Jahrhundert beige-
geben, die den Geldwert nach Pfunden, Schillingen und Denaren mit den
verschiedenen Getreidearten, den Schweinen verschiedener Groé8e, den
Schafen und Limmern, den Hithnern, Ginsen und Eiern, dem Salz, Holz,
Gemiise, Heu, Wachs, Honig, Wein, Rindvieh und anderen Gegenstin-
den vergleicht. Ein Pfund Pfeffer galt damals 1 Schilling, gerade so viel
wie eine Kuh. Das Pfefferland lag eben noch in sagenhafter Ferne !
Warum beachten die Wirtschaftsgeschichtler aber dieses Material nicht ?
Die Antwort lautet : weil es unveroffentlicht und unbekannt ist !

Der Liber viventium hatte also neben der dominierenden geistigen
auch eine materielle Bedeutung. Bis zum Liber aureus, der im 12. Jahr-
hundert begonnen, dessen Schwergewicht auBer der Liturgie aber
materiell auf dem 13., 14. und 15. Jahrhundert liegt, hatte der Liber
viventium ein zentrales Ansehen im Kloster und dariiber hinaus, so
urteilte schon Albert Bruckner. Er stellt « das kiinstlerisch wertvollste
der erhaltenen churrdtischen Buchprodukte dar» (Scriptoria I, p. 54).
Alles, was irgendwie wichtig schien, wurde darin eingetragen. Man
konnte dariiber ein Buch schreiben. Wir wollen die Mediaevisten auf
diesen Sachverhalt aufmerksam machen. Der Liber viventium ist
vielseitig und von Interesse fiir den Kunstgeschichtler, Ikonographen,
Liturgiker, Paldographen, Diplomatiker, Monchtumsforscher, Wirt-
schaftsgeschichtler, Namenforscher, Lokalhistoriker, Ethnographen usf.
Fiir uns aber zeugt er von der GriBe einer alten Kulturwelt, die wir
in unserer Gegend sonst nicht vermuten, ja kaum glauben wiirden.
Was davon bleiben muB, ist das Evangelium.

106



	Über den "Liber viventium Fabariensis"

