
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 49 (1955)

Artikel: Über den "Liber viventium Fabariensis"

Autor: Perret, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128143

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Über den « Liber viventium Fabariensis »

Von FRANZ PERRET

Der Liber viventium, das Buch der Lebenden, ist das kostbarste
Buch aus der Pfäverser Klosterbibliothek. Es ist ein etwa 3 cm dicker
in Leder gebundener und mit Holzdeckeln versehener Quartband von
von 178 Seiten zu 20 x 31 cm in Breite und Höhe, aus gut geglättetem,
weichem, weißem Pergament, dessen Schnitt oben vergoldet ist.

Das Buch wurde etwa um das Jahr 800 nach Christi Geburt angelegt,

und zwar als Evangeliar. Darum zeigt es auf Seite 4 die Figur
des Evangelisten Matthäus und auf den Seiten 52, 94 und 144 die

symbolischen Tiere der Evangelisten Markus, Lukas und Johannes.
St. Matthäus steht in roter, langer Tunika und weitem, stahlblauem
Mantel unter einem halbrunden, von Säulen getragenem Bogen, während
über die andern drei Figuren sich Hufeisenbogen spannen, wie wir
diese an maurischen Moscheen zu sehen gewohnt sind. Die Säulen

und Bögen sind aber von reichem Flechtwerk verziert, welches man
als irische Malmanier angesprochen hat, aber auch in anderen churrätischen

Handschriften typisch wiederkehrt. Es handelt sich dabei einfach

um die Offenbarung frühmittelalterlichen Zeitgeschmackes, wie er uns
auch an byzantinischen und ravennatischen Monumenten in großartigerer

Form entgegentritt. Der heilige Matthäus entbehrt jeder irischen

Stilisierung, sondern zeigt realistisch römische Konsistenz. Er steht
barfuß und breitspurig auf seinem Sockel, während sein Haar in
gepflegten Wellen geordnet ist. Auch die Bäume erheben sich aus rauhem
Erdreich zur feinen Blüte. Der Träger der Frohbotschaft schaut mit
sinnend großen, schwarzen Augen auf die gegenüberliegende Seite,

wo es heißt : « Incipit Evangelium », hält in seiner Linken vor
der Brust in schräger Haltung das Evangelienbuch und weist mit der

Rechten in beschwörender Geste auf dasselbe, als wollte er im nächsten

Augenblick die Schließen öffnen. Bei allen vier Bildern flattern oder

stehen seitlich über den Arkaden reichgefiederte, verschiedenartige
Vögel, bei Matthäus und Johannes an Zweigen und Ranken pickend

7 97



und bei Markus in rund geschwungener Geste sich mit dem Schnabel

am Halse kratzend. In der unteren Bildhälfte erscheinen unter den

Markus- und Johannessymbolen ebenfalls Vögel, die in schwungvollem
Rankenwerke stehen und daraus reifende Beeren picken. Unter den

Vögeln erkennt man den ägyptischen Ibis, der nach der Sage aber
auch in der Taminaschlucht gehaust haben soll. Die Farben wirken
metallen, vorzüglich blau, stählern, schwarz, rostbraun und gelb. Ein
entschiedenes Grün erscheint erst beim letzten Bilde, denn, wenn man
das Evangelium gelesen hat, dann erst keimt die Hoffnung auf. Die
Bilder sind in mehr als zentimeterhohen Majuskeln in antiker Kapitalschrift

umgeben von den Namen der Evangelisten. Schrift und
Bildrahmen sind von weißen, perlenartigen Punkten eingefaßt, die dem

Ganzen etwas Mosaikähnliches aufsticken. Die symbolischen Tiere sind
in Vierpaßrahmen eingefaßt, dieser aber seinerseits beim Adler des

Johannes wieder in einem Medaillon. Diese Rahmen lassen von oben

herab den unten im Rankenwerk sitzenden und pickenden Vögeln
die Tierbilder wie überwältigend große Visionen aus geöffnetem Himmel
erscheinen. Überraschend kräftig sind der Markuslöwe und der Lukasstier,

der eine katzenhaft gescheit, der andere starrnackig und stark.
Die Augen blicken scharf wie farbige Köpfe von Stecknadeln hypnotisch
bannend auf eine Weise, die uns heute völlig fremd ist. Dennoch ist
die Komposition des Markusbildes leicht und luftig, die des Lukasbildes

aber stark und kräftig, was noch dadurch betont wird, daß

statt der unten pickenden Vögel hier zwei Löwen an einem Baume

emporklettern wollen. Per aspera ad astra Am schwächsten ist unseres
Erachtens das letzte Bild (Johannes), weil allzu stark überladen.

Nach den Bildseiten beginnen die Evangelien, das Matthäus-

Evangelium mit einer rot und grün gezeichneten Überschrift, die

andern bloß mit rankengefüllten Initialen. Dann beginnt der Text
in brauner bis braunschwarzer Tinte und mit zahlreichen von Farben

erhöhten, herausleuchtenden Anfangsbuchstaben, die den zwei Kolonnen

eine durchgehende Gliederung verleihen. Diese Anfangsbuchstaben
sind bisweilen verziert. Auf Seite 19 sehen wir einen Tubabläser, auf
den Seiten 56 und 57 Fische, auf den Seiten 150 und 151 Tier- und
Vogelköpfe und auf Seite 159 zwei Embryos. Der Text selbst ist
durchgehend von einer und derselben Hand in jüngerer churrätischer Minuskel,
also wohl von einem einheimischen Mönche geschrieben. Er erscheint
in der Abfolge, wie sie die Evangelisten hinterliessen, enthält jedoch
nur das, was am Altar bei der Messe zur Lesung kommt. So hat es

98



zwischen dem Text Rubriken und Einschaltungen wie : « In nativitate
Innocentium », « in ilio tempore » oder ähnlich. Auf Seite 16 steht :

<( In sancti Stephani » und am Rande überdies : « In ilio tempore dicebat
Iesus turbis Iudeorum. » Solche Beisätze ziehen sich durch das ganze
Buch hindurch. Sie stehen nicht im Evangelium, werden aber bei der
Messe laut gesungen. Das uns vorliegende Evangeliar ist also ein
Vorläufer der Perikopenbücher und der im Missale eingestreuten
Evangelientexte und damit liturgiegeschichtlich von Bedeutung.

Nach jedem Evangelium folgt je eine Seite (S. 21, 65, 111 und 165)

mit Zwillingsbögen auf Säulen, die den Rahmen für zwei Schriftkolonnen
bilden, und die vom gleichen Künstler und in der gleichen Manier

gemalt sind, wie die vier Evangelistenbilder. Solche Arkaden sind
ursprünglich ein orientalisches Motiv, wohl aus Syrien und erstmals
in Europa nachweisbar in der Biblioteca Laurenziana in Florenz, die
ein kostbares Evangeliar birgt, das der Mönch Rabula in mesopotamisch
Zagba anno 586 ausmalte. Dort umfassen die Arkaden die sogenannten
Canonestafeln, d. h. die Verzeichnisse der Parallelstellen der Evangelien,
welche Eusebius von Caesarea zum Handgebrauch zusammengestellt
hatte. Da der Liber viventium von Pfävers gleichfalls die Frohbotschaft
enthält und da Eusebius in Pfävers sogar bekannt war, glauben wir
gerne, daß dem Maler des Pfäverser Buches ursprünglich ebenfalls
dieser Zweck vorgeschwebt habe. Trotzdem sind hier unter den Arkaden
keine biblischen Vergleichsstellen vermerkt, sondern Personennamen,
die den größten Teil des Buches füllen. Um alle diese Namen würdig
einzurahmen hat ein jüngerer Künstler, der aber auch noch im 9.

Jahrhundert lebte, die folgenden Seiten 22-51, 66-93, 112-141 und 165-
178 ebenfalls mit Bögen auf Säulen bemalt, und zwar ausnahmslos

mit Hufeisenbögen. Er erreicht aber nicht die strenge Qualität des

ersten Künstlers, der die karolingische Renaissance vertritt, sondern

er malt freier und aufgelockerter in einem etwas anderen Stil,
verwendet indes — und dies versöhnt einen wieder mit ihm — eine viel
größere Mannigfaltigkeit, ja Üppigkeit von Farben, Farbmischungen
und Farbtönen, wie hell- und rosenrot, gelb, orange, grün, graublau,
braun, schwärzlich, violett und weinrot. Namentlich die Kapitelle geben
ihm Raum zur Entfaltung. Auch schwelgt er in einer verblüffend
großen Vielheit geradezu treibhausartig bunter Motive und Ornamente,
wie Flechten, Mäander, Spiralen, Stäbe, Ranken, Blumen und Blätter,
namentlich Akanthus, Pflanzen- und Blumentöpfe, Vasen mit zierlichem
Blattwerk, dann wiederum Vögel und Löwen wie bei seinem Vorgänger,

99



aber auch Spinnen, Affen, Katzen, Schlangen, Fische, Delphine, Töpfe
mit Fischen und Geflügel, Fabelwesen, Menschenköpfe mit und ohne

Schnauz und Bart, Janusköpfe, Drillingsköpfe, geometrische Figuren
und vieles Andere. Man könnte lange ob seiner Phantasie staunend
schauen. Doch in der zweiten Hälfte des Buches lässt die Sorgfalt
nach. Die Seiten 142 und 143 hat der Maler leer gelassen, was um
1300 herum einem Schreiber willkommenen Raum für ein noch
ungedrucktes Melserurbar geboten hat. Nach dem vierten Evangelium
erlahmt des Malers Schaffensfreude vollends. Die Säulenbögen setzt

er nur noch auf nüchterne Steinkapitelle. Auf den letzten Seiten hat
er sogar nur noch die Umrisse skizziert, fand aber die Energie oder
die Zeit sie auszufüllen nicht mehr. Trotzdem muß man im Ganzen

mit Albert Bruckner (Scriptoria Medii Aevi Helvetica I, S. 86) das

lobende Urteil fällen : Die reiche und bemerkenswerte künstlerische

Ausstattung läßt den Codex als eines der bedeutendsten Denkmäler
der churrätischen Buchkunst des 8. und 9. Jahrhunderts erscheinen.

So mannigfach wie die Form ist der Stoff. Ohne dieses Buch wüßten
wir über die Frühzeit der Abtei Pfävers herzlich wenig. Die Einträge
reichen vom 9. bis ins 14. Jahrhundert, sodaß man die ganze Schriftentwicklung

in unseren Landen daran studieren könnte, von der karolingischen

Minuskel bis zur gotischen Kursive. Auf den ersten Blick bietet
der Inhalt ein großes Gewirr und Gestrüpp von Dingen, das zu sichten
und zu klassieren einem Sorge macht. Doch kann man die Einträge
grob in ältere und jüngere einteilen, wiewohl in der Zeitabfolge keine

eigentliche Zäsur sie teilt, was man vom Inhalt aber wieder nicht sagen
könnte. Die jüngeren Einträge stehen in den vier Buchteilen zur Hauptsache

gegen das Ende eines solchen, ausgenommen beim zweiten Teil
(nach Markus), wo die jüngere Schicht die ältere in der Mitte
durchschneidet. Auch das Vorsatzblatt gehört inhaltlich zur zweiten Schicht.
Bei einem Durchblättern des Buches sieht man diese Verteilung der

Dinge rasch, da schon äußerlich die jüngeren Einträge die Kolumnen
meist prall füllen. Mit Genugtuung wird man auch wahrnehmen, daß

doch das Meiste in diesem merkwürdigen Buche uralt ist.

Die alten Einträge enthalten zur Hauptsache die Namen der
Verbrüderten, der eigenen Äbte und Mönche, sowie der Wohltäter des

Klosters. Die vielen Hände, die all dies eingeschrieben haben, reichen

vom 9. bis zum 11. Jahrhundert. Die eingetragenen Personen erscheinen

in größeren und kleineren Gruppen, gelegentlich auch einzeln. Es

handelt sich dabei nicht schlechthin — gewisse Rubriken schließen

100



dies aus — um ein Verbrüderungsbuch, wie man aus Analogie zu
St. Gallen und zur Reichenau allzu leichtfertig sagt, nachdem Piper
diese Namen in den Monumenta Germaniae Historica einfach unter
dem Titel Libri confraternitatum veröffentlicht hat. Auswärtige werden
sich zwar meist für die Verbrüderungseinträge interessieren, da ihre
eigenen Anliegen sie beschäftigen. Doch sind die Namen der Wohltäter

ebenso wichtig, da sie für Pfävers die verlorenen Traditionsurkunden

ersetzen. Pfävers kam aber nicht nur in Rätien zu Gütern,
sondern auch in entfernteren Landstrichen. Man kann das Einheimische
und Fremde in diesem Buche aber immer leicht voneinander
unterscheiden, nämlich an den stark vorherrschenden lateinischen Namen,
die sofort auftauchen, sobald es um sarganserländische oder gesamt-
rätische Belange geht, was bei sarganserländischen Buchillustrationen
aus dem Liber viventium aber noch niemand berücksichtigte, sodaß

die bis jetzt bekannten Bilder nicht als besonders repräsentativ gelten
können. Die kleinen Schriftblocke, die jeweils von der einen und
derselben Hand eingetragen wurden, lassen noch erraten, was jeweils
einer bestimmten Urkunde entnommen wurde. Aber wozu trug man
auch die Namen der eigenen Äbte und Mönche ein Diese

verschiedenartige Natur der Einträge kann man nur verstehen, wenn man sich

wieder an den ursprünglichen Zweck des Buches erinnert.
Es handelt sich um ein liturgisches Buch, das bei der Messe

gebraucht wurde. In derselben aber gedenkt man vor und nach der heiligen

Wandlung der Lebenden und Toten. In der altchristlichen Kirche

trug man die Namen der zu Gedenkenden auf einer zusammenklappbaren

Schreibtafel, Diptychon genannt, ein, die geöffnet dem Auge
zwei Kolumnen von Namen darbot, genau wie es auf jeder Seite des

Liber viventium der Fall ist. Von diesem Doppeltäfelchen las dann
der Priester beim Memento der Messe die Namen der zu gedenkenden
Lebenden und Toten ab. In Pfävers aber hätte dies bald — wie

übrigens auch in andern Klöstern — jeden üblichen Rahmen gesprengt,
und die Messe hätte dabei ihren Fortgang allzulange hinzögern müssen.

Man trug nun alle, für die man hinfort beten wollte, in den Liber
viventium ein, sang daraus, wie wir festgestellt haben, das Evangelium,
und trug hernach das Buch vom Ambo (Lesepult) auf den Altar, wo
es nun während der heiligen Handlung liegen blieb in der frommen

Absicht, es sollen alle, welche in diesem Buche eingetragen seien, beim
Memento der Lebenden und Toten eingeschlossen sein, so als ob man
ihre Namen betend sprechen würde.

101



Der Name Liber viventium ist also einseitig ; zutreffend müßte
er lauten « Liber viventium et mortuorum », « Buch der Lebenden und
Verstorbenen ». Tatsächlich enthält es an unzähligen Stellen Namen

von solchen, die zur Zeit, da man sie eintrug, bereits tot waren, wie
namentlich auf den für das Sarganserland bedeutsamen Seiten 124

und 125, die in großen Buchstaben überschrieben sind : « Hec SVNT
NOMINa VIVORVM vel DeFVNCTORVM BeNeFactoRVM De pLaNO»
« Dies sind die Namen der lebenden und verstorbenen Wohltäter aus
dem Planenlande », worunter man das Sarganserland und die angrenzenden

Regionen verstand. Dann folgen zu Hunderten die antik-ehrwürdigen

ältesten Personennamen unserer Gegend. Sie zeugen von
der Kontinuität unserer Bevölkerung seit der Urzeit her und von ihrer
von der Spätantike geprägten Kultur. Man kann keine ethnographischen
Studien über das Sarganserland machen, ohne dieses Material zu
verwerten. Eine analoge Liste verstorbener Gönner enthält das Buch auf
den Seiten 134 und 135 für das Bündner Vorderrheintal « de ToBRasca »,

wo das Kloster in der Gegend um Flirns ebenfalls viele Güter und Rechte
besaß. Es ist klar, daß die davor hegenden Seiten 126-133 sich bis zu
dieser neuen Rubrik auch auf das Planenland beziehen.

Um Tote handelt es sich auch beim allerältesten Namenseintrag
des Buches überhaupt, gerade zwei Blätter nach dem ersten Evangelium
auf den Seiten 24 und 25, der um das Jahr 830 mit schwarzer, glänzender
Tinte auf das noch blanke Pergament geschrieben wurde, sodaß er
heute noch von allen umgebenden später eingetragenen Namen scharf
absticht. Wir lesen da zur Linken nichts weniger als den Namen des

Königs Pipin, der im Jahre 768 starb, Karls des Grossen, der 814 starb,
anderer Mitglieder des karolingischen Hauses, dann der Grafen Ruadhar
und Warin, Zeitgenossen und mit Bischof Sidonius von Konstanz

— dessen militärische Hand sie waren — Gegner des Klosters St. Gallen,
dem damals der heilige Othmar vorstand. Zur Rechten aber, zwischen
den Kapitellen, lesen wir : « Victor praeses, Tello episcopus, Constan-
tius praeses, Remedius episcopus. » Es sind das die Fürsten, die seit
der Klostergründung über Rätien herrschten. Präses Victor aber hat
dem heiligen Othmar einstmals zu Chur die erste Erziehung angedeihen
lassen, ihm, der nachher St. Gallen klösterlich organisiert hat. Liegt
es da nicht nahe, daß Victor, welcher, wie das zwar negative Beispiel
von Disentis lehrt, offenbar monastische Gedanken in seine Politik
einbezog, auch bei der Gründung von Pfävers im Spiele war, und zwar
im Verein mit den neben ihm stehenden Grafen Ruadhar und Warin,

102



auf die vielleicht, ja wahrscheinlich die pfäverserischen Besitzungen
am Zürich- und Bodensee zurückgehen Victor aber mußte es daran

liegen, die Machtausdehnung St. Gallens gegen Süden einzudämmen,
die für Rätien mittlerweilen beunruhigende Formen angenommen hatte.
Darum wollte er auch den Leichnam des heiligen Gallus haben Man
kann sagen, diese Politik sei Victor gelungen, da sich St. Gallen gegen
Süden nie ausbreiten konnte, weil da Pfävers aufblühte, und St. Gallen
damit ganz an der Peripherie seines eigenen sich weit gegen Norden
ausdehnenden Besitzbereiches verblieb.

Ein Buch der Lebenden aber ist unser berühmter Band für die
Mönche von Pfävers aus der Zeit, da Abt Silvanus regierte, also um
etwa 840/50, die Zeit, in der die Einträge in unserem Buche am reichsten

sind ; die eigentliche Zeit des Liber viventium Die Mönchsliste

aus diesen Tagen ist interessant nicht nur, weil sie uns die Übermittler
gedenkenswürdiger Namen vorstellt, sondern auch — und das ist für
die Lokalhistorie bedeutsam — da sie zeigt, daß Pfävers damals ein

rätisches Kloster war, mehr sogar als Disentis, und daß die Mönche

aus unserer Gegend rekrutiert wurden, was im späteren Mittelalter
nicht mehr der Fall war. Schon der Name des Abtes, wie auch Silvana,
waren die damals verbreitetsten Namen im Sarganserland. Dann
wurden damals die Mönche strikte eingeteilt nach dem Weiherang
und Gelübdealter in presbyteri, diaconi, subdiaconi, monachi und laici.
Es war noch nicht so selbstverständlich wie heute, daß ein Mönch
Priester wurde, doch war diese Entwicklung schon sehr fortgeschritten.
Auffallend ist auch die große Zahl der damaligen Konventualen, eine

Zahl die auf eine außerordentliche Blütezeit weist und später auf ein
Dutzend herabsank. Da solche Mönchslisten zur sarganserländischen
Geschichte noch nie verwertet wurden, im Gegensatz etwa zu Disentis,
St. Gallen und Reichenau, müssen wir hier die Silvanus-Liste unbedingt

aufführen. Es steht da :

(Kolumne 1) (Kolumne 2)

SILVANUS ABBA Libucio(Rasur) pbr.
Vitalis mon. Constantius pbr.
Valerius pbr. Augustanus pbr.
Valerius diac. Viventius pbr.
Vigilius pbr. Ursus pbr.
Silvanus pbr. Iulianus pbr.
Dignus diac. Stradarius pbr.

103



Nancio pbr. Buchilo (Rasur)
Silvanus pbr. Dominicus pbr.
Saro mon. Prestantius pbr.
Laurentius pbr. Victor pbr.
Eventius pbr. Fonteianus pbr.
Cymo mon. Laurentius pbr.
Appo pbr. Paulus pbr. Prestantius pbr.
Prestantius mon. Ursus

Folcratus pbr. Appo pbr. Aurilianus pbr.
Ursicinus pbr. Utto
Augustanus mon. Vuillibaldus pbr.
Crespio pbr. Adalgaris mon.

Vuolfradus pbr.
Valerius

(Kolumne 3 a tergo)

Lebucio diad. Silvanus pbr.
Silvanus Silvanus Donatus Constantius pbr.
Vitalis subdiac. Eventius
Leo Tello subdiac. Claudius
Maiorinus mon. Vigilantius
Iocundus Vigilius mon. Albuinus pbr.
Anteianus Roro pbr.
Montanarius Dominicus pbr.
Florentinus pbr. Vigilius pbr.

Da die 3. Kolumne wenige Priester, ja sogar Mönche ohne Qualifikation

aufweist, und da die Namen von späteren Händen mit
verschiedenen Nachträgen umrahmt wurden, muß man glauben, sie seien

nach dem Profeßalter geordnet. Von den beiden Augustani ist wohl
einer der Nachfolger des Silvanus (vgl. ZSKG 1950, S. 276) ; und Vitalis,
jetzt noch ein junger Subdiakon, ist vielleicht der Abt, der im Jahre 877

von König Karl III. ein Diplom erhalten hat. Eine weitere Mönchsliste
datiert aus der Zeit des Abtes Crispio, der ca. 800-810 regierte (St. Galler

Konfraternitätsbuch) und noch eine andere ungefähr aus dem Jahre 890.

Über diejenigen, welche im Buche als lebend eingetragen wurden,
wäre noch vieles zu sagen. So könnte man den im Churrätischen Reichsurbar

von ca. 850 als Erzpriester von Flums aufscheinenden Adam,
hier in Majuskeln vor seinen sieben Gehilfen eingeschrieben, besprechen.
Die Gehilfen sind vier Priester und drei Laien, worunter eine Frau,

104



Valeria. Flums war eben ecclesia plebeia, Talhauptkirche, ähnlich wie
Vinomna oder Rankweil im Walgau. Dieser Personalbestand entspricht
übrigens dem von Biasca im Tessin, der auch im Liber viventium
spezifiziert wird. Über die Zusammenhänge der Herren Constantius,
Maxantius und Hiltibold von Sargans, die ebenfalls im Reichsurbar
erscheinen, verweisen wir auf unser Buch « 1100 Jahre Pfarrei Sargans »

S. 43-46. Überhaupt könnte mit dem Liber viventium das Reichurbar
noch besser abgeklärt werden, als das bis heute der Fall ist. Interessant
wäre es auch, auf die weltlichen und geistlichen Fürsten hinzuweisen,
mit denen die Abtei Pfävers Beziehungen pflegte. Auch für die Thur-
gaugrafen und die Anfänge der Habsburger könnten einige Erkenntnisse

gewonnen werden.

Doch endlich noch einige Worte zu den neueren Einträgen. Diese

beginnen auf dem Vorsatzblatt mit dem Schatzverzeichnis, das, um
870/80 begonnen, bis ins 12. Jahrhundert im Innern des Buches, gerade

wo man Platz vorfand, weiter geführt wurde. Man findet hier das

älteste Reliquienverzeichnis der Schweiz, dann Angaben über Para-

mente, Goldschmiedearbeiten und namentlich über die Bibliothek.
Auch kann man daraus die spätkarolingische Kirche einigermaßen
beschreiben. Im Buche zerstreut findet man aus dem Übergang vom 11.

zum 12. Jahrhundert den Bestand eines immer noch stark romanischen

Konventes, die Verbrüderungsformel, die noch keine stillen Messen

kennt, sondern nur Ämter (missae cantatae cum notis), dann

Jahrzeitstiftungen, Weihenotizen und die Konstitutionen des Abtes Gerold
über das Verpflegungs- und Pfrundenwesen und die liturgischen Bräuche
durch den ganzen Jahreslauf. Interessant ist dabei, daß die Mönche

an den Hochfeiertagen im Chor alle in der Albe zu erscheinen hatten.
An Ostern gab es einen Apéritif, sorbitium genannt (vgl. frz. sorbet),

um den von den Fasten noch ungewohnten Magen auf das fröhliche
Ostermahl vorzubereiten. Dann folgen Urkunden und wieder Urkunden
bis gegen 1200 und darüber hinaus, oft diplomatisch nicht uninteressant.
Vor der Beurkundung fand in der Kirche bisweilen ein Akt statt und
nachher folgte ein Mahl mit verbindlichem Trunk. « Omnia exhausta

sunt », heißt es einmal. Dies ist der Weintrunk, der bei Viehhändlern
heute noch gilt. Die Urkundenformeln zeigen den Übergang von der

einfachen nur dem Beweise dienenden Aktaufzeichnung der
urkundenarmen Zeit zur eigentlich rechtsbegründenden Urkunde. Die Zeit

war übrigens hier im Lande lateinischer Bildungstradition nie so

urkundenarm wie bei den Alemannen, was ein Vergleich mit dem Anfang

105



des 3. Bandes des Urkundenbuches der Abtei St. Gallen zeigt. Nach
den Urkunden folgen Urbare, Zinsrödel und Güterverzeichnisse aus
dem 13. und dem Anfang des 14. Jahrhunderts, namentlich aus dem

Sarganser- und Bündnerland, alle noch unveröffentlicht. Auch Gmür
in seinen « Urbaren und Rodeln des Klosters Pfävers » hat sie nicht
berücksichtigt und beschränkte sich auf die Rollen, die selbständigen
Pergamentblätter und den Codex aureus. Und doch finden wir hier
die rätoromanischen Orts- und Flurnamen so früh und so reichlich,
wie für jene alte Zeit nicht einmal in Graubünden, was auch den

Romanisten Dr. Andrea Schorta von der Ligia Romantscha, der das

Rätische Namenbuch ausarbeitet, überrascht hat. Die sarganserlän-
dische Namenforschung hat hier also noch lange zu tun. Und wer,
selbst unter den Ortshistorikern weiß, daß Pfävers in Tamins und
im Oberhalbstein Höfe besaß Zudem ist zu diesen Urbaren und
Zinsrödeln noch eine Währungstabelle aus dem 12. Jahrhundert
beigegeben, die den Geldwert nach Pfunden, Schillingen und Denaren mit den
verschiedenen Getreidearten, den Schweinen verschiedener Größe, den
Schafen und Lämmern, den Hühnern, Gänsen und Eiern, dem Salz, Holz,
Gemüse, Heu, Wachs, Honig, Wein, Rindvieh und anderen Gegenständen

vergleicht. Ein Pfund Pfeffer galt damals 1 Schilling, gerade so viel
wie eine Kuh. Das Pfefferland lag eben noch in sagenhafter Ferne
Warum beachten die Wirtschaftsgeschichtler aber dieses Material nicht
Die Antwort lautet : weil es unveröffentlicht und unbekannt ist

Der Liber viventium hatte also neben der dominierenden geistigen
auch eine materielle Bedeutung. Bis zum Liber aureus, der im 12.

Jahrhundert begonnen, dessen Schwergewicht außer der Liturgie aber
materiell auf dem 13., 14. und 15. Jahrhundert liegt, hatte der Liber
viventium ein zentrales Ansehen im Kloster und darüber hinaus, so

urteilte schon Albert Bruckner. Er stellt « das künstlerisch wertvollste
der erhaltenen churrätischen Buchprodukte dar » (Scriptoria I, p. 54).

Alles, was irgendwie wichtig schien, wurde darin eingetragen. Man
könnte darüber ein Buch schreiben. Wir wollen die Mediaevisten auf
diesen Sachverhalt aufmerksam machen. Der Liber viventium ist
vielseitig und von Interesse für den Kunstgeschichtler, Ikonographien,

Liturgiker, Paläographen, Diplomatiker, Mönchtumsforscher,
Wirtschaftsgeschichtler, Namenforscher, Lokalhistoriker, Ethnographen usf.

Für uns aber zeugt er von der Größe einer alten Kulturwelt, die wir
in unserer Gegend sonst nicht vermuten, ja kaum glauben würden.
Was davon bleiben muß, ist das Evangelium.

106


	Über den "Liber viventium Fabariensis"

