
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 49 (1955)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen — Comptes rendus

Seeberg Reinold : Lehrbuch der Dogmengeschichte. 1. Bd. : Die Anfänge
des Dogmas im nachapostolischen und altkatholischen Zeitalter, x-676 S.

2. Bd. : Die Dogmenbildung in der alten Kirche, xn-606 S. 3. Bd. : Die
Dogmengeschichte des Mittelalters, xvi-797 S. 4. Bd. : Erster Teil. Die
Entstehung des protestantischen Lehrbegriffes, xn-779 S. Zweiter Teil. Die
Fortbildung der reformatorischen Lehre und die gegenreformatorische Lehre.
xiv-986 S. — Benno Schwabe u. Co. Verlag, Basel 1953-54.

Im Einverständnis mit der Deichertschen Verlagsbuchhandlung legt
der Benno Schwabe-Verlag einen photomechanischen Nachdruck der dritten
Auflage des fünfbändigen Lehrbuches der Dogmengeschichte des Berliner
protestantischen Theologen R. Seeberg vor und macht dies vom protestantischen

Standpunkt aus hervorragende Werk dem Theologen wieder
zugänglich. Auch der katholische Dogmengeschichtlicher wird dankbar sein,
diese reiche Materialsammlung wieder in Händen zu haben, wenn er auch
in der Bewertung ganz andere Maßstäbe anlegen muß als der vom
reformatorischen Grundprinzip ausgehende Verfasser. S. ist sich bewußt, daß die
Darstellung der Dogmengeschichte verschieden sein wird, ja nach der
Vorstellung, die der Geschichtler vom Dogma selbst hat.

Dogma ist nach S. ein kirchlicher Lehrsatz oder das ganze Gefüge
dieser Lehrsätze, d. i. der kirchliche Lehrbegriff. Folgende Elemente gehören
nach ihm zum Begriff des Dogmas : die formelle Anerkennung der betreffenden

Lehrsätze durch die organisierte Kirche, wobei ein Gebiet in einer
Konfession als Dogma fixiert sein kann, in einer andern nicht. Das ist aber
nur ein äußeres Merkmal. Die Dogmen sind Ausdruck des Gemeinschaftsglaubens

und deshalb sind sie kirchenrechtlich fixiert worden. Hinter der
durch die Arbeit der Theologen bedingten Entwicklung steht immer der
Glaube der Gemeinden und der Bedarf der Frömmigkeit. Die Dogmen sind
immer prinzipielle Erkenntnisse der Offenbarungswahrheit und deshalb
gehört auch zum Beweis der Wahrheit des Dogmas der Nachweis ihres
schriftgemäßen und apostolischen Charakters. Die Dogmen stellen nur den
besondern Ausdruck für die christliche Offenbarung dar. Zusammenfassend
ist also zu sagen : « Das Dogma ist eine besondere Ausdrucksform der
Erkenntnis der Gemeinde oder der HeilsWahrheit. Und zwar handelt es sich
dabei um solche Erkenntnisse, die die Gemeinde als schlechthin notwendig

62



für ihren geschichtlichen Bestand angesehen hat und darum durch öffentliche

Fixierung zu einem dauernden Faktor dieses Bestandes gemacht hat » (4)
Man muß hier schon fragen, wer ist es denn in dieser Gemeinde, der

das Urteil fällt über die Notwendigkeit des Dogmas für den geschichtlichen
Bestand der Gemeinde Wer nimmt die Fixierung in konkreto vor Die
ganze Gemeinde, eine leitende Gruppe, ein einzelnes Organ In wessen
Kraft und Autorität fällt sie dies Urteil Dies bleiben die entscheidenden
Fragen an unsere evangelischen Mitbrüder, solange sie ein kirchliches Lehramt

nicht anerkennen.
Was ist nun nach S. Dogmengeschichte Wir werden belehrt, DG sei

die sich entwickelnde Erkenntnis der Christenheit von der Heilswahrheit (7).
Nicht beliebige Spekulationen, sondern die Realität der Religion der
Offenbarung ist das Objekt dieser Erkenntnis, und nicht der Klerus, Theologen,
die Politiker, die Agitatoren sind die Vermittler, sondern die christliche
Gemeinde ist ihr Subjekt. Grund des Fortbestandes der Dogmen ist das
Leben der Kirche. Es ist dankenswert, daß S. sich mit diesem Satze abhebt
von der rationalistischen Deutung der Dogmenentwicklung, daß er das
religiöse Moment so stark betont und daß er die vertiefte und vermehrte
Glaubenserkenntnis als einen Zweck dieser Entwicklung hinstellt. Dabei ist
das eigentliche Absehen der DG darauf gerichtet, die leitenden Grundideen,
aus denen die verschiedenen geschichtlichen Typen der Kirche hervorgehen,
nach ihrer Entstehung, Entfaltung und ihrem innern Zusammenhang zu
erfassen und darzustellen (9). Wer grundsätzlich nur einen von Christus
gegründeten wesentlichen Typus der Kirche anerkennt, wird zu diesem
Satze Seebergs Vorbehalte machen müssen. Dabei ist es durchaus möglich,
daß es innerhalb dieser einen Kirche verschiedenartige Ausprägungen gibt,
die aber alle aus dem einen wahren Dogma leben. Insofern kann auch die
Dogmengeschichte nicht absehen von der geistigen Anlage der Völker und
ihrer Bildung und Kultur und dem Christentum in seiner Gesamterscheinung
also der Kirchenverfassung, dem Kultus und der Moral.

Mit Recht bemerkt S. gegen Harnack, daß nicht die Hellenisierung,
Romanisierung oder Germanisierung an sich das Christentum korrumpieren,
und er betont, daß diese Formen an sich nur bezeugen, daß die christliche
Religion in den betreffenden Epochen vollständig durchdacht und angeeignet
worden und daß sie Bestandteile der geistigen Bildung und Kultur der
Völker geworden ist. Im Einzelnen muß etwa eine gerechte Beurteilung
des mittelalterlichen Christentums die geschichtliche Notwendigkeit dieser
Erscheinung verstehen lehren und nicht blindlings die polemischen Urteile
der Humanisten und Reformatoren, die in Unkenntnis über diese Epoche
geblieben waren, nachsprechen (4).

Die große Stabilität und Tenacität, die den Dogmen trotz ihrer geschichtlichen

Entwicklung zu eignen pflegt, erklärt S. durch den Einfluß, den
die gemeingültige Fixierung auf das praktische Leben ausübt. Aber diese
Stabüität ist keine Starrheit. Ja, die Tenacität ist vielmehr in seiner
Beweglichkeit und Elastizität begründet. Denn es handelt sich bei allen Dogmen
um Grundwahrheiten der christlichen Erkenntnis, die das große Gebiet der
Religion umfassen und an solche Grundwahrheiten vermag das religiöse

63



Leben und Erkennen auf lange Perioden hinaus anzuknüpfen. Aber diese
Stabilität des Dogmas gründet nach S. nicht in der unfehlbaren Leitung
des Heiligen Geistes, der seine Kirche in alle Wahrheit einführen will. Die
Infallibilität hat die Reformation aufgehoben. S. bekennt nun offen : Die
evangelische Kirche spricht sich das Recht fortdauernder Reformation auch
in Bezug auf das Dogma zu. Dieses Recht ist nach ihm ein geschichtliches
Recht. Die Wahrheit bzw. die Unwahrheit eines Dogmas im Sinne der
evangelischen Anschauung ist der steten Prüfung der religiösen und geschichtlichen

Erkenntnis unterstellt.
S. ist sich darüber klar, daß hier ein Grundunterschied zwischen

evangelischer und katholischer Auffassung besteht. « Die katholische Kirche stellt
ihre Dogmen prinzipiell als Wahrheit hin, sofern sie eben der Kirche
entstammen sofern es Dogma ist, ist es wahr» (12). Der Protestant
hingegen kann das Dogma nur als wahr anerkennen, sofern es sich als wahr
ausweist, oder sofern es vom religiösen Glauben reproduziert werden kann,
insofern es sich als Ausdruck der Erlösungsreligion erweist (12). Auf die
entscheidende Frage, was denn eigentlich von dem Dogma in Betracht
kommen kann für diese Beurteilung, vermag S. keine befriedigende Antwort
zu geben. Die einzig gültige Lösung, die Berufung auf ein vom Heiligen Geiste
geleitetes unfehlbares Lehramt, kann er natürlich nicht anerkennen. Das
würde ja die Aufgabe seines reformatorischen Grundprinzips bedeuten, das
hieße sich zum Katholizismus bekennen.

Dieser Hinweis auf den Dogmenbegriff und auf die Vorstellung von der
Aufgabe der Dogmengeschichte war wichtig, um zu erahnen, in welchem
Geiste dieses Werk hoher Gelehrsamkeit geschrieben ist. Auf Einzelheiten
einzugehen verbietet der zur Verfügung stehende Raum. Arbeitet man diese
Bände mit ihren nicht weniger als 3313 Seiten durch, so kann man sich die
Bewunderung für diese Leistung eines Einzelnen nicht versagen, zumal
Seeberg nicht nur eine Aneinanderreihung von Tatsachen bietet, sondern
sich überall bemüht, die treibenden Kräfte in ihrem Entstehen und in ihrer
Wirkung sowie das Ineinanderwirken der verschiedenen Kräfte
aufzuzeigen, wozu er eine allgemeine Kenntnis der Religionsgeschichte, der
Geschichte der Philosophie mitbringen mußte. Für sehr Vieles, besonders
für die Materialdarbietung wird auch der katholische Theologe dem
Verfasser und dem Xeuherausgeber Dank wissen und der Wunsch wird sich
melden, es möge das von deutschen Theologen in Angriff genommene Werk
einer Dogmengeschichte vom katholischen Standpunkte aus zu einem glücklichen

Abschluß gelangen.
Aber es zeigt sich auch in diesem Lebenswerk Seebergs, daß ein solches

Unternehmen heute die Arbeitskraft eines Einzelnen übersteigt und daß es

nur in einer Gemeinschaftsarbeit durchgeführt werden kann. Das wird
besonders deutlich in der Darstellung der mittelalterlichen Theologie, die
nicht befriedigen kann. Niemand darf billigerweise erwarten, daß bei der
Überfülle des zu bearbeitenden Materials alle Teile des Werkes gleichwertig

sind. Das gilt sowohl für die Tatsachenberichte als auch für deren
Bewertungen. Daß bei dem Mangel an Spezialuntersuchungen in einem
Handbuch der Dogmengeschichte keine Vollständigkeit erwartet werden

64



kann, ist klar. Es ist aber bedauerlich, daß in dieser Neuausgabe die Ergebnisse

Landgrafs in seiner auf mehrere Bände berechneten Dogmengeschichte
der Frühscholastik in keiner Wreise berücksichtigt werden konnten (A. M.
Landgraf, Dogmengeschichte der Frühscholastik, Bd. 1-2, Regensburg 1952-
1953). Die kommenden Auflagen werden sich der Urteile folgender Art
enthalten müssen : « Die christologische Arbeit (bei Thomas und den großen
Scholastikern) hat über die Gedanken des 12. Jahrhunderts sachlich kaum
hinausgeführt. Daß man mit psychologischen und erkenntnistheoretischen
Kategorien an dem unlebendigen Leibe der Zweinaturenlehre herumarbeitete,
führte zu einer Begriffsmythologie schlimmster Gattung. Der abstrakte und
unlebendige Ansatz der Theorie wurde vollends unerträglich bei dem
Versuch, ihn in konkreten Formen auszuprägen. Das Unlebendige wird doppelt
unlebendig, wenn es sich in die Formen des Lebens kleidet » (III, 420).
Irreführend ist der Satz : « Nicht vermöge ihrer sittlichen Wirkungen ist
diese Tat (Tod und Leiden Christi) versöhnend, sondern nur durch die
Qualität des unendlichen Kaufpreises » (III, 444). Thomas betont
unaufhörlich, daß Liebe und Gehorsam, also die sittliche Tat es ist, ohne die
dieser Kaufpreis keine Wirkung hat. Was gerade die Christologie angeht,
so sei hier verwiesen auf die grundlegende Arbeit von Ig. Backes, Die
Christologie des hl. Thomas v. Aquin und die griechischen Väter, Paderborn
1931). Thomas hat nach den Untersuchungen von Backes als einziger
Scholastiker Cyrill von Alexandrien und die griechischen Konzilien in seiner
Christologie herangezogen, er hat als einziger den Wert der griechischen
Katenen erkannt und sich zunutze gemacht, auch vom Standpunkt der
positiv beweisenden Theologie ist Thomas unter den Zeitgenossen der Fürst
der Wissenschaft, als echte Forschernatur drang er bis zu ersten Quellen
der Christologie vor und hat Cyrill und die Konzilien gleichsam neu
entdeckt. Gerade die Christologie hat Thomas durch seine eigenen
Quellenforschungen und Studien neues Blut aus dem Geisteswachstum der griechischen

Kirche zugeführt (Backes 54 ff.). Die großen von Seeberg doch
mißkannten Scholastiker, vor allem Thomas, wollten freilich nicht zunächst
wissen, wie die Lehren der Vorzeit und Gegenwart sich entwickelt haben,
sondern als echte Theologen wollten sie wissen, wie es um das Geheimnis
Christi steht. Die Väter und die Theologen der Vorzeit sollten ihnen den Weg
sichern bei dem Gang in die Tiefe, sollten ihnen Licht spenden im Dunkel
der Geheimnisse. Erkenntnis will er von ihnen gewinnen, aber Erkenntnis
ihres Wortes zur Erkenntnis des fleischgewordenen Wortes (Backes 122).
Das ist das Urteil des gründlichen Spezialisten. Demnach geht es also nicht,
wie Seeberg meint, « um Begriffstheologie schlimmster Gattung ». Freilich,
es stehen sich hier zwei verschiedene Auffassungen von Begriff und der
Aufgabe der Theologie als solche gegenüber, auf die hier aber nicht näher
eingegangen werden kann. Aber nicht nur hat Thomas patristisches Neuland

für die Christologie seiner Zeit entdeckt, methodisch Väterstellen
besser verwendet, er hat es auch verstanden, die scholastische Christologie
äußerlich zu erweitern durch neue Fragen und Probleme und vor allem
ihrer innern Struktur etwas vom Geiste und Stil der griechischen Christologie

mitgegeben. Er hat also entgegen Seeberg über die Gedanken des

5 65



12. Jahrhunderts sachlich weit hinausgeführt. Aus diesen wenigen Andeutungen

möge ersichtlich werden, welche Desideria die katholische Theologie
an künftige Ausgaben des Lehrbuches der Dogmengeschichte von Seeberg
anmelden muß.

Es wäre aber ungerecht, nach diesen kritischen Bemerkungen nicht auch
hinzuweisen auf das Bemühen des Verfassers, in seiner letzten Ausgabe die
ihm erreichbare Literatur zu verwenden, und seine positive Bewertung der
katholischen Leistung hervorzuheben. Seeberg gesteht ausdrücklich, die
Gesamtwissenschaft sei der katholischen Theologie und Philosophie zu
lebhaftem Dank verpflichtet sowohl wegen der Zugänglichmachung bisher
unbekannter Texte wie auch hinsichtlich der gelehrten Einzelforschungen über
mannigfache Probleme des mittelalterlichen Geisteslebens.

Möge es dem künftigen Herausgeber der DG vergönnt sein, die
inzwischen noch angewachsenen Einzeldarstellungen in diesem Werke so zu
verwenden, daß dieses imposante Lehrbuch der DG einen wesentlichen
Beitrag leiste zum Verständnis der Konfessionen und so den Weg bereite
zu ihrer Vereinigung. Dem urteilsfähigen katholischen Theologen wird es

aber auch inzwischen gute Dienste leisten.
A. Hoffmann.

G. Schreiber : Deutsche Wissenschaftspolitik von Bismarck bis zum
Atomforscher Otto Hahn. Im Auftrage des Ministerpräsidenten Karl Arnold.
Herausgegeben von Staatssekretär Prof. Leo Brandt, Heft 6 der
Arbeitsgemeinschaft für Forschung des Landes Nordrhein-Westfalen. — Köln 1954.
89 S.

Höchst interessanter Bericht und zugleich berechtigtes Plädoyer für
die staatliche Unterstützung der wissenschaftlichen Forschung, hie und da

sogar memoirenhaft ausgearbeitet vom bekannten und erfahrungsreichen
Kirchenhistoriker Prälat Georg Schreiber. Der kritische Leser im Ausland,
der etwas Gedächtnis hat, wird aber hie und da auch ergänzen müssen,
und für sich z. B. weiter ausführen, wie die katholischen Wissenschafter
Deutschlands in der Wilhelminischen Zeit wegen ihres Mangels an « Vor-
aussetzungslosigkeit » als minderwertig, bzw. für Professuren an den
Staatsuniversitäten als unbrauchbar betrachtet wurden : da gingen ein Pastor
nach Innsbruck, ein Schnürer und ein Westermayer nach Freiburg in der
Schweiz usw. Gewiß, der vorhegende Bericht wird dem späteren Bearbeiter
des gleichen Themas die Heuristik erleichtern. Wir vermissen aber hie und
da auch die Memoiren anderer Zeitgenossen, die z. B. bezeugen könnten,
wie Pius XI. den berühmten Prof. Kehr der Mon. Germ. Hist., obwohl
Protestant, finanziell unterstützte ; wie der gleiche Papst die in Deutschland

blockierten Gelder der Kirche z. T. gewissen, von der Regierung im
Stich gelassenen Wissenschaftern überwies, usw. Man soll eben die Geschichte
der jüngsten Epoche nicht zu früh schreiben Immerhin eine sehr
lehrreiche und lesenswerte Abhandlung.

G. G. Meersseman O. P.

66



Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde und
Kirchengeschichte. Bd. 48, 1953.

Nach mehr als zehnjährigem Unterbruch erscheint die 1887 von A. De
Waal ins Leben gerufene, seit 1907 von J. P. Kirch mitgeleitete Zeitschrift
wieder. Als Herausgeber zeichnen das deutsche Priesterkolleg am Campo
Santo und das römische Institut der Görresgesellschaft, als Schriftleiter
Joh. Kollwitz und Joh. Vincke, beide Professoren in Freiburg i. Br. Damit
wird eine infolge verschiedener Umstände leider unterbrochene Tradition
wieder aufgegriffen. Hoffen wir, es gelinge auch dem neuen Rektor des

Campo Santo, Dr. A. Schuchert, jene anregende Umgebung wieder zu
schaffen, aus der so viele Historiker und Archäologen des katholischen
Deutschland, Österreich, Holland, Luxemburg, der Schweiz, selbst der
Vereinigten Staaten hervorgegangen sind.

Zur Besprechung liegt mir das Doppelheft 3/4 von Bd. 48 vor. An der
Spitze steht ein Aufsatz von Armin Gerkan : Die profane und die kirchliche

Basilika. Er wirft neue Elemente in die seit Jahrzehnten umstrittene
Frage nach dem Ursprung der altchristlichen Basilika. Der Verfasser lehnt
die beiden heute vordringlichen Lösungsversuche ab, jenen von E. Dyggve,
der den christlichen Bau von der profanen Basilika löst und vom Totenkult,
vom Heroon her ableitet, aber auch jenen, der mit dem Begriff « Christos
Basileus » arbeitend die christliche Basilika sich aus der antiken Säulenstraße

entwickeln läßt wie L. Kitschelt oder aus der orientalisch-hellenistischen

Königshalle wie E. Langlotz. A. van Gerkan geht von der im
zweiten vorchristlichen Jahrhundert entstandenen, vom römischen Westen
aus verbreiteten basilica forensis aus, die im wesentlichen eine gedeckte
Markthalle war, aber kein abgeschlossener Bau, sondern eine in die Tiefe
ausgedehnte Halle, in der eine eigene Längsachse entwickelt wurde. Da sie
im griechischen Mutterland, auf den Inseln der Ägeis und in Kleinasien
nicht vorkommt, kann sie nicht hier entstanden sein. Sie muß im römischen
Westen beheimatet sein, nicht in Rom selbst, sondern im früher helleni-
sierten Süden, wie der Name Basilika vermuten läßt, möglicherweise in
Syrakus, dem einzigen Königssitz. Als königliche Stiftung konnte eine von
Säulen getragene Markthalle eine « Basilike Stoa » genannt werden. « Basi-
like » mit einem Hauptwort ursprünglich nur Eigenname des Vorbildes
konnte mit der Verbreitung Gattungsname werden. Wegen der
bevorzugten Raumform solcher Markthallen konnte Vitruv die Bezeichnung für
ähnlich gestaltete Säle in Häusern verwenden. Bei der profanen Basilika
wären also drei Begriffe zu unterscheiden, die sich nicht decken : 1. Der
Zweckbau am Markte. 2. Die Raumform des dreischiffigen Saales. 3. Der
Hauptsaal eines Hauses von verschiedener Form, wobei schließlich auch
einschiffige Räume denkbar wären.

Im 3. Jahrhundert entsteht gleichzeitig die dreischiffige Synagoge und
die christliche Basilika, jedoch ohne gegenseitige Beeinflussung. Gemeinsames

Vorbild war die profane Basilika. Entscheidend für die Lösung der
Frage, aus welcher basilikalen Bauform sich die christliche Basilika
entwickelt hat, ist das Aufkommen der Bezeichnung. Wir finden sie zuerst

67



für Nordafrika um 303 bezeugt (Donatistenstreit), was aber einen früheren
Gebrauch voraussetzt, d. h. bereits für die Hauskirche der vorkonstan-
tinischen Zeit. Diese wird die Form eines Säulensaales gehabt haben,
brauchte aber nicht dreischiffig gewesen zu sein. Also nicht die basilica
forensis war unmittelbar form- und namengebend für das christliche Gotteshaus,

sondern die nach ihr benannte vitruvische Hausbasilika, « der größte
Saal, die gute Stube in den größten und folglich auch reichsten Häusern,
die der Christengemeinde jeweils in einer Stadt zur Verfügung stand ».

Unter den späteren Typen einer solchen Hausbasilika führt der Verfasser
nebst andern ein jüngst in der Kyrenaika gefundenes Haus mit großer
Säulenbasilika (Tafel 9-10) und den stützenlosen gottesdienstlichen Raum
der christlichen Hauskirche von Dura an. In der Anmerkung 31 auf Seite 146
weist er auf die stadtrömischen Titelkirchen, von denen einige in solchen
Häusern eingebaut waren und aus kleinen Saalkirchen hervorgegangen sein
dürften. Wir freuen uns über diese Bestätigung der von J. P. Kirsch (der
zwar nicht genannt wird) stets vorgetragenen und durch seine Schüler
weiter begründeten Auffassung vom Ursprung der römischen Titelkirchen.

Van Gerkans Lösung wird jedenfalls der geschichtlichen Entwicklung
gerechter als die seiner Partner. Sie erklärt die Bezeichnung « Basilika »

und das Aufkommen dieser Bezeichnung gut. Ob andere Bauglieder der
Basilika wie die Apsis, die Überhöhung des Mittelschiffes mit dem vielen
Oberlicht, das Atrium, deren Bedeutung man nicht unterschätzen darf,
hinreichend aus der Hauskirche oder -basilika allein erklärt werden können,
ist weniger einleuchtend. In der Hauskirche von Dura fehlen jedenfalls
Apsis, Säulenstützen, Oberlicht. Das Atrium kann man im innern Hofe
vorgebildet sehen.

Helmut Hucke gibt in seiner kleinen Monographie auf dem Weg der
literarischen Zeugnisse einen Überblick über die Entwicklung des christlichen

Kultgesanges zum gregorianischen Gesang. Er wird vorab den
Musikbeflissenen und Liturgikern willkommen sein. Man fragt sich, warum die
griechischen Texte nach der lateinischen Übersetzung zitiert werden und
man ist unangenehm berührt von der Benutzung unkritischer Ausgaben wie
z. B. jener des Cäsarius von Arles in der Patrologie von Migne. J. Vincke
schreibt über die Anfänge der Päpstlichen Provisionen in Spanien und
H. Hoberg über die Antrittsdaten der Rotarichter von 1566-1675.

Msgr. P. Krieg entwirft in seinem quellenmäßig gut belegten Aufsatz
das Bild von Hans Hoch aus dem Kanton Luzern, der im 17. Jahrhundert
als Offizier der päpstlichen Schweizergarde einer der begehrtesten Fremdenführer

war, wie es die in vier Bänden aufbewahrten Widmungen dankbarer
und angesehener Romreisenden beweisen. Hoch hat auch das Bilderwerk
des Giacomo Lauro neu herausgegeben.

Das Heft schließt mit Kurzberichten über archäologische Funde und
Forschungen in bzw. über Rom, Monte-Cassino, Syrakus, Vatikanstaat,
Mailand und Ravena. Die Bebilderung ist reich und sorgfältig.

O. Perler.

68



Georg Schreiber : Das Weltkonzil von Trient. Sein Werden und Wirken.
Großoktav, 2 Bde. LXXXVi-1118 Seiten, geb. in Leinen 56 DM; brosch.
48 DM. Herder, Freiburg i. Br., 1951.

C'est l'Allemagne catholique qui a commencé, il y a un demi-siècle
environ, la publication des actes du concile de Trente. Pour célébrer ce
cinquantenaire, Mgr Schreiber a eu l'idée non pas de nous donner une
histoire proprement dite du concile — puisque l'entreprise, qui doit
comporter quatre volumes (dont le premier seul a paru pour l'instant, en 1949,
et en 2e édition, en 1951) a été confiée par la Görres-Gesellschaft à M. Hubert
Jedin —, mais de formuler, en chapitres de 20 à 50 pages chacun,
indépendants les uns des autres, un certain nombre de conclusions qui se

dégagent des sources mises maintenant à la disposition des historiens.
Mgr Schreiber s'est entouré d'une pléiade de collaborateurs — 37 en tout —
qui, pour compléter leurs informations, ont encore eu recours, au besoin,
aux archives diocésaines et compulsé les constitutions synodales ainsi que
les procès-verbaux des visites pastorales du XVIe siècle. Le résultat, ce
sont ces deux gros volumes 1 d'environ 600 pages chacun, et qui en
comporteraient encore bien davantage si le tiers au moins des paragraphes
n'était pas imprimé en petits caractères.

Le 1er tome examine un certain nombre de problèmes doctrinaux
discutés par les Pères de Trente. On nous rappelle, pour chacune des questions

étudiées, comment elle se présentait au cours des siècles précédents,
les opinions émises à son sujet au concile et la définition qui a mis un terme
à la discussion.

Mgr Steffes S. J. fait ressortir le soin avec lequel les Pères ont précisé
le rapport qui existe entre la nature et le surnaturel. Nous avons
particulièrement goûté le travail, très irénique de ton, de M. le professeur Edouard
Stakemeier 2. Il montre que, sur plus d'un point, l'opinion protestante a
été prise en considération à Trente ; il souligne les efforts déployés par des
auteurs réformés pour présenter avec une rigoureuse objectivité divers
aspects de l'histoire de la théologie. Il fait remarquer que, contrairement
à ce que désiraient les Espagnols, contrairement aussi à ce qui avait eu lieu
au cours des premiers siècles, les protestants n'ont pas été, à Trente, l'objet
d'une excommunication nominale. Le P. Schierse S. J., s'occupant du
problème de la certitude du salut, note en passant que Catherin était, au
concile, le meilleur connaisseur du Protestantisme (p. 155). Le P. Valens
Heyneck O. F. M. raconte les interminables échanges de vues qui ont été
nécessaires pour aboutir à cette conclusion que, dans la réception du sacrement

de pénitence, l'attrition suffit. Le professeur Karl Hofmann insiste
sur la fidélité à la tradition observée par le concile et montre combien
d'articles du Code de Droit canonique ne font que reprendre ses décisions.

1 que nous n'avons reçus que l'année dernière, ce qui explique l'apparent
retard de ce compte rendu.

2 Auteur, sur la question qu'il étudie ici, de plusieurs articles et d'un
ouvrage : Das Konzil von Trient über die Heilsgewißheit 1947. U a, en tête du
volume qui nous occupe, consacré une dizaine de pages à la convocation du concile.

69



M. le professeur Hermann Conrad fait l'histoire de l'introduction, dans
les diverses législations, du mariage civil, lequel n'est autre chose, explique-
t-il, que la sécularisation de la doctrine tridentine du mariage ; l'évolution
a commencé chez les Gallicans qui, les premiers, ont séparé la notion de
contrat de celle de sacrement. Examinant la littérature pieuse issue des
définitions du concile, le P. Aloys Schrott S. J. fait cette remarque que
si la dévotion en a recueilli des fruits appréciables, elle a par contre perdu
en profondeur : ainsi l'assistance à la messe est devenue trop exclusivement
une « messandacht » et pas assez une participation à l'offrande de la part
des fidèles (p. 352). Abordant un problème plus spécial, le professeur
Friedrich Stegmüller étudie la doctrine de la grâce de Dominique Soto,
que les deux écoles rivales se sont efforcées de tirer chacune de son côté ;

et pour mieux préciser l'enseignement du célèbre professeur de Salamanque
sur la nature du péché originel, il a pris la peine d'utiliser également ses
écrits inédits. Le P. Jungmann consacre quelques pages au renouvellement
de la liturgie, Mgr Allgeier au rôle joué par Ricardus Cenomanus dans la
question de la Vulgate ; Mgr Schreiber étudie l'art baroque et M. le
professeur Feilerer, la musique d'église. Le P. Théodore Schwegler d'Einsiedeln
expose la participation de la Suisse au concile, tandis que M. Charles
Messenger examine l'influence réciproque de ce dernier sur l'Angleterre et de
celle-ci sur le concile (p. 475, lire Jules III au lieu de Jules II).

Le second volume passe en revue onze des diocèses d'Allemagne pour
caractériser leur situation religieuse au début du XVIe siècle, pour marquer
la part prise par leurs évêques au concile (on sait que, sauf durant la deuxième
période, ils y furent peu nombreux) ou enfin pour montrer comment les
décisions de Trente ont été appliquées, spécialement en ce qui concerne
l'établissement des séminaires et l'organisation des visites pastorales. Ce
schéma n'a pas été suivi intégralement par chacun des auteurs : ils insistent
plus spécialement sur l'un des points, rarement sur les trois. Mais ce qu'ils
disent sera particulièrement apprécié, parce que nouveau pour le grand nombre

des lecteurs. On retrouve dans ces pages des évêques dont le rôle avait
déjà été signalé au T. I, alors qu'il était question de l'élaboration des
formules dogmatiques. Le chapitre consacré au diocèse de Constance fournit à
l'auteur — le professeur Hermann Tüchle — l'occasion de parler de la
Suisse. A plusieurs reprises, spécialement dans les diocèses de Wurzbourg,
de Bamberg, d'Augsbourg, de Mayence et de Munster, on rencontre le
P. Canisius, en train de visiter les maisons allemandes de la Compagnie,
mais aussi de conférer avec les évêques. Marquante est également l'activité
du nonce Bonhomini, et l'on comprend combien fut bienfaisante l'influence
de ces deux apôtres et précieuse leur intervention, en constatant que plus
d'un évêque était hésitant quant à la doctrine ou reprehensible dans sa
conduite, et en se rendant compte que des diocèses aujourd'hui profondément

catholique étaient, au XVIe siècle, à deux pas de passer à la Réforme.
Des évêques, même parmi les meilleurs, n'étaient pas encore prêtres au
moment de leur intronisation, et cela jusque dans la seconde moitié du
XVIe siècle : à Bamberg, ce n'est qu'en 1566 que Veit de Würtzburg se
décida à recevoir la prêtrise et la consécration episcopale (II, p. 121), et

70



pendant un demi-siècle, de 1575 à 1623, le diocèse d'Osnabriick eut à sa
tête des protestants (II, p. 373).

Les sept derniers chapitres du second volume nous entretiennent des

principaux ordres religieux, pour décrire leur comportement moral avant
le concile, mais surtout pour signaler la part prise à Trente par leurs théologiens

; c'est ainsi que, dans le chapitre consacré aux Prémontrés, il est
longuement question de Nicolas Pseaume, et de Jérôme Seripando dans
celui des Augustins. Ces derniers moins nombreux à Trente, que les
Thomistes et les Scotistes, étaient par contre étroitement unis, si bien qu'il
faut admettre la présence, au concile, d'une école augustinienne (II, p. 527).

Dans ces chapitres, il y a, tout naturellement, des redites par rapport
au premier volume. Par contre, nous sortons à l'occasion de l'Allemagne :

non pas encore avec les Bénédictins, mais avec les Cisterciens, qui sont
principalement des Français, et les Franciscains, des Espagnols, tandis que
les nombreux Dominicains énumérés par le P. Walz appartiennent à différents

pays. Des Capucins, il est dit que leur rôle a été modeste à Trente,
mais qu'ils ont prêché d'exemple et que, avec les Jésuites, ils sont
principalement les « Ordres réformés » du XVIe siècle (II, p. 551).

Nous n'avons pas mentionné chacun des 39 chapitres de l'ouvrage :

plusieurs, au surplus, embrassent des sujets assez disparates ; mais nous
tenons à relever la longue introduction par laquelle débute le T. I : c'est
une vaste synthèse due à Mgr Schreiber qui groupe, par paragraphes nettement

délimités, une série de faits puisés dans les deux volumes dont il a
été l'initiateur et empruntés plus encore au trésor de sa vaste érudition.
C'est donc une sorte de résumé de l'ouvrage tout entier, l'énoncé de ce qu'il
contient, mais aussi, nous semble-t-il, de ce qu'il faudrait y ajouter pour
qu'il répondît complètement au titre qu'on lui a choisi.

La bibliographie est, à quelques exceptions près, essentiellement de

langue allemande, ce qui va d'ailleurs de soi pour certains chapitres, étant
donné le sujet qu'ils traitent. M. Jedin, énumérant les travaux parus à
l'occasion du centenaire, est le seul à parler du livre du chanoine Cristinai
sur le concile de Trente (cf. cette Revue, 1949, p. 70 sq.). Il lui reproche
d'avoir écrit davantage l'histoire des résultats du concile que celle de son
évolution interne et il lui objecte de n'avoir pas fait suffisamment ressortir
le parallélisme existant entre les délibérations des Pères d'une part et la
préoccupation de la réforme catholique de l'autre. Aucun des auteurs des

chapitres 6, 7 et 9 ne signale les articles qu'avait fait paraître le P. Cavallera,
dans le Bulletin de l'Institut catholique de Toulouse au cours des années
1913 à 1918, 1923 à 1938 et 1943 à 1946, sur les sujets dont ils s'occupent :

les définitions de Trente sur le péché originel, les sacrements, la contrition
parfaite et l'attrition, la justification, etc. Les rapports entre savants catholiques,

paralysés par la guerre et l'après-guerre, ne reprennent, en effet,
que peu à peu. Au surplus, ainsi que le dit Mgr Schreiber, l'impression du
présent ouvrage a duré trois ans : le manuscrit était en somme déjà terminé
en 1948.

Nous avions fait remarquer, en rendant compte du livre de M. le chanoine
Cristiani, que, nécessairement, l'auteur d'un ouvrage de ce genre s'intéresse

71



particulièrement à son pays : M. Cristiani soulignait spécialement le rôle
joué au concile par la France, mais aussi par l'Italie. Mgr Schreiber et ses
collaborateurs s'intéressent surtout à l'Allemagne, pour regretter à l'occasion

(T. II, p. 5) que, dans les décrets relatifs à la réforme, on n'ait pas
suffisamment tenu compte de la situation de leur pays. Encore une fois,
cette remarque n'est pas un reproche : nous voulons bien plutôt indiquer
par là que les deux ouvrages se complètent et qu'il en faudra d'autres encore
avant de pouvoir écrire une histoire définitive du concile de Trente et de
ses résultats.

L. Waeber.

Hubert Jedin : Joseph Greving (1868-1919). Katholisches Leben und
Kämpfen im Zeitalter der Glaubensspaltung, H. 12. — Münster i. W.,
Verlag Aschendorff, 1954. iv-65 S., 1 Abb. DM 3.60.

Der angesehene Bonner Kirchenhistoriker bietet in dieser Schrift eine
den Begründer der hervorragenden Schriftenreihe « Reformationsgeschichtliche

Studien und Texte » und des großen, wissenschaftlichen Unternehmens
« Corpus Catholicorum » ehrende Biographie, wobei er mit weitem Blick
auch die verschiedenen Strömungen in der katholischen Forschung der
Reformationszeit aufzuzeigen versteht. Fesselnd und geistvoll geschrieben,
gibt die Schrift in vieles Einblick, nicht nur in das trotz bitterer
Enttäuschungen treu festgehaltene wissenschaftliche Streben Gs., der einen in
seiner Vollständigkeit seltenen Briefwechsel hinterließ. Wieviele persönliche
Beziehungen zu bedeutenden Gelehrten leuchten da auf Man lese einmal,
wie und wofür Pastor den jungen Gelehrten zu gewinnen suchte (2 f.), oder
man verfolge die heute seltsam anmutende Diskussion über die Verwendung
des Begriffs Reformation katholischerseits (12-14) Wie gerecht Jedin auch
in schwierigeren Fragen urteilt, erhellt aus seiner Würdigung des
Verhältnisses Gs. zu seinem Lehrer, dem bedeutenden und streitbaren
Kirchenhistoriker Heinr. Schrörs, das ohne Schuld des Schülers in einer tragisch
berührenden Entfremdung endete.

Ungemein sympathisch erscheint das ehrliche Streben Gs. nach
Zusammenarbeit mit protestantischen Gelehrten. Das war damals durchaus keine
Selbstverständlichkeit. Wir möchten hier seine freundschaftlichen
Beziehungen zu Otto Clemen und besonders zu Walter Köhler hervorheben. Aus
brieflichen Äußerungen W. Köhlers erfahren wir, daß er sich nach dem
Ausbruch des 1. Weltkriegs in Zürich nicht mehr recht wohl fühlte. Er
klagte über die Enge der Verhältnisse und die geringe Hörerzahl (zeitweise
nur 31 Studierende in der ganzen Fakultät). Er strebte nach Deutschland
zurück, hatte aber als Liberaler vorerst kaum Aussichten (35 f.). Wie sich
W. Köhler die Zusammenarbeit zwischen katholischen und protestantischen
Gelehrten dachte, beleuchtet Jedin durch ein Zitat aus einem Brief an
Gr. vom 4.5.1913, das allgemeine Beachtung verdient, wie übrigens auch
die Erörterungen über den heftig umkämpften Antimodernisteneid (34 f.).
Mit Recht fordert Jedin eine auf geistesgeschichtlichem Hintergrund auf-

72



gebaute Biographie Freih. Ludw. v. Hertlings, dessen fruchtbare Anregungen
auch im Leben Gs. sichtbar hervortreten.

Diese Würdigung eines verdienten katholischen Gelehrten ist nicht
nur von warmer Anteilnahme am menschlichen Geschick Gs. durchpulst,
sondern auch von tiefer Einsicht in wesentliche Belange katholischer
Wissenschaftspflege getragen. O. Vasella.

Angelus Walz 0. P. : Thomas von Aquin. — Thomas-Morus Verlag,
Basel 1953. 152 S.

Ce livre est une adaptation de l'ouvrage (San Tommaso d'Aquino, Studi
biografici sul Dottore Angelico, Rome 1946) dans lequel le P. Walz, professeur
à l'Angélique, avait condensé les conclusions nouvelles acquises au cours
des quarante dernières années au sujet de la vie de saint Thomas d'Aquin.

Spécialisé dans l'histoire de l'ordre dominicain, l'auteur, basé sur ces
travaux récents et surtout sur ses propres recherches, redresse à l'occasion
des allégations qu'il estime erronées. Ainsi il est faux que, du côté paternel,
saint Thomas ait été apparenté à Frédéric II, et, du côté maternel, à la
Maison d'Anjou. Il incline à placer sa naissance en 1225. C'est en 1230 qu'il
fut admis, comme oblat, au Mont-Cassin, monastère dont sa famille
escomptait qu'il deviendrait un jour l'abbé. Il le quitta en avril 1239, pour
s'inscrire comme élève à l'université de Naples, rouverte cette année-là,
après sa suppression par Frédéric II. Il entra chez les Dominicains au début
de 1244, et c'est à la fin avril ou au début de mai de la même année qu'il fut
arrêté par ses frères et enfermé au château de Montesangiovanni durant un
an et demi (et non pas très peu de temps seulement, comme le pensait le
P. Mandonnet). Délivré en été ou automne 1245, il fut ramené à Naples
puis envoyé à Rome. Il n'a pas étudié à Paris, mais seulement à Cologne,
où il arriva vraisemblablement en 1246. Albert le Grand, alors à Paris, ne

regagna la cité rhénane que deux ans plus tard. Saint Thomas s'était
familiarisé avec Aristote durant les quatre années passées à Naples. Par saint
Albert, il fut mis en contact avec Platon, en passant par le pseudo-Denys.
L'élève était déjà en train de surpasser le maître et, simple bachelier, il
commença, sous la conduite de son professeur, un enseignement qu'il
poursuivit à Paris, au plus tard, dès septembre 1257, d'abord comme bachelier
encore, puis comme maître en théologie. Il quitta la grande cité universitaire

à la fin de 1260 ou au début de 1261, pour aller à Rome, où il occupa
une chaire, non pas, vraisemblablement, à l'université itinérante d'Innocent

IV, mais au couvent des Frères Prêcheurs. Il séjourna ensuite à
Orvieto. Il est de nouveau à Rome en 1265. Puis se place, à partir du début
de 1269, son deuxième séjour à Paris. Enfin, dès l'automne 1272, il est à

Naples, qu'il quitte pour se rendre au concile de Lyon. Tombé malade au
château de Maenza, propriété d'une nièce chez laquelle il s'était arrêté pour
se reposer, il est transporté au couvent cistercien de Fossanova, où il meurt
le 7 mars 1274.

La vie de saint Thomas, dont on croirait, à le lire, qu'elle s'écoula calme
et paisible au sein d'une époque tranquille, fut en réalité fort mouvementée,

73



surtout au sens étymologique du mot. C'est avec intérêt qu'on en suit le
cours, établissant, par l'imagination, des contacts entre les œuvres qu'il
nous a laissées et les événements qui leur ont servi de cadre, mais auxquels
lui-même ne fait que de si rares allusions. Il est ordonné prêtre à Cologne,
au moment de la pose de la première pierre du dôme, dont il aura vu surgir
de terre les commencements. Il se trouve à Paris alors que vient de se

rallumer la querelle entre les réguliers et les séculiers et que, de la part de
ces derniers, son enseignement, comme celui de saint Bonaventure, est
l'objet de vives contestations. C'est à cette époque troublée, de 1252 à 1257,
qu'il rédige son commentaire sur les Sentences. C'est à Orvieto qu'il termine
(1264-65) le Contra gentiles.

Le jugement que porte le P. Walz sur saint Thomas est guidé par le
souci d'une stricte impartialité. S'il souligne l'inestimable valeur des écrits
philosophiques et théologiques du saint docteur, il reconnaît qu'il est par
contre moins heureux comme poète, qu'il s'agisse du Pange lingua (reprise
du Pange lingua gloriosi proelium certaminis, incontestablement meilleur),
du Sacris solemniis et du Verbum supemum (empruntés au bréviaire
cistercien) ou encore du Lauda Sion, imitation d'un poème d'Adam de Saint-
Victor ; et c'est précisément parce que l'Adoro te est de -meilleure venue,
qu'on hésite à la lui attribuer. Sur la véritable nature de la doctrine de Siger
de Brabant, le P. Walz partage l'opinion de M. van Steenberghen. Il accepte
par contre les conclusions du P. Mandonnet quant aux Opuscules, les seuls
écrits attribués à saint Thomas au sujet desquels puisse se poser le problème
de leur [authenticité. Il fait remarquer que la rédaction volontairement
concise de la Somme théologique en fait par endroits l'une des œuvres du
docteur angélique les plus difficiles à comprendre, et il ajoute que nombre
de commentateurs, qui ont essayé de préciser le sens des articles discutés,
ont eu le tort, même les meilleurs et y compris Cajetan, de ne pas assez
chercher à expliquer saint Thomas par saint Thomas lui-même. Cette impartiale

objectivité de l'auteur est une garantie de plus du succès du petit
volume qu'il a voulu mettre entre les mains des étudiants avant tout, pour
leur fournir l'essentiel de ce qu'il importe de savoir sur la vie du docteur
angélique en abordant l'étude des monuments dont il a doté la théologie.

L. Waeber.

Dr. Georg Schwaiger : Kardinal Franz Wilhelm von Wartenberg als
Bischof von Regensburg (1649-1661). Münchener theologische Studien, I.
Historische Abteilung, VI. — Munich, Ed. Karl Zink, 1954. In-8°, xvin-
329 pages. DM 18. —

On manque encore de bonnes monographies sur la période de la réforme
et de la reconquête catholiques en Allemagne, au XVIIe siècle. L'évêché
de Ratisbonne, par exemple, n'avait guère fait l'objet d'études approfondies
au delà de 1507, date où s'arrêtait l'histoire des évêques par Ferdinand
Janner. Or ce siège avait connu l'une des figures les plus typiques de l'époque,
celle du cardinal François-Guillaume de Wartenberg (1593-1661). C'est dire
l'intérêt de la dissertation doctorale que G. Schwaiger vient de présenter

74



et d'éditer à Munich sur l'épiscopat à Ratisbonne de ce grand homme
d'Eglise. L'étude est presque entièrement conduite d'après les sources manuscrites

de l'évêché, et de quelques autres dépôts d'archives. Les sources
imprimées sont peu nombreuses. L'auteur en a tiré une histoire vivante,
sympathique, de son héros. Il n'a pu éviter, à propos de l'étude qu'il avait
entreprise et limitée à la période de l'épiscopat de Wartenberg à Ratisbonne,
d'esquisser aussi d'autres parties de son activité. Et c'est pour nous tout
avantage.

Wittelsbach, cousin du prince électeur de Bavière, François-Guillaume,
avait connu la gêne durant son enfance, au milieu de ses nombreux frères
et sœurs, par suite de la mésalliance et de la mort prématurée de son père,
le duc Ferdinand de Bavière. Mais il avait hérité de sa race le tempérament
d'un conducteur d'hommes et la conviction d'une mission reçue de Dieu
pour maintenir ou ramener à la vraie religion les chrétiens qu'on lui confierait.
Ses études à Ingolstadt et à Rome, où il s'attacha désormais aux Jésuites,
achevèrent sa formation de réformateur catholique selon les normes du
concile de Trente. Agé de 32 ans, il était vraiment mûr quand, en 1625, on
lui transmit l'évêché d'Osnabrück, que des prédécesseurs inclinés vers le
protestantisme avaient laissé pénétrer par l'hérésie. Evêque et souverain,
il exerça aussitôt toutes les activités de sa charge en vue de ramener ses

administrés à la pure foi catholique, cependant qu'en qualité de commissaire
impérial il appliquait l'édit de restitution pour la Basse-Saxe avec une
efficacité qui choque parfois notre sentiment de respect des consciences. Cumulant

son évêché avec ceux de Verden (1630) et de Minden (1632), il en fut
chassé en 1633 par l'occupation suédoise (jusqu'en 1648). Mais dès 1636
il était coadjuteur de l'évêque de Ratisbonne, dont il occupa définitivement
le siège en 1649. Cependant, de 1633 à 1649, il ne cessa de travailler, en liaison
avec les négociateurs de Westphalie, à récupérer son diocèse d'Osnabrück.
S'il ne put sauver là-bas la souveraineté ecclésiastique qu'à titre personnel
(le territoire devant être, après sa mort, alternativement gouverné par un
protestant et par un catholique), du moins put-il y rentrer dès 1650 et y
replanter solidement l'Eglise. A Ratisbonne il retrouvait un évêché
profondément rainé par la guerre de Trente ans. Au cours de trois longs séjours
(1650, 1652-1655, 1659-1661), il s'occupa de ranimer les institutions et
d'exciter la vie religieuse avec une efficacité remarquable. Dès 1650 il
rassembla ses prêtres en synode (il recommença en 1660) pour leur communiquer
son élan de réforme morale, intellectuelle et pastorale. Le séminaire S. Wolfgang,

constitué depuis 1637, devint la pépinière voulue par le concile de
Trente ; son action sur les religieux, sur les écoles, sur la presse, sur le culte,
ses visites canoniques du diocèse où il ne négligea pas la moindre paroisse
(1654-1658) lui permirent de réveiller la vie morale et spirituelle de la
population. Cependant il manifestait la même activité dans le gouvernement
temporel de sa principauté et dans son rôle à l'intérieur de l'Empire. Il
avait bien mérité de l'Eglise quand il reçut le chapeau de cardinal des mains
d'Alexandre VII en 1659. En une période moins tragique pour le
catholicisme que la guerre de Trente ans, il eût eu dans son propre pays le
rayonnement d'un Charles Borromée. M. H. Vicaire O. P.

75



Jean-Marie Theurillat : L'Abbaye de Saint-Maurice d'Agaune. Des

origines à la réforme canoniale. 515-830. — Grand format, 126 p. 6 fr., chez

l'auteur, abbaye de Saint-Maurice, Valais.

M. le chanoine Dupont-Lachenal avait publié, en 1929, un premier
volume d'une histoire des abbés d'Agaune. Il ne dépassait pas ce que l'on
peut appeler la préhistoire de l'abbaye, c'est-à-dire les siècles qui ont précédé
la fondation proprement dite du monastère en 515. M. le chanoine
Theurillat a entrepris de poursuivre la tâche. Il a fait de ses recherches

l'objet de sa thèse de doctorat à l'Ecole des Chartes. Publiée dans Vallesia
de 1954, elle a paru ensuite en tirage à part.

L'auteur se proposait tout d'abord de conduire ses investigations
jusqu'à la fin du XIIIe siècle, soit jusqu'au moment où les chanoines réguliers

abandonnent la « régularité, pour vivre dans un état voisin de celui
des chanoines séculiers ». Il a dû, en cours de route, restreindre son sujet,
reprendre d'une part, sommairement, le problème du martyre de saint
Maurice et de ses compagnons, mais s'arrêter d'autre part un peu avant
le milieu du IXe siècle.

Le travail est divisé en deux parties. Dans la première, de beaucoup
la plus longue, M. le chanoine Theurillat examine les sources. Voici quelques-
unes de ses conclusions : Contrairement à M. B. Krusch et à Mgr Besson,
il ne pense pas que ce soit la recension longue de la Vita Severini qui soit
primitive, ou, plus exactement, il n'est pas démontré que la recension
brève soit un résumé de la Vie — de peu de valeur — rédigée à la fin du
VIIIe siècle. La Regula Tarnatensis n'a rien à faire avec Agaune. Contre
M. Krusch, qui plaçait la Vita abbatum Acaunensium au IXe siècle, il estime,
avec Mgr Besson, qu'elle est contemporaine du 4e abbé (entre 523 et 526).
Le « Catalogue des douze abbés » est également une source ancienne et
excellente. On peut en dire autant de la « Chronique » du IXe siècle, tandis
que 1' « Acte de fondation » (que M. Theurillat publie, pp. 75 à 82) ne date
que de l'époque carolingienne (fin du VIIIe ou début du IXe siècle).

Dans la deuxième partie, l'auteur énonce ses conclusions : Vu
l'étranglement de la vallée, il n'y eut jamais, à l'époque romaine, de bourg
important à Agaune, qui était uniquement une station militaire et douanière.

La localité désignée sous le nom de Tarnaiae dans l'Intinéraire
d'Antonin se trouvait à l'emplacement actuel de Massongex. i A la fin
du IIIe siècle, un important contingent de soldats romains, appartenant,
dit-on, à une légion thébaine, campait dans la plaine qui s'étend d'Agaune
à Octodure, lorsqu'un ordre de l'empereur Maximien, incompatible avec
la foi de ces soldats chrétiens, provoqua le massacre de la troupe » (p. 96).
Ces martyrs furent probablement enterrés dans une fosse commune, dans
la plaine de Verolliez, à 2 km. en amont de Saint-Maurice. L'évêque Théodore
les fit exhumer et transporter à Agaune, localité qui dut à cette initiative
de ne pas disparaître, lorsque, un peu après, soit vers 400, les troupes romaines
abandonnèrent la ligne du Rhin pour rentrer en Italie. Théodore construisit

en leur honneur un petit sanctuaire adossé au roc, écrit Eucher. « Les
traces de taille retrouvées dans le rocher, les fondations et les formae romaines

76



découvertes ne paraissent laisser subsister aucun doute sur l'emplacement
de ce premier sanctuaire. Cette découverte peut bien être considérée comme
l'une des plus importantes qui aient été faites en ce siècle dans le domaine
de l'archéologie religieuse au nord des Alpes » (p. 97).

Très tôt, dès Théodore probablement, quelques clercs se fixèrent à

Agaune pour le service des pèlerins et des malades, et les fouilles récentes
ont, semble-t-il, permis d'identifier leur demeure primitive ainsi que les
bâtiments qui s'y substituèrent au Ve siècle. Ce n'était cependant pas encore
un monastère proprement dit : la fondation de ce dernier remonte à Sigis-
mond, qui institua à cette occasion à Agaune la laus perennis, assurée par
un certain nombre de turmae.

Les moines durent s'enfuir lors de l'invasion des Lombards. Le roi
Contran reconstruisit le monastère saccagé. Ces largesses royales n'étaient
toutefois pas toujours désintéressées : si l'abbaye demeura indépendante
sous les Mérovingiens, à l'époque carolingienne par contre, tout d'abord
trois des abbés au moins ont été en même temps évêques de Sion : tel
notamment ce Willicaire, qui devint en outre évêque de Sens et dont on
a voulu, à tort, faire deux personnages distincts. Cette union, imposée à

l'abbaye, qui ne cessa de réagir et même parfois violemment, n'a peut-être
« pas été étrangère aux difficultés qui amenèrent les religieux à refuser la
règle monastique au temps des réformes de Louis le Pieux et de Dom Benoît
d'Aniane. » Ce dernier voulait ramener les monastères à la règle de saint
Benoît et par conséquent en retirer les abbés séculiers et même laïques
que le roi y avait placés. C'eût été priver ce dernier de l'aide militaire qu'il
en pouvait attendre. Ainsi naquit ce compromis, contre lequel Benoît
d'Aniane ne cessa de protester, d'un monastère de canonici sans vie commune
et sans vœu de pauvreté.

M. le chanoine Theurillat a été amené à parler fréquemment en note
des fouilles récentes entreprises à Saint-Maurice sous la conduite de M. Louis
Blondel. Il consacre quelques pages aux monuments épigraphiques ainsi
qu'aux pièces qui font l'exceptionnelle valeur du trésor de l'abbaye et qu'il
reproduit en hors-texte. Ces photographies ajoutent encore à la valeur
de son étude, qui ne mérite que des éloges pour la minutie avec laquelle
elle est conduite, l'étendue des recherches qu'elle suppose et l'esprit avec
lequel l'auteur a examiné les problèmes rentrant dans le cadre qu'il s'était
tracé. Sur le martyre de saint Maurice et de ses compagnons, il s'arrête
à la solution qui semble devoir être celle d'une sage et prudente critique ;

il a fort bien présenté la question, souvent insuffisamment précisée, de
la réforme de Benoît d'Aniane, et sur le problème délicat des rapports
entre l'abbaye et l'évêché de Sion, il porte une appréciation aussi nette que
pondérée, celle qu'impose l'étude objective des textes.

L. Waeber.

77



André Donnet : Guide artistique du Valais. Sion, éditions Fipel, 1954.
XL-126 pages, illustré de 32 plans de localités et de monuments ; broché
toile Fr. 4.50. — Edition allemande Walliser Kunstführer, traduction de
M. le Dr Anton Gattlen, bibliothécaire adjoint à Sion.

C'est une mine énorme de renseignements que renferme ce petit
volume : tout d'abord la liste chronologique de tout ce que le Valais
contient d'important en fait d'architecture, de sculpture, de peinture, d'orfèvrerie,

de vitraux, depuis l'âge préhistorique jusqu'à nos jours. Puis, en
suivant cette fois-ci l'ordre géographique, allant de l'ouest à l'est, l'auteur
reprend, du val d'Illiez jusqu'à la vallée de Conches, tous les districts, leurs
cités, leurs villages, énumérant leurs richesses, aussi bien en art profane
que religieux. Ces pages, que M. Donnet intitule « itinéraires », forment
l'essentiel du volume. On y trouve, mentionné en termes aussi concis que
possible, tout ce qui mérite l'attention du touriste qui ne veut pas se
contenter de traverser le Valais et n'en voir que l'essentiel. Dans le texte sont
en outre insérés les plans des villes, grandes et petites, des châteaux, des
églises présentant un intérêt archéologique.

M. Donnet a tenu à visiter, au cours de trois étés successifs, tous les
sanctuaires dont il parle, même les plus petits et les plus reculés, et c'est
parce qu'il ne lui a pas été possible de monter jusque dans les alpages, qu'il
a laissé de côté, en partie, provisoirement du moins, les chapelles les plus
haut placées, d'ailleurs fort peu nombreuses. C'est le seul regret que l'on
puisse formuler.

M. Donnet, historien averti, archiviste et bibliothécaire cantonal, ne
cache pas la surprise qu'il a éprouvée en voyant tout ce que son canton
renferme de trésors encore presque inconnus. C'est la constatation que
fera à bien plus forte raison le lecteur étranger, l'historien de l'art, le
touriste en particulier, qui ne saurait trouver, pour le conduire dans ses

pérégrinations, un guide plus sûr, plus précis, plus complet que celui que
M. Donnet vient d'offrir à ses compatriotes et à tous les amis du Valais.

L. Waeber.

Oskar Vasella : Abt Theodul Schlegel von Chur und seine Zeit (1515-
1529). Kritische Studien über Politik und Religion in der Zeit der
Reformation Beiheft 13 zur Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte).
—- Universitätsverlag Freiburg (Schweiz) 1954. xvi-375 S. Fr. 13.50.

Seit seiner Dissertation über das Churer Predigerkloster und seiner
Habilitationsschrift, welche die Bildungsverhältnisse des vorreformatorischen
Klerus im Bistum Chur untersucht, hat Vasella mit Vorliebe die
Reformationsgeschichte der III Bünde erforscht. Nun legt er in seinem
stattlichen Band von 375 Seiten die Frucht langjähriger Quellenforschung und
kritischer Vorstudien vor.

Wie V. im Vorwort bemerkt, kann es sich nicht um eine landläufige
Biographie des Abtes von St. Luzi handeln, da kaum persönliche Zeugnisse
vorliegen und nur wenig Quellen über die Stiftsgeschichte sich äußern. Was

78



wir über den in Chur aufgewachsenen Davoser, seine Versippung mit
einflußreichen Familien wie den Beeli, seine humanistischen Studien in Tübingen
und Heidelberg, seinen Eintritt in den Prämonstratenserorden und seine
rasche Wahl zum Abt wissen, bleibt irgendwie fragmentarisch. Über seine
äußere Erscheinung ist nichts überliefert, außer man wollte den von den
Neuerern geprägten Übernamen « Cacabus » Bratpfanne) auf eine untersetzte

Statur beziehen.
Aus diesem Grund, noch mehr aber, weil Abt Schlegel der bedeutendste

Verteidiger des alten Glaubens in Bünden war, muß sich das Lebensbild
zum Zeitbild weiten, zu einer Darstellung der bündnerischen Reformationsgeschichte

in ihren wesentlichen Entwicklungen von 1520-1528. Souverän
wird die bündnerische Glaubensbewegung in den Rahmen des eidgenössischen

und des deutschen Geschehens gestellt, in der Verwicklung religiös-
kirchlicher, wirtschaftlicher, innen- und außenpolitischer Motive aufgezeigt.
Dadurch hebt sich Vs. Darstellung vorteilhaft ab von den frühern
Reformationsgeschichten Graubündens, welche die Reformation als fertige Größe
rein religiöser Natur einführten und ob den Daten in einzelnen Tälern und
Pfarreien das Gesamtgeschehen aus dem Auge verloren.

Die bündnerische Reformation stand anfänglich im Zeichen Luthers,
nicht Zwingiis. Auch Abt Schlegel sympathisierte zuerst mit der
Reformbewegung, bis er um die Wende von 1522 auf 1523, durch Krankheit und
die Gesinnungsänderung vieler humanistischer Freunde bewogen, die tiefe
innere Wandlung zum treuen Verteidiger der alten Kirche durchmachte.
Erst um diese Zeit und mit der Berufung Commanders nach Chur trat auch
der Neuerer Zwingli ins Bewußtsein des Volkes. Seine ersten Erfolge knüpften
sich an die schriftgemäße Predigt. Die neue Predigtweise, die geschickt die
fortlaufende Erklärung der Schrift und die Reformfrage verband, die Hauptstücke

des Glaubens aber noch kaum antastete, fand nicht nur die
Zustimmung des städtischen Rates in Chur, sondern führte schon bald
zu einer Freigabe der Predigt durch die III Bünde (nach Vs. Vermutung
gegen Ende 1523). Der Reformwille war aber nicht das Vorrecht der Neuerer.
Auch die katholische Partei traf energisch Reformmaßnahmen. Sie war
allerdings entscheidend geschwächt durch die politische Haltung Bischof
Paul Zieglers, der in Rücksicht auf seine Herkunft und wohl auch auf die
nichtbündnerischen Bistumsgebiete zu Kaiser und Österreich stand, während

die Bünde und die Eidgenossen zu Frankreich hielten. So bestand die
große Gefahr, daß der bischöflichen Kirche die Führung entglitt und an die
Gemeinden überging. Es war das Domkapitel, das mit seinen einflußreichen
Persönlichkeiten Bartholomäus von Castelmur, Donat und Luzius Iter und
Caspar von Capaul die Stellung der bischöflichen Kirche zu halten suchte.

Trotzdem festigten sich die Erfolge der neugläubigen Partei infolge
ihres vorsichtigen Vorgehens und des Rückhalts im Rat. Allerdings war
sie durch eine ernste Krise im eigenen Lager bedroht. Die radikalere Richtung

der Täufer zog die Konsequenzen aus dem Prinzip der Freiheit des

Glaubens, ohne Berufung auf Stadtpfarrer und Rat, gestützt auf das eigene
Gewissen. Hier erscheint Abt Schlegel in einer eigenartigen Stellung, die
ihm von protestantischer Seite immer wieder zum Vorwurf gemacht wird.

79



Er steckte dem Täuferführer Stadtschreiber Heim Bücher zu. Das ist durchaus

begreiflich. Diese Hilfe bezweckte, das Schriftprinzip ad absurdum
zu führen. Die Täufer- und die Bauernbewegung, dazu die schwere
außenpolitische Krise durch den Überfall des Kastellans von Musso auf Chiavenna
erschütterten das Land dermaßen, daß die altgläubige Opposition die
Stunde gekommen sah, den Eingriff der Laienobrigkeit gegen die Neuerung
zu fordern. Gemeinsam mit dem Domkapitel verlangte Abt Schlegel die
Ausweisung Comanders. Dieser aber stellte den Antrag auf ein Glaubensgespräch.

Die weltliche Behörde hatte kein Interesse, die Gegensätze zu
schüren, sondern vielmehr auszugleichen. So befürwortete sie ein bündne-
risches Glaubensgespräch, und es kam zur Disputation zu Ilanz vom 7. bis
9. Januar 1526. Die Katholiken hatten dies nicht gewünscht, aus der
Überzeugung heraus, daß nicht die weltliche Behörde, sondern einzig Papst und
Konzilien über Glaubenssachen zu entscheiden hatten. Doch schickten sie

ihre besten Vertreter. Aus der kritischen Wertung von Hofmeisters
Disputationsakten, die von Camenisch als objektives Protokoll angesehen wurden,
von V. aber richtig als polemische Flugschrift bezeichnet werden, geht hervor,
daß Schlegel wohl der bedeutendste, aber nicht der einzige Verteidiger des

alten Glaubens war. Während die katholischen Disputanten noch zu Beginn
für den Austrag der Lehrgegenstände den schiedsrichterlichen Weg
vorschlugen, als sich das aber als unmöglich erwies, vor allem auf die
Erörterung der Abendmahlsfrage als schwächsten protestantischen Punkt
tendierten, suchten die Neugläubigen den kirchenpolitischen Anschluß an die
Bauernbewegung gegen den Bischof als Grund- und Landesherrn. Die
Disputation wurde abgebrochen, obwohl Comander um Fortsetzung
nachgesucht hatte, denn die Verordneten der III Bünde hatten kein Interesse
an theologischen Auseinandersetzungen. Die Gegner der Neuerung, voran
Abt Schlegel, suchten nun in der schwierigen außenpolitischen Lage die
Intervention der katholischen Boten beim Kastellan von Musso von einer
Verbannung Comanders abhängig zu machen. Doch die eidgenössischen Orte
sahen im letzten Moment, wohl in Rücksicht auf eine allzuheftige Reaktion,
davon ab und verlangten nur einen Entscheid des Bundestages in der
Glaubensfrage. Er fiel recht widerspruchsvoll aus : einerseits hielt er an der
schriftgemäßen Predigt fest, anderseits schützte er die wichtigsten
katholischen Glaubenslehren. Man hat in diesem Abschied die programmatische
Verkündung der Parität sehen wollen. Vasella weist mit Nachdruck auf,
daß er nur dem Ziel der Laienobrigkeit entsprach, in diesen schweren Zeiten
den bürgerlichen F'rieden zu erhalten und mit keiner der beiden Parteien
zu brechen. Damals stand Abt Schlegel auf dem Höhepunkt seines
Einflusses. Mochte er zwar den religiösen Zwiespalt nicht überwinden, so gelang
es ihm doch, den Kastellan zur Herausgabe der gefangenen bündnerischen
Boten zu bewegen und die III Bünde in etwa an den Willen der katholischen
Eidgenossen zu binden.

Die Sicherung der schriftgemäßen Predigt durch den Entscheid der
III Bünde erlaubte nun den Neugläubigen, ein neues Ziel anzustreben.
Hatten sie vordem die Freiheit des Gotteswortes propagiert, so wollten
sie jetzt die Unterdrückung des alten Kultus. Der Kampf ums Schrift-

80



prinzip wandelte sich in den Kampf um die Messe. Die protestantische
Stellung war trotz den neu aufbrechenden Täuferwirren bereits so stark,
daß Chur und der Gotteshausbund die Einladung zur Badener Disputation
ablehnen konnten. Die stimmungsmäßige Wirkung des Sieges der
katholischen Partei auf das Volk blieb zwar nicht aus, doch brachte er keine
entscheidende Wendung. In dem Maß, wie sich in der Eidgenossenschaft
die Feindschaft der Orte verschärfte, Bern und Basel immer deutlicher von
der katholischen Partei Abstand nahmen, wurde der Kampf in Chur, der
stärksten neugläubigen Position in Bünden, immer leidenschaftlicher. Der
Kampf gegen das Bistum wurde nun auf allen Fronten geführt, wirtschaftlich,

politisch und religiös. Die Abwehraktionen Abt Schlegels hatten nur
geringen Erfolg. Er vermochte durch kluge Zugeständnisse in wirtschaftlicher

Hinsicht die Krise etwas zu mildern. Aber die Hoffnungen, Laurenz
Mär an Comanders Stelle zu bringen, was einem Sieg der Katholiken
gleichgekommen wäre, zerschlugen sich. Schon durften die Prädikanten
ungestraft heiraten. Gegen Ende 1526 gelangte Comander an den Rat mit der
Bitte, in seiner Kirche die Messe abschaffen und die Bilder ausräumen zu
dürfen. Doch gerade hier mußte Comander immer wieder Rückschläge
erleben. Ein Großteil der Bürgerschaft wollte einen solchen Entscheid nicht
ohne Widerstand annehmen. Der Rat, der doch der neuen Lehre zugetan
war, konnte sich nur schwerlich entschließen, die Bilder ein paar Wochen
vor Ostern 1527 auszuräumen. Die Fortschritte der Neugläubigen wurden
gelähmt vor allem durch der Reformatoren sture Haltung gegenüber den
Solddiensten. Erst die Berner Disputation, an der trotz Abordnung einer
städtischen Botschaft ans Domkapitel die altgläubigen Bündner Geistlichen
sich nicht beteiligten, und der Übertritt des mächtigsten Ortes zur
neugläubigen Partei, gaben der protestantischen Gewaltpolitik in Graubünden
ungeahnten Auftrieb. Den Katholiken wurde ihre Predigt verboten. Der
Hauptkampf richtete sich gegen das Fortbestehen des katholischen Kultus
in den beiden Klöstern der Stadt, St. Nicolai und St. Luzi. Auf dem bischöflichen

Hof besaß die Stadt kein Herrschaftsrecht. Da die II. Ilanzer Artikel
das Verfügungsrecht über die Klöster als Sache der III Bünde erklärt hatten,
gelang es den Churern nicht, die Messe im Predigerkloster abzuschaffen.
St. Luzi hingegen fiel, nachdem sein Abt, der am energischsten sich für den
Fortbestand des katholischen Kultus gewehrt hatte, in einer Stunde schwerster

politischer Verwicklungen gefangengenommen, gefoltert, verurteilt und
hingerichtet worden war.

Diesen politischen Verwicklungen geht V. in einem weitern umfangreichen

Kapitel nach. Bei der Selbständigkeit der einzelnen Orte der Alten
Eidgenossenschaft auch in außenpolitischer Hinsicht mußte das europäische
Geschehen viel tiefere Wirkungen ausüben als bei einem geeinten Bundesstaat.

Ein Land wie Graubünden, auf drei Seiten ans Ausland grenzend,
an Österreich, Mailand und Venedig, ein Paßstaat im Besitz der wichtigsten
und kürzesten Verbindungen für Kornhandel, Trappenverschiebungen und
Nachrichtendienst hatte eine strategische Bedeutung, die in jeden Kampf
um Oberitalien das in religiöse und politische Interessengemeinschaften
gespaltene Gemeinwesen hineinzog. So ist nicht nur das 17., sondern schon

6 81



das 16. Jahrhundert durch Bündner Wirren charakterisiert. Im Widerstreit
der Parteien bildete der gefürchtete Ränkeschmied Gian Giacomo Medici
das Zünglein an der Waage, da er die für Bünden und Mailand
lebenswichtige Comerseelinie beherrschte. Seine durch öftern Stellungswechsel
charakterisierte Politik brachte Bünden manchmal an den Rand des

Abgrunds, sie verflocht auch Abt Schlegel, der mit der Mehrheit der Bündner
und Eidgenossen für die französische Sache eintrat, so in die verwickelten
politischen Ereignisse, daß ihm aus seinen Verhandlungen und dem gelegentlichen

Briefwechsel mit dem Müsser der Strick gedreht werden konnte.
Eine selbständige Persönlichkeit trat im Bündner Söldnerführer Dietegen
von Salis auf, der sich von der französischen Partei abwandte und der
kaiserlichen Sache anschloß, im Strafgericht gegen Abt Schlegel gefangen,
aber bald wieder freigelassen wurde und den Tod als Soldat auf dem
Schlachtfeld fand.

Den Prozeß gegen den Abt von St. Luzi, die umstrittenste Frage im
Leben Theodul Schlegels, behandelt V. im zweiten Teil. Es waren im wesentlichen

drei Momente, die der protestantischen Partei des Gotteshausbundes
die Heraufbeschwörung eines so typisch bündnerischen Strafgerichtes
ermöglichten. Den unmittelbaren Anlaß bildete das Ruchbarwerden von
Bischof Zieglers Plan, zugunsten Gian Angelos von Medicis, Gian Giacomos
Bruder, auf das Bistum Chur zu resignieren. Die dadurch hervorgerufene
Erregung wurde noch verstärkt, da man hinter einem harmlosen Geleite,
das der Müsser für den Hochzeitszug seiner Schwester Clara und des jungen
Wolf Dietrich von Hohenems verlangte, Absichten auf eine bewaffnete
Überrumpelung Bündens vom Comersee und von Vorarlberg her vermutete.
Die tiefste Ursache aber war Abt Schlegels unerschütterlicher Einsatz für
die Freiheit des katholischen Kultus und sein Bemühen, durch Domkapitel
und Bischof einen Gotteshaustag einzuberufen, der die Gewaltpolitik Churs
in die Schranken gewiesen hätte. Die saubere Herausschälung der Motive
verdanken wir Vs. quellenkritischen Untersuchungen. Bislang galt nämlich
meist ein durchaus tendenziös gefärbtes Geschichtsbild, das im wesentlichen
auf der Darstellung des Oswald Myconius und seiner Nachschreiber beruhte.
Seine aus religionspolitischen Erwägungen in die Welt gesetzte Legende
spiegelt die Gerüchte, die nach Zürich drangen, und die Befürchtungen
wieder, die der Reformator Ulrich Zwingli von einem Eingreifen des
katholischen Habsburgs gegen seine religiös-politische Offensive in der Ostschweiz
hegte. Myconius und nach ihm Stumpf, Bullinger, Anhorn, à Porta u. a.
reden von militärischen Plänen, die überhaupt nicht bestanden, und wollen
so den angesehenen Verteidiger des alten Glaubens zum Landesverräter
stempeln. Der viel vorsichtiger urteilende Vater der Bündnergeschichte.
Ulrich Campell, wie der höchst selbständige Valentin Tschudi vermochten
hingegen keine Schule zu machen. Das aus einwandfreien Akten erstehende
Bild sieht ganz anders aus als die Legende mit ihren unwahrscheinlichen
Einzelheiten und innern Widersprüchen. Besonders weil die angeblichen
Komplizen Schlegels, Dietegen von Salis und Georg Beeli, von andern
Gerichten nicht verurteilt wurden, ist es klar, daß der Abt von St. Luzi
den Rachegefühlen eines höchst parteiischen Standgerichtes, das dem Ange-

82



klagten nicht einmal Einsicht in die angeblich landesverräterischen in seinem

Besitz gefundenen Briefe gewährte, zum Opfer fiel. Er mußte fallen, weil
er die Säule der Opposition gegen die Protestantisierung Graubündens war.
Vor dem Urteil der Geschichte besteht Abt Theodul Schlegel als integre
Persönlichkeit.

Das ist neben den bedeutsamen Erkenntnissen über den Fortgang der
bündnerischen Reformationsgeschichte, das Hauptverdienst dieser kritischen
Studien, in denen der Freiburger Ordinarius für Schweizergeschichte sich
aufs neue als ein bester Kenner und Beurteiler der Glaubensspaltung in
der Schweiz ausweist.

P. Rainald Fischer.

Joachim Vadian : Brevis Indicatura Symbolorum. Kurze Erklärung der
Glaubensbekenntnisse, 1522. Herausgegeben von Conradin Bonorand.
Textbereinigung und deutsche Übersetzung von Konrad Müller. — St. Gallen,
Fehr'sche Buchhandlung, 1954. 115 S. (Vadian-Studien, 4.)

Mit dem 1944 erschienenen 1. Band seiner großangelegten Vadian-
biographie hat Prof. Werner Näf die nunmehr fortlaufende Edition von
Vadians humanistischen und religiösen Schriften ins Leben gerufen und
dadurch auch der Vadianforschung einen erneuten Auftrieb gegeben. So

ist denn auch die vorliegende Publikation vom Historischen Verein
St. Gallen W. Näf zum 60. Geburtstag gewidmet und mit seinem Bildnis
und dem Verzeichnis seiner Veröffentlichungen ausgestattet. Kam in den
Lateinischen Reden, die 1953 als Band 3 der Vadian-Studien erschienen
(vgl. unsere Besprechung in Jg. 47 (1953), S. 158-59 dieser Zeitschrift), der
noch katholische und kosmopolitische Humanist zur Geltung, so tritt uns
im vorliegenden Band der seiner Vaterstadt St. Gallen dienende religiöse
Reformator entgegen, der sich 1522, wie seine Erklärung des apostolischen
Glaubensbekenntnisses zeigt, innerlich bereits für die neue Lehre entschieden
hatte. In der Einleitung gibt der Herausgeber, Dr. Conradin Bonorand,
einen Überblick über die Entstehung und Bedeutung der verschiedenen
christlichen Glaubensbekenntnisse, legt dann die mittelalterliche Überlieferung

über die Entstehung und Verfasserschaft des Apostolicums und die
Auffassungen darüber vom Unionskonzil von Florenz (1438/39) bis zum
Beginn der Reformation dar. Dabei geht er vor allem auf den italienischen
Humanisten Lorenzo Valla (f 1457) ein, der als erster die apostolische
Verfasserschaft des Apostolicums leugnete, und auf Erasmus, der in Anlehnung
an Valla und auf Grund seiner Ausgabe des Neuen Testamentes und des

Hieronymus zum Schluß kam, das apostolische Glaubensbekenntnis sei
auf dem Konzil von Nicäa (325) entstanden. Luthers kurze Erklärung des
Glaubensbekenntnisses von 1520 muß Vadian ebenfalls gekannt haben, denn
er hält wie Luther an der Dreigliederung des Credo fest im Gegensatz zur
traditionellen Zwölfartikeleinteilung. B. weist dann auf den Einfluß des

Humanismus, vorab des Erasmus, auf Vadians Abhandlung hin, während
Luthers Schriften außer der bereits erwähnten gar nicht genannt werden.
Dennoch kommt die reformierte Auffassung vom Glauben und der Kirche

83



klar zur Geltung. Denn abgesehen von der Ablehnung der apostolischen
Verfasserschaft wird die Schrift als einzig bindende Autorität anerkannt ;

die katholische Heiligenlehre lehnt Vadian ab und weist statt des Apostels
Petrus auf Christus als den alleinigen Grund der Kirche hin. Den Anlaß
zur Abfassung der « Brevis Indicatura » bildete ein 1522 vorgefallener Streit
zwischen einigen St. Galler Geistlichen um die Schriftgemäßheit des « descendit

ad inferos », d. h. der Höllenfahrt Christi ; an diesem Streit muß Benedikt
Burgauer, Leutpriester zu St. Laurenzen, beteiligt gewesen sein, denn ihm
und dem Dekan Hermann Miles widmet Vadian seine Erklärung.

Für die Geschichte der Reformation in St. Gallen ist die « Brevis
Indicatura Symbolorum », wie B. hervorhebt, von Bedeutung : Vadian hat sich
als erster der Reformatoren und überdies als Laie mit den Problemen des

Apostolicums kritisch auseinandergesetzt und ist auch der Frage nach der
Verfasserschaft nachgegangen. Zugleich zeigt diese Abhandlung, daß der
Kampf zwischen den Anhängern der katholischen Kirche und den Neuerern
in St. Gallen schon 1522, also früher als in vielen andern Schweizer Städten,
in vollem Gang war.

Der Text der Indicatura, die einen einleitenden Brief, einen
allgemeinen Teil über die Glaubensbekenntnisse (De orthodoxae fidei symbolis)
und die Erklärung des Apostolicums (Articuli symboli vulgaris) enthält,
ist von Dr. Konrad Müller redigiert und übersetzt. Als Grundlage diente
das von Johannes Kessler verfaßte und zuverlässigere der beiden in der
Vadiana erhaltenen Manuskripte (Vadians Original ist nicht mehr erhalten),
Varianten sind in den Fußnoten vermerkt, und auch die im Text angeführten
Bibelstellen sind dort genau zitiert. Die Übersetzung ist sprachlich und
stilistisch sehr gut und ebenfalls mit Fußnoten versehen, die die historischen
und biographischen Angaben zu den in der Indicatura erwähnten
Glaubensbekenntnissen, Kirchenvätern und Theologen enthalten. Somit ist hier
Vadians « Brevis Indicatura Symbolorum » nicht nur im Urtext veröffentlicht

und übersetzt, sondern auch in ihrer Bedeutung gewürdigt und mit
den zum Verständnis und zur theologischen Auswertung nötigen sachlichen
Erklärungen versehen. Dafür sei C. Bonorand und K. Müller der wärmste
Dank ausgesprochen.

Hellmut Gutzwiller.

Paul Peachey : Die soziale Herkunft der Schweizer Täufer in der
Reformationszeit. Eine religions-soziologische Untersuchung. Karlsruhe,
H. Schneider, 1954. 157 S. (Schriften des Mennonitischen Geschichtsvereins,
Nr. 4). Preis: DM 6.—, für Vereinsmitglieder DM 4.—.

Diese Studie, eine Dissertation der Philosophischen Fakultät I der
Universität Zürich, sucht an Hand der Gerichtsprotokolle und
Ratsbeschlüsse der Schweizer Städte gegen die Täufer sowie der Täuferakten von
Deutschland festzustellen, aus welchen Ständen und Landesteilen sich diese

Bewegung rekrutierte. P. hebt die führende Rolle der Geistlichen hervor
und den zahlenmäßig zwar geringen, aber doch bedeutsamen Anteil der
Laienakademiker, vorab der Humanisten. Doch die bedeutenden geist-

84



liehen und akademischen Führer verschwanden nach 1527. Der Anteil des

Adels an der Bewegung war gering, während die Stadtbürger und die
städtischen Handwerker die Hauptverbreiter der täuferischen Lehre bildeten,
diese vor allem deshalb, weil sie die Möglichkeit hatten, als Sendboten zu
reisen und mit etwas Bildung und mit zuweilen guter Bibelkenntnis in der
Ausbreitung des Täufertums die Führung zu übernehmen. War anfänglich
das Durchschnittsbürgertum für diese Lehre am ehesten empfänglich, so
schied es doch bald aus, da die Reformatoren in enger Verbindung mit der
Obrigkeit standen, während die Täufer eine vom Staat unabhängige
Gemeinde zu bilden bestrebt waren. In der Folge wurden die dörflichen
Handwerker und die Bauern die Hauptträger der Täuferbewegung. Das starke
Hervortreten des bäuerlichen Elementes nach 1527 führt P. zu der Frage,
ob und inwieweit der Zusammenbruch des Bauernaufstandes die
Verbreitung des Täufertums beeinflußt hat. In der Tat kam es im Amt
Grüningen und zu Töß im Kanton Zürich, zu Hallau (Kt. Schaffhausen) und in
St. Gallen zur Berührung beider Bewegungen. P. schildert diese Fälle und
macht auf eine gewisse gegenseitige Beeinflussung in Grüningen
aufmerksam, zeigt aber im Hinblick auf die Ereignisse in St. Gallen ihre
grundsätzliche Verschiedenheit auf, vor allem in der Zehntenfrage. Denn die
Täufer lehnten die Verwendung von Zins und Zehnten im Rahmen der
Kirche ab, bejahten aber deren Entrichtung an die Obrigkeit auf Grund
von Gottes Wort : der Christ solle wohl Zehnten geben, aber keine nehmen.
Wirtschaftliche Interessen lagen ihnen fern. Zu einer Gütergemeinschaft
kam es unter den Täufern nicht, von einer Mißachtung der Ehe kann bei
ihnen keine Rede sein, wenn sie sich auch oft nicht von der Kirche, sondern
von eigenen Vorstehern trauen ließen.

Die Täuferbewegung wurzelte im reformfreundlichen und humanistischen

Bürgertum der Städte, um sich dann durch die Flucht der nicht
gefangen genommenen Mitglieder auf die reformfreundlichen eidgenössischen
Gebiete auszudehnen. Bildeten in Zürich die Täufer nur einen kleinen Kreis,
so entwickelten sie sich einzig in St. Gallen infolge des Fehlens einer starken
Persönlichkeit wie Zwingli zu einer städtischen Massenbewegung, die aber
rasch verebbte. In Schaffhausen war das bürgerliche Element schwächer
vertreten, die akademischen Kreise fehlten ganz, doch war einzig hier das
Täufertum in den Adel eingedrungen. Dennoch hat in Schaffhausen diese

Bewegung länger ausgehalten als in Zürich und in St. Gallen, während sie
in Chur keine Beständigkeit hatte. Die vielvertretene Auffassung, wonach
das bernische Täufertum von den Waldensern seinen Ursprung nahm,
lehnt P. mit Recht ab, vielmehr betont er die starke Abhängigkeit der
Berner Täufer von Zürich ; doch lagen hier die Anknüpfungspunkte nicht in
bürgerlichen und humanistischen Kreisen, sondern in der Bevölkerung von
Dörfern, die schon früher eine biblizistische Frömmigkeit pflegten. An Hand
einer Karte zeigt P. die Bildung der Täufergruppen an den Hauptverkehrslinien

zwischen den großen Städten. Die religiöse Überzeugung und die
Verfolgung waren dabei die Hauptimpulse der raschen Verbreitung, die
gefördert wurde durch den Verkehr der Gelehrten und ihr Suchen nach
Glaubensverbündeten, durch verwandtschaftliche und bekanntschaftliche

85



Beziehungen, durch Entsendung von Boten und das Verlangen der
Bevölkerung nach Leuten, die in den einzelnen Dörfern vorlesen sollten, durch
Handwerkerreisen und Massenversammlungen. Die Bewegung durchlief die
Gesellschaft von oben nach unten, das Ausscheiden der anfänglich führenden
städtischen Kreise und die Verlagerung des Schwergewichtes auf die Bauern
bedeuteten eine geistige Verarmung. Die Sozialethik der Täufer wurzelte
nicht in sozialer Unzufriedenheit, sondern in ihrer religiösen Überzeugung,
und diese führte sie zur Bildung von autonomen, vom Staate unabhängigen
Gemeinden. Deshalb schritt Zwingli gegen sie ein. Doch ist mit dem Zerfall
des alten Staatskirchentums in der neuesten Zeit, wie P. als Mennonit
abschließend darlegt, dieser Versuch der Täufer in seiner historischen
Bedeutung um so mehr zu würdigen.

Auf die Darstellung folgt ein namentliches, nach Ständen geordnetes
Verzeichnis der Täufer mit Angabe von Herkunft, Jahr des Eintritts in
die Täufergemeinde, Beruf und Quelle, das der Geschichtsforschung wertvolle

Dienste leisten wird. Es ist das Verdienst des Verfassers, unter
Verwertung der z. T. sehr zerstreuten Quellen und vor allem der Angaben in
den Prozeßakten den einheitlichen Ursprung und Charakter der zahlreichen
Täufergruppen in der Schweiz und ihren Zusammenhang nachgewiesen und
ihre soziologische Struktur wie auch ihre sozialethische Auffassung sauber
herausgearbeitet zu haben. Seine Arbeit bildet einen grundlegenden Beitrag
zur Geschichte der Reformation in der Schweiz.

Hellmut Gutzwiller.

Rudolf Gmür : Der Zehnt im alten Bern. Heft 310 der Abhandlungen zum
Schweiz. Recht. — Bern, Verlag Stämpfli, 1954. xx-329 S. Preis: Fr. 20. —

Von den Grundlasten des Mittelalters, die noch weit in die Neuzeit
fortlebten, haben sich die « Bindungen und Belastungen des privaten
Grundeigentums » besonders zähe gehalten. Den wuchtigsten Stoß zu ihrer
Aufhebung gab der denkwürdige Verzicht der bevorrechteten Stände Frankreichs

in der Nacht vom 4. August 1789. Er brachte auch in andern
Ländern den Stein ins Rollen. In der Schweiz beflügelte die helvetische
Konstitution vom 12. April 1798 den Kampf gegen die noch bestehenden
Feudallasten. Sie bestimmte : « Der Grund und Boden kann mit keiner
Last, Zins oder Dienstbarkeit beschwert werden, wovon man sich nicht
loskaufen könnte » (S. 204). Allerdings war damit noch nicht der letzte
Strich unter diese althergebrachten Verpflichtungen gezogen, das Ringen
spannte sich über mehrere Jahrzehnte, wie der Schlußteil des Buches
erkennen läßt. Verzögernd wirkte vor allem die Restaurationszeit. Erst die
radikale Bewegung machte Ernst mit der Abschaffung und Ablösung dieser
Grundlasten.

Der Kanton Bern bot in diesem Ringen ein besonderes Bild. Und hier
war es vor allem die Zehntpflicht, die Staat und Untertanen erregte. Zwar
bestand sie « bis zum Ende des 18. Jahrhunderts nicht nur in den
katholischen, sondern auch in allen oder doch fast allen protestantischen Gebieten

86



der Schweiz », aber im alten Bern war der Zehnte «am Ende des 18.
Jahrhunderts die weitaus wichtigste aller Feudallasten », und das besonders für
den bernischen Staatshaushalt (S. 18). Diese Besonderheit bewog den
Verfasser, ihren rechts- und allgemeingeschichtlichen Bedingungen nachzugehen.

« So dürfte sich denn im Ancien Régime kaum ein bedeutendes
Staatswesen in der Welt gefunden haben, dessen Einkünfte in so hohem
Maße von Zehntrechten herrührten, wie der schweizerische protestantische
Agrarkanton Bern. Grund genug, um einer Untersuchung der Zehntverhältnisse

in diesem Gebiet ein besonderes Interesse zu verleihen » (S. 19).
Mit klarer Begriffsbestimmung und übersichtlicher Gliederung zeichnet

der Verfasser die rechtshistorische Entwicklung der Zehntpflicht im alten
Bern. Einleitend gibt er eine Übersicht über die Feudalabgaben im alten
Bern um 1798, die leib- und grundherrlichen Abgaben, die Vogteisteuern,
andere weltliche Feudallasten verschiedenen Ursprungs und die kirchlichen
Primizen und Zehnten. Ausführlich wird der Ursprung der Zehntpflicht
erläutert. Sie wurzelt in biblischen Forderungen, wird auf dem 2. Konzil
von Macon (585) in eine kirchliche Rechtsvorschrift verwandelt und im
8. Jahrhundert auch vom weltlichen Recht vorgeschrieben. Über Anlaß
und genauen Zeitpunkt des ältesten karolingischen Zehntgebotes gehen die
Ansichten von Stutz und Viard auseinander. — Der erste Teil des
Hauptabschnittes ist den Zehntherren eingeräumt. In vorbernischer Zeit (bis 1200

etwa) waren Inhaber der Zehntrechte vor allem die Pfarrkirchen, dann die
Bischöfe von Konstanz und Lausanne, einzelne Klöster und Stifte, aber
auch adelige Grundherren und andere Personen weltlichen Standes.
Beachtenswert sind die Ausführungen über die Ursprünge der Laienzehnten :
Aneignung und Verleihung von Kirchenzehnten durch die Eigenkirchen-
herren, Verleihung durch die Bischöfe, Landverleihungen gegen Abgabe
eines Zehnten als Lehenzins, Ansprüche der Grundherren auf den Zehnten
in Gebieten, in denen noch keine Pfarrkirche errichtet war. Die Kirchen-
reformbewegung des 11. und 12. Jahrhunderts bestritt den Laien das
Recht auf Zehntforderungen. Sie schwächte das Eigenkirchenwesen zum
Patronat ab. Papst Gregor VII. verbot sodann 1078 den Laien schlechtweg
den Besitz von Zehnten und verlangte ihre « Rückerstattung ». Das dritte
Laterankonzil von 1179 wiederholte diese Forderung. Eine besondere Rechtslage

wurde für die Klöster und Stifte geschaffen. An sich waren auch sie

nicht zehntberechtigt, aber die Schenkungen von Laienzehnten und
Eigenkirchen, welche diese geistlichen Korporationen von ihren Gründern oder
andern Grundherren empfingen, machten Klöster und Stifte zu reichen
Zehntherren. Die Umwandlung des Eigenkirchenwesens zum Patronat hätte
nun auch sie getroffen. « Allein das von Alexander III. gleichzeitig mit dem
Patronat eingeführte und von seinen Nachfolgern in großem Stil gehandhabte

Institut der Inkorporation ermöglichte es ihnen, wenigstens nach der
herrschenden Lehre, sich wie bisher als Eigenkirchenherren zu betätigen »

(S. 39). Kirchengeschichtlich besonders anregend und ertragreich ist der
folgende Abschnitt über die « Zehntherren von ca. 1200 bis zur Reformation
(1528) » (S. 40-104). Die Beziehungen zwischen kirchlicher Gebietseinteilung
und Verteilung der Zehntrechte, die « zentrale Bedeutung » der Pfarrsprengel

87



für das Zehntwesen, die Lostrennung des Zehnten vom Pfrundgut und ihr
Gewicht für die Erforschung des Ursprungs der Laienzehnten, die Wirkungen
von Kirchensatz und Kirchenvogtei auf die Zehntansprüche des Patrons,
die überragende Bedeutung der Inkorporation für die Zehnten der Klöster,
Stifte und Spitäler, die Zehntrechte besonderer Kirchengüter, die Zehntrechte

der Bischöfe und die eigenartigen Formen der Laienzehnten, all
diese gründlichen und ergiebigen Ausführungen des Verfassers enthalten
eine Fülle wertvoller Anregungen und Hinweise vorab für den Lokalforscher.
Wer sich schon mit Inkorporationsurkunden beschäftigt hat, wird die klare
Auseinandersetzung des Verfassers mit den älteren und neueren Auffassungen

besonders dankbar begrüßen. Weitere Abschnitte des Buches befassen
sich mit dem Einfluß der Reformation auf das Zehntwesen, mit den
Zehntarten, der Zehntfreiheit und den Zehntprozessen. Auffällig ist die
Feststellung für die Refcrmationszeit : « Die landläufige Ansicht, daß die
Klostergüter einfach ins Staatseigentum übergegangen seien, geht allerdings
zuweit » (S. 107). Bedeutsam ist der Hinweis des Verfassers auf die Beweggründe

für die obrigkeitlichen Zehnterwerbungen : « Drei Beweggründe gaben
dafür den Ausschlag. Erstens das mit größtem Nachdruck verfolgte Ziel,
stets einen Kornvorrat zur Hand zu haben, mit dem bei Mißwachs oder
Krieg einer Hungersnot vorgebeugt werden konnte. Sodann das Streben,
durch den Erwerb von Bodenzinsen und Zehnten einen immer ausgedehnteren

Einfluß auf die Landwirtschaft zu erlangen. In kaum einem andern
Land zeigten die regierenden Kreise im 18. Jahrhundert ein derart lebhaftes
Interesse an der Landwirtschaft wie in Bern, wo sie sich unter dem Einfluß
der physiokratischen Wirtschaftslehre in Theorie und Praxis erfolgreich
damit beschäftigten. Es dürfte aber auch kaum ein Land gefunden werden,
in dem die Obrigkeit damals in gleichem Maße wie im militärischen Agrarstaat

Bern durch Zehnt- und Bodenzinsbesitz am Ertrag der Landwirtschaft

beteiligt war» (S. 112). Im Abschnitt über «Reformation und
Zehnten » vermissen wir die Erwähnung der Dissertation von H. Specker,
Die Reformationswirren im Berner Oberland 1528 (Freiburg i. d. Schweiz 1951),
die sich besonders im Kapitel « Der Kampf um das Erbe des Klosters
Interlaken » mit diesen Fragen beschäftigt. Abschließend übt der Verfasser
Kritik an der Art der Durchführung der Zehntablösung im Kanton Bern.
Mit bemerkenswerter Offenheit wird die Haltung der radikalen Berner
Regierung gerügt.

Der Verfasser betont im Vorwort, daß er « mit seiner Abhandlung nicht
in erster Linie einen Beitrag zur allgemeinen Zehnt- und Kirchenrechtsforschung

liefern » wolle, sondern die Kenntnis der heimatlichen Geschichte
zu bereichern trachte. Die wissenschaftlich gründliche und gehaltvolle Arbeit
wird jedoch für jeden Forscher auf diesem nicht leicht zu beackernden
Gebiet der Rechts- und Kirchengeschichte reichen Gewinn bedeuten.

Theophil Graf.

88



Robert Gall : Die Rechtsstellung des Bischofs von Chur als Administrator

ehemals konstanzischer Bistumsteile in der Schweiz. Kirchenrechtlich-
historische Untersuchung des status quo, Paulusdrackerei Freiburg (Schw.)
1954. xn u. 122 S.

Der Verfasser behandelt die einmalige Sonderstellung jener schweizerischen

Diözesanstände, die 1814 von Konstanz losgelöst, aber bisher noch
keiner Diözese eingegliedert wurden. Nach dem Tode von Propst Göldlin
von Beromünster im Jahre 1819 wurden diese Gebiete dem letzten
Fürstbischof von Chur Karl Rudolf Buoi von Schauenstein zur vorläufigen
Verwaltung übergeben. Weil man damals nur an ein kurzfristiges Provisorium
dachte, wurden die Administrationsvollmachten — wie R. Gall überzeugend
nachweist — durch ein Breve Pius VII. vom Jahre 1819 bloß Bischof Karl
Rudolf persönlich, nicht dem Bischofssitz von Chur als solchem, delegiert.
Das Breve erlosch daher mit dem Tode Karl Rudolfs 1833 vollständig.
Sein Nachfolger J. G. Bossi wurde als Kapitelsvikar nochmals persönlich
delegiert. Nachher erhielten die Churer Bischöfe nie mehr Vollmachten für
die Administration ; man glaubte bis heute, diese Vollmachten seien « einst »

(1819 für immer gegeben worden. Als Rechtstitel für die heutigen
Administrationsvollmachten bleibt somit bloß ihr lOOjähriger oder unvordenklicher
Besitz. Die heutige Rechtslage des Administrationsgebietes wird vom
Verfasser ebenfalls sehr eingehend dargestellt.

Die auf genauem Quellenstudium fußende rechtshistorische
Untersuchung verarbeitet eine Reihe von unveröffentlichten Akten des Bischöfl.
Archivs Chur und des Päpstl. Geheimarchivs. Sie wurde der Juristischen
Fakultät der päpstlichen Lateran-Hochschule als Dissertation vorgelegt und
darf als erwünschte rechtsgeschichtliche Unterlage für eine endgültige
Regelung der Bistumszugehörigkeit ehemals konstanzischer Gebietsteile in
der Schweiz gelten.

P. Georg Holzherr O. S. B.

Alfred Meier : Abt Pankraz Vorster und die Aufhebung der Fürstabtei
St. Gallen. Studia Friburgensia. Neue Folge, H. 8, Dissertation. — Freiburg
(Schweiz) 1954. 431 S., 1 Abb.

Die Aufhebung der Fürstabtei St. Gallen (1805) hat, entsprechend der
Bedeutung des Stiftes und den Umständen der Aufhebung, eine reiche
Literatur angeregt. Wie der Untergang des berühmten Klosters, so hat
auch sie ihre bewegte Geschichte. Die älteren Darstellungen stehen noch
stark im Bann der Persönlichkeiten und vor allem des Gegensatzes zwischen
Abt Pankraz Vorster und seinem früheren Beamten Müller-Friedberg. Auch
hier gilt, was man überhaupt an historischen Darstellungen beobachten
kann : je näher sie den blutvollen Ereignissen stehen, um so mehr tragen
sie an sich die Spuren der Ideen und Kräfte, die im Zeitgeschehen selbst
um Ausdruck und Geltung ringen. Sachlicher und historisch einwandfreier
gingen erst spätere Forscher (Gschwend, Henggeler, Schönenberger) der
heiklen, vielschichtigen und in weite Zusammenhänge gespannten Tatsache

89



zu Leibe. Sie haben den Weg zu umfassender, kritischer Untersuchung und
zu ganzheitlicher Zusammenschau freigelegt.

Meiers Studie geht in mancher Hinsicht über die Darstellungen seiner
Vorgänger hinaus. Er baute einmal auf breiterer und tragfähigerer Grundlage
auf. Das gilt nicht nur von den Quellen, die Meier benützte. Die meisten
von ihnen waren übrigens schon bekannt. Auch der Nachlaß des letzten
Fürstabtes, den er besonders ergiebig verwertete, ist schon von Gall Jakob
Baumgartner, P. Rudolf Henggeler und, soweit er die Verhandlungen von
Pankraz Vorster mit England enthält, von Margrit Hatze herangezogen
worden. Aber Meier ging mit anderer Fragestellung an die Quellen heran.
Er hat sie in andern und weitern Zusammenhängen zu interpretieren gesucht
und ihnen so manch neues Ergebnis abgehorcht. Dem weitern Blickfeld ist
es zu verdanken, daß der Verfasser mit der Darstellung der « demokratischen
Bewegung » eine wichtige Lücke geschlossen hat. Dieser Abschnitt scheint
uns entscheidend zu sein für ein historisch begründetes Urteil über die
Aufhebung des Klosters. In der demokratischen Bewegung, die unter dem
Einfluß der Französischen Revolution aufbrodelte, bildeten sich die
Kampffronten, hier werden die neuen Kräfte sichtbar, die später alle Bemühungen
des Abtes für die Wiederherstellung der äbtischen Landesherrschaft
durchkreuzten und schließlich das Schicksal des Klosters besiegelten. Die genaue
Erforschung der demokratischen Bewegung sprengte endlich auch den engen
Rahmen, durch den die älteren Darstellungen den Untergang der Fürstabtei
betrachteten. Sie öffnete den Ausblick in die größern Zusammenhänge der
Zeitgeschichte. Wertvoll sind sodann jene Untersuchungen des Verfassers,
die klärendes Licht auf das innerklösterliche Leben, auf Haltung und
Gesinnung der Mönche und vor allem auch auf die Stellungnahme des

Kapitels in der Endgeschichte des Stiftes werfen. Erfreulich, wie der
Verfasser Fehlschlüsse historischer Analogie berichtigen konnte

Trotz dieser bedeutenden Aufhellung läßt die Studie Meiers noch einige
Bedenken zurück. Es scheint, daß der Verfasser nach den Ergebnissen, die
ihm die Neubearbeitung des Nachlasses von Abt Pankraz Vorster bescherte,
sich der zeitraubenden und mühsamen Aufgabe enthoben fühlte, ebenso

gründlich auch in andern Archiven nachzuforschen. Hin und wieder kann
man sich des Eindrucks nicht erwehren, daß mit einseitig ausgewählten
Zeugnissen gearbeitet wurde. Das gilt vor allem für die historische Bewertung

von Abt Beda Angehrn. Immer wieder haben klarsehende Männer vor
dem Untergang der alten Eidgenossenschaft gemahnt, notwendige politische
Reformen durchzuführen, um den Hitzköpfen die Waffen zu entreißen. In
diesem Zusammenhang dürfte der « Gütliche Vertrag », den Abt Beda mit
der altsanktgallischen Landschaft geschlossen hat, als kluges Entgegenkommen

gewertet werden. Unbefriedigend, weil zwiespältig und
bruchstückartig, ist das Bild Müller-Friedbergs gezeichnet. Der Einfluß dieses
Staatsmannes war für den Untergang des Klosters derart mitentscheidend,
daß eine gründliche Durchleuchtung der Motive seines Handelns wünschenswert

ist, zumal seine Gestalt in der bisherigen Literatur noch in
parteipolitischem Zwielicht steht. Was den Anteil des Abtes Pankraz Vorster am
Untergang des Klosters betrifft, wird man, um ihm gerecht zu werden,

90



zwischen Mitursache und Mitschuld klar unterscheiden müssen. Der Abt
hat zweifelsohne so gehandelt, daß er vor seinem Gewissen bestehen konnte.
Manche Urteile Meiers über den Abt scheinen uns deshalb thesenhaft und
überspitzt zu sein. Jedenfalls müßte man auch die eidliche Verpflichtung
des Abtes in die historische Wertung einbeziehen. Für den Abt war die
Entscheidung nicht nur eine Sache der klugen politischen Einsicht, sondern
auch eine Gewissensfrage. Daß er sie ernst genommen hat, begründet den
Ruhm seiner Charakterfestigkeit in einer Zeit, die gewissenlos über
angestammte Rechte hinweggeschritten ist, mag nun auch die Nachwelt seine

unzulänglichen politischen Bemühungen belächeln.
Theophil Graf.

Josef Marbacher : Schultheiß Karl Anton am Rhyn von Luzern und
seine Zeit (1660-1714). — Luzern 1953. 363 S., 8 Beilagen und 9 Tafeln.

Der Verfasser dieser Dissertation hatte anfangs die Absicht, « eine
eingehende Darstellung der hauptsächlich Luzern berührenden Geschehnisse
in den denkwürdigen Jahren um 1712» zu schreiben, entschloß sich dann
aber, angeregt durch den bekannten Erforscher der Luzerner Geschichte
des 17. und 18. Jahrhunderts, H. Dommann sei., die Gestalt des
luzernischen Heerführers und Schultheißen Karl Anton am Rhyn im Rahmen
der Orts- und Zeitgeschichte zu würdigen. So weitete sich der ursprüngliche

Plan zu einer stoffreichen Darstellung des Luzerner Patriziates in
der glanzvollen Epoche Ludwigs XIV.

Die Persönlichkeit dieses strebsamen Schultheißensohns bewegt sich
völlig im Bannkreis der gesellschaftlichen und politischen Zustände und
Bedingungen seiner Zeit. Herkunft, Umwelt und Machteinflüsse wiesen Karl
Anton am Rhyn auf die erfolgverheißende Bahn des Heerführers und Staatsmanns

im Dienste der Heimat und der verbündeten Mächte.
Vertrauenerweckende Zuverlässigkeit, ausgleichende Versöhnlichkeit und mannesmutige

Entschlossenheit schufen ihm rasch Sympathien und lenkten die
Blicke der maßgebenden Persönlichkeiten in Luzern und der fremden
Gesandten auf den vielversprechenden jungen Patrizier. Vor Vollendung des
20. Lebensjahres wurde er Großrat. Im Jahre 1687 sandte ihn die Regierung
als schirmörtigen Hauptmann nach St. Gallen. Nach dem Tode seines
Vaters Josef am Rhyn wurde Karl Anton in den Kleinen Rat aufgenommen,
und im Schicksalsjahr 1712 wurde ihm die höchste Würde eines Schultheißen
von Luzern zuteil. Zwei Jahre, von 1702 bis 1704, amtete er auch als

Landvogt im Thurgau. Neben dieser anspruchsvollen politischen Tätigkeit
stellte Karl Anton am Rhyn auch seinen Mann auf dem Feld der Ehre.
Als Ludwig XIV. den pfälzischen Krieg vom Zaune brach, übertrug der
Rat von Luzern das Kommando über die ihm unterstehende Grenzschutzkompanie

dem Hauptmann Karl Anton am Rhyn. Von 1690 bis 1699 stand
er in spanischen Diensten. Und auch während des spanischen Erbfolgekrieges
kämpfte er, trotz dem Dynastiewechsel, auf der Seite des spanisch-bourbo-
nischen Heeres gegen die überlegene Kriegsführung des Prinzen Eugen. Das
gutgezielte Artilleriefeuer der Schweizer, die unter der Führung des Obersten

91



Karl Anton am Rhyn standen, ermöglichte dem bourbonischen Heeresleiter
Vendôme den ehrenvollen Sieg von Cassano, ein Triumph, der auf die
Schwenkung der luzernischen Politik zugunsten der Bourbonen keinen
geringen Einfluß ausübte. Der geschickten und einfallreichen Diplomatie
der Gesandten Puysieux und Beretti gelang es auch, den anfangs vorsichtig
abwartenden Sieger von Cassano endgültig für den spanisch-französischen
Machtblock zu gewinnen. Sie lohnten ihm das Einlenken mit ihrer
tatkräftigen Unterstützung seiner Wahl zum Schultheißen von Luzern.

Man wird Karl Anton am Rhyn kaum zu den hervorragenden
Staatsmännern zählen dürfen. Dazu fehlte ihm das geistige Format, wie es seine

Zeitgenossen J. R. Dürler und J. Balthasar besaßen. Die Darstellung ihrer
Leistungen wäre des gründlichen Forscherfleißes des Verfassers wahrhaft
würdiger gewesen. Für die historische Wertung Amrhyns — auch der
Verfasser ist sich dessen bewußt — ist die Tatsache doch entscheidend, daß
der Mann, der seiner Vaterstadt und der Eidgenossenschaft in Amt und
Würde, in Gesandtschaften, Verhandlungen und Konferenzen manche wertvolle

Dienste geleistet hat, gerade in der Schicksalsstunde der katholischen
Vormacht der heiklen Lage nicht gewachsen war und eine Politik tätigte,
die mehr den Interessen Frankreichs und dem Ehrgeiz gewisser Patrizier
als den Lebenswerten des Volkes diente. Typisch für die Gnädigen Herren,
die vielfach über Kopf und Herz ihrer Untertanen hinweg regierten. Wir
möchten deshalb die Bedeutung der äußerst fleißigen und kenntnisreichen
Arbeit weniger in der biographischen Darstellung sehen als vielmehr in den
allgemeingeschichtlichen Einsichten und Ergebnissen : daß der Verfasser
uns einen klaren Einblick verschafft in das ganze Drum und Dran der
Patrizierherrschaft, in das Eifersuchts-, Intrigen- und Interessenspiel der
führenden Männer und ausländischen Gesandten und Geschäftsträger, aber
auch in den geschichtlich bedeutsamen Zusammenhang von gesellschaftlicher

Struktur und Politik, Wirtschaft und Kultur, sowie in die Eigenart
luzernischer Haltung und ihre geschichtlichen Bedingungen. Kirchengeschichtlich

wertvoll sind die Ausführungen über den Neukircherhandel, die
Zwistigkeiten mit dem Bischof von Como, das wachsende Staatskirchentum
und den Zusammenprall mit dem Nuntius Caraccioli, der sich offenbar zu
wenig auf diplomatische Geschmeidigkeit verstand. Besonders anerkennenswert

empfindet man die klärenden Ausführungen des Verfassers über die
verzwickten Ereignisse des Jahres 1712. Zwar hat man auch hier den
Eindruck, daß die letzten Motive der Volksbewegung in der Innerschweiz noch
nicht völlig abgeklärt sind. Hin und wieder erschwert auch die stoffreiche
Darstellung die Übersicht. Die Einzelheiten überwuchern den Aufbau und
verdecken die Gliederung. Trotz diesen Einwänden darf man die Studie als
wertvollen Beitrag zur Luzerner- und Schweizer Geschichte im Zeitraum
Ludwigs XIV. empfehlen.

Theophil Graf.

92



Alfred Schreiber : Rudolfingen im Zürcher Weinland. Urkundliche
Darstellung einer geistlichen Grund- und Gerichtsherrschaft. — Verlag
Schultheß, Zürich 1954, Abb., xiv-135 S.

Rudolfingen ist eine kleine geschlossene Siedlung im Zürcher Weinland.
Seit 1803 ist es mit Wildensbuch und Trüllikon zur Einwohnergemeinde
Trüllikon vereinigt. In seinem Buche stellt Alfred Schreiber die tausendjährige

Geschichte Rudolfingensdar, das imzweiten Stiftungsdiplom Ludwigs
des Deutschen für das Kloster Rheinau 858 erstmals erscheint. Schreiber
stellt seine Ortsgeschichte hinein in die allgemeinen Zusammenhänge, was
ihn zwingt weiter auszuholen und zu den grundlegenden rechtsgeschichtlichen

Begriffen, insbesondere zu jenen von Grund- und Gerichtsherrschaft
Stellung zu nehmen. Damit aber wächst der Wert der Arbeit über den
Rahmen des Lokalgeschichtlichen hinaus und zeitigt ein reicheres Ergebnis.
Die Herrschaft Rudolfingens bietet ein typisches Beispiel des untersten
Stückes des mittelalterlichen Verfassungsgefüges. Gerade der Zeitraum von
1260-1330, vom Erwerb des Meieramts und der Vogtei, über den Ankauf
der Güter und des Zehnten durch das Kloster St. Katharinenthal bis zur
Niederschrift der Öffnung und der Vogteiordnung, sowie die Erstellung des
ersten Urbars ergibt eine getreue Chronik der Entstehung einer geistlichen
Grund- und Gerichtsherrschaft, wie sie für diese Zeit in ihrer urkundlichen
und sachlichen Lückenlosigkeit nicht häufig ist. Der Verfasser vermittelt
interessante Einsichten in die Entstehung des bäuerlichen Grundeigentums
und das Aufkommen der autonomen Dorfgemeinde, die an die Stelle der
Grundherrschaft treten, er beleuchtet die landwirtschaftlichen Zustände
wie Acker- und W'einbau und weist auf die Bevölkerungsverhältnisse hin.
Außerdem wirft er Fragen der zürcherischen Landeshoheit auf und zeigt,
wie man zu deren Straffung in die Selbständigkeit und Unabhängigkeit der
Gerichtsherrschaften eingriff. Über Rechtssymbolik und Rechtsaltertümer
liefert Schreiber manche Einzelheit (Pferd, Schild und Lanze als jährliche
Gabe des Abtes von Rheinau an den König, Ehrschatz über Türe legen,
Vorweisen von Kernen, Trottmahl usw.).

Rudolfingen war vom frühen Mittelalter bis in neuere Zeit herrschaftlich

und wirtschaftlich mit drei Gotteshäusern verbunden : 250 Jahre mit
Rheinau, 150 Jahre mit Reichenau und dann 600 Jahre mit St. Katharinenthal.

Es ist eine der frühesten Erwerbungen St. Katharinenthals aus
Reichenauer Hand. Schreibers Buch gewährt wertvolle Einblicke in die
Verwaltungsgeschichte dieser drei Klöster, besonders in die von St.
Katharinenthal, wodurch die 1929 in der F'estgabe des Historischen Vereins des
Kantons Thurgau erschienene Arbeit von K. Frei-Kundert über Katharinenthal

willkommene Ergänzungen erfährt.
Schreibers Buch ist aus den Quellen erarbeitet. Diese werden in den

Text des Buches eingeschaltet, kommentiert und zum Teil erstmals übersetzt
oder in die Ausdrucksweise der Gegenwart umgeschrieben. Das Buch ist
in 25 Abschnitte gegliedert, enthält 7 Abbildungen und 2 Kartenskizzen.
Es liest sich flüssig und dürfte einen weiteren Leserkreis finden.

Louis Carlen.

93



Herzog F. A. : Der heilige Pfarrer Burkhard. — Rex Verlag, Luzern
1953. Reihe : Verpflichtendes Erbe, Band 27-29. 103 S. Pappband Fr. 4.70.

Man könnte sich die Frage stellen, ob das kleine Bändchen über den

heiligen Pfarrer Burkhard von Beinwil nicht eher zur Gattung « schöne
Literatur » zu rechnen wäre. Das Lebensbild des biederen Bauernsohnes
aus dem Freiamt liest sich leicht wie ein Roman, und es ist kaum möglich
zu unterscheiden, was der Verfasser seinen spärlichen Quellen entlockt und
was er selbst mit dichterischer Einfühlungsgabe Lücken schließend
hinzugefügt hat. Aber liegt nicht gerade darin der besondere Vorzug des

schmucken Werkleins Geht dem breiten Strom unserer historischen
Fachliteratur mit dem schwerfälligen wissenschaftlichen Apparat nicht allzu oft
das eigentliche Leben ab Lebendigkeit ist's, was das Lebensbild von
Pfarrer Burkhard in hohem Maße auszeichnet. Das historische Kolorit des

12. Jahrhunderts, in welchem der heilige Dorfpfarrer bescheiden gelebt
und segensreich gewirkt, ist in der dichterischen Beschwingtheit der Sprache
zu neuem, wirklichem Leben erwacht.

Hans Wicki.

Eduard Fischer : Oltner Brückenbuch. Brücken, Zoll und Fähren. Hrg.
von der Einwohnergemeinde Ölten. — Ölten, O. Walter A. G., 1954. 64 S.

mit Abb. (Publikationen aus dem Stadtarchiv Ölten, Nr. 3.)

Diese Publikation, zu Ehren der Einweihung der neuen Bahnhofbrücke
in Ölten entstanden, bildet eine wertvolle Bereicherung der Oltner
Lokalgeschichte. Schon seit jeher war Ölten der Ort, an dem sich die Straßen
von Norden nach Süden und von Osten nach Westen kreuzten, und auch
die Aare spielte für den Handel als Wasserweg seit dem Mittelalter eine

hervorragende Rolle, wodurch auch der Oltener Aarebrücke eine erhöhte
Bedeutung für die Stadt zufiel. Der Verfasser zeigt dies in anschaulicher
Weise im ersten Kapitel über die alte Brücke, deren Schicksale er in den
Rahmen der Geschichte Oltens hineinstellt ; auf Grund von eingehendem
Studium der Quellen im Stadtarchiv Ölten und im Staatsarchiv Solothurn
ist dieses Kapitel reich an Einzelheiten, vor allem in bezug auf die vielen
Verbesserungen und Reparaturen an der Brücke. Auf einen kurzen Abschnitt
über die Dünnernbrücken folgt ein Kapitel vom Zoll und von den
Schiffleuten, das interessante Details über die Schiffahrt, über den Zöllner, seine
Pflichten und seine Zolleinnahmen, und über das Zollhaus enthält. Der
Bau der Eisenbahnbrücke und der Bahnhofbrücke und die Fähren werden
ebenfalls beschrieben. Die mannigfaltigen schönen Abbildungen im Text
verdienen besonderes Lob : unter ihnen finden sich u. a. Bilder aus den
Chroniken von Schilling und Stumpf, Abschnitte aus alten Karten und
Stadtplänen, ein Aufriß der hölzernen Brücke von 1803 und photographische
Aufnahmen aus der neuesten Zeit, wie die neue Bahnhofbrücke und die
Quai-Anlage von 1953. Die Ansprache von Landammann Dr. Max Obrecht
anläßlich der Einweihung, einige Textproben aus den Quellen und aus
Ulrich Munzingers Erinnerungen 1798-1814, Zahlen und Daten zum Bau

94



der neuen Bahnhofbrücke und ein erschöpfendes Quellen- und
Literaturverzeichnis beschließen diese schöne Publikation, für die dem Verfasser
und dem Verlag in gleicher Weise unser wärmster Dank gebührt.

Hellmut Gutzwiller.

NEKROLOG

f Pfarrer Dr. h. c. Benedikt Hartmann (1873-1955)

Unter den protestantischen Pfarrern der bündnerischen Kirche gab es
kaum eine zweite Persönlichkeit, die den reichverzweigten Problemen der
Kirchengeschichte ein so lebendiges Interesse entgegenbrachten wie den am
20. März 1955 in Schiers in Stille verschiedenen Pfr. Hartmann, noch
weniger einen Mann, der über die Enge der bündnerischen Heimat hinaus
geistige Zusammenhänge des kirchlichen Lebens so klar erkannt hätte.

Von seiner Frühentwicklung wissen wir selbst nicht sehr viel, und
Pfr. Hartmann war nicht der Mann, der der Selbstgefälligkeit gehuldigt und
sich der vergangenen Tage gerühmt hätte. Für die Formung seiner Eigenart
war es indessen entscheidend, daß Basel seine Geburts- und Bildungsstadt
war und er im Geist des lutherischen Pietismus aufwuchs. Unvergessen
blieben bis ins hohe Alter seine einstigen akademischen Lehrer : der
hochangesehene Kirchenhistoriker Paul Wernle und der Zwingli-Biograph Rudolph
Staehelin. Als besonderes Glück hatte er es empfunden, Jakob Burckhardt
noch in seinem letzten Kolleg vom Winter 1892/93 gehört zu haben.

Hartmann fühlte sich vor allem als Diener seiner Kirche. Volle zwanzig
Jahre war er im Pfarrdienst tätig (1898-1918). Dann aber begann die Zeit,
da er als Direktor der angesehenen evangelischen Lehranstalt in Schiers in
schwierigen Nachkriegsjahren (1918-26) und hernach als Lehrer der Kantonsschule

in Chur (1926-38) der Jugend nahe war. Dieser Mann liebte den
Unterricht, und Schulfragen waren ihm ein hohes geistiges Anliegen. Sein
Ideal war die konfessionelle Schule, die in ihm zeit seines Lebens einen
mutigen Verteidiger fand. Er gedachte dabei in der Öffentlichkeit ohne
Scheu auch der konfessionell musterhaften Verhältnisse Freiburgs.

Pfr. Hartmann war ein imponierender Zeuge dafür, daß der wahrhaft
gläubige Protestant um seines eigenen Glaubens willen auch für den
Katholizismus und dessen Anliegen ein nicht geringes Verständnis
aufzubringen vermag. Vom Verhältnis der Konfessionen hatte er eine scharf
geprägte, persönliche Auffassung, der er stets treu blieb. « Aber die
Kirchengeschichte ist nun einmal eine Schule der Demut- und zwar bei beiden
Konfessionen. Aber eben darum müßte sie uns zur Verträglichkeit erziehen
und zum konfessionellen Frieden », gestand er einmal. Oft kehrte er zu
diesem Gedanken zurück. « Ich gehörte nicht zu denen, die für die Zukunft
eine Vereinigung der Konfessionen wünschen. Aber ich halte es für möglich
und wünschbar, daß das Gespräch der beiden Konfessionen ein würdiges
sei und von Achtung, ja einer gewissen Brüderlichkeit dirigiert werde, ganz
abgesehen vom persönlichen Verkehr. » Diese Haltung war in einem Land,

95


	Rezensionen = Comptes rendus

