Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 49 (1955)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen — Comptes rendus

Seeberg Reinold : Lehrbuch der Dogmengeschichte. 1. Bd. : Die Anfiange
des Dogmas im nachapostolischen und altkatholischen Zeitalter. x-676 S.
2. Bd. : Die Dogmenbildung in der alten Kirche. x11-606 S. 3. Bd.: Die
Dogmengeschichte des Mittelalters. xvi-797 S. 4. Bd.: Erster Teil. Die
Entstehung des protestantischen Lehrbegriffes. x11-779 S. Zweiter Teil. Die
Fortbildung der reformatorischen Lehre und die gegenreformatorische Lehre.
X1v-986 S. — Benno Schwabe u. Co. Verlag, Basel 1953-54.

Im Einverstindnis mit der Deichertschen Verlagsbuchhandlung legt
der Benno Schwabe-Verlag einen photomechanischen Nachdruck der dritten
Auflage des fiinfbandigen Lehrbuches der Dogmengeschichte des Berliner
protestantischen Theologen R. Seeberg vor und macht dies vom protestan-
tischen Standpunkt aus hervorragende Werk dem Theologen wieder zu-
gianglich. Auch der katholische Dogmengeschichtlicher wird dankbar sein,
diese reiche Materialsammlung wieder in Hinden zu haben, wenn er auch
in der Bewertung ganz andere Malstibe anlegen muf3 als der vom reforma-
torischen Grundprinzip ausgehende Verfasser. S.ist sich bewullt, da die
Darstellung der Dogmengeschichte verschieden sein wird, ja nach der Vor-
stellung, die der Geschichtler vom Dogma selbst hat.

Dogma ist nach S.ein kirchlicher Lehrsatz oder das ganze Gefiige
dieser Lehrsitze, d. 1. der kirchliche Lehrbegriff. Folgende Elemente gehoren
nach ihm zum Begriff des Dogmas : die formelle Anerkennung der betreffen-
den Lehrsitze durch die organisierte Kirche, wobei ein Gebiet in einer
Konfession als Dogma fixiert sein kann, in einer andern nicht. Das ist aber
nur ein duBeres Merkmal. Die Dogmen sind Ausdruck des Gemeinschafts-
glaubens und deshalb sind sie kirchenrechtlich fixiert worden. Hinter der
durch die Arbeit der Theologen bedingten Entwicklung steht immer der
Glaube der Gemeinden und der Bedarf der Frommigkeit. Die Dogmen sind
immer prinzipielle Erkenntnisse der Offenbarungswahrheit und deshalb
gehort auch zum Beweis der Wahrheit des Dogmas der Nachweis ihres
schriftgemiBen und apostclischen Charakters. Die Dogmen stellen nur den
besondern Ausdruck fir die christliche Offenbarung dar. Zusammenfassend
ist also zu sagen: « Das Dogma ist eine besondere Ausdrucksform der
Erkenntnis der Gemeinde oder der Heilswahrheit. Und zwar handelt es sich
dabei um solche Erkenntnisse, die die Gemeinde als schlechthin notwendig

62



fir ihren geschichtlichen Bestand angesehen hat und darum durch 6ffent-
liche Fixierung zu einem dauernden Faktor dieses Bestandes gemacht hat » (4)

Man mufB hier schon fragen, wer ist es denn in dieser Gemeinde, der
das Urteil fillt iiber die Notwendigkeit des Dogmas fiir den geschichtlichen
Bestand der Gemeinde ? Wer nimmt die Fixierung in konkreto vor ? Die
ganze Gemeinde, eine leitende Gruppe, ein einzelnes Organ ? In wessen
Kraft und Autoritit fdllt sie dies Urteil ? Dies bleiben die entscheidenden
Fragen an unsere evangelischen Mitbriider, solange sie ein kirchliches Lehr-
amt nicht anerkennen.

Was ist nun nach S. Dogmengeschichte ? Wir werden belehrt, DG sei
die sich entwickelnde Erkenntnis der Christenheit von der Heilswahrheit (7).
Nicht beliebige Spekulationen, sondern die Realitit der Religion der Offen-
barung ist das Objekt dieser Erkenntnis, und nicht der Klerus, Theologen,
die Politiker, die Agitatoren sind die Vermittler, sondern die christliche
Gemeinde ist ihr Subjekt. Grund des Fortbestandes der Dogmen ist das
Leben der Kirche. Es ist dankenswert, daB S. sich mit diesem Satze abhebt
von der rationalistischen Deutung der Dogmenentwicklung, daB er das
religiose Moment so stark betont und daB er die vertiefte und vermehrte
Glaubenserkenntnis als einen Zweck dieser Entwicklung hinstellt. Dabei ist
das eigentliche Absehen der DG darauf gerichtet, die leitenden Grundideen,
aus denen die verschiedenen geschichtlichen Typen der Kirche hervorgehen,
nach ihrer Entstehung, Entfaltung und ihrem innern Zusammenhang zu
erfassen und darzustellen (9). Wer grundsitzlich nur einen von Christus
gegrindeten wesentlichen Typus der Kirche anerkennt, wird zu diesem
Satze Seebergs Vorbehalte machen miissen. Dabei ist es durchaus maglich,
daB es innerhalb dieser einen Kirche verschiedenartige Ausprigungen gibt,
die aber alle aus dem einen wahren Dogma leben. Insofern kann auch die
Dogmengeschichte nicht absehen von der geistigen Anlage der Volker und
ithrer Bildung und Kultur und dem Christentum in seiner Gesamterscheinung
also der Kirchenverfassung, dem Kultus und der Moral.

Mit Recht bemerkt S. gegen Harnack, daB nicht die Hellenisierung,
Romanisierung oder Germanisierung an sich das Christentum korrumpieren,
und er betont, daB diese Formen an sich nur bezeugen, daB die christliche
Religion in den betreffenden Epochen vollstindig durchdacht und angeeignet
worden und daB sie Bestandteile der geistigen Bildung und Kultur der
Volker geworden ist. Im Einzelnen mufl etwa eine gerechte Beurteilung
des mittelalterlichen Christentums die geschichtliche Notwendigkeit dieser
Erscheinung verstehen lehren und nicht blindlings die polemischen Urteile
der Humanisten und Reformatoren, die in Unkenntnis iber diese Epoche
geblieben waren, nachsprechen (4).

Die groBe Stabilitit und Tenacitit, die den Dogmen trotz ihrer geschicht-
lichen Entwicklung zu eignen pflegt, erklirt S. durch den EinfluB, den
die gemeingiltige Fixierung auf das praktische Leben ausiibt. Aber diese
Stabilitdt ist keine Starrheit. Ja, die Tenacitit ist vielmehr in seiner Beweg-
lichkeit und Elastizitit begriindet. Denn es handelt sich bei allen Dogmen
um Grundwahrheiten der christlichen Erkenntnis, die das groBe Gebiet der
Religion umfassen und an solche Grundwahrheiten vermag das religitse

63



Leben und Erkennen auf lange Perioden hinaus anzukniipfen. Aber diese
Stabilitit des Dogmas griindet nach S. nicht in der unfehlbaren Leitung
des Heiligen Geistes, der seine Kirche in alle Wahrheit einfiihren will. Die
Infallibilitit hat die Reformation aufgehoben. S. bekennt nun offen : Die
evangelische Kirche spricht sich das Recht fortdauernder Reformation auch
in Bezug auf das Dogma zu. Dieses Recht ist nach ihm ein geschichtliches
Recht. Die Wahrheit bzw. die Unwahrheit eines Dogmas im Sinne der
evangelischen Anschauung ist der steten Priifung der religiésen und geschicht-
lichen Erkenntnis unterstellt.

S. ist sich daruber klar, da3 hier ein Grundunterschied zwischen evan-
gelischer und katholischer Auffassung besteht. « Die katholische Kirche stellt
ihre Dogmen prinzipiell als Wahrheit hin, sofern sie eben der Kirche ent-
stammen ... sofern es Dogma ist, ist es wahr » (12). Der Protestant hin-
gegen kann das Dogma nur als wahr anerkennen, sofern es sich als wahr
ausweist, oder sofern es vom religiosen Glauben reproduziert werden kann,
insofern es sich als Ausdruck der Erlosungsreligion erweist (12). Auf die
entscheidende Frage, was denn eigentlich von dem Dogma in Betracht
kommen kann fiir diese Beurteilung, vermag S. keine befriedigende Antwort
zu geben. Die einzig giltige Losung, die Berufung auf ein vom Heiligen Geiste
geleitetes unfehlbares Lehramt, kann er natiirlich nicht anerkennen. Das
wiirde ja die Aufgabe seines reformatorischen Grundprinzips bedeuten, das
hieBe sich zum Katholizismus bekennen.

Dieser Hinweis auf den Dogmenbegriff und auf die Vorstellung von der
Aufgabe der Dogmengeschichte war wichtig, um zu erahnen, in welchem
Geiste dieses Werk hoher Gelehrsamkeit geschrieben ist. Auf Einzelheiten
einzugehen verbietet der zur Verfiigung stehende Raum. Arbeitet man diese
Bande mit ihren nicht weniger als 3313 Seiten durch, so kann man sich die
Bewunderung fur diese Leistung eines Einzelnen nicht versagen, zumal
Seeberg nicht nur eine Aneinanderreihung von Tatsachen bietet, sondern
sich iiberall bemuht, die treibenden Krafte in ihrem Entstehen und in ihrer
Wirkung sowie das Ineinanderwirken der verschiedenen Krifte aufzu-
zeigen, wozu er eine allgemeine Kenntnis der Religionsgeschichte, der
Geschichte der Philosophie mitbringen mufBte. Fir sehr Vieles, besonders
fiir die Materialdarbietung wird auch der katholische Theologe dem Ver-
fasser und dem Neuherausgeber Dank wissen und der Wunsch wird sich
melden, es moge das von deutschen Theologen in Angriff genommene Werk
einer Dogmengeschichte vom katholischen Standpunkte aus zu einem gluck-
lichen AbschluB3 gelangen.

Aber es zeigt sich auch in diesem Lebenswerk Seebergs, daB ein solches
Unternehmen heute die Arbeitskraft eines Einzelnen tubersteigt und daB es
nur in einer Gemeinschaftsarbeit durchgefiihrt werden kann. Das wird
besonders deutlich in der Darstellung der mittelalterlichen Theologie, die
nicht befriedigen kann. Niemand darf billigerweise erwarten, da3 bei der
Uberfiille des zu bearbeitenden Materials alle Teile des Werkes gleich-
wertig sind. Das gilt sowohl fiir die Tatsachenberichte als auch fiir deren
Bewertungen. DaB bei dem Mangel an Spezialuntersuchungen in einem
Handbuch der Dogmengeschichte keine Vollstindigkeit erwartet werden

64



kann, ist klar. Es ist aber bedauerlich, daB in dieser Neuausgabe die Ergeb-
nisse Landgrafs in seiner auf mehrere Binde berechneten Dogmengeschichte
der Frihscholastik in keiner Weise beriicksichtigt werden konnten (A. M.
Landgraf, Dogmengeschichte der Frithscholastik, Bd. 1-2, Regensburg 1952-
1953). Die kommenden Auflagen werden sich der Urteile folgender Art
enthalten miissen : « Die christologische Arbeit (bei Thomas und den grofien
Scholastikern) hat iiber die Gedanken des 12. Jahrhunderts sachlich kaum
hinausgefithrt. Dall man mit psychologischen und erkenntnistheoretischen
Kategorien an dem unlebendigen Leibe der Zweinaturenlehre herumarbeitete,
fiihrte zu einer Begriffsmythologie schlimmster Gattung. Der abstrakte und
unlebendige Ansatz der Theorie wurde vollends unertréiglich bei dem Ver-
such, ihn in konkreten Formen auszuprdgen. Das Unlebendige wird doppelt
unlebendig, wenn es sich in die Formen des Lebens kleidet » (III, 420).
Irrefithrend ist der Satz: « Nicht vermoge ihrer sittlichen Wirkungen ist
diese Tat (Tod und Leiden Christi) verschnend, sondern nur durch die
Qualitat des unendlichen Kaufpreises » (III, 444). Thomas betont unauf-
horlich, daB Liebe und Gehorsam, also die sittliche Tat es ist, ohne die
dieser Kaufpreis keine Wirkung hat. Was gerade die Christologie angeht,
so sei hier verwiesen auf die grundlegende Arbeit von Ig. Backes, Die
Christologie des hl. Thomas v. Aquin und die griechischen Viter, Paderborn
1931). Thomas hat nach den Untersuchungen von Backes als einziger
Scholastiker Cyrill von Alexandrien und die griechischen Konzilien in seiner
Christologie herangezogen, er hat als einziger den Wert der griechischen
Katenen erkannt und sich zunutze gemacht, auch vom Standpunkt der
positiv beweisenden Theologie ist Thomas unter den Zeitgenossen der Fiirst
der Wissenschaft, als echte Forschernatur drang er bis zu ersten Quellen
der Christologie vor und hat Cyrill und die Konzilien gleichsam neu ent-
deckt. Gerade die Christologie hat Thomas durch seine eigenen Quellen-
forschungen und Studien neues Blut aus dem Geisteswachstum der griechi-
schen Kirche zugefiihrt (Backes 54 ff.). Die groBen von Seeberg doch miB-
kannten Scholastiker, vor allem Thomas, wollten freilich nicht zunichst
wissen, wie die Lehren der Vorzeit und Gegenwart sich entwickelt haben,
sondern als echte Theologen wollten sie wissen, wie es um das Geheimnis
Christi steht. Die Viter und die Theologen der Vorzeit sollten ihnen den Weg
sichern bei dem Gang in die Tiefe, sollten ihnen Licht spenden im Dunkel
der Geheimnisse. Erkenntnis will er von ihnen gewinnen, aber Erkenntnis
ihres Wortes zur Erkenntnis des fleischgewordenen Wortes (Backes 122).
Das ist das Urteil des griindlichen Spezialisten. Demnach geht es also nicht,
wie Seeberg meint, « um Begriffstheologie schlimmster Gattung ». Freilich,
es stehen sich hier zwei verschiedene Auffassungen von Begriff und der
Aufgabe der Theologie als solche gegeniiber, auf die hier aber nicht nédher
eingegangen werden kann. Aber nicht nur hat Thomas patristisches Neu-
land fiir die Christologie seiner Zeit entdeckt, methodisch Viterstellen
besser verwendet, er hat es auch verstanden, die scholastische Christologie
duBerlich zu erweitern durch neue Fragen und Probleme und vor allem
ihrer innern Struktur etwas vom Geiste und Stil der griechischen Christo-
logie mitgegeben. Er hat also entgegen Seeberg uber die Gedanken des

5 65



12. Jahrhunderts sachlich weit hinausgefiihrt. Aus diesen wenigen Andeu-
tungen moge ersichtlich werden, welche Desideria die katholische Theologie
an kiinftige Ausgaben des Lehrbuches der Dogmengeschichte von Seeberg
anmelden muB.

Es wire aber ungerecht, nach diesen kritischen Bemerkungen nicht auch
hinzuweisen auf das Bemiihen des Verfassers, in seiner letzten Ausgabe die
ihm erreichbare Literatur zu verwenden, und seine positive Bewertung der
katholischen Leistung hervorzuheben. Seeberg gesteht ausdriicklich, die
Gesamtwissenschaft sei der katholischen Theologie und Philosophie zu leb-
haftem Dank verpflichtet sowohl wegen der Zugidnglichmachung bisher un-
bekannter Texte wie auch hinsichtlich der gelehrten Einzelforschungen iber
mannigfache Probleme des mittelalterlichen Geisteslebens.

Moge es dem kiunftigen Herausgeber der DG vergénnt sein, die in-
zwischen noch angewachsenen Einzeldarstellungen in diesem Werke so zu
verwenden, dafBl dieses imposante Lehrbuch der DG einen wesentlichen
Beitrag leiste zum Verstindnis der Konfessionen und so den Weg bereite
zu ihrer Vereinigung. Dem urteilsfihigen katholischen Theologen wird es
aber auch inzwischen gute Dienste leisten.

A. HoFFMANN,

G. Schreiber : Deutsche Wissenschaftspolitik von Bismarck bis zum
Atomforscher Otto Hahn. Im Auftrage des Ministerpriasidenten Karl Arnold.
Herausgegeben von Staatssekretir Prof. Leo Brandt, Heft 6 der Arbeits-
gemeinschaft fiir Forschung des Landes Nordrhein-Westfalen. — Koln 1954.
89 S.

Hochst interessanter Bericht und zugleich berechtigtes Pladoyer fiir
die staatliche Unterstiitzung der wissenschaftlichen Forschung, hie und da
sogar memoirenhaft ausgearbeitet vom bekannten und erfahrungsreichen
Kirchenhistoriker Prialat Georg Schreiber. Der kritische Leser im Ausland,
der etwas Gedédchtnis hat, wird aber hie und da auch ergidnzen miissen,
und fur sich z. B. weiter ausfuhren, wie die katholischen Wissenschafter
Deutschlands in der Wilhelminischen Zeit wegen ihres Mangels an « Vor-
aussetzungslosigkeit » als minderwertig, bzw. fir Professuren an den Staats-
universititen als unbrauchbar betrachtet wurden: da gingen ein Pastor
nach Innsbruck, ein Schniirer und ein Westermayer nach Freiburg in der
Schweiz usw. Gewi3, der vorliegende Bericht wird dem spdteren Bearbeiter
des gleichen Themas die Heuristik erleichtern. Wir vermissen aber hie und
da auch die Memoiren anderer Zeitgenossen, die z. B. bezeugen konnten,
wie Pius XI. den berihmten Prof. Kehr der Mon. Germ. Hist.,, obwohl
Protestant, finanziell unterstiitzte ; wie der gleiche Papst die in Deutsch-
land blockierten Gelder der Kirche z. T. gewissen, von der Regierung im
Stich gelassenen Wissenschaftern iiberwies, usw. Man soll eben die Geschichte
der jiingsten Epoche nicht zu frith schreiben! Immerhin eine sehr lehr-
reiche und lesenswerte Abhandlung.

G. G. MeErssEMaN O. P.

66



Rémische Quartalschrift fiir christliche Altertumskunde und Kirchen-
geschichte. Bd. 48, 1953.

Nach mehr als zehnjihrigem Unterbruch erscheint die 1887 von A. De
Waal ins Leben gerufene, seit 1907 von J. P. Kirch mitgeleitete Zeitschrift
wieder. Als Herausgeber zeichnen das deutsche Priesterkolleg am Campo
Santo und das romische Institut der Gorresgesellschaft, als Schriftleiter
Joh. Kollwitz und Joh. Vincke, beide Professoren in Freiburg i. Br. Damit
wird eine infolge verschiedener Umstidnde leider unterbrochene Tradition
wieder aufgegriffen. Hoffen wir, es gelinge auch dem neuen Rektor des
Campo Santo, Dr. A. Schuchert, jene anregende Umgebung wieder zu
schaffen, aus der so viele Historiker und Archdologen des katholischen
Deutschland, Osterreich, Holland, Luxemburg, der Schweiz, selbst der
Vereinigten Staaten hervorgegangen sind.

Zur Besprechung liegt mir das Doppelheft 3/4 von Bd. 48 vor. An der
Spitze steht ein Aufsatz von Armin Gerkan : Die profane und die kirch-
liche Basilika. Er wirft neue Elemente in die seit Jahrzehnten umstrittene
Frage nach dem Ursprung der altchristlichen Basilika. Der Verfasser lehnt
die beiden heute vordringlichen Losungsversuche ab, jenen von E. Dyggve,
der den christlichen Bau von der profanen Basilika 16st und vom Totenkult,
vom Heroon her ableitet, aber auch jenen, der mit dem Begriff « Christos
Basileus » arbeitend die christliche Basilika sich aus der antiken Saulen-
straBe entwickeln 148t wie L. Kitschelt oder aus der orientalisch-helleni-
stischen Konigshalle wie E. Langlotz. A. van Gerkan geht von der im
zweiten vorchristlichen Jahrhundert entstandenen, vom romischen Westen
aus verbreiteten basilica forensis aus, die im wesentlichen eine gedeckte
Markthalle war, aber kein abgeschlossener Bau, sondern eine in die Tiefe
ausgedehnte Halle, in der eine eigene Langsachse entwickelt wurde. Da sie
im griechischen Mutterland, auf den Inseln der Ageis und in Kleinasien
nicht vorkommt, kann sie nicht hier entstanden sein. Sie mufl im romischen
Westen beheimatet sein, nicht in Rom selbst, sondern im frither helleni-
sierten Siden, wie der Name Basilika vermuten liB8t, moglicherweise in
Syrakus, dem einzigen Konigssitz. Als konigliche Stiftung konnte eine von
Sédulen getragene Markthalle eine « Basilike Stoa » genannt werden. « Basi-
like » mit einem Hauptwort urspringlich nur Eigenname des Vorbildes
konnte mit der Verbreitung Gattungsname werden. Wegen der bevor-
zugten Raumform solcher Markthallen konnte Vitruv die Bezeichnung fir
dhnlich gestaltete Sile in Hiusern verwenden. Bei der profanen Basilika
wiren also drei Begriffe zu unterscheiden, die sich nicht decken : 1. Der
Zweckbau am Markte. 2. Die Raumform des dreischiffigen Saales. 3. Der
Hauptsaal eines Hauses von verschiedener Form, wobei schlieBlich auch
einschifige Raume denkbar wiren.

Im 3. Jahrhundert entsteht gleichzeitig die dreischiffige Synagoge und
die christliche Basilika, jedoch ohne gegenseitige Beeinflussung. Gemein-
sames Vorbild war die profane Basilika. Entscheidend fiir die Losung der
Frage, aus welcher basilikalen Bauform sich die christliche Basilika ent-
wickelt hat, ist das Aufkommen der Bezeichnung. Wir finden sie zuerst

67



fiir Nordafrika um 303 bezeugt (Donatistenstreit), was aber einen fritheren
Gebrauch voraussetzt, d. h. bereits fiir die Hauskirche der vorkonstan-
tinischen Zeit. Diese wird die Form eines Sidulensaales gehabt haben,
brauchte aber nicht dreischiffig gewesen zu sein. Also nicht die basilica
forensis war unmittelbar form- und namengebend fiir das christliche Gottes-
haus, sondern die nach ihr benannte vitruvische Hausbasilika, « der gréBte
Saal, die gute Stube in den gréBten und folglich auch reichsten Hiusern,
die der Christengemeinde jeweils in einer Stadt zur Verfiigung stand ».
Unter den spiteren Typen einer solchen Hausbasilika fihrt der Verfasser
nebst andern ein jingst in der Kyrenaika gefundenes Haus mit groBer
Siulenbasilika (Tafel 9-10) und den stiitzenlosen gottesdienstlichen Raum
der christlichen Hauskirche von Dura an. In der Anmerkung 31 auf Seite 146
weist er auf die stadtromischen Titelkirchen, von denen einige in solchen
Hiusern eingebaut waren und aus kleinen Saalkirchen hervorgegangen sein
dirften. Wir freuen uns iiber diese Bestitigung der von J. P. Kirsch (der
zwar nicht genannt wird) stets vorgetragenen und durch seine Schiiler
weiter begriindeten Auffassung vom Ursprung der romischen Titelkirchen.

Van Gerkans Losung wird jedenfalls der geschichtlichen Entwicklung
gerechter als die seiner Partner. Sie erklirt die Bezeichnung « Basilika »
und das Aufkommen dieser Bezeichnung gut. Ob andere Bauglieder der
Basilika wie die Apsis, die Uberhohung des Mittelschiffes mit dem vielen
Oberlicht, das Atrium, deren Bedeutung man nicht unterschitzen darf, hin-
reichend aus der Hauskirche oder -basilika allein erklart werden koénnen,
ist weniger einleuchtend. In der Hauskirche von Dura fehlen jedenfalls
Apsis, Sdulenstiitzen, Oberlicht. Das Atrium kann man im innern Hofe
vorgebildet sehen.

Helmut Hucke gibt in seiner kleinen Monographie auf dem Weg der
literarischen Zeugnisse einen Uberblick iiber die Entwicklung des christ-
lichen Kultgesanges zum gregorianischen Gesang. Er wird vorab den Musik-
beflissenen und Liturgikern willkommen sein. Man fragt sich, warum die
griechischen Texte nach der lateinischen Ubersetzung zitiert werden und
man ist unangenehm berihrt von der Benutzung unkritischer Ausgaben wie
z. B. jener des Cdsarius von Arles in der Patrologie von Migne. J. Vincke
schreibt iber die Anfinge der Pépstlichen Provisionen in Spanien und
H. Hoberg uber die Antrittsdaten der Rotarichter von 1566-1675.

Msgr. P. Krieg entwirft in seinem quellenmidBig gut belegten Aufsatz
das Bild von Hans Hoch aus dem Kanton Luzern, der im 17. Jahrhundert
als Offizier der papstlichen Schweizergarde einer der begehrtesten Fremden-
fithrer war, wie es die in vier Binden aufbewahrten Widmungen dankbarer
und angesehener Romreisenden beweisen. Hoch hat auch das Bilderwerk
des Giacomo Lauro neu herausgegeben.

Das Heft schlieBt mit Kurzberichten iiber archiologische Funde und
Forschungen in bzw. iber Rom, Monte-Cassino, Syrakus, Vatikanstaat,
Mailand und Ravena. Die Bebilderung ist reich und sorgfiltig.

O. PERLER.

68



Georg Schreiber : Das Weltkonzil von Trient. Sein Werden und Wirken.
GroBoktav, 2 Bde. Lxxxvi-1118 Seiten, geb. in Leinen 56 DM ; brosch.
48 DM. Herder, Freiburg i. Br., 1951.

C’est I’Allemagne catholique qui a commencé, il y a un demi-siécle
environ, la publication des actes du concile de Trente. Pour célébrer ce
cinquantenaire, Mgr Schreiber a eu l'idée non pas de nous donner une
histoire proprement dite du concile — puisque l'entreprise, qui doit com-
porter quatre volumes (dont le premier seul a paru pour l'instant, en 1949,
et en 2¢ édition, en 1951) a été confiée par la Gorres-Gesellschaft & M. Hubert
Jedin —, mais de formuler, en chapitres de 20 a 50 pages chacun, indé-
pendants les uns des autres, un certain nombre de conclusions qui se
dégagent des sources mises maintenant a la disposition des historiens.
Mgr Schreiber s’est entouré d’une pléiade de collaborateurs — 37 en tout —
qui, pour compléter leurs informations, ont encore eu recours, au besoin,
aux archives diocésaines et compulsé les constitutions synodales ainsi que
les proces-verbaux des visites pastorales du XVIe siecle. Le résultat, ce
sont ces deux gros volumes ! d’environ 600 pages chacun, et qui en com-
porteraient encore bien davantage si le tiers au moins des paragraphes
n’était pas imprimé en petits caractéres.

Le 1er tome examine un certain nombre de problémes doctrinaux
discutés par les Péres de Trente. On nous rappelle, pour chacune des ques-
tions étudiées, comment elle se présentait au cours des siécles précédents,
les opinions émises a son sujet au concile et la définition qui a mis un terme
a la discussion.

Mgr Steffes S. J. fait ressortir le soin avec lequel les Péres ont précisé
le rapport qui existe entre la nature et le surnaturel. Nous avons parti-
culiérement gofité le travail, trés irénique de ton, de M. le professeur Edouard
Stakemeier 2, Il montre que, sur plus d’'un point, 'opinion protestante a
été prise en considération & Trente ; il souligne les efforts déployés par des
auteurs réformés pour présenter avec une rigoureuse objectivité divers
aspects de l'histoire de la théologie. Il fait remarquer que, contrairement
a ce que désiraient les Espagnols, contrairement aussi a ce qui avait eu lien
au cours des premiers siécles, les protestants n’ont pas été, a Trente, I'objet
d’'une excommunication nominale. Le P. Schierse S. J., s’occupant du pro-
bléme de la certitude du salut, note en passant que Catherin était, au
concile, le meilleur connaisseur du Protestantisme (p. 155). Le P. Valens
Heyneck O. F. M. raconte les interminables échanges de vues qui ont été
nécessaires pour aboutir a cette conclusion que, dans la réception du sacre-
ment de pénitence, l'attrition suffit. Le professeur Karl Hofmann insiste
sur la fidélité a la tradition observée par le concile et montre combien
d’articles du Code de Droit canonique ne font que reprendre ses décisions.

! que nous n’avons regus que l'année derniére, ce qui explique l'apparent
retard de ce compte rendu.

2 Auteur, sur la question qu’il étudie ici, de plusieurs articles et d'un
ouvrage . Das Konzil von Trient viber die Heilsgewifheit 1947. 11 a, en téte du
volume qui nous occupe, consacré une dizaine de pages 4 la convocation du concile.

69



M. le professeur Hermann Conrad fait l'histoire de l'introduction, dans
les diverses législations, du mariage civil, lequel n’est autre chose, explique-
t-il, que la sécularisation de la doctrine tridentine du mariage ; I’évolution
a commencé chez les Gallicans qui, les premiers, ont séparé la notion de
contrat de celle de sacrement. Examinant la littérature pieuse issue des
définitions du concile, le P. Aloys Schrott S. J. fait cette remarque que
si la dévotion en a recueilli des fruits appréciables, elle a par contre perdu
en profondeur : ainsi l'assistance a la messe est devenue trop exclusivement
une « messandacht » et pas assez une participation a l'offrande de la part
des fidéles (p. 352). Abordant un probléeme plus spécial, le professeur
Friedrich Stegmiiller étudie la doctrine de la grice de Dominique Soto,
que les deux écoles rivales se sont efforcées de tirer chacune de son coté ;
et pour mieux préciser ’enseignement du célébre professeur de Salamanque
sur la nature du péché originel, il a pris la peine d’utiliser également ses
écrits inédits. Le P. Jungmann consacre quelques pages au renouvellement
de la liturgie, Mgr Allgeier au réle joué par Ricardus Cenomanus dans la
question de la Vulgate ; Mgr Schreiber étudie l'art baroque et M. le pro-
fesseur Fellerer, la musique d’église. Le P. Théodore Schwegler d’Einsiedeln
expose la participation de la Suisse au concile, tandis que M. Charles Mes-
senger examine l'influence réciproque de ce dernier sur 1'Angleterre et de
celle-ci sur le concile (p. 475, lire Jules III au lieu de Jules II).

Le second volume passe en revue onze des diocéses d’Allemagne pour
caractériser leur situation religieuse au début du XVIe siécle, pour marquer
la part prise par leurs évéques au concile (on sait que, sauf durant la deuxiéme
période, ils y furent peu nombreux) ou enfin pour montrer comment les
décisions de Trente ont été appliquées, spécialement en ce qui concerne
I’établissement des séminaires et l'organisation des visites pastorales. Ce
schéma n’a pas été suivi intégralement par chacun des auteurs : ils insistent
plus spécialement sur I'un des points, rarement sur les trois. Mais ce qu'ils
disent sera particuliérement apprécié, parce que nouveau pour le grand nom-
bre des lecteurs. On retrouve dans ces pages des évéques dont le role avait
déja été signalé au T. I, alors qu'’il était question de 1'é¢laboration des for-
mules dogmatiques. Le chapitre consacré au dioceése de Constance fournit a
I'auteur — le professeur Hermann Tiichle — l'occasion de parler de la
Suisse. A plusieurs reprises, spécialement dans les dioceéses de Wurzbourg,
de Bamberg, d’Augsbourg, de Mayence et de Munster, on rencontre le
P. Canisius, en train de visiter les maisons allemandes de la Compagnie,
mais aussi de conférer avec les évéques. Marquante est également l'activité
du nonce Bonhomini, et I'on comprend combien fut bienfaisante l'influence
de ces deux apodtres et précieuse leur intervention, en constatant que plus
d’un évéque était hésitant quant & la doctrine ou répréhensible dans sa
conduite, et en se rendant compte que des diocéses aujourd’hui profondé-
ment catholique étaient, au XVIe siécle, & deux pas de passer a la Réforme.
Des évéques, méme parmi les meilleurs, n’étaient pas encore prétres au
moment de leur intronisation, et cela jusque dans la seconde moitié du
XVIe siécle : a Bamberg, ce n’est qu’en 1566 que Veit de Wiirtzburg se
décida a recevoir la prétrise et la consécration épiscopale (II, p. 121), et

70



pendant un demi-siécle, de 1575 a 1623, le diocése d’Osnabriick eut A sa
téte des protestants! (II, p. 373).

Les sept derniers chapitres du second volume nous entretiennent des
principaux ordres religieux, pour décrire leur comportement moral avant
le concile, mais surtout pour signaler la part prise a Trente par leurs théolo-
giens ; c’est ainsi que, dans le chapitre consacré aux Prémontrés, il est
longuement question de Nicolas Pseaume, et de Jérdme Seripando dans
celui des Augustins. Ces derniers moins nombreux & Trente, que les Tho-
mistes et les Scotistes, étaient par contre étroitement unis, si bien qu'il
faut admettre la présence, au concile, d’une école augustinienne (II, p. 527).

Dans ces chapitres, il y a, tout naturellement, des redites par rapport
au premier volume. Par contre, nous sortons a l'occasion de 1’Allemagne :
non pas encore avec les Bénédictins, mais avec les Cisterciens, qui sont
principalement des Frangais, et les Franciscains, des Espagnols, tandis que
les nombreux Dominicains énumérés par le P. Walz appartiennent & diffé-
rents pays. Des Capucins, il est dit que leur role a été modeste a Trente,
mais qu’ils ont préché d’exemple et que, avec les Jésuites, ils sont princi-
palement les « Ordres réformés » du XVIe sieécle (II, p. 551).

Nous n’avons pas mentionné chacun des 39 chapitres de l'ouvrage :
plusieurs, au surplus, embrassent des sujets assez disparates; mais nous
tenons a relever la longue introduction par laquelle débute le T. I : c’est
une vaste synthése due & Mgr Schreiber qui groupe, par paragraphes nette-
ment délimités, une série de faits puisés dans les deux volumes dont il a
été l'initiateur et empruntés plus encore au trésor de sa vaste érudition.
C’est donc une sorte de résumé de l'ouvrage tout entier, 1'énoncé de ce qu'il
contient, mais aussi, nous semble-t-il, de ce qu'il faudrait y ajouter pour
qu'il répondit complétement au titre qu’'on lui a choisi.

La bibliographie est, & quelques exceptions prés, essentiellement de
langue allemande, ce qui va d’ailleurs de soi pour certains chapitres, étant
donné le sujet qu’ils traitent. M. Jedin, énumérant les travaux parus a
I'occasion du centenaire, est le seul a parler du livre du chanoine Cristinai
sur le concile de Trente (cf. cette Revue, 1949, p. 70 sq.). Il lui reproche
d’avoir écrit davantage I'histoire des résultats du concile que celle de son
évolution interne et il lui objecte de n’avoir pas fait sufisamment ressortir
le parallélisme existant entre les délibérations des Péres d’une part et la
préoccupation de la réforme catholique de l'autre. Aucun des auteurs des
chapitres 6, 7 et 9 ne signale les articles qu’avait fait paraitre le P. Cavallera,
dans le Bulletin de I'Institut catholique de Toulouse au cours des années
1913 & 1918, 1923 a 1938 et 1943 & 1946, sur les sujets dont ils s’occupent :
les définitions de Trente sur le péché originel, les sacrements, la contrition
parfaite et l'attrition, la justification, etc. Les rapports entre savants catho-
liques, paralysés par la guerre et l'aprés-guerre, ne reprennent, en effet,
que peu a peu. Au surplus, ainsi que le dit Mgr Schreiber, I'impression du
présent ouvrage a duré trois ans : le manuscrit était en somme déja terminé
en 1948.

Nous avions fait remarquer, en rendant compte du livre de M. le chanoine
Cristiani, que, necessairement, l’auteur d’un ouvrage de ce genre s’intéresse

1



particuliérement a son pays : M. Cristiani soulignait spécialement le réle
joué au concile par la France, mais aussi par 1'Italie. Mgr Schreiber et ses
collaborateurs s’intéressent surtout a 1’Allemagne, pour regretter a l'occa-
sion (T. II, p. 5) que, dans les décrets relatifs a la réforme, on n’ait pas
sufisamment tenu compte de la situation de leur pays. Encore une fois,
cette remarque n’est pas un reproche : nous voulons bien plutét indiquer
par 1a que les deux ouvrages se complétent et qu’il en faudra d’autres encore
avant de pouvoir écrire une histoire définitive du concile de Trente et de
ses résultats.
L. WAEBER.

Hubert Jedin : Joseph Greving (1868-1919). Katholisches Leben und
Kimpfen im Zeitalter der Glaubensspaltung, H.12. — Miinster i. W,,
Verlag Aschendorff, 1954. 1v-65 S., 1 Abb. DM 3.60.

Der angesehene Bonner Kirchenhistoriker bietet in dieser Schrift eine
den Begriinder der hervorragenden Schriftenreihe « Reformationsgeschicht-
liche Studien und Texte » und des groBen, wissenschaftlichen Unternehmens
« Corpus Catholicorum » ehrende Biographie, wobei er mit weitem Blick
auch die verschiedenen Stromungen in der katholischen Forschung der
Reformationszeit aufzuzeigen versteht. Fesselnd und geistvoll geschrieben,
gibt die Schrift in vieles Einblick, nicht nur in das trotz bitterer Ent-
tiuschungen treu festgehaltene wissenschaftliche Streben Gs., der einen in
seiner Vollstindigkeit seltenen Briefwechsel hinterlieB. Wieviele personliche
Beziehungen zu bedeutenden Gelehrten leuchten da auf! Man lese einmal,
wie und wofiir Pastor den jungen Gelehrten zu gewinnen suchte (2 f.), oder
man verfolge die heute seltsam anmutende Diskussion Uber die Verwendung
des Begriffs Reformation katholischerseits (12-14) ! Wie gerecht Jedin auch
in schwierigeren Fragen urteilt, erhellt aus seiner Wirdigung des Ver-
hiltnisses Gs. zu seinem Lehrer, dem bedeutenden und streitbaren Kirchen-
historiker Heinr. Schrors, das ohne Schuld des Schiilers in einer tragisch
berithrenden Entfremdung endete.

Ungemein sympathisch erscheint das ehrliche Streben Gs. nach Zusam-
menarbeit mit protestantischen Gelehrten. Das war damals durchaus keine
Selbstverstindlichkeit, Wir mochten hier seine freundschaftlichen Bezie-
hungen zu Otto Clemen und besonders zu Walter Kéhler hervorheben. Aus
brieflichen AuBerungen W. Kohlers erfahren wir, daB3 er sich nach dem
Ausbruch des 1. Weltkriegs in Zirich nicht mehr recht wohl fiihlte. Er
klagte iiber die Enge der Verhiltnisse und die geringe Horerzahl (zeitweise
nur 31 Studierende in der ganzen FFakultdt). Er strebte nach Deutschland
zuriick, hatte aber als Liberaler vorerst kaum Aussichten (35 f.). Wie sich
W. Kohler die Zusammenarbeit zwischen katholischen und protestantischen
Gelehrten dachte, beleuchtet Jedin durch ein Zitat aus einem Brief an
Gr. vom 4.5.1913, das allgemeine Beachtung verdient, wie librigens auch
die Erorterungen iiber den heftig umkimpften Antimodernisteneid (34 {.).
Mit Recht fordert Jedin eine auf geistesgeschichtlichem Hintergrund auf-

72



gebaute Biographie Freih. Ludw. v. Hertlings, dessen fruchtbare Anregungen
auch im Leben Gs. sichtbar hervortreten.

Diese Wiirdigung eines verdienten katholischen Gelehrten ist nicht
nur von warmer Anteilnahme am menschlichen Geschick Gs. durchpulst,
sondern auch von tiefer Einsicht in wesentliche Belange katholischer Wis-
senschaftspflege getragen. O. VASELLA.

Angelus Walz O. P. : Thomas von Aquin. — Thomas-Morus Verlag,
Basel 1953. 152 S.

Ce livre est une adaptation de l'ouvrage (San Tommaso d’ Aquino, Studi
biografici sul Dottore Angelico, Rome 1946) dans lequel le P. Walz, professeur
a I’Angélique, avait condensé les conclusions nouvelles acquises au cours
des quarante derniéres années au sujet de la vie de saint Thomas d’Aquin.

Spécialisé dans I'histoire de l'ordre dominicain, 1'auteur, basé sur ces
travaux récents et surtout sur ses propres recherches, redresse a 1’occasion
des allégations qu'il estime erronées. Ainsi il est faux que, du c6té paternel,
saint Thomas ait été apparenté a Frédéric II, et, du c6té maternel, a la
Maison d’Anjou. Il incline & placer sa naissance en 1225. C'est en 1230 qu'il
fut admis, comme oblat, au Mont-Cassin, monastére dont sa famille
escomptait qu’il deviendrait un jour I’abbé. Il le quitta en avril 1239, pour
s'inscrire comme éléve a l'université de Naples, rouverte cette année-la,
apreés sa suppression par Frédéric II. Il entra chez les Dominicains au début
de 1244, et c’est a la fin avril ou au début de mai de la méme année qu'il fut
arrété par ses fréres et enfermé au chateau de Montesangiovanni durant un
an et demi (et non pas trés peu de temps seulement, comme le pensait le
P. Mandonnet). Délivré en été ou automne 1245, il fut ramené a Naples
puis envoyé a Rome. Il n'a pas étudié¢ a Paris, mais seulement a Cologne,
ou il arriva vraisemblablement en 1246. Albert le Grand, alors & Paris, ne
regagna la cité rhénane que deux ans plus tard. Saint Thomas s’était fami-
liarisé avec Aristote durant les quatre années passées a Naples. Par saint
Albert, il fut mis en contact avec Platon, en passant par le pseudo-Denys.
L’éléve était déja en train de surpasser le maitre et, simple bachelier, il
commenga, sous la conduite de son professeur, un enseignement qu'il pour-
suivit a Paris, au plus tard, dés septembre 1257, d’abord comme bachelier
encore, puis comme maitre en théologie. Il quitta la grande cité univer-
sitaire a la fin de 1260 ou au début de 1261, pour aller a Rome, ou il occupa
une chaire, non pas, vraisemblablement, a l'université itinérante d’'Inno-
cent IV, mais au couvent des Iréres Précheurs. Il séjourna ensuite a
Orvieto. Il est de nouveau a Rome en 1265. Puis se place, & partir du début
de 1269, son deuxiéme séjour a Paris. Enfin, dés I'automne 1272, il est &
Naples, qu’il quitte pour se rendre au concile de Lyon. Tombé malade au
chiteau de Maenza, propriété d’une niéce chez laquelle il s’était arrété pour
se reposer, il est transporté au couvent cistercien de Fossanova, ou il meurt
le 7 mars 1274%.

La vie de saint Thomas, dont on croirait, a le lire, qu’elle s’écoula calme
et paisible au sein d’'une époque tranquille, fut en réalité fort mouvementée,

73



surtout au sens étymologique du mot. C’est avec intérét qu'on en suit le
cours, établissant, par l'imagination, des contacts entre les ccuvres qu'il
nous a laissées et les événements qui leur ont servi de cadre, mais auxquels
lui-méme ne fait que de si rares allusions. Il est ordonné prétre a Cologne,
au moment de la pose de la premiére pierre du dome, dont il aura vu surgir
de terre les commencements. Il se trouve a Paris alors que vient de se
rallumer la querelle entre les réguliers et les séculiers et que, de la part de
ces derniers, son enseignement, comme celui de saint Bonaventure, est
I'objet de vives contestations. C’est & cette époque troublée, de 1252 & 1257,
qu'il rédige son commentaire sur les Sentences. C’est a Orvieto qu'il termine
(1264-65) le Contra gentiles.

Le jugement que porte le P. Walz sur saint Thomas est guidé par le
souci d'une stricte impartialité. S'il souligne I'inestimable valeur des écrits
philosophiques et théologiques du saint docteur, il reconnait qu’il est par
contre moins heureux comme poete, qu’il s’agisse du Pange lingua (reprise
du Pange lingua gloriosi proeltum certaminis, incontestablement meilleur),
du Sacris solemniis et du Verbum supernum (empruntés au bréviaire cis-
tercien) ou encore du Lauda Sion, imitation d’'un poéme d’Adam de Saint-
Victor ; et c’est précisément parce que I’Adoro fe est de 'meilleure venue,
qu’on hésite a la lui attribuer. Sur la véritable nature de la doctrine de Siger
de Brabant, le P. Walz partage 1'opinion de M. van Steenberghen. Il accepte
par contre les conclusions du P. Mandonnet quant aux Opuscules, les seuls
écrits attribués a saint Thomas au sujet desquels puisse se poser le probléme
de leur |au'thenticité. Il fait remarquer que la rédaction volontairement
concise de la Somme théologique en fait par endroits I’'une des ceuvres du
docteur angélique les plus difficiles & comprendre, et il ajoute que nombre
de commentateurs, qui ont essayé¢ de préciser le sens des articles discutés,
ont eu le tort, méme les meilleurs et y compris Cajetan, de ne pas assez
chercher 4 expliquer saint Thomas par saint Thomas lui-méme. Cette impar-
tiale objectivité de l'auteur est une garantie de plus du succés du petit
volume qu'il a voulu mettre entre les mains des étudiants avant tout, pour
leur fournir 'essentiel de ce qu'il importe de savoir sur la vie du docteur
angélique en abordant 1'étude des monuments dont il a doté la théologie.

L. WAEBER.

Dr. Georg Schwaiger : Kardinal Franz Wilhelm von Wartenberg als
Bischof von Regensburg (1649-1661). Miinchener theologische Studien, I.
Historische Abteilung, VI. — Munich, Ed. Karl Zink, 1954. In-8°, xviII-
329 pages. DM 18. —.

On manque encore de bonnes monographies sur la période de la réforme
et de la reconquéte catholiques en Allemagne, au XVIIe siécle. L'évéché
de Ratisbonne, par exemple, n’avait guére fait 1’objet d’études approfondies
au dela de 1507, date ou s’'arrétait 1'histoire des évéques par Ferdinand
Janner. Or ce siége avait connu l'une des figures les plus typiques de 1’époque,
celle du cardinal Frangois-Guillaume de Wartenberg (1593-1661). C’est dire
I'intérét de la dissertation doctorale que G. Schwaiger vient de présenter

14



et d’éditer a Munich sur l'épiscopat a Ratisbonne de ce grand homme
d’Eglise. L’étude est presque entiéerement conduite d’aprés les sources manus-
crites de 1'évéché, et de quelques autres dépdts d’archives. Les sources
imprimées sont peu nombreuses. L’auteur en a tiré une histoire vivante,
sympathique, de son héros. Il n'a pu éviter, a propos de I'étude qu'il avait
entreprise et limitée a la période de I'épiscopat de Wartenberg a Ratisbonne,
d’esquisser aussi d’autres parties de son activité. Et c’est pour nous tout
avantage.

Wittelsbach, cousin du prince électeur de Baviére, Frangois-Guillaume,
avait connu la géne durant son enfance, au milieu de ses nombreux fréres
et sceurs, par suite de la mésalliance et de la mort prématurée de son pére,
le duc Ferdinand de Baviére. Mais il avait hérité de sa race le tempérament
d’un conducteur d’hommes et la conviction d’une mission regue de Dieu
pour maintenir ou ramener a la vraie religion les chrétiens qu’on lui confierait.
Ses études a Ingolstadt et 2 Rome, ol il s'attacha désormais aux Jésuites,
achevérent sa formation de réformateur catholique selon les normes du
concile de Trente. Agé de 32 ans, il était vraiment mar quand, en 1625, on
lui transmit 1'évéché d’Osnabriick, que des prédécesseurs inclinés vers le
protestantisme avaient laissé pénétrer par I’hérésie. Evéque et souverain,
il exerga aussitot toutes les activités de sa charge en vue de ramener ses
administrés a la pure foi catholique, cependant qu’en qualité de commissaire
impérial il appliquait 1'édit de restitution pour la Basse-Saxe avec une effi-
cacité qui choque parfois notre sentiment de respect des consciences. Cumu-
lant son évéché avec ceux de Verden (1630) et de Minden (1632), il en fut
chassé en 1633 par l'occupation suédoise (jusqu'en 1648). Mais dés 1636
il était coadjuteur de ’évéque de Ratisbonne, dont il occupa définitivement
le siege en 1649. Cependant, de 1633 a 1649, il ne cessa de travailler, en liaison
avec les négociateurs de Westphalie, a récupérer son diocése d'Osnabriick.
S’il ne put sauver la-bas la souveraineté ecclésiastique qu’a titre personnel
(le territoire devant étre, aprés sa mort, alternativement gouverné par un
protestant et par un catholique), du moins put-il y rentrer dés 1650 et y
replanter solidement 1'Eglise. A Ratisbonne il retrouvait un évéché profon-
dément ruiné par la guerre de Trente ans. Au cours de trois longs séjours
(1650, 1652-1655, 1659-1661), il s’occupa de ranimer les institutions et
d’exciter la vie rteligieuse avec une efficacité remarquable. Dés 1650 il ras-
sembla ses prétres en synode (il recommenga en 1660) pour leur communiquer
son élan de réforme morale, intellectuelle et pastorale. Le séminaire S. Wolf-
gang, constitué depuis 1637, devint la pépiniére voulue par le concile de
Trente ; son action sur les religieux, sur les écoles, sur la presse, sur le culte,
ses visites canoniques du diocese ou il ne négligea pas la moindre paroisse
(1654-1658) lui permirent de réveiller la vie morale et spirituelle de la popu-
lation. Cependant il manifestait la méme activité dans le gouvernement
temporel de sa principauté et dans son réle A l'intérieur de I’Empire. Il
avait bien mérité de I'Eglise quand il regut le chapeau de cardinal des mains
d’Alexandre VII en 1659. En une période moins tragique pour le catho-
licisme que la guerre de Trente ans, il elit eu dans son propre pays le rayon-
nement d’'un Charles Borromée. M. H. Vicaire O. P.

75



Jean-Marie Theurillat : L’Abbaye de Saint-Maurice d’Agaune. Des
origines a la véforme canoniale. 515-830. — Grand format, 126 p. 6 fr., chez
I’auteur, abbaye de Saint-Maurice, Valais.

M. le chanoine Dupont-Lachenal avait publié¢, en 1929, un premier
volume d’une histoire des abbés d’Agaune. Il ne dépassait pas ce que 1'on
peut appeler la préhistoire de 1’abbaye, c’est-a-dire les siécles qui ont précédé
la fondation proprement dite du monastére en 515. M. le chanoine
Theurillat a entrepris de poursuivre la tiche. Il a fait de ses recherches
I'objet de sa thése de doctorat & I’Ecole des Chartes. Publiée dans Vallesia
de 1954, elle a paru ensuite en tirage a part.

L’auteur se proposait tout d’abord de conduire ses investigations
jusqu’a la fin du XIIIe siécle, soit jusqu’au moment ou les chanoines régu-
liers abandonnent la « régularité, pour vivre dans un état voisin de celui
des chanoines séculiers ». Il a di, en cours de route, restreindre son sujet,
reprendre d’une part, sommairement, le probléme du martyre de saint
Maurice et de ses compagnons, mais s’arréter d’autre part un peu avant
le milieu du IXe siécle.

Le travail est divisé en deux parties. Dans la premiére, de beaucoup
la plus longue, M. le chanoine Theurillat examine les sources. Voici quelques-
unes de ses conclusions : Contrairement a M. B. Krusch et a Mgr Besson,
il ne pense pas que ce soit la recension longue de la Vita Severini qui soit
primitive, ou, plus exactement, il n’est pas démontré que la recension
bréve soit un résumé de la Vie -— de peu de valeur — rédigée a la fin du
VIIIe siécle. La Regula Tarnatensts n’a rien a faire avec Agaune. Contre
M. Krusch, qui plagait la Vita abbatum Acaunensium au 1Xe siécle, il estime,
avec Mgr Besson, qu’elle est contemporaine du 4¢ abbé (entre 523 et 526).
Le « Catalogue des douze abbés » est également une source ancienne et
excellente. On peut en dire autant de la « Chronique » du IXe sié¢cle, tandis
que 1' « Acte de fondation » (que M. Theurillat publie, pp. 75 & 82) ne date
que de I'époque carolingienne (fin du VIII¢ ou début du IXe siécle).

Dans la deuxiéme partie, I'auteur énonce ses conclusions : Vu I'étran-
glement de la vallée, il n'y eut jamais, a 1’époque romaine, de bourg
important a Agaune, qui était uniquement une station militaire et doua-
niere. La localité désignée sous le nom de Tarnaiae dans l'Intinéraire
d’Antonin se trouvait a I’emplacement actuel de Massongex. « A la fin
du IIIe siecle, un important contingent de soldats romains, appartenant,
dit-on, a une légion thébaine, campait dans la plaine qui s’étend d’Agaune
a Octodure, lorsqu’un ordre de l'empereur Maximien, incompatible avec
la foi de ces soldats chrétiens, provoqua le massacre de la troupe » (p. 96).
Ces martyrs furent probablement enterrés dans une fosse commune, dans
la plaine de Verolliez, a 2 km. en amont de Saint-Maurice. L'évéque Théodore
les fit exhumer et transporter & Agaune, localité qui dut a cette initiative
de ne pas disparaitre, lorsque, un peu aprés, soit vers 400, les troupes romaines
abandonneérent la ligne du Rhin pour rentrer en Italie. Théodore construi-
sit en leur honneur un petit sanctuaire adossé au roc, écrit Eucher. « Les
traces de taille retrouvées dans le rocher, les fondations et les formae romaines

76



découvertes ne paraissent laisser subsister aucun doute sur I’emplacement
de ce premier sanctuaire. Cette découverte peut bien étre considérée comme
I'une des plus importantes qui aient été faites en ce siecle dans le domaine
de l'archéologie religieuse au nord des Alpes » (p. 97).

Trés tot, dés Théodore probablement, quelques clercs se fixérent a
Agaune pour le service des peélerins et des malades, et les fouilles récentes
ont, semble-t-il, permis d’identifier leur demeure primitive ainsi que les
batiments qui s’y substituérent au Ve siécle. Ce n’était cependant pas encore
un monastére proprement dit : la fondation de ce dernier remonte a Sigis-
mond, qui institua a cette occasion a Agaune la laus perennis, assurée par
un certain nombre de furmae.

Les moines durent s’enfuir lors de l'invasion des Lombards. Le roi
Gontran reconstruisit le monastére saccagé. Ces largesses royales n’étaient
toutefois pas toujours désintéressées : si l’abbaye demeura indépendante
sous les Mérovingiens, & 1'époque carolingienne par contre, tout d’abord
trois des abbés au moins ont ¢été en méme temps évéques de Sion : tel
notamment ce Willicaire, qui devint en outre évéque de Sens et dont on
a voulu, a tort, faire deux personnages distincts. Cette union, imposée a
I’abbaye, qui ne cessa de réagir et méme parfois violemment, n’a peut-étre
« pas été étrangére aux difficultés qui amenérent les religieux a refuser la
régle monastique au temps des réformes de Louis le Pieux et de Dom Benoit
d’Aniane. » Ce dernier voulait ramener les monastéres & la régle de saint
Benoit et par conséquent en retirer les abbés séculiers et méme laiques
que le roi y avait placés. C’elit été priver ce dernier de l'aide militaire qu'il
en pouvait attendre. Ainsi naquit ce compromis, contre lequel Benoit
d’Aniane ne cessa de protester, d’'un monastere de canonici sans vie commune
et sans vceu de pauvreté.

M. le chanoine Theurillat a été amené A parler fréquemment en note
des fouilles récentes entreprises a Saint-Maurice sous la conduite de M. Louis
Blondel. Il consacre quelques pages aux monuments épigraphiques ainsi
qu’aux piéces qui font I'’exceptionnelle valeur du trésor de I’abbaye et qu'il
reproduit en hors-texte. Ces photographies ajoutent encore a la valeur
de son étude, qui ne mérite que des éloges pour la minutie avec laquelle
elle est conduite, 1'étendue des recherches qu’elle suppose et l'esprit avec
lequel I'auteur a examiné les problémes rentrant dans le cadre qu'il s’était
tracé. Sur le martyre de saint Maurice et de ses compagnons, il s’arréte
a la solution qui semble devoir étre celle d’'une sage et prudente critique ;
il a fort bien présenté la question, souvent insuffisamment précisée, de
la réforme de Benoit d’Aniane, et sur le probleme délicat des rapports
entre ’abbaye et 1’évéché de Sion, il porte une appréciation aussi nette que
pondérée, celle qu’impose 1'étude objective des textes.

L. WAEBER.

77



André Donnet : Guide artistique du Valais. Sion, éditions Fipel, 1954.
xL-126 pages, illustré de 32 plans de localités et de monuments; broché
toile Fr. 4.50. — Edition allemande Walliser Kunstfiihrer, traduction de
M. le Dr Anton Gattlen, bibliothécaire adjoint & Sion.

C’est une mine énorme de renseignements que renferme ce petit
volume : tout d’abord la liste chronologique de tout ce que le Valais con-
tient d’important en fait d’architecture, de sculpture, de peinture, d’orfé-
vrerie, de vitraux, depuis 1'age préhistorique jusqu’a nos jours. Puis, en
suivant cette fois-ci l’ordre géographique, allant de l'ouest a l’est, 'auteur
reprend, du val d’Illiez jusqu’a la vallée de Conches, tous les districts, leurs
~cités, leurs villages, énumérant leurs richesses, aussi bien en art profane
que religieux. Ces pages, que M. Donnet intitule « itinéraires », forment
I'essentiel du volume. On y trouve, mentionné en termes aussi concis que
possible, tout ce qui mérite I’attention du touriste qui ne veut pas se con-
tenter de traverser le Valais et n’en voir que l'essentiel. Dans le texte sont
en outre insérés les plans des villes, grandes et petites, des chiteaux, des
églises présentant un intérét archéologique.

M. Donnet a tenu A visiter, au cours de trois étés successifs, tous les
sanctuaires dont il parle, méme les plus petits et les plus reculés, et c’est
parce qu’il ne lui a pas été possible de monter jusque dans les alpages, qu’il
a laiss¢ de coté, en partie, provisoirement du moins, les chapelles les plus
haut placées, d’ailleurs fort peu nombreuses. C’est le seul regret que l'on
puisse formuler,

M. Donnet, historien averti, archiviste et bibliothécaire cantonal, ne
cache pas la surprise qu’il a éprouvée en voyant tout ce que son canton
renferme de trésors encore presque inconnus. C’est la constatation que
fera a bien plus forte raison le lecteur étranger, l'historien de l'art, le
touriste en particulier, qui ne saurait trouver, pour le conduire dans ses
pérégrinations, un guide plus s@r, plus précis, plus complet que celui que
M. Donnet vient d’offrir a ses compatriotes et a tous les amis du Valais.

L. WAEBER.

Oskar Vasella : Abt Theodul Schlegel von Chur und seine Zeit (1515-
1529). Kiritische Studien iiber Politik und Religion in der Zeit der Refor-
mation (= Beiheft 13 zur Zeitschrift fiir schweizerische Kirchengeschichte).
— Universititsverlag Freiburg (Schweiz) 1954. xvi1-375 S. Fr. 13.50.

Seit seiner Dissertation tuber das Churer Predigerkioster und seiner
Habilitationsschrift, welche die Bildungsverhiltnisse des vorreformatorischen
Klerus im Bistum Chur untersucht, hat Vasella mit Vorliebe die Refor-
mationsgeschichte der III Binde erforscht. Nun legt er in seinem statt-
lichen Band von 375 Seiten die Frucht langjahriger Quellenforschung und
kritischer Vorstudien vor.

Wie V. im Vorwort bemerkt, kann es sich nicht um eine landliufige
Biographie des Abtes von St. Luzi handeln, da kaum personliche Zeugnisse
vorliegen und nur wenig Quellen tiber die Stiftsgeschichte sich dulern. Was

78



wir iiber den in Chur aufgewachsenen Davoser, seine Versippung mit ein-
fluBreichen Familien wie den Beeli, seine humanistischen Studien in Tibingen
und Heidelberg, seinen Eintritt in den Primonstratenserorden und seine
rasche Wahl zum Abt wissen, bleibt irgendwie fragmentarisch. Uber seine
duBere Erscheinung ist nichts uberliefert, auBer man wollte den von den
Neuerern geprigten Ubernamen « Cacabus » (= Bratpfanne) auf eine unter-
setzte Statur beziehen.

Aus diesem Grund, noch mehr aber, weil Abt Schlegel der bedeutendste
Verteidiger des alten Glaubens in Binden war, muB sich das Lebensbild
zum Zeitbild weiten, zu einer Darstellung der biindnerischen Reformations-
geschichte in ihren wesentlichen Entwicklungen von 1520-1528. Souverin
wird die biundnerische Glaubensbewegung in den Rahmen des eidgends-
sischen und des deutschen Geschehens gestellt, in der Verwicklung religi6s-
kirchlicher, wirtschaftlicher, innen- und auBlenpolitischer Motive aufgezeigt.
Dadurch hebt sich Vs. Darstellung vorteilhaft ab von den frithern Refor-
mationsgeschichten Graubiindens, welche die Reformation als fertige Groe
rein religioser Natur einfithrten und ob den Daten in einzelnen Télern und
Pfarreien das Gesamtgeschehen aus dem Auge verloren.

Die biindnerische Reformation stand anfianglich im Zeichen Luthers,
nicht Zwinglis. Auch Abt Schlegel sympathisierte zuerst mit der Reform-
bewegung, bis er um die Wende von 1522 auf 1523, durch Krankheit und
die Gesinnungsinderung vieler humanistischer Freunde bewogen, die tiefe
innere Wandlung zum treuen Verteidiger der alten Kirche durchmachte.
Erst um diese Zeit und mit der Berufung Commanders nach Chur trat auch
der Neuerer Zwingli ins BewuBtsein des Volkes. Seine ersten Erfolge kniipften
sich an die schriftgemdfBe Predigt. Die neue Predigtweise, die geschickt die
fortlaufende Erklirung der Schrift und die Reformfrage verband, die Haupt-
stiicke des Glaubens aber noch kaum antastete, fand nicht nur die Zu-
stimmung des stddtischen Rates in Chur, sondern fiuhrte schon bald
zu einer Freigabe der Predigt durch die III Biinde (nach Vs. Vermutung
gegen Ende 1523). Der Reformwille war aber nicht das Vorrecht der Neuerer.
Auch die katholische Partei traf energisch Reformmaflnahmen. Sie war
allerdings entscheidend geschwicht durch die politische Haltung Bischof
Paul Zieglers, der in Riicksicht auf seine Herkunft und wohl auch auf die
nichtbiindnerischen Bistumsgebiete zu Kaiser und Osterreich stand, wih-
rend die Binde und die Eidgenossen zu Frankreich hielten. So bestand die
groBe Gefahr, daf3 der bischéflichen Kirche die Fihrung entglitt und an die
Gemeinden iiberging. Es war das Domkapitel, das mit seinen einfluflireichen
Personlichkeiten Bartholomius von Castelmur, Donat und Luzius Iter und
Caspar von Capaul die Stellung der bischéflichen Kirche zu halten suchte.

Trotzdem festigten sich die Erfolge der neuglaubigen Partei infolge
ihres vorsichtigen Vorgehens und des Riickhalts im Rat. Allerdings war
sie durch eine ernste Krise im eigenen Lager bedroht. Die radikalere Rich-
tung der Taufer zog die Konsequenzen aus dem Prinzip der Freiheit des
Glaubens, ohne Berufung auf Stadtpfarrer und Rat, gestiitzt auf das eigene
Gewissen. Hier erscheint Abt Schlegel in einer eigenartigen Stellung, die
ihm von protestantischer Seite immer wieder zum Vorwurf gemacht wird.

79



LEr steckte dem Téduferfihrer Stadtschreiber Heim Biicher zu. Das ist durch-
aus begreiflich. Diese Hilfe bezweckte, das Schriftprinzip ad absurdum
zu fithren. Die Tdufer- und die Bauernbewegung, dazu die schwere aullen-
politische Krise durch den Uberfall des Kastellans von Musso auf Chiavenna
erschiitterten das Land dermafBlen, dafl die altglaubige Opposition die
Stunde gekommen sah, den Eingriff der Laienobrigkeit gegen die Neuerung
zu fordern. Gemeinsam mit dem Domkapitel verlangte Abt Schlegel die
Ausweisung Comanders. Dieser aber stellte den Antrag auf ein Glaubens-
gesprich. Die weltliche Behorde hatte kein Interesse, die Gegensitze zu
schiiren, sondern vielmehr auszugleichen. So befiirwortete sie ein biindne-
risches Glaubensgespriach, und es kam zur Disputation zu Ilanz vom 7. bis
9. Januar 1526. Die Katholiken hatten dies nicht gewiinscht, aus der Uber-
zeugung heraus, daf3 nicht die weltliche Behorde, sondern einzig Papst und
Konzilien iiber Glaubenssachen zu entscheiden hatten. Doch schickten sie
ihre besten Vertreter. Aus der kritischen Wertung von Hofmeisters Dispu-
tationsakten, die von Camenisch als objektives Protokoll angesehen wurden,
von V. aber richtig als polemische Flugschrift bezeichnet werden, geht hervor,
daB Schlegel wohl der bedeutendste, aber nicht der einzige Verteidiger des
alten Glaubens war. Wahrend die katholischen Disputanten noch zu Beginn
fur den Austrag der Lehrgegenstinde den schiedsrichterlichen Weg vor-
schlugen, als sich das aber als unmdoglich erwies, vor allem auf die Er-
orterung der Abendmahlsfrage als schwichsten protestantischen Punkt ten-
dierten, suchten die Neugldubigen den kirchenpolitischen Anschlu3 an die
Bauernbewegung gegen den Bischof als Grund- und Landesherrn. Die Dis-
putation wurde abgebrochen, obwohl Comander um Fortsetzung nach-
gesucht hatte, denn die Verordneten der III Biinde hatten kein Interesse
an theologischen Auseinandersetzungen. Die Gegner der Neuerung, voran
Abt Schlegel, suchten nun in der schwierigen auBlenpolitischen Lage die
Intervention der katholischen Boten beim Kastellan von Musso von einer
Verbannung Comanders abhdngig zu machen. Doch die eidgendssischen Orte
sahen im letzten Moment, wohl in Riicksicht auf eine allzuheftige Reaktion,
davon ab und verlangten nur einen Entscheid des Bundestages in der
Glaubensfrage. Er fiel recht widerspruchsvoll aus : einerseits hielt er an der
schriftgemdBen Predigt fest, anderseits schiitzte er die wichtigsten katho-
lischen Glaubenslehren. Man hat in diesem Abschied die programmatische
Verkiindung der Paritdt sehen wollen. Vasella weist mit Nachdruck auf,
daB er nur dem Ziel der Laienobrigkeit entsprach, in diesen schweren Zeiten
den burgerlichen Frieden zu erhalten und mit keiner der beiden Parteien
zu brechen. Damals stand Abt Schlegel auf dem Hohepunkt seines Ein-
flusses. Mochte er zwar den religiésen Zwiespalt nicht iiberwinden, so gelang
es ihm doch, den Kastellan zur Herausgabe der gefangenen biindnerischen
Boten zu bewegen und die 111 Bilinde in etwa an den Willen der katholischen
Eidgenossen zu binden.

Die Sicherung der schriftgemidBen Predigt durch den Entscheid der
IITI Biinde erlaubte nun den Neugldubigen, ein neues Ziel anzustreben.
Hatten sie vordem die Freiheit des Gotteswortes propagiert, so wollten
sie jetzt die Unterdrickung des alten Kultus. Der Kampf ums Schrift-

80



prinzip wandelte sich in den Kampf um die Messe. Die protestantische
Stellung war trotz den neu aufbrechenden Tduferwirren bereits so stark,
daB Chur und der Gotteshausbund die Einladung zur Badener Disputation
ablehnen konnten. Die stimmungsmiaBige Wirkung des Sieges der katho-
lischen Partei auf das Volk blieb zwar nicht aus, doch brachte er keine
entscheidende Wendung. In dem MaB, wie sich in der Eidgenossenschaft
die Feindschaft der Orte verschirfte, Bern und Basel immer deutlicher von
der katholischen Partei Abstand nahmen, wurde der Kampf in Chur, der
starksten neugldubigen Position in Biinden, immer leidenschaftlicher. Der
Kampf gegen das Bistum wurde nun auf allen Fronten gefiihrt, wirtschaft-
lich, politisch und religios. Die Abwehraktionen Abt Schlegels hatten nur
geringen Erfolg. Er vermochte durch kluge Zugestindnisse in wirtschaft-
licher Hinsicht die Krise etwas zu mildern. Aber die Hoffnungen, Laurenz
Mir an Comanders Stelle zu bringen, was einem Sieg der Katholiken gleich-
gekommen wire, zerschlugen sich. Schon durften die Pridikanten unge-
straft heiraten. Gegen Ende 1526 gelangte Comander an den Rat mit der
Bitte, in seiner Kirche die Messe abschaffen und die Bilder ausrdumen zu
diirfen. Doch gerade hier muBte Comander immer wieder Riickschlige
erleben. Ein GroBteil der Birgerschaft wollte einen solchen Entscheid nicht
ohne Widerstand annehmen. Der Rat, der doch der neuen Lehre zugetan
war, konnte sich nur schwerlich entschlieBen, die Bilder ein paar Wochen
vor Ostern 1527 auszurdumen. Die Fortschritte der Neugliubigen wurden
gelahmt vor allem durch der Reformatoren sture Haltung gegeniiber den
Solddiensten. Erst die Berner Disputation, an der trotz Abordnung einer
stddtischen Botschaft ans Domkapitel die altgliubigen Biindner Geistlichen
sich nicht beteiligten, und der Ubertritt des michtigsten Ortes zur neu-
gliubigen Partei, gaben der protestantischen Gewaltpolitik in Graubiinden
ungeahnten Auftrieb. Den Katholiken wurde ihre Predigt verboten. Der
Hauptkampf richtete sich gegen das Fortbestehen des katholischen Kultus
in den beiden Klostern der Stadt, St. Nicolai und St. Luzi. Auf dem bischéf-
lichen Hof besaB3 die Stadt kein Herrschaftsrecht. Da die I1I. Ilanzer Artikel
das Verfiigungsrecht iiber die Kloster als Sache der 111 Biinde erklidrt hatten,
gelang es den Churern nicht, die Messe im Predigerkloster abzuschaffen.
St. Luzi hingegen fiel, nachdem sein Abt, der am energischsten sich fiir den
Fortbestand des katholischen Kultus gewehrt hatte, in einer Stunde schwer-
ster politischer Verwicklungen gefangengenommen, gefoltert, verurteilt und
hingerichtet worden war.

Diesen politischen Verwicklungen geht V. in einem weitern umfang-
reichen Kapitel nach. Bei der Selbstindigkeit der einzelnen Orte der Alten
Eidgenossenschaft auch in auBenpolitischer Hinsicht muBte das europiische
Geschehen viel tiefere Wirkungen ausiiben als bei einem geeinten Bundes-
staat. Ein Land wie Graubiinden, auf drei Seiten ans Ausland grenzend,
an Osterreich, Mailand und Venedig, ein PaBstaat im Besitz der wichtigsten
und kiirzesten Verbindungen fiir Kornhandel, Truppenverschiebungen und
Nachrichtendienst hatte eine strategische Bedeutung, die in jeden Kampf
um Oberitalien das in religiose und politische Interessengemeinschaften
gespaltene Gemeinwesen hineinzog. So ist nicht nur das 17., sondern schon

6 81



das 16. Jahrhundert durch Biindner Wirren charakterisiert. Im Widerstreit
der Parteien bildete der gefiirchtete Rankeschmied Gian Giacomo Medici
das Ziinglein an der Waage, da er die fiir Binden und Mailand lebens-
wichtige Comerseelinie beherrschte. Seine durch 6ftern Stellungswechsel
charakterisierte Politik brachte Biinden manchmal an den Rand des Ab-
grunds, sie verflocht auch Abt Schlegel, der mit der Mehrheit der Biindner
und Eidgenossen fiir die franzdsische Sache eintrat, so in die verwickelten
politischen Ereignisse, daB ihm aus seinen Verhandlungen und dem gelegent-
lichen Briefwechsel mit dem Misser der Strick gedreht werden konnte.
Eine selbstindige Personlichkeit trat im Biindner Séldnerfithrer Dietegen
von Salis auf, der sich von der franzosischen Partei abwandte und der
kaiserlichen Sache anschloB, im Strafgericht gegen Abt Schlegel gefangen,
aber bald wieder freigelassen wurde und den Tod als Soldat auf dem
Schlachtfeld fand.

Den ProzeB gegen den Abt von St. Luzi, die umstrittenste Frage im
Leben Theodul Schlegels, behandelt V. im zweiten Teil. Es waren im wesent-
lichen drei Momente, die der protestantischen Partei des Gotteshausbundes
die Heraufbeschworung eines so typisch biindnerischen Strafgerichtes er-
moglichten. Den unmittelbaren AnlaB bildete das Ruchbarwerden von
Bischof Zieglers Plan, zugunsten Gian Angelos von Medicis, Gian Giacomos
Bruder, auf das Bistum Chur zu resignieren. Die dadurch hervorgerufene
Erregung wurde noch verstirkt, da man hinter einem harmlosen Geleite,
das der Miisser fiir den Hochzeitszug seiner Schwester Clara und des jungen
Wolf Dietrich von Hohenems verlangte, Absichten auf eine bewaffnete
Uberrumpelung Biindens vom Comersee und von Vorarlberg her vermutete.
Die tiefste Ursache aber war Abt Schlegels unerschiitterlicher Einsatz fir
die Freiheit des katholischen Kultus und sein Bemiihen, durch Domkapitel
und Bischof einen Gotteshaustag einzuberufen, der die Gewaltpolitik Churs
in die Schranken gewiesen hitte. Die saubere Herausschilung der Motive
verdanken wir Vs. quellenkritischen Untersuchungen. Bislang galt namlich
meist ein durchaus tendenzios gefarbtes Geschichtsbild, das im wesentlichen
auf der Darstellung des Oswald Myconius und seiner Nachschreiber beruhte.
Seine aus religionspolitischen Erwdgungen in die Welt gesetzte Legende
spiegelt die Gerichte, die nach Zirich drangen, und die Befiurchtungen
wieder, die der Reformator Ulrich Zwingli von einem Eingreifen des katho-
lischen Habsburgs gegen seine religios-politische Offensive in der Ostschweiz
hegte. Myconius und nach ihm Stumpf, Bullinger, Anhorn, a Porta u. a.
reden von militdrischen Plinen, die {iberhaupt nicht bestanden, und wollen
so den angesehenen Verteidiger des alten Glaubens zum Landesverriter
stempeln. Der viel vorsichtiger urteilende Vater der Biindnergeschichte,
Ulrich Campell, wie der hochst selbstindige Valentin Tschudi vermochten
hingegen keine Schule zu machen. Das aus einwandfreien Akten erstehende
Bild sieht ganz anders aus als die Legende mit ihren unwahrscheinlichen
Einzelheiten und innern Widerspriichen. Besonders weil die angeblichen
Komplizen Schlegels, Dietegen von Salis und Georg Beeli, von andern
Gerichten nicht verurteilt wurden, ist es klar, daB der Abt von St. Luzi
den Rachegefiihlen eines hochst parteiischen Standgerichtes, das dem Ange-

82



klagten nicht einmal Einsicht in die angeblich landesverriterischen in seinem
Besitz gefundenen Briefe gewihrte, zum Opfer fiel. Er mufBite fallen, weil
er die Saule der Opposition gegen die Protestantisierung Graubiindens war.
Vor dem Urteil der Geschichte besteht Abt Theodul Schlegel als integre
Personlichkeit.

Das ist neben den bedeutsamen Erkenntnissen tiber den Fortgang der
biindnerischen Reformationsgeschichte, das Hauptverdienst dieser kritischen
Studien, in denen der Freiburger Ordinarius fiir Schweizergeschichte sich
aufs neue als ein bester Kenner und Beurteiler der Glaubensspaltung in
der Schweiz ausweist.

P. RAINALD FISCHER.

Joachim Vadian : Brevis Indicatura Symbolorum. Kurze Erkldarung der
Glaubensbekenntnisse, 1522. Herausgegeben von Conradin Bonorand.
Textbereinigung und deutsche Ubersetzung von Konrad Miiller. — St. Gallen,
Fehr’sche Buchhandlung, 1954. 115 S. (Vadian-Studien, 4.)

Mit dem 1944 erschienenen 1. Band seiner groBangelegten Vadian-
biographie hat Prof. Werner Nif die nunmehr fortlaufende Edition von
Vadians humanistischen und religiosen Schriften ins Leben gerufen und
dadurch auch der Vadianforschung einen erneuten Auftrieb gegeben. So
ist denn auch die vorliegende Publikation vom Historischen Verein
St. Gallen W. Nif zum 60. Geburtstag gewidmet und mit seinem Bildnis
und dem Verzeichnis seiner Verodffentlichungen ausgestattet. Kam in den
Lateinischen Reden, die 1953 als Band 3 der Vadian-Studien erschienen
(vgl. unsere Besprechung in Jg. 47 (1953), S. 158-59 dieser Zeitschrift), der
noch katholische und kosmopolitische Humanist zur Geltung, so tritt uns
im vorliegenden Band der seiner Vaterstadt St. Gallen dienende religiose
Reformator entgegen, der sich 1522, wie seine Erklirung des apostolischen
Glaubensbekenntnisses zeigt, innerlich bereits fiir die neue Lehre entschieden
hatte. In der Einleitung gibt der Herausgeber, Dr. Conradin Bonorand,
einen Uberblick iiber die Entstehung und Bedeutung der verschiedenen
christlichen Glaubensbekenntnisse, legt dann die mittelalterliche Uberliefe-
rung uber die Entstehung und Verfasserschaft des Apostolicums und die
Auffassungen dariiber vom Unionskonzil von Florenz (1438/39) bis zum
Beginn der Reformation dar. Dabei geht er vor allem auf den italienischen
Humanisten Lorenzo Valla (1 1457) ein, der als erster die apostolische Ver-
fasserschaft des Apostolicums leugnete, und auf Erasmus, der in Anlehnung
an Valla und auf Grund seiner Ausgabe des Neuen Testamentes und des
Hieronymus zum SchluB kam, das apostolische Glaubensbekenntnis sei
auf dem Konzil von Nicda (325) entstanden. Luthers kurze Erklirung des
Glaubensbekenntnisses von 1520 muB3 Vadian ebenfalls gekannt haben, denn
er hdlt wie Luther an der Dreigliederung des Credo fest im Gegensatz zur
traditionellen Zwolfartikeleinteilung. B, weist dann auf den EinfluB des
Humanismus, vorab des Erasmus, auf Vadians Abhandlung hin, wahrend
Luthers Schriften auBer der bereits erwihnten gar nicht genannt werden.
Dennoch kommt die reformierte Auffassung vom Glauben und der Kirche

83



klar zur Geltung. Denn abgesehen von der Ablehnung der apostolischen
Verfasserschaft wird die Schrift als einzig bindende Autoritit anerkannt ;
die katholische Heiligenlehre lehnt Vadian ab und weist statt des Apostels
Petrus auf Christus als den alleinigen Grund der Kirche hin. Den AnlaB
zur Abfassung der « Brevis Indicatura » bildete ein 1522 vorgefallener Streit
zwischen einigen St. Galler Geistlichen um die SchriftgeméBheit des « descen-
dit ad inferos », d. h. der Hollenfahrt Christi ; an diesem Streit mul3 Benedikt
Burgauer, Leutpriester zu St. Laurenzen, beteiligt gewesen sein, denn ihm
und dem Dekan Hermann Miles widmet Vadian seine Erklarung.

Fir die Geschichte der Reformation in St. Gallen ist die « Brevis Indi-
catura Symbolorum », wie B. hervorhebt, von Bedeutung : Vadian hat sich
als erster der Reformatoren und iiberdies als Laie mit den Problemen des
Apostolicums kritisch auseinandergesetzt und ist auch der Frage nach der
Verfasserschaft nachgegangen. Zugleich zeigt diese Abhandlung, daB der
Kampf zwischen den Anhidngern der katholischen Kirche und den Neuerern
in St. Gallen schon 1522, also frither als in vielen andern Schweizer Stadten,
in vollem Gang war.

Der Text der Indicatura, die einen einleitenden Brief, einen all-
gemeinen Teil iiber die Glaubensbekenntnisse (De orthodoxae fidei symbolis)
und die Erklirung des Apostolicums (Articuli symboli vulgaris) enthilt,
ist von Dr. Konrad Miller redigiert und iibersetzt. Als Grundlage diente
das von Johannes Kessler verfalite und zuverldssigere der beiden in der
Vadiana erhaltenen Manuskripte (Vadians Original ist nicht mehr erhalten),
Varianten sind in den FuBnoten vermerkt, und auch die im Text angefiihrten
Bibelstellen sind dort genau zitiert. Die Ubersetzung ist sprachlich und
stilistisch sehr gut und ebenfalls mit FuBBnoten versehen, die die historischen
und biographischen Angaben zu den in der Indicatura erwihnten Glaubens-
bekenntnissen, Kirchenvatern und Theologen enthalten. Somit ist hier
Vadians « Brevis Indicatura Symbolorum » nicht nur im Urtext vertffent-
licht und tubersetzt, sondern auch in ihrer Bedeutung gewirdigt und mit
den zum Verstiandnis und zur theologischen Auswertung nétigen sachlichen
Erklirungen versehen. Dafiir sei C. Bonorand und K. Miiller der wiarmste
Dank ausgesprochen.

Herimur GUTZWILLER.

Paul Peachey : Die soziale Herkunft der Schweizer Taufer in der
Reformationszeit. Eine religions-soziologische Untersuchung. — Karlsruhe,
H. Schneider, 1954. 157 S. (Schriften des Mennonitischen Geschichtsvereins,
Nr. 4). Preis: DM 6.—, fiir Vereinsmitglieder DM 4&.—.

Diese Studie, eine Dissertation der Philosophischen Fakultit I der
Universitdit Zarich, sucht an Hand der Gerichtsprotokolle und Ratsbe-
schliisse der Schweizer Stidte gegen die Taufer sowie der Tduferakten von
Deutschland festzustellen, aus welchen Stinden und Landesteilen sich diese
Bewegung rekrutierte. P. hebt die fithrende Rolle der Geistlichen hervor
und den zahlenmiBig zwar geringen, aber doch bedeutsamen Anteil der
Laienakademiker, vorab der Humanisten. Doch die bedeutenden geist-

84



lichen und akademischen Fithrer verschwanden nach 1527. Der Anteil des
Adels an der Bewegung war gering, wihrend die Stadtbiirger und die
stadtischen Handwerker die Hauptverbreiter der tiuferischen Lehre bildeten,
diese vor allem deshalb, weil sie die Moglichkeit hatten, als Sendboten zu
reisen und mit etwas Bildung und mit zuweilen guter Bibelkenntnis in der
Ausbreitung des Tdufertums die Fihrung zu iibernehmen. War anfianglich
das Durchschnittsbiirgertum fiir diese Lehre am ehesten empfinglich, so
schied es doch bald aus, da die Reformatoren in enger Verbindung mit der
Obrigkeit standen, wihrend die Tadufer eine vom Staat unabhingige Ge-
meinde zu bilden bestrebt waren. In der Folge wurden die dérflichen Hand-
werker und die Bauern die Haupttriger der Tauferbewegung. Das starke
Hervortreten des bauerlichen Elementes nach 1527 fihrt P. zu der Frage,
ob und inwieweit der Zusammenbruch des Bauernaufstandes die Ver-
breitung des Tdufertums beeinfluft hat. In der Tat kam es im Amt Gri-
ningen und zu T68 im Kanton Zirich, zu Hallau (Kt. Schaffhausen) und in
St. Gallen zur Beriihrung beider Bewegungen. P, schildert diese Fille und
macht auf eine gewisse gegenseitige Beeinflussung in Griiningen auf-
merksam, zeigt aber im Hinblick auf die Ereignisse in St. Gallen ihre grund-
siatzliche Verschiedenheit auf, vor allem in der Zehntenfrage. Denn die
Taufer lehnten die Verwendung von Zins und Zehnten im Rahmen der
Kirche ab, bejahten aber deren Entrichtung an die Obrigkeit auf Grund
von Gottes Wort : der Christ solle wohl Zehnten geben, aber keine nehmen.
Wirtschaftliche Interessen lagen ihnen fern. Zu einer Gilitergemeinschaft
kam es unter den Tdufern nicht, von einer MiBachtung der Ehe kann bei
ihnen keine Rede sein, wenn sie sich auch oft nicht von der Kirche, sondern
von eigenen Vorstehern trauen lieBen.

Die Tauferbewegung wurzelte im reformfreundlichen und humanisti-
schen Burgertum der Stidte, um sich dann durch die Flucht der nicht
gefangen genommenen Mitglieder auf die reformfreundlichen eidgendssischen
Gebiete auszudehnen. Bildeten in Ziarich die Taufer nur einen kleinen Kreis,
so entwickelten sie sich einzig in St. Gallen infolge des Fehlens einer starken
Personlichkeit wie Zwingli zu einer stidtischen Massenbewegung, die aber
rasch verebbte. In Schaffhausen war das birgerliche Element schwicher
vertreten, die akademischen Kreise fehlten ganz, doch war einzig hier das
Tdufertum in den Adel eingedrungen. Dennoch hat in Schaffhausen diese
Bewegung linger ausgehalten als in Zirich und in St. Gallen, wihrend sie
in Chur keine Bestindigkeit hatte. Die vielvertretene Auffassung, wonach
das bernische Tdufertum von den Waldensern seinen Ursprung nahm,
lehnt P. mit Recht ab, vielmehr betont er die starke Abhingigkeit der
Berner Taufer von Ziirich ; doch lagen hier die Ankniipfungspunkte nicht in
biirgerlichen und humanistischen Kreisen, sondern in der Bevélkerung von
Dorfern, die schon frither eine biblizistische Frommigkeit pflegten. An Hand
einer Karte zeigt P. die Bildung der Taufergruppen an den Hauptverkehrs-
linien zwischen den groBen Stidten. Die religivse Uberzeugung und die
Verfolgung waren dabei die Hauptimpulse der raschen Verbreitung, die
gefordert wurde durch den Verkehr der Gelehrten und ihr Suchen nach
Glaubensverbiindeten, durch verwandtschaftliche und bekanntschaftliche

85



Beziehungen, durch Entsendung von Boten und das Verlangen der Be-
volkerung nach Leuten, die in den einzelnen Dorfern vorlesen sollten, durch
Handwerkerreisen und Massenversammlungen. Die Bewegung durchlief die
Gesellschaft von oben nach unten, das Ausscheiden der anfinglich fithrenden
stadtischen Kreise und die Verlagerung des Schwergewichtes auf die Bauern
bedeuteten eine geistige Verarmung. Die Sozialethik der Taufer wurzelte
nicht in sozialer Unzufriedenheit, sondern in ihrer religitsen Uberzeugung,
und diese fiihrte sie zur Bildung von autonomen, vom Staate unabhingigen
Gemeinden. Deshalb schritt Zwingli gegen sie ein. Doch ist mit dem Zerfall
des alten Staatskirchentums in der neuesten Zeit, wie P. als Mennonit
abschlieBend darlegt, dieser Versuch der Tadufer in seiner historischen Be-
deutung um so mehr zu wiirdigen.

Auf die Darstellung folgt ein namentliches, nach Stinden geordnetes
Verzeichnis der Tdufer mit Angabe von Herkunft, Jahr des Eintritts in
die Tdufergemeinde, Beruf und Quelle, das der Geschichtsforschung wert-
volle Dienste leisten wird. Es ist das Verdienst des Verfassers, unter Ver-
wertung der z. T. sehr zerstreuten Quellen und vor allem der Angaben in
den ProzeBakten den einheitlichen Ursprung und Charakter der zahlreichen
Taufergruppen in der Schweiz und ihren Zusammenhang nachgewiesen und
ihre soziologische Struktur wie auch ihre sozialethische Auffassung sauber
herausgearbeitet zu haben. Seine Arbeit bildet einen grundlegenden Beitrag
zur Geschichte der Reformation in der Schweiz.

Herimutr GUTZWILLER.

Rudolf Gmiir : Der Zehnt im alten Bern. Heft 310 der Abhandlungen zum
schweiz. Recht. — Bern, Verlag Stampfli, 1954. xx-329 S. Preis: Fr. 20. —.

Von den Grundlasten des Mittelalters, die noch weit in die Neuzeit
fortlebten, haben sich die « Bindungen und Belastungen des privaten Grund-
eigentums » besonders zihe gehalten. Den wuchtigsten StoB zu ihrer Auf-
hebung gab der denkwiirdige Verzicht der bevorrechteten Stinde Frank-
reichs in der Nacht vom 4. August 1789. Er brachte auch in andern
Lindern den Stein ins Rollen. In der Schweiz befliigelte die helvetische
Konstitution vom 12. April 1798 den Kampf gegen die noch bestehenden
Feudallasten. Sie bestimmte : « Der Grund und Boden kann mit keiner
Last, Zins oder Dienstbarkeit beschwert werden, wovon man sich nicht
loskaufen konnte » (S. 204). Allerdings war damit noch nicht der letzte
Strich unter diese althergebrachten Verpflichtungen gezogen, das Ringen
spannte sich iiber mehrere Jahrzehnte, wie der SchluBlteil des Buches
erkennen liBt. Verzogernd wirkte vor allem die Restaurationszeit. Erst die
radikale Bewegung machte Ernst mit der Abschaffung und Ablosung dieser
Grundlasten.

Der Kanton Bern bot in diesem Ringen ein besonderes Bild. Und hier
war es vor allem die Zehntpflicht, die Staat und Untertanen erregte. Zwar
bestand sie « bis zum Ende des 18. Jahrhunderts nicht nur in den katho-
lischen, sondern auch in allen oder doch fast allen protestantischen Gebieten

86



der Schweiz », aber im alten Bern war der Zehnte « am Ende des 18. Jahr-
hunderts die weitaus wichtigste aller Feudallasten », und das besonders fir
den bernischen Staatshaushalt (S. 18). Diese Besonderheit bewog den Ver-
fasser, ihren rechts- und allgemeingeschichtlichen Bedingungen nachzu-
gehen. « So diirfte sich denn im Ancien Régime kaum ein bedeutendes
Staatswesen in der Welt gefunden haben, dessen Einkiinfte in so hohem
MaBe von Zehntrechten herrithrten, wie der schweizerische protestantische
Agrarkanton Bern. Grund genug, um einer Untersuchung der Zehntver-
hiltnisse in diesem Gebiet ein besonderes Interesse zu verleihen » (S. 19).

Mit klarer Begriffsbestimmung und ibersichtlicher Gliederung zeichnet
der Verfasser die rechtshistorische Entwicklung der Zehntpflicht im alten
Bern. Einleitend gibt er eine Ubersicht iiber die Feudalabgaben im alten
Bern um 1798, die leib- und grundherrlichen Abgaben, die Vogteisteuern,
andere weltliche Feudallasten verschiedenen Ursprungs und die kirchlichen
Primizen und Zehnten. Ausfiihrlich wird der Ursprung der Zehntpflicht
erliutert. Sie wurzelt in biblischen Forderungen, wird auf dem 2. Konzil
von MAicon (585) in eine kirchliche Rechtsvorschrift verwandelt und im
8. Jahrhundert auch vom weltlichen Recht vorgeschrieben. Uber AnlaB
und genauen Zeitpunkt des dltesten karolingischen Zehntgebotes gehen die
Ansichten von Stutz und Viard auseinander. — Der erste Teil des Haupt-
abschnittes ist den Zehntherren eingeriumt. In vorbernischer Zeit (bis 1200
etwa) waren Inhaber der Zehntrechte vor allem die Pfarrkirchen, dann die
Bischofe von Konstanz und Lausanne, einzelne Kloster und Stifte, aber
auch adelige Grundherren und andere Personen weltlichen Standes. Beach-
tenswert sind die Ausfiilhrungen uber die Urspriinge der Laienzehnten :
Aneignung und Verleihung von Kirchenzehnten durch die Eigenkirchen-
herren, Verleihung durch die Bischofe, Landverleihungen gegen Abgabe
eines Zehnten als Lehenzins, Anspriiche der Grundherren auf den Zehnten
in Gebieten, in denen noch keine Pfarrkirche errichtet war. Die Kirchen-
reformbewegung des 11. und 12. Jahrhunderts bestritt den Laien das
Recht auf Zehntforderungen. Sie schwichte das Eigenkirchenwesen zum
Patronat ab. Papst Gregor VII. verbot sodann 1078 den Laien schlechtweg
den Besitz von Zehnten und verlangte ihre « Riickerstattung ». Das dritte
Laterankonzil von 1179 wiederholte diese Forderung. Eine besondere Rechts-
lage wurde fiir die Kloster und Stifte geschaffen. An sich waren auch sie
nicht zehntberechtigt, aber die Schenkungen von Laienzehnten und Eigen-
kirchen, welche diese geistlichen Korporationen von ihren Griindern oder
andern Grundherren empfingen, machten Kloster und Stifte zu reichen
Zehntherren. Die Umwandlung des Eigenkirchenwesens zum Patronat hitte
nun auch sie getroffen. « Allein das von Alexander 11I. gleichzeitig mit dem
Patronat eingefiilhrte und von seinen Nachfolgern in groBem Stil gehand-
habte Institut der Inkorporation ermoglichte es ihnen, wenigstens nach der
herrschenden Lehre, sich wie bisher als Eigenkirchenherren zu betdtigen »
(S. 39). Kirchengeschichtlich besonders anregend und ertragreich ist der
folgende Abschnitt Gber die « Zehntherren von ca. 1200 bis zur Reformation
(1528) » (S. 40-104). Die Beziehungen zwischen kirchlicher Gebietseinteilung
und Verteilung der Zehntrechte, die « zentrale Bedeutung » der Pfarrsprengel

87



fir das Zehntwesen, die Lostrennung des Zehnten vom Pfrundgut und ihr
Gewicht fiir die Erforschung des Ursprungs der Laienzehnten, die Wirkungen
von Kirchensatz und Kirchenvogtei auf die Zehntanspriiche des Patrons,
die iiberragende Bedeutung der Inkorporation fiir die Zehnten der Kloster,
Stifte und Spitdler, die Zehntrechte besonderer Kirchengiiter, die Zehnt-
rechte der Bischiofe und die eigenartigen Formen der Laienzehnten, all
diese griindlichen und ergiebigen Ausfilhrungen des Verfassers enthalten
eine Fiille wertvoller Anregungen und Hinweise vorab fiir den Lokalforscher.
Wer sich schon mit Inkorporationsurkunden beschiftigt hat, wird die klare
Auseinandersetzung des Verfassers mit den &dlteren und neueren Auffas-
sungen besonders dankbar begriiBen. Weitere Abschnitte des Buches befassen
sich mit dem EinfluB der Reformation auf das Zehntwesen, mit den
Zehntarten, der Zehntfreiheit und den Zehntprozessen. Auffillig ist die
Feststellung fur die Reformationszeit : « Die landliufige Ansicht, daB die
Klostergiiter einfach ins Staatseigentum iibergegangen seien, geht allerdings
zuweit » (S. 107). Bedeutsam ist der Hinweis des Verfassers auf die Beweg-
grinde fiir die obrigkeitlichen Zehnterwerbungen : « Drei Beweggriinde gaben
dafiir den Ausschlag. Erstens das mit groBtem Nachdruck verfolgte Ziel,
stets einen Kornvorrat zur Hand zu haben, mit dem bei MiBwachs oder
Krieg einer Hungersnot vorgebeugt werden konnte. Sodann das Streben,
durch den Erwerb von Bodenzinsen und Zehnten einen immer ausgedehn-
teren Einfluf auf die Landwirischaft zu erlangen. In kaum einem andern
Land zeigten die regierenden Kreise im 18. Jahrhundert ein derart lebhaftes
Interesse an der Landwirtschaft wie in Bern, wo sie sich unter dem Einfluf
der physiokratischen Wirtschaftslehre in Theorie und Praxis erfolgreich
damit beschiftigten. Es diirfte aber auch kaum ein Land gefunden werden,
in dem die Obrigkeit damals in gleichem MaBe wie im militirischen Agrar-
staat Bern durch Zehnt- und Bodenzinsbesitz am Ertrag der Landwirt-
schaft beteiligt war» (S.112). Im Abschnitt uber « Reformation und
Zehnten » vermissen wir die Erwdahnung der Dissertation von H. SPECKER,
Die Reformationswirren 1 Berner Oberland 1528 (Freiburgi. d. Schweiz 1951),
die sich besonders im Kapitel « Der Kampf um das Erbe des Klosters
Interlaken » mit diesen Fragen beschaftigt. AbschlieBend iibt der Verfasser
Kritik an der Art der Durchfihrung der Zehntablosung im Kanton Bern.
Mit bemerkenswerter Offenheit wird die Haltung der radikalen Berner
Regierung gertigt.

Der Verfasser betont im Vorwort, da3 er « mit seiner Abhandlung nicht
in erster Linie einen Beitrag zur allgemeinen Zehnt- und Kirchenrechts-
forschung liefern » wolle, sondern die Kenntnis der heimatlichen Geschichte
zu bereichern trachte. Die wissenschaftlich griindliche und gehaltvolle Arbeit
wird jedoch fiir jeden Forscher auf diesem nicht leicht zu beackernden
Gebiet der Rechts- und Kirchengeschichte reichen Gewinn bedeuten.

TueoPHIL GRAF.

38



Robert Gall : Die Rechtsstellung des Bischofs von Chur als Admini-
strator ehemals konstanzischer Bistumsteile in der Schweiz. Kirchenrechtlich-
historische Untersuchung des sfatus quo, Paulusdruckerei Freiburg (Schw.)
1954. x11 u. 122 S.

Der Verfasser behandelt die einmalige Sonderstellung jener schweize-
rischen Didzesanstinde, die 1814 von Konstanz losgeldst, aber bisher noch
keiner Didzese eingegliedert wurden. Nach dem Tode von Propst Go6ldlin
von Beromiinster im Jahre 1819 wurden diese Gebiete dem letzten Fiirst-
bischof von Chur Karl Rudolf Buol von Schauenstein zur vorlaufigen Ver-
waltung iibergeben. Weil man damals nur an ein kurzfristiges Provisorium
dachte, wurden die Administrationsvollmachten — wie R. Gall iiberzeugend
nachweist — durch ein Breve Pius VII. vom Jahre 1819 bloB Bischof Karl
Rudolf personlich, nicht dem Bischofssitz von Chur als solchem, delegiert.
Das Breve erlosch daher mit dem Tode Karl Rudolfs 1833 vollstindig.
Sein Nachfolger J. G. Bossi wurde als Kapitelsvikar nochmals persdnlich
delegiert. Nachher erhielten die Churer Bischéfe nie mehr Vollmachten fiir
die Administration ; man glaubte bis heute, diese Vollmachten seien « einst »
(1819 !) fiir immer gegeben worden. Als Rechtstitel fiir die heutigen Admini-
strationsvollmachten bleibt somit blo ihr 100jdhriger oder unvordenklicher
Besitz. Die heutige Rechtslage des Administrationsgebietes wird vom Ver-
fasser ebenfalls sehr eingehend dargestellt.

Die auf genauem Quellenstudium fuBende rechtshistorische Unter-
suchung verarbeitet eine Reihe von unveroffentlichten Akten des Bischofl.
Archivs Chur und des Piapstl. Geheimarchivs. Sie wurde der Juristischen
Fakultit der piapstlichen Lateran-Hochschule als Dissertation vorgelegt und
darf als erwiinschte rechtsgeschichtliche Unterlage fiir eine endgiiltige
Regelung der Bistumszugehorigkeit ehemals konstanzischer Gebietsteile in
der Schweiz gelten.

P. GEorg HoLzHERR O. S. B.

Alfred Meier : Abt Pankraz Vorster und die Aufhebung der Fiirstabtei
St. Gallen. Studia Friburgensia. Neue Folge, H. 8, Dissertation. — Freiburg
(Schweiz) 1954. 431 S., 1 Abb.

Die Aufhebung der Fiirstabtei St. Gallen (1805) hat, entsprechend der
Bedeutung des Stiftes und den Umstinden der Aufhebung, eine reiche
Literatur angeregt. Wie der Untergang des beriihmten Klosters, so hat
auch sie ihre bewegte Geschichte. Die dlteren Darstellungen stehen noch
stark im Bann der Personlichkeiten und vor allem des Gegensatzes zwischen
Abt Pankraz Vorster und seinem fritheren Beamten Miiller-Friedberg. Auch
hier gilt, was man iiberhaupt an historischen Darstellungen beobachten
kann : je ndher sie den blutvollen Ereignissen stehen, um so mehr tragen
sie an sich die Spuren der Ideen und Krifte, die im Zeitgeschehen selbst
um Ausdruck und Geltung ringen. Sachlicher und historisch einwandfreier
gingen erst spitere Forscher (Gschwend, Henggeler, Schonenberger) der
heiklen, vielschichtigen und in weite Zusammenhange gespannten Tatsache

89



zu Leibe. Sie haben den Weg zu umfassender, kritischer Untersuchung und
zu ganzheitlicher Zusammenschau freigelegt.

Meiers Studie geht in mancher Hinsicht iiber die Darstellungen seiner
Vorginger hinaus. Er baute einmal auf breiterer und tragfahigerer Grundlage
auf. Das gilt nicht nur von den Quellen, die Meier beniitzte. Die meisten
von ihnen waren ubrigens schon bekannt. Auch der NachlaB3 des letzten
Firstabtes, den er besonders ergiebig verwertete, ist schon von Gall Jakob
Baumgartner, P. Rudolf Henggeler und, soweit er die Verhandlungen von
Pankraz Vorster mit England enthdlt, von Margrit Hatze herangezogen
worden. Aber Meier ging mit anderer Fragestellung an die Quellen heran.
Er hat sie in andern und weitern Zusammenhangen zu interpretieren gesucht
und ihnen so manch neues Ergebnis abgehorcht. Dem weitern Blickfeld ist
es zu verdanken, daBl der Verfasser mit der Darstellung der « demokratischen
Bewegung » eine wichtige Liicke geschlossen hat. Dieser Abschnitt scheint
uns entscheidend zu sein fiir ein historisch begriindetes Urteil iiber die
Aufhebung des Klosters. In der demokratischen Bewegung, die unter dem
EinfluB der Franzosischen Revolution aufbrodelte, bildeten sich die Kampf-
fronten, hier werden die neuen Krifte sichtbar, die spiter alle Bemiithungen
des Abtes fiir die Wiederherstellung der dbtischen Landesherrschaft durch-
kreuzten und schlieBlich das Schicksal des Klosters besiegelten. Die genaue
Erforschung der demokratischen Bewegung sprengte endlich auch den engen
Rahmen, durch den die dlteren Darstellungen den Untergang der Firstabtei
betrachteten. Sie 6ffnete den Ausblick in die groBern Zusammenhidnge der
Zeitgeschichte. Wertvoll sind sodann jene Untersuchungen des Verfassers,
die klirendes Licht auf das innerkl6sterliche Leben, auf Haltung und
Gesinnung der Monche und vor allem auch auf die Stellungnahme des
Kapitels in der Endgeschichte des Stiftes werfen. Erfreulich, wie der Ver-
fasser Fehlschliisse historischer Analogie berichtigen konnte !

Trotz dieser bedeutenden Aufhellung 1aBt die Studie Meiers noch einige
Bedenken zuriick. Es scheint, da3 der Verfasser nach den Ergebnissen, die
ihm die Neubearbeitung des Nachlasses von Abt Pankraz Vorster bescherte,
sich der zeitraubenden und mithsamen Aufgabe enthoben fiihlte, ebenso
griindlich auch in andern Archiven nachzuforschen. Hin und wieder kann
man sich des Eindrucks nicht erwehren, daB mit einseitig ausgewahlten
Zeugnissen gearbeitet wurde. Das gilt vor allem fir die historische Bewer-
tung von Abt Beda Angehrn. Immer wieder haben klarsehende Manner vor
dem Untergang der alten Eidgenossenschaft gemahnt, notwendige politische
Reformen durchzufithren, um den Hitzképfen die Waffen zu entreiBen. In
diesem Zusammenhang diirfte der « Giitliche Vertrag », den Abt Beda mit
der altsanktgallischen Landschaft geschlossen hat, als kluges Entgegen-
kommen gewertet werden. Unbefriedigend, weil zwiespiltig und bruch-
stiickartig, ist das Bild Miiller-Friedbergs gezeichnet. Der Einflu3 dieses
Staatsmannes war fiir den Untergang des Klosters derart mitentscheidend,
daB eine griindliche Durchleuchtung der Motive seines Handelns wiinschens-
wert ist, zumal seine Gestalt in der bisherigen Literatur noch in partei-
politischem Zwielicht steht. Was den Anteil des Abtes Pankraz Vorster am
Untergang des Klosters betrifft, wird man, um ihm gerecht zu werden,

90



zwischen Mitursache und Mitschuld klar unterscheiden miissen. Der Abt
hat zweifelsohne so gehandelt, dal3 er vor seinem Gewissen bestehen konnte.
Manche Urteile Meiers iiber den Abt scheinen uns deshalb thesenhaft und
iberspitzt zu sein. Jedenfalls miiBte man auch die eidliche Verpflichtung
des Abtes in die historische Wertung einbeziehen. Fiir den Abt war die
Entscheidung nicht nur eine Sache der klugen politischen Einsicht, sondern
auch eine Gewissensfrage. Daf} er sie ernst genommen hat, begriindet den
Ruhm seiner Charakterfestigkeit in einer Zeit, die gewissenlos iber ange-
stammte Rechte hinweggeschritten ist, mag nun auch die Nachwelt seine
unzulidnglichen politischen Bemithungen beldcheln.
THEOPHIL GRAF.

Josef Marbacher : SchultheiB Karl Anton am Rhyn von Luzern und
seine Zeit (1660-1714). — Luzern 1953. 363 S., 8 Beilagen und 9 Tafeln.

Der Verfasser dieser Dissertation hatte anfangs die Absicht, «eine
eingehende Darstellung der hauptsiachlich Luzern berithrenden Geschehnisse
in den denkwiirdigen Jahren um 1712 » zu schreiben, entschloB sich dann
aber, angeregt durch den bekannten Erforscher der Luzerner Geschichte
des 17. und 18. Jahrhunderts, H. Dommann sel.,, die Gestalt des luzer-
nischen Heerfiihrers und Schultheilen Karl! Anton am Rhyn im Rahmen
der Orts- und Zeitgeschichte zu wiirdigen. So weitete sich der urspriing-
liche Plan zu einer stoffreichen Darstellung des Luzerner Patriziates in
der glanzvollen Epoche Ludwigs XIV.

Die Personlichkeit dieses strebsamen SchultheiBensohns bewegt sich
vollig im Bannkreis der gesellschaftlichen und politischen Zustinde und
Bedingungen seiner Zeit. Herkunft, Umwelt und Machteinfliisse wiesen Karl
Anton am Rhyn auf die erfolgverheilende Bahn des Heerfiihrers und Staats-
manns im Dienste der Heimat und der verbiindeten Michte. Vertrauen-
erweckende Zuverlissigkeit, ausgleichende Versohnlichkeit und mannes-
mutige Entschlossenheit schufen ihm rasch Sympathien und lenkten die
Blicke der maBgebenden Personlichkeiten in Luzern und der fremden Ge-
sandten auf den vielversprechenden jungen Patrizier. Vor Vollendung des
20. Lebensjahres wurde er GroBrat. Im Jahre 1687 sandte ihn die Regierung
als schirmortigen Hauptmann nach St. Gallen. Nach dem Tode seines
Vaters Josef am Rhyn wurde Karl Anton in den Kleinen Rat aufgenommen,
und im Schicksalsjahr 1712 wurde ihm die héchste Wiirde eines SchultheiBen
von Luzern zuteil. Zwei Jahre, von 1702 bis 1704, amtete er auch als
Landvogt im Thurgau. Neben dieser anspruchsvollen politischen Tatigkeit
stellte Karl Anton am Rhyn auch seinen Mann auf dem Feld der Ehre.
Als Ludwig XIV. den pfilzischen Krieg vom Zaune brach, ibertrug der
Rat von Luzern das Kommando tber die ihm unterstehende Grenzschutz-
kompanie dem Hauptmann Karl Anton am Rhyn. Von 1690 bis 1699 stand
er in spanischen Diensten. Und auch wédhrend des spanischen Erbfolgekrieges
kdampfte er, trotz dem Dynastiewechsel, auf der Seite des spanisch-bourbo-
nischen Heeres gegen die liberlegene Kriegsfithrung des Prinzen Eugen. Das
gutgezielte Artilleriefeuer der Schweizer, die unter der Fihrung des Obersten

91



Karl Anton am Rhyn standen, ermoglichte dem bourbonischen Heeresleiter
Venddme den ehrenvollen Sieg von Cassano, ein Triumph, der auf die
Schwenkung der luzernischen Politik zugunsten der Bourbonen keinen
geringen Einflu ausiibte. Der geschickten und einfallreichen Diplomatie
der Gesandten Puysieux und Beretti gelang es auch, den anfangs vorsichtig
abwartenden Sieger von Cassano endgiiltig fiir den spanisch-franzgsischen
Machtblock zu gewinnen. Sie lohnten ihm das Einlenken mit ihrer tat-
kriftigen Unterstiitzung seiner Wahl zum Schultheien von Luzern.

Man wird Karl Anton am Rhyn kaum zu den hervorragenden Staats-
mannern zdhlen dirfen. Dazu fehlte ihm das geistige Format, wie es seine
Zeitgenossen J. R. Diirler und J. Balthasar besaBlen. Die Darstellung ihrer
Leistungen wire des grindlichen ForscherfleiBes des Verfassers wahrhaft
wiirdiger gewesen. Fiir die historische Wertung Amrhyns — auch der Ver-
fasser ist sich dessen bewuBt — ist die Tatsache doch entscheidend, daB
der Mann, der seiner Vaterstadt und der Eidgenossenschaft in Amt und
Wiirde, in Gesandtschaften, Verhandlungen und Konferenzen manche wert-
volle Dienste geleistet hat, gerade in der Schicksalsstunde der katholischen
Vormacht der heiklen Lage nicht gewachsen war und eine Politik titigte,
die mehr den Interessen Frankreichs und dem Ehrgeiz gewisser Patrizier
als den Lebenswerten des Volkes diente. Typisch fiir die Gniddigen Herren,
die vielfach iiber Kopf und Herz ihrer Untertanen hinweg regierten. Wir
mochten deshalb die Bedeutung der dulBlerst fleiBigen und kenntnisreichen
Arbeit weniger in der biographischen Darstellung sehen als vielmehr in den
allgemcingeschichtlichen Einsichten und Ergebnissen : da der Verfasser
uns einen klaren Einblick verschafft in das ganze Drum und Dran der
Patrizierherrschaft, in das Eifersuchts-, Intrigen- und Interessenspiel der
fihrenden Mianner und ausldndischen Gesandten und Geschéftstriger, aber
auch in den geschichtlich bedeutsamen Zusammenhang von gesellschaft-
licher Struktur und Politik, Wirtschaft und Kultur, sowie in die Eigenart
luzernischer Haltung und ihre geschichtlichen Bedingungen. Kirchenge-
schichtlich wertvoll sind die Ausfiilhrungen iiber den Neukircherhandel, die
Zwistigkeiten mit dem Bischof von Como, das wachsende Staatskirchentum
und den Zusammenprall mit dem Nuntius Caraccioli, der sich offenbar zu
wenig auf diplomatische Geschmeidigkeit verstand. Besonders anerkennens-
wert empfindet man die klirenden Ausfithrungen des Verfassers iiber die
verzwickten Ereignisse des Jahres 1712. Zwar hat man auch hier den Ein-
druck, daB die letzten Motive der Volksbewegung in der Innerschweiz noch
nicht vollig abgekliart sind. Hin und wieder erschwert auch die stoffreiche
Darstellung die Ubersicht. Die Einzelheiten iiberwuchern den Aufbau und
verdecken die Gliederung. Trotz diesen Einwidnden darf man die Studie als
wertvollen Beitrag zur Luzerner- und Schweizer Geschichte im Zeitraum
Ludwigs XIV. empfehlen.

THEOPHIL GRAF.

92



Alfred Schreiber : Rudolfingen im Ziircher Weinland. Urkundliche
Darstellung einer geistlichen Grund- und Gerichtsherrschaft. — Verlag
SchultheB, Zirich 1954, Abb., x1v-135 S.

Rudolfingen ist eine kleine geschlossene Siedlung im Ziircher Weinland.
Seit 1803 ist es mit Wildensbuch und Triillikon zur Einwohnergemeinde
Triillikon vereinigt. In seinem Buche stellt Alfred Schreiber die tausend-
jahrige Geschichte Rudolfingens dar, das im zweiten Stiftungsdiplom Ludwigs
des Deutschen fiir das Kloster Rheinau 858 erstmals erscheint. Schreiber
stellt seine Ortsgeschichte hinein in die allgemeinen Zusammenhdnge, was
ihn zwingt weiter auszuholen und zu den grundlegenden rechtsgeschicht-
lichen Begriffen, insbesondere zu jenen von Grund- und Gerichtsherrschaft
Stellung zu nehmen. Damit aber wichst der Wert der Arbeit iiber den
Rahmen des Lokalgeschichtlichen hinaus und zeitigt ein reicheres Ergebnis.
Die Herrschaft Rudolfingens bietet ein typisches Beispiel des untersten
Stiickes des mittelalterlichen Verfassungsgefiiges. Gerade der Zeitraum von
1260-1330, vom Erwerb des Meieramts und der Vogtei, iiber den Ankauf
der Giiter und des Zehnten durch das Kloster St. Katharinenthal bis zur
Niederschrift der Offnung und der Vogteiordnung, sowie die Erstellung des
ersten Urbars ergibt eine getreue Chronik der Entstehung einer geistlichen
Grund- und Gerichtsherrschaft, wie sie fiir diese Zeit in ihrer urkundlichen
und sachlichen Lickenlosigkeit nicht hdufig ist. Der Verfasser vermittelt
interessante Linsichten in die Entstehung des bduerlichen Grundeigentums
und das Aufkommen der autonomen Dorfgemeinde, die an die Stelle der
Grundherrschaft treten, er beleuchtet die landwirtschaftlichen Zustinde
wie Acker- und Weinbau und weist auf die Bevolkerungsverhdltnisse hin.
AuBerdem wirft er I'ragen der ziircherischen Landeshoheit auf und zeigt,
wie man zu deren Straffung in die Selbstindigkeit und Unabhdngigkeit der
Gerichtsherrschaften eingriff. Uber Rechtssymbolik und Rechtsaltertiimer
liefert Schreiber manche Einzelheit (Pferd, Schild und Lanze als jdhrliche
Gabe des Abtes von Rheinau an den Konig, Ehrschatz iiber Tiire legen,
Vorweisen von Kernen, Trottmahl usw.).

Rudolfingen war vom friihen Mittelalter bis in neuere Zeit herrschaft-
lich und wirtschaftlich mit drei Gotteshdusern verbunden : 250 Jahre mit
Rheinau, 150 Jahre mit Reichenau und dann 600 Jahre mit St. Katharinen-
thal. Es ist eine der frithesten Erwerbungen St. Katharinenthals aus
Reichenauer Hand. Schreibers Buch gewidhrt wertvolle Einblicke in die
Verwaltungsgeschichte dieser drei Kloster, besonders in die von St. Katha-
rinenthal, wodurch die 1929 in der Festgabe des Historischen Vereins des
Kantons Thurgau erschienene Arbeit von K. Frei-Kundert iiber Katharinen-
thal willkommene Erginzungen erfihrt.

Schreibers Buch ist aus den Quellen erarbeitet. Diese werden in den
Text des Buches eingeschaltet, kommentiert und zum Teil erstmals libersetzt
oder in die Ausdrucksweise der Gegenwart umgeschrieben. Das Buch ist
in 25 Abschnitte gegliedert, enthdlt 7 Abbildungen und 2 Kartenskizzen.
Es liest sich fliissig und diirfte einen weiteren Leserkreis finden.

Louis CARLEN.

93



Herzog F. A. : Der heilige Pfarrer Burkhard. — Rex Verlag, Luzern
1953. Reihe : Verpflichtendes Erbe, Band 27-29. 103 S. Pappband Fr. 4.70.

Man koénnte sich die Frage stellen, ob das kleine Bandchen iiber den
heiligen Pfarrer Burkhard von Beinwil nicht eher zur Gattung « schéne
Literatur » zu rechnen wire. Das Lebensbild des biederen Bauernsohnes
aus dem Freiamt liest sich leicht wie ein Roman, und es ist kaum moglich
zu unterscheiden, was der Verfasser seinen sparlichen Quellen entlockt und
was er selbst mit dichterischer Einfithlungsgabe Liicken schlieBend hinzu-
gefiigt hat. Aber liegt nicht gerade darin der besondere Vorzug des
schmucken Werkleins ? Geht dem breiten Strom unserer historischen Fach-
literatur mit dem schwerfilligen wissenschaftlichen Apparat nicht allzu oft
das eigentliche Leben ab ? Lebendigkeit ist’s, was das Lebensbild von
Pfarrer Burkhard in hohem MaBe auszeichnet. Das historische Kolorit des
12. Jahrhunderts, in welchem der heilige Dorfpfarrer bescheiden gelebt
und segensreich gewirkt, ist in der dichterischen Beschwingtheit der Sprache
zu neuem, wirklichem Leben erwacht.

Hans WIcCKI.

Eduard Fischer : Oltner Briickenbuch. Briicken, Zoll und Fahren. Hrg.
von der Einwohnergemeinde Olten. — Olten, O. Walter A. G., 1954. 64 S.
mit Abb. (Publikationen aus dem Stadtarchiv Olten, Nr. 3.)

Diese Publikation, zu Ehren der Einweihung der neuen Bahnhofbriicke
in Olten entstanden, bildet eine wertvolle Bereicherung der Oltner Lokal-
geschichte. Schon seit jeher war Olten der Ort, an dem sich die StraBen
von Norden nach Suden und von Osten nach Westen kreuzten, und auch
die Aare spielte fiir den Handel als Wasserweg seit dem Mittelalter eine
hervorragende Rolle, wodurch auch der Oltener Aarebriicke eine erhohte
Bedeutung fiir die Stadt zufiel. Der Verfasser zeigt dies in anschaulicher
Weise im ersten Kapitel Uiber die alte Bricke, deren Schicksale er in den
Rahmen der Geschichte Oltens hineinstellt ; auf Grund von eingehendem
Studium der Quellen im Stadtarchiv Olten und im Staatsarchiv Solothurn
ist dieses Kapitel reich an Einzelheiten, vor allem in bezug auf die vielen
Verbesserungen und Reparaturen an der Briicke. Auf einen kurzen Abschnitt
iber die Diinnernbriicken folgt ein Kapitel vom Zoll und von den Schiff-
leuten, das interessante Details uber die Schiffahrt, iiber den Zoéllner, seine
Pflichten und seine Zolleinnahmen, und iiber das Zollhaus enthilt. Der
Bau der Eisenbahnbriicke und der Bahnhofbriicke und die Fiahren werden
ebenfalls beschrieben. Die mannigfaltigen schonen Abbildungen im Text
verdienen besonderes Lob : unter ihnen finden sich u. a. Bilder aus den
Chroniken von Schilling und Stumpf, Abschnitte aus alten Karten und
Stadtplinen, ein Aufri3 der hélzernen Briicke von 1803 und photographische
Aufnahmen aus der neuesten Zeit, wie die neue Bahnhofbriicke und die
Quai-Anlage von 1953. Die Ansprache von Landammann Dr. Max Obrecht
anldBlich der Einweihung, einige Textproben aus den Quellen und aus
Ulrich Munzingers Erinnerungen 1798-1814, Zahlen und Daten zum Bau

el



der neuen Bahnhofbriicke und ein erschépfendes Quellen- und Literatur-
verzeichnis beschlieBen diese schone Publikation, fiir die dem Verfasser
und dem Verlag in gleicher Weise unser wiarmster Dank gebiihrt.

HEeELLMUT GUTZWILLER.

NEKROLOG

T Pfarter Dz. h. c. Benedikt Hartmann (1873-1955)

Unter den protestantischen Pfarrern der biindnerischen Kirche gab es
kaum eine zweite Personlichkeit, die den reichverzweigten Problemen der
Kirchengeschichte ein so lebendiges Interesse entgegenbrachten wie den am
20. Marz 1955 in Schiers in Stille verschiedenen Pfr. Hartmann, noch
weniger einen Mann, der iiber die Enge der biindnerischen Heimat hinaus
geistige Zusammenhinge des kirchlichen Lebens so klar erkannt hatte.

Von seiner Friihentwicklung wissen wir selbst nicht sehr viel, und
Pfr. Hartmann war nicht der Mann, der der Selbstgefilligkeit gehuldigt und
sich der vergangenen Tage geriithmt hitte. Fiir die Formung seiner Eigenart
war es indessen entscheidend, daB Basel seine Geburts- und Bildungsstadt
war und er im Geist des lutherischen Pietismus aufwuchs. Unvergessen
blieben bis ins hohe Alter seine einstigen akademischen Lehrer : der hoch-
angesehene Kirchenhistoriker Paul Wernle und der Zwingli-Biograph Rudolph
Staehelin. Als besonderes Gliick hatte er es empfunden, Jakob Burckhardt
noch in seinem letzten Kolleg vom Winter 1892/93 gehért zu haben.

Hartmann fiihlte sich vor allem als Diener seiner Kirche. Volle zwanzig
Jahre war er im Pfarrdienst titig (1898-1918). Dann aber begann die Zeit,
da er als Direktor der angesehenen evangelischen Lehranstalt in Schiers in
schwierigen Nachkriegsjahren (1918-26) und hernach als Lehrer der Kantons-
schule in Chur (1926-38) der Jugend nahe war, Dieser Mann liebte den
Unterricht, und Schulfragen waren ihm ein hohes geistiges Anliegen. Sein
Ideal war die konfessionelle Schule, die in ihm zeit seines Lebens einen
mutigen Verteidiger fand. Er gedachte dabei in der Offentlichkeit ohne
Scheu auch der konfessionell musterhaften Verhiltnisse Freiburgs.

Pfr. Hartmann war ein imponierender Zeuge dafiir, daBl der wahrhaft
gliubige Protestant um seines eigenen Glaubens willen auch fiir den
Katholizismus und dessen Anliegen ein nicht geringes Verstindnis auf-
zubringen vermag. Vom Verhidltnis der Konfessionen hatte er eine scharf
gepragte, personliche Auffassung, der er stets treu blieb. « Aber die Kirchen-
geschichte ist nun einmal eine Schule der Demut- und zwar bei beiden
Konfessionen. Aber eben darum miiBte sie uns zur Vertriglichkeit erziehen
und zum konfessionellen Frieden », gestand er einmal. Oft kehrte er zu
diesem Gedanken zuriick. « Ich gehorte nicht zu denen, die fiir die Zukunft
eine Vereinigung der Konfessionen wiinschen. Aber ich halte es fiir moglich
und wiinschbar, dal das Gesprich der beiden Konfessionen ein wiirdiges
sei und von Achtung, ja einer gewissen Briiderlichkeit dirigiert werde, ganz
abgesehen vom personlichen Verkehr. » Diese Haltung war in einem Land,

95



	Rezensionen = Comptes rendus

