
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 48 (1954)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen — Comptes rendus

Ewald Reinhard : Die Münsterische « Familia sacra ». — Verlag
Regensberg, Münster 1953. 227 S. 1 Abb. DM. 9.80.

In der vorliegenden geistcsgeschichtlichen Studie handelt es sich um
eine anregende, auch sprachlich wohlgepflegte Betrachtung über den in den
ersten Jahrzehnten des vorigen Jahrhunderts zu Münster i. W. wirkenden
Freundeskreis um Franz Friedrich Wilhelm Freiherr von Fürstenberg und
seine bezaubernde « Egeria », die stets regsame und anregende Fürstin
Amalie von Gallitzin. Trotzdem das Schwergewicht der Darstellung auf der
Behandlung der geisteswissenschaftlichen Probleme ruht, haben auch die
wichtigsten Einzelpersönlichkeiten des Gallitzinkrcises, soweit deren Schicksale

zum tieferen Verständnis der geistigen Umwelt beizutragen vermögen,
eine meisterhaft kurze und träfe Charakterisierung erfahren. So ziehen
neben Fürstenberg, der Gallitzin, Bernhard Ovcrberg, Friedrich Leopold
Graf zu Stolberg und den Drostischen Brüdern auch eine ganze Anzahl
weniger bedeutender westfälischer Adeliger, Gelehrter und Geistlicher an
unseren Augen vorüber und erhalten die ihnen zukommende Würdigung.
Zugleich werden damit die weitreichenden Beziehungen der Münsterischen
« Familia sacra » offenbar, hervorgewachsen aus ihren bahnbrechend
neuartigen Bestrebungen auf philosophisch-pädagogischem, religiösem und
sprachlich-literarischem Gebiete. Die sorgfältige Behandlung dieser drei
Fi auptfragenkreise, in welchen sich die verschiedenartigsten Zeitströmungen
kreuzen und gegenseitig befruchten, bilden das eigentliche Herzstück der
überaus interessanten Studie. Der Verfasser bleibt nie an der Oberfläche
der bloßen Analyse seines umfassenden Quellenmaterials haften, sondern
dringt immer wieder in die befruchtende Tiefe der geistigen Zusammenhänge

vor. So weitet sich das Gebotene über die engen Grenzen des bloß
lokal Interessanten hinaus zu einem wertvollen Beitrag zur neueren deutschen
Geistesgeschichte und bietet mit seinen mannigfaltigen Vergleichsmöglichkeiten

Anregung und Ansporn zu ähnlichen Lntersuchungen in anderen
Zonen unseres Kulturraumes. Wer sich insbesondere um die geistesgeschichtliche

Problematik der vorletzten Jahrhundertwende bemüht, wird mit Nutzen
zu Reinhards neuestem Werke greifen. Er wird auch in den im Anhang
veröffentlichten zahlreichen Briefen ein reichhaltiges Quellenmaterial
entdecken. Es sei auch hingewiesen auf den interessanten Versuch einer neuen
literargeschichtlichen Einordnung der großen Religionsgeschichte des Grafen
von Stolberg.

Hans Wicki.

197



Ernst Walter Zeeden : Martin Luther und die Reformation im Urteil
des deutschen Luthertums. Bd. 1 : Darstellung ; Bd. 2 : Dokumente. —
Verlag Herder, Freiburg 1950 und 1952, 389 bzw. 473 S.

Zeedens reichdokumentierte Untersuchung zur innern Entwicklung
des deutschen Protestantismus von der Mitte des 16. bis zum Ende des
18. Jahrhunderts verdient in mehr als einer Beziehung die dankbare
Anerkennung der Fachwelt. Das gehaltvolle und auch sprachlich sehr ansprechende

Werk, dem sich noch ein 3. Band über das Verhältnis der deutschen
Historiker des 19. Jahrhunderts zu Luther und der Reformation anschließen
soll, bildet nicht bloß einen gewichtigen Beitrag zur europäischen
Geistesgeschichte der Neuzeit und damit zu einer geistigen Standortsbestimmung
unseres Jahrhunderts, sondern auch wertvolle Bausteine zu einer echten,
von wissenschaftlicher Sachlichkeit getragenen Lutherbiographie. Zu einem
wirklich objektiven Lutherbild zu gelangen, gehört zweifellos zu den
schwierigsten Aufgaben der Geschichtschreibung, da die Stellungnahme zu
Luther und seinem Werk immer auch eine Enthüllung seines eigenen
religiösen Standpunktes mitbedingt. War schon Luther selbst in seinen
zahllosen Selbstzeugnissen und Schriften innerlich befangen, so haben sich dazu
noch von Anfang an die Glaubensparteien dieses dramatischen Lebens
bemächtigt. Während katholischerseits viel bösartige Märchen gegen Luther
in Umlauf kamen (der kämpferische Cochläus hat das katholische Lutherbild

bis ins 20. Jahrhundert hinein beeinflußt, wie A. Herte in seinem
dreibändigen Werke : Das katholische Lutherbild im Banne der
Lutherkommentare des Cochläus, nachgewiesen hat), wurde auf der protestantischen
Gegenseite das wahre Lutherbild durch beschönigend-erbauliche Legendenbildung

überwuchert. Es ist daher von höchstem Interesse zu hören, welche
Entwicklung das lutherische Lutherbild im Laufe der Jahrhunderte erfahren
hat, ist doch diese Veränderung zugleich ein anschauliches Zeugnis für die
religiös-geistige Wandlung der Menschen und Zeiten, die dieses Bild
geschaffen haben.

Die revolutionäre Neuerung des deutschen Reformators bestand darin,
daß er an die Stelle der Autorität der Kirche die Autorität des « im Worte
Gottes gefangenen Gewissens » setzte. Gewissensprinzip und Schriftprinzip
gehören zum Wesen des Luthertums. Luther ließ aber nur sein
Schriftverständnis als ¦ evangelisch » gelten und identifizierte Christentum und
wahre Kirche mit seiner neuen Rechtfertigungslehre. Gewissen und Lehre.
an sich zwei ganz verschiedene Größen, waren in Luthers Persönlichkeit
harmonisch vereint, und auch die lutherische Orthodoxie hat an der
verbindenden Glaubenslehre nie rütteln lassen. Erst Pietismus und Rationalismus

begannen damit, « Gewissensfreiheit » gegen « Kirchenglauben »

auszuspielen und die « Freiheit von jeder Menschensatzung » als das Wesen der
lutherischen Reform zu preisen. So haben die beiden Prinzipien, die an
der Wiege des Protestantismus standen (Freiheit und Bindung), auch das
lutherische Lutherbild in ganz verschiedener Weise bestimmt.

Für Luthers Zeitgenossen und die Orthodoxie des 17. Jahrhunderts
bedeuteten Lehre und Werk des Reformators nicht menschliche Leistungen,

198



sondern « etwas von Gott Gewirktes ». Gott selbst hatte durch Luther
gesprochen, er galt als Gottes auserwähltes Werkzeug zur Wiederherstellung
seiner Kirche in ihrer ursprünglichen Reinheit und Lehre. In diesem höheren
Auftrage lag für das orthodoxe evangelische Denken der Grund zur
übermenschlichen Verehrung Luthers, die keine Kritik an seinem Leben und
Werk zuließ und zugleich auch die Wurzel zu jenem Zerrbild von der römischen

Kirche, welches das ganze spätere Denken des Protestantismus prägte.
Auch die Geschichtschreibung der Orthodoxie (Johannes Mathesius, Matthias
Flacius Illyricus) war von rein theologisch-heilsgeschichtlicher Schau
beherrscht. Geschichte wurde da zur « Geschichte des Wortes Gottes in der
Welt, die bei Adam begann, in Christus ihre Mitte hatte und mit Luther
einen letzten Höhepunkt vor dem Jüngsten Gericht erreichte ». Typisch für
die Magdeburger Zenturien war das Gesetz des negativen Fortschritts, die
These von der zunehmenden Verdunkelung der rechten evangelischen Lehre,
bis Luther das apostolische Christentum wieder erneuerte und den römischen
Antichrist entlarvte. In dieser Geschichtsbetrachtung hatte Luthers
Auftreten einen rein übernatürlichen Charakter. Mehr und mehr wurde Luthers
Theologie überhaupt mit der Heiligen Schrift identifiziert. Hatte Luther
aus der Bibel geschöpft, so begann die strenge Orthodoxie ihre Theologie
aus Luther zu schöpfen. Luthers Lehrmeinungen wurden zu unumstößlichen
Dogmen, Luther selbst zur dogmatischen Autorität. Die lutherische Orthodoxie

wagte Luther überhaupt nicht zu beurteilen. Sie hat ihn mit seiner
Lehre « an einen Ort hin entrückt, wo man gar nicht mehr kritisiert,
sondern nur noch anbetet : ins Heiligtum und ins Geheimnis Gottes » (I, 66).
Luther war nicht Gegenstand geschichtlicher Erkenntnis, sondern Gegenstand

des Glaubens. Mit dieser orthodoxen Luthersicht hing ein Doppeltes
zusammen : die Deutung der Reformation als übernatürliche, heilsgeschichtliche

Tat und schroffe Unduldsamkeit gegenüber jeder anderen
Lutherdeutung.

Erst um 1700 bahnte sich mit Veit Ludwig von Seckendorf und Gottfried

Wilhelm Leibniz durch eine grundlegende Auflockerung des orthodoxen

Lutherschemas die allmähliche Überwindung des strengen
Konfessionalismus an. Anstatt den Reformator « übermenschlich und apokalyptisch

zu erhöhen », suchte man ihn « von seiner menschlichen Seite
darzustellen. Damit setzte sich innerhalb des Luthertums auch eine gerechtere
Beurteilung der katholischen Kirche durch, da man im Andersgläubigen
nicht mehr den dogmatischen Gegner, sondern den « anderen » Christen
erblickte. An die Stelle der konfessionellen Rechtgläubigkeit trat die
Verselbständigung des christlichen Denkens und die persönliche Religiosität.
Leibniz erklärte den traditionellen evangelischen Antichristbegriff als Unfug,
verlangte aber auch von den Katholiken, daß sie Luther nicht mehr als

Irrlehrer bezeichneten. Aber erst mit dem Pietismus (Philipp Jakob Spener
und Gottfried Arnold) setzte sich die strikte Ablehnung des kirchlichen
Autoritätsprinzips als « Gewissenszwang » durch. Ausschlaggebend war nicht
mehr der Glaubensinhalt, sondern das persönliche Gewissen auf Grund der
Bibel, was einer Umwertung beinahe aller orthodoxen Begriffe gleichkam.
Nicht der « Rechtgläubige », sondern der « Gottsucher » war der wahre Christ.

199



An die Stelle des alten Gegensatzes Katholiken — Protestanten trat der
neue Gegensatz objektive christliche Religion — subjektive Religiosität.
Innerhalb des Protestantismus brachte der Pietismus die Scheidung der
Orthodoxen von den Liberalen.

Für die liberale Richtung, die erst in der Aufklärung ihre volle
Entwicklung erfuhr, bedeutete Luther bloß mehr den Vorkämpfer für Freiheit
gegen äußeren Zwang (Johann Salomo Semler und Gotthold Ephraim Lessing).
Luthers Geist wurde gegen den Buchstaben seiner Lehre ausgespielt und
das Reformationsgeschehen nicht mehr theologisch, sondern rein historisch
gewertet. Zugleich wurde der Entwicklungsgedanke, der schon vom Pietismus

in die Deutung von Luthers Reformwerk hineingetragen worden war,
zum natürlichen Fortschrittsgedanken säkularisiert. Mit der Herauslösung
der persönlichen Religiosität aus dem offiziellen Kirchenglauben ging die
Abwertung der Konfessionen Hand in Hand. Anspruch auf religiöse Autorität

wurde als Anmaßung zurückgewiesen. Vom Fürsten aus gesehen war
die Kirche bloß mehr ein willkommenes Institut zur Lenkung und Erziehung
der Untertanen (Friedrich der Große). Die Unmöglichkeit des 18.
Jahrhunderts noch im eigentlichen christlichen Sinne zu glauben, führte
entweder folgerichtig zum Atheismus oder dann zu einer im Grunde genommen
unehrlichen Umwertung des Christentums zu einer völlig säkularisierten,
undogmatischen « Natur »-Religion, in welcher das seines supranaturalen
Charakters beraubte Christentum als rein geschichtliche Größe begriffen
wurde.

Es geht Zeeden im wesentlichen darum, festzustellen, wie sich die
beiden Grundprinzipien, von denen Luthers Bruch mit Rom ausging, innerhalb

des Protestantismus der kommenden Jahrhunderte ausgewirkt haben.
Als typischstes Ergebnis dieser langen Entwicklung bezeichnet er die Doppel-
poligkeit des Protestantismus. Von zwei verschiedenen Prinzipien ausgehend
stand das Luthertum zwei ganz verschiedenen Konzeptionen offen, die
einander mit der Zeit immer totaler ausschlössen. Seit der Trennung des

säkularisierten, rein formal aufgefaßten liberalen Protestantismus vom streng
lchrinhaltlich gebundenen orthodoxen stand tatsächlich Luthertum gegen
Luthertum : und beide beriefen sich auf den Geist des deutschen Reformators.
Diese Spaltung des Protestantismus bewirkte schon seit dem Ende des 18.

Jahrh. eine veränderte religiöse Konstellation, insofern die Differenz von
Katholisch und Protestantisch allmählich durch die Differenz von Nichtchristlich

und Christlich überschattet wurde. Dies brachte die christlichen Konfessionen

einander wieder näher. Wichtiger als die bloße Zugehörigkeit zu einer
Kirche wurde seither die persönliche Stellungnahme des Individuums zum
Lchrinhalt seiner Konfession. Damit trat das Christentum in ein neues
Stadium : die Begegnug des einzelnen mit der Wirklichkeit im Glauben.
Es braucht nicht eigens darauf hingewiesen zu werden, wie wichtig diese
Erkenntnis zur gerechten Beurteilung der geistesgeschichtlichen Problematik
etwa des 19. Jahrhunderts ist. Muß nicht von diesem Gedanken her auch
die katholische Aufklärung weit positiver gewertet werden, als dies gemeinhin

zu geschehen pflegt
Hans Wicki.

200



Stiftspropst F. A. Herzog : Anfänge und Schicksale des Benediktinerklosters

von St. Leodegar im Hof zu Luzern. 750-1450. — Kreienbühl Söhne,
Küßnacht a. R. 1953.

Nach einer Reihe wertvoller, aber nicht jedermann leicht zugänglicher
und sich oft widersprechender Einzeluntersuchungen über die Frühgeschichte
Luzerns greift sowohl der Fachhistoriker wie der geschichtlich interessierte
Laie mit Genugtuung zur vorliegenden zusammenfassenden Übersicht über
die Anfänge und Schicksale des Benediktinerklosters St. Leodegar im Hof.
Die temperamentvolle Darstellung, die von der ersten Ansiedlung irischer
Einsiedler am Ausfluß der Reuß (St. Peter) bis zur Umwandlung des
Benediktinerklosters in ein Chorherrenstift ohne klösterliche Gemeinschaftsbindung

(1456) führt, weist deutlich zwei Schwerpunkte auf : die Errichtung
des benediktinischen Monasteriums durch Wichard, einen Verwandten Kaiser
Karls des Großen, und der erfolglose Kampf um die Klosterreform durch
Propst Nikolaus Bruder zu Beginn des 15. Jahrhunderts.

Propst Herzog ist Historiker aus warmer Liebe zu seinem großen Gegenstand.

Er stellt die Geschichte Luzerns einmal unter dem Gesichtswinkel
seines Klosters dar und nicht vom Standpunkt des luzernischen Stadtstaates
aus, wie dies meistens geschieht. So gelingt es dem Verfasser Neues zu bieten,
wenn auch manches — mangels eindeutiger Quellen — Bruchstück und
Hypothese bleiben muß. Aber der Verfasser erhebt gar keinen Anspruch
auf ausschließlich gesicherte Forschungsergebnisse. Seine Ausführungen
wollen — wie er im Vorwort bescheiden sagt — bloß « eine Unterlage für
künftige gründlichere Forschungen » sein. Die Arbeit soll anregen und zur
Auseinandersetzung aufrufen. Wer sich in Zukunft mit der Geschichte des

Luzerner St. Leodegarstiftes beschäftigen will, wird dankbar sein, auf den
interessanten und in manchen Teilen durchaus eigenständigen Forschungsarbeiten

des gnädigen Herrn von Luzern weiterbauen zu können. Darin
liegt das unbestreitbare Verdienst des schmalen Bändchens von knapp
90 Seiten.

Hans Wicki.

P. Ange Koller 0. F. M. : Sur les pas de Saint Bernardin de Sienne en
Suisse italienne. 69 pages. Fribourg 1954.

Sous ce titre, le P. Koller publie une conférence qu'il a donnée à Lugano
en 1951. Essai historique, dit-il, supplément à son livre sur Saint Bernardin

de Sienne et la Suisse (Cf. cette Revue, 1950, p. 314) dont la présente
plaquette est donnée comme la 2e édition. Contrairement à son confrère
le P. Gemelli, estimant que le célèbre prédicateur siennois n'a pas franchi
les frontières italiennes, l'auteur, tout en rappelant qu'il ne faut pas parler
d'un canton du Tessin au XVe siècle, maintient le passage de notre saint
dans les vallées italiennes du Tessin et des Grisons. Et l'on ne peut, semble-t-
il, que lui donner raison en voyant les innombrables témoignages du culte
de saint Bernardin que l'on rencontre un peu partout, sans doute, en Suisse,
mais en particulière abondance dans le sud de notre pays.

201



Le P. Koller a accumulé au bas des pages les références d'auteurs,
dont beaucoup ne font que répéter une affirmation qu'on peut dire
traditionnelle, mais qui n'ont aucunement fouillé de plus près le problème
dont lui s'est fait une spécialité. Il aurait pu en omettre un grand nombre :

son exposé en aurait été abrégé et aurait gagné en précision. Il met sur les
lèvres du saint (p. 46-47) une imitation du cantique des créatures de saint
François qui est d'une belle envolée. On admirera surtout les nombreuses
photographies dont il a enrichi cet opuscule, reproductions de tableaux
principalement, qui illustrent d'une manière impressionnante la thèse dont
il s'est fait le défenseur.

L. Waeber.

M.-H. Vicaire : Relations médiévales de la Comté avec la Suisse à propos
d'un pèlerinage.

Le P. Vicaire a consacré quelques pages de l'Hommage à Lucien
Febvre (Paris 1954, pp. 187-194) à un petit problème d'iconographie
intéressant notre pays. Il présente une statue de la Vierge, de la fin du
XIVe siècle, se trouvant aujourd'hui dans la chapelle de Lorette de la petite
ville de Conliège, près de Lons-le-Saunier, mais qu'on vénérait plus
anciennement dans un oratoire du même bourg. La Vierge, trônante, méditative,
la taille haute serrée au moyen d'une ceinture de cuir, tient sur le genou
gauche l'Enfant Jésus, assis, jouant avec un oiseau. Ce genre de Madone,
« l'une des dernières formes médiévales de la Vierge byzantine », appartient
au type des Vierges gothiques du « style adouci ». On la retrouve, avec les
mêmes dimensions (moitié de la grandeur naturelle), la même physionomie
et des particularités identiques du costume, en Suisse (inventaire de
Mlle Use Futterer), en Alsace (R. Biéry, Madones alsaciennes du XIVe siècle)
et en Franche-Comté (Marcel Ferry). Visiblement, nous sommes en présence
de la reproduction de la statue d'un lieu de pèlerinage célèbre, que l'examen
des endroits où on la rencontre invite à placer en Suisse, au nord des Alpes.
M. Poeschel, le spécialiste de l'art religieux dans les Grisons et au
Liechtenstein, propose la région du lac de Constance. M. Biéry se prononce
pour Einsiedeln, c'est-à-dire pour la statue qu'on y vénérait avant l'incendie
de 1465. C'est à cette hypothèse que vont les préférences du P. Vicaire. Il
rappelle qu'il existe « le long du rebord oriental du Jura, à proximité des

routes qui mènent vers la Suisse », des reproductions du sanctuaire de
Notre-Dame des Ermites ; mais elles appartiennent aux temps modernes.
L'indice qu'il signale permettrait de remonter plus haut : jusqu'à la fin du
moyen âge ; d'où le titre de son intéressant exposé.

L. Waeber.

202



Louis Jadin : Relations des Pays-Bas, de Liege et de Franche-Comté
avec le Saint-Siège, d'après les Lettere di Vescovi conservées aux archives
vaticanes (1566-1779) (Bibliothèque de l'Institut historique belge de Rome,
IV). — Bruxelles, 27, Montagne de la Cour-Rome Academia Belgica. In-8°,
539 pages.

Les 385 volumes du fonds des Lettere di vescovi au Vatican, comprend
la grande majorité des lettres adressées par des évêques au Pape ou au
secrétaire d'Etat aux XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles. Ils ne renferment
pas toutes les lettres de ce genre, que contiennent aussi d'autres fonds,
comme les Lettre di principi. Mais celles qui s'y trouvent ont un grand intérêt.
A. Clergeac y a trouvé naguère quelque 600 pièces relatives à la France
pour le début du XVIIe siècle, dont il a donné l'analyse. L'abbé L. Jadin
publie ici 831 lettres, accompagnées parfois de documents, relatives aux
Pays-Bas, à la principauté de Liège, à la Franche-Comté. On trouve de
tout dans ces lettres : affaires doctrinales, où les questions du Jansénisme
et de la Bulle Unigenitus tiennent la place principale, difficultés des élections
et des confirmations episcopates, nominations et collation des bénéfices,
conflits entre évêques et chanoines, dotation des évêchés nouvellement
créés ou ruinés par la guerre, affaires de couvents, défense de l'immunité
episcopale. Les privilèges de l'Université de Louvain dans la collation des
bénéfices (canonicats et cures principales), qui barrent la route aux meilleurs
séminaristes de l'évêque, n'ont pas que des côtés favorables. Les lettres
révèlent enfin les relations personnelles des évêques avec le Saint-Siège,
leur attitude à l'égard de la visite ad limina, à l'égard des dispenses. C'est
on le voit une mine de renseignements que ces lettres, pour l'histoire générale

de l'Eglise comme pour l'histoire locale. Aussi l'éditeur a-t-il jugé bon
de les mentionner toutes, même celles qu'on a déjà publiées. Il les résume
d'un mot quand il s'agit d'une démarche courante ; mais il les donne in
extenso quand le sujet en vaut la peine. Quarante-huit pages d'index font
de cet ouvrage une excellente source d'histoire moderne de l'Eglise dans
tous les pays de l'ancienne Bourgogne.

M. H. Vicaire.

700 Jahre Stadtpfarrei Rapperswil. Gedenkschrift zum 22. November

1953. Den Kirchgenossen überreicht vom Pfarramt und
Kirchenverwaltungsrat.

Diese 50 Seiten starke Festschrift richtet sich, ohne Inhaltsverzeichnis
doch etwas zu bescheiden, zwar zunächst an die eigenen Kirchgenossen,
ihr vorzüglicher Inhalt verdient aber gleichwohl weiteren Kreisen bekannt
gemacht zu werden.

Nach einem religiös tiefverankerten Geleitwort von H. H. Stadtpfarrer
Bernhard Stolz skizziert Dr. Alfons Curti die Geschichte der Pfarrei
Rapperswil. Auch nach der Lektüre seines größeren Werkes über « Die
Pfarrkirche Rapperswil » (1937) liest man die vorliegende gedrängte
Zusammenfassung wieder gerne, denn diese Pfarrkirche bildet kultisch und künst-

203



lerisch stets neue Anziehungspunkte. Das beweist trefflich auch die Studie
von Dr. Meinrad Schnellmann. Es ist lehrreich, hier zu beobachten,
wie die Verehrung des hl. Johannes des Täufers sich durch alle Jahrhunderte

in Rapperswil ungeachtet aller späteren Einflüsse behauptete und
volkstümlich blieb. Die Wahl dieses Heiligen zum ersten Kirchenpatron
mag füglich aus den Rückwirkungen der Kreuzzüge erklärt werden.
Vielleicht ist aber daneben noch ein anderer Umstand zu berücksichtigen.
St. Dionys bei Wurmsbach, eine der ältesten Pfarrkirchen jener Gegend, ist
eine fränkische Gründung. Auch die wachsende Verehrung des hl. Johannes
des Täufers kam seit dem 11. Jahrhundert von Westen, von Amiens her,
dem berühmten Zufluchtsorte der Hauptreliquie des Vorläufers Christi. Die
Gegend um Rapperswil aber gehörte ursprünglich zu St. Dionys, wenn man
wohl auch nicht gerade von einer Mutterkirche sprechen kann. Angesichts
der unverbrüchlichen Treue, die Rapperswil seinem ältesten Kirchenpatron
bewahrt hat, wäre auch ein Blick in die dortigen Taufregister interessant,
um die Häufigkeit des betr. Taufnamens festzustellen.

Was in gen. Gedenkschrift sodann Dr. Curti über das älteste
Jahrzeitbuch der Pfarrkirche mitteilt, erweist dasselbe nicht nur als eine
lokalhistorisch erstklassige Geschichtsquelle ; dasselbe enthält auch interessante
Einzelheiten zur Geschichte der alten Eidgenossenschaft.

Dr. Curti's Mahnung, dieses Jahrzeitbuch samt seinen wertvollen
Ergänzungen endlich durch Drucklegung der Geschichtsforschung,
Familienkunde, Kunstgeschichte usw. zugänglich zu machen, verdient
nachdrückliche Unterstützung.

Mit gewohnter Meisterschaft behandelt Dr. h. c. Dora F. Rittmeyer
den « Kirchenschatz der Pfarrkirche St. Johann Baptist und Evangelist in
Rapperswil ». Manch größerer Ort könnte Rapperswil um seinen Reichtum
an wertvollen Zeugnissen seines Kunstsinnes beneiden. Wenn Rapperswil
sich auch in dieser Richtung auszeichnete, so setzt uns dies weniger in
Erstaunen, wenn wir darauf achten, daß Rapperswil seit Eröffnung der
Universität Basel und anderer Hochschulen häufig an solchen Bildungsstätten

vertreten war, weit zahlreicher als die dortige Linth- und
Seegegend überhaupt. Mannigfache Anregungen, auch künstlerischer Natur,
waren wohl die Frucht schon damaligen höheren Interesses.

Den Abschluß der Gedenkschrift bildet das Lebensbild, das uns
P. Rudolf Henggeler, Stiftsarchivar, Einsiedeln, von P. Joseph Dietrich

von Rapperswil 1645-1704, mit sichtbarer Teilnahme vor Augen führt.
P. Dietrich, der Sohn eines angesehenen Schultheißen, ist in all seiner
Bescheidenheit eine überzeugende Apologie des Ordenslebens ; so aufgefaßt

und geübt, wird es von jederman geschätzt. Ein anerkennendes Wort
verdient auch die Beigabe trefflicher Abbildungen ; sie verleihen der
vorliegenden Veröffentlichung erst recht den Charakter einer würdigen
Festschrift.

Ferd. Rüegg.

204



Kilger, Dr. P. Laurenz O. S. B.: Geschichte des Dorfes Schmerikon. 1952.

Herausgegeben vom Verkehrsverein Schmerikon. Druck : Gebr. Oberholzer,
Buchdr. Uznach. xiv-294 S. Mit Federzeichnung und Bildtafel. Fr. 14.—.

Jede ortsgeschichtliche Arbeit steht vor der nicht immer leichten
Aufgabe, möglichst weitgehend die historischen Notizen auch kleiner
Vorkommnisse zu berücksichtigen, um das Interesse der Ortsansässigen zu
befriedigen, dennoch aber die großen Linien im geschichtlichen Zusammenhang

aus der fast unübersichtlichen Masse kleiner Einzelheiten herauszuschälen

und den Anteil an allgemeinen Erscheinungen und Entwicklungen
aufzuzeigen.

Der Verfasser wich dem ersteren nicht aus, suchte aber dennoch innerhalb

des chronologischen Verlaufs, des chronikalischen Charakters der
Aneinanderreihung von Begebenheiten auch der zweiten Aufgabe, soweit in
diesem Rahmen möglich, gerecht zu werden.

Weit über das lokale Interesse hinaus greifen im Geschichtsbilde des
Dorfes Schmerikon neben der verhältnismäßig späten Gestaltung einer
eigenen Pfarrei und ihren interessanten Abkurungen von derjenigen Eschen-
bachs (St. Gallen) und Uznachs insbesondere die Bedeutung Schmerikons
als Seestation am obern Zürichsee und maßgebender Umschlageplatz an
der alten « Reichsstraße » : Zürichsee - Walensee, wo der Wasserweg Schiffbau

und Schiffahrt bedingte. Schmerikon war hiemit sozusagen der
Vorhafen Zürichs geworden und hatte damit ausgiebig auch Anteil am
Aufblühen und Wohlstand der Endstation des Zürichsees. Hierzu trug nicht
wenig auch der Umstand bei, daß Schmerikon aus seinen Sandsteinbrüchen
ausgezeichnetes Baumaterial nach Zürich liefern konnte, ist ja sogar das
berühmte Zunfthaus der < Meise » ganz aus Schmerikoner Material gebaut.
Dieses hat seinen guten Ruf bis in die neueste Zeit bewahrt, ist doch auch
die herrliche Rosette des St. Niklausen-Münsters zu Fryburg aus ihm
erneuert worden. Sorgfalt des Schiffbaues und Zuverlässigkeit der Schiffsleute
blieben auch in früheren Jahrhunderten nicht unbekannt. So wurde Schmerikon

vielbenutzter Seehafen der Wallfahrer nach Einsiedeln, denen die
Überquerung des obern Zürichsees eine willkommene Abwechslung brachte.

Strenge Weisungen der Dorfgenossen-Behörde wußten Mißbräuchen
kräftig zu wehren.

Interessant ist auch, wie Schmerikon gerade dank seiner überragenden
wirtschaftlichen Bedeutung innerhalb der Grafschaft Uznach, zu der dieses
Dorf seit den Grafen von Rapperswil und Toggenburg gehörte, sich eine
gewisse Sonderstellung zu wahren verstand. Diese wurde auch nach dem
Übergang zu Schwyz und Glarus als Schirmorten der Grafschaft offensichtlich

beibehalten. So z. B. mußten diese dem Ammann von Uznach das

Siegelrecht formell zuerkennen : derjenige Schmerikons siegelte ohne
weiteres neben den Amtsleuten der Schirmorte.

Ein erhebender Zug in der vorliegenden Ortsgeschichte ist der « Send »,

die in enger Verbindung mit kirchlichen Stiftungen betätigte Armenpflege.
Wie sie dann nach und nach mehr und mehr in weltliche Hände überging,
verläuft so ziemlich parallel anderwärtiger Entwicklung.

205



Noch wären mancherlei wertvolle Teile des vorliegenden Werkes
hervorzuheben. Auch die Patrozinienforschung wird gestreift. Daß für die
ursprüngliche und erste Kapelle dort schon der hl. Jodocus, St. Jost gewählt
wurde, erfolgte nicht nur weil er der Patron der Pilger, sondern auch der
Schiffer ist.

Nur noch ein Wort zur Erklärung der ursprünglichen Bezeichnung
« Smarinchova » Schmerikon. Verfasser folgt der verbreiteten Annahme
diesen Namen wie andere derselben Gegend als altdeutsch zu bezeichnen.
Smar wäre somit gleichbedeutend mit Smer-Fett : « wir dürften also an
einen kräftigen, wohlbeleibten Stammherrn denken, nachdem sich seine

Sippe nannte. »

Wenn nun aber Fußinchirichun (Bußkirch bei Rapperswil) noch
rätoromanisch und Bestandteil der ursprünglichen Diözese Chur gewesen sein
soll, dann lag auch Smarinchova innerhalb der betr. Sprachgrenze. « Smaroch»
heißt im Rätoromanischen die Silberforelle, die wie Silber glänzende Forelle,
an denen die Bucht von Schmerikon mit der Mündung des Aabaches und
der Linth nicht arm ist. Und die weitere Angabe « in Suna » braucht nicht
unbedingt als unerklärliche Ortsbezeichnung aufgefaßt zu werden, sondern
kurzerhand als Hinweis auf die fischreiche Sun-Bucht, was für Schmerikon
auch heute noch stimmt.

Hoffentlich findet vorliegendes Werk das wirklich wohlverdiente Interesse,

sodaß eine Neuausgabe dann auch ein Personen- und Ortsverzeichnis
bringen kann ; dann wird man umso rascher gewahr, wie diese in Druck
und Illustration ebenfalls vorzügliche Arbeit weit über den lokalen Rahmen,
weit über Schmerikon hinausgreift. Dem H. H. Verfasser wurde als
Ausdruck des Dankes das wohlverdiente Ehrenbürgerrecht Schmerikons
verliehen. Ferd. Rüegg.

Archivum Historicum Societatis Iesu — Index Generalis I-XX (1932-
1951). — Romae 1953. vm-340 Seiten.

Das Archivum Historicum S. I. ist eine mehrsprachige, wissenschaftliche

Zeitschrift, die seit 1932 in Rom erscheint und alle wichtigeren Gebiete
des Ordens, soweit sie geschichtliche Belange berühren, durch Fachleute
behandelt und auch einen Einblick und ein Urteil über Werke gibt, die in
der Gegenwart erscheinen und sich mit historischen Fragen über den
Jesuitenorden (Schulen, Pädagogik, Exerzitien, Missionen, Kunst usw.)
befassen.

Die Zeitschrift wurde vom Ordensgeneral Wl. Ledóchowski (dessen
Mutter der Bündner Familie von Salis angehörte) ins Leben gerufen und
dem bekannten Historiker Pedro de Leturia anvertraut, der jedoch wegen
anderweitiger Inanspruchnahme bald von A. Frfas (f 1939) und dann (mit
Ausnahme von 1947-48) von Edm. Lamalle (bis 1951) abgelöst wurde. Zu
den Mitarbeitern gehören vor allem die Mitglieder des « Istituto Storico
della Compagnia di Gesù » in Rom, mit dem etwa 10 Patres zählenden
Stab der « Monumenta Historica S. I. », dann die in der ganzen Welt
zerstreut lebenden Ordenshistoriker und auch auswärtige Fachleute.

206



Das « Archivum Historicum S. I. » erscheint jährlich zweimal in einem
durchschnittlichen Umfang von 350 Seiten. Den längeren oder kürzeren
Originalbeiträgen und seltenen oder unveröffentlichten Texten folgen die
meist einen beträchtlichen Raum einnehmenden Rezensionen und die jedes
Jahr nach vielen Hunderten zählenden Nummern der Ordenshistoriographie
(nicht selten mit kurzer Inhaltsangabe und Sachurteil), schließlich
verschiedene Nachrichten über den Stand der Ordensgeschichtsschreibung,
Nekrologe u. ä.

Der vor kurzem erschienene « Index Generalis » gewährt uns einen
Einblick in die ersten 20 Bände (1932-1951), da zunächst der Inhalt der
einzelnen Jahrgänge, dann die Rezensionen und die Bibliographie (nach Autoren
und Sachgebieten), schließlich biographische Angaben geboten werden. Eine
Fülle von Stoff bietet dieses « Archiv » auch für die Schweiz. Auf einiges
sei im folgenden hingewiesen.

In der ersten Abteilung « Commentarii Historici » sowie in den Gruppen
« Textus inediti vel rarissimi » und « Commentarii breviores » ist die Schweiz
allerdings etwas schwach vertreten. Es sei der Artikel des P. M. Batllori,
des gegenwärtigen Schriftleiters, angeführt : « Zur Anpassung der
Exerzitien bei den Schweizer Jesuiten und Benediktinern des 17. und 18.
Jahrhunderts » (XVII, 160-172) ; der Stoff der Studie wurde der Luzerner
Kantonsbibliothek (heute Zentralbibliothek) und dem Stiftsarchiv in Disentis
entnommen ; sie gibt uns ein Bild, wie im Luzerner Jesuitenkolleg
Exerzitien gemacht wurden und welchen Einfluß die geistlichen Übungen auf
die innere Erneuerung einiger heimischen Benediktinerklöster ausübten. —
Drei Beiträge lieferte J. Wicki : den ersten über den « Zweiten Teil der
Historia Indica Valignanos » (VTI, 275-285), die inzwischen ganz veröffentlicht

wurde (s. XIV, 167-168), einen weiteren über die « Pfarrseelsorge und
Armut der Profeßhäuser. Ein Motu proprio Pauls III. aus der Vorgeschichte
des römischen Gesù (1549) » (XI, 69-82), endlich « Die Historia do Malavar
des P. Diogo Gonçalves S. I. » (XIV, 73-101), eine wertvolle Handschrift
über Land und Leute Südwestindiens (um 1615). — Eine längere Besprechung

der Biographie des hl. Ignatius von Loyola, von A. Huonder
verfaßt, schrieb Pedro de Leturia (II, 310-316).

Ein viel ansehnlicherer Teil ist der Schweiz und Schweizern in den
Abschnitten Rezensionen und Bibliographie gewidmet.

Hier sind zahlreiche Biographien hervorragender Schweizer Jesuiten
verzeichnet : Louis Carlen, <¦ Pater Joseph Biner 1697-1766 », Sitten 1951

(XX, 382, n. 165) ; Felix Plattner, « Ein Reisläufer Gottes, das
abenteuerliche Leben des Schweizer Jesuiten P. Martin Schmid aus Baar (1694-
1772) », Luzern 1944 (XIV, 175-177) ; P. de Chastonay, « Das Leben des

Walliser Paters Peter Roh, 1811-1872», Ölten 1940 (X, 362, n. 395 ; XI,
163-164) ; französische Ausgabe von A. Favre, Sion 1945 (XIV, 239, n. 351) ;

Josef Sauter, « Abbé Joye. Ein Leben für Jugend und Volk », Luzern 1945

(XIV, 182-183) ; C A. Hegner, « Ein schwyzerischer Indianerapostel,
P. Balthasar Feusi S. I. », Luzern 1931 (XI, 162-163; 192, n. 131).

Besprochen wurde eine Reihe von Arbeiten, verfaßt von Schweizer
Patres, die den Jesuitenorden in einem größeren Zusammenhang darstellen

207



und sich daher an einen weiteren Leserkreis wenden. Wir erwähnen bloß :

P. v. Chastonay, « Zur Entstehung der ignatianischen Ordenssatzungen »,

Zeitschrift für Aszese und Mystik 17 (1942) (XII, 195, n. 4) ; G.
Schurhammer - I. Wicki, « Epistolae S. Francisci Xaverii aliaque eius scripta »,

2 Bände, Rom 1944-45 (XV, 177-180); I. Wicki, «Documenta Indica,
1540-53», 2 Bände, Rom 1948-1950 (XVII, 194-196; XX, 193-195).

Hierher gehören auch Anzeigen von Werken, die sich auf ehemalige
Jesuitenkollegien und Jesuitenkirchen in der Schweiz beziehen.

Etwas merkwürdig mutet an, daß P. de Ribadeneiras, « Ermahnungen
an die Soldaten und Kapitäne der unbesiegbaren Armada » 1948 in Zürich
erschien (XVIII, 339, n. 275).

Auch die Hagiographie, soweit sia die Schweiz betrifft, ist weitgehend
berücksichtigt, so etwa neben bekannten Monographien : F. Saft, « Das
Allgemeine Gebet des hl. Petrus Kanisius im Wandel der Zeiten », Zeitschrift
für Aszese und Mystik 13 (1938) (VIII, 351, n. 269) ; über Kanisius s. ferner
XVII, 259, n. 239 ; XVIII, 326, n. 169.

Aus dem Schrifttum über Franz Xaver seien angeführt : J. Wicki,
« Der älteste deutsche Druck eines Xaveriusbriefes aus dem Jahr 1545 »,

Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft 4 (1948) (XVII, 282, n. 484 : er
wird in der Universitätsbibliothek Basel aufbewahrt) ; Johann Beckmann,
« Die Verehrung des hl. Franz Xaver in der Innerschweiz », Innerschweiz.
Jahrbuch für Heimatkunde 3 (1938) (VIII, 371, n. 442) ; Ders., « Der erste
Japandruck in der Schweiz », Schweiz. Gutenbergmuseum 25 (1929) (X, 338,
n. 142 : die Übersetzung des Werkes wurde von Renward Cysat besorgt). —
Pietro Berno fand folgende Biographen : J. Beckmann, « Der selige Pater
Berno S. J., ein Missionar und Märtyrer aus dem Tessin», 12. Jahrb. des
akad. Missionsbundes, F'reiburg/Schw. 1931 (II, 159, n. 175) ; A. Coda-
ghengo, « Un martire ticinese. Il beato Pietro Berno d'Ascona d. C d. G.
Storia della vita e del martirio», Lugano 1940 (XI, 190, n. 112).

Die Zeitschrift vermittelt auch Anzeigen von Artikeln, die über eine
größere Anzahl Schweizer Jesuiten Personalien oder Kurzbiographien bieten.
Fis sei etwa hingewiesen auf die Veröffentlichungen Beckmanns über die
Jesuitenmissionäre Beat Amrhyn von Luzern (XII, 208, n. 77), Anton
Berlinger aus Nidwaiden (XIV, 220. n. 170), Johann Balthasar (V, 337, n. 190),
Nikolaus Fiva aus Freiburg (XII, 211, n. 103), Johann Terenz (V, 355,

n. 370). Von kürzeren Nekrologen werden erwähnt die der Patres Zur-
schmitten aus dem Wallis, gest. in Bikfaya, Libanon (II, 178, nn. 338-339),
Edelbert Blatter (V, 339, n. 202, s. auch VI, 369, n. 389), Lucien Cattin
aus dem Jura (XV, 240, n. 211). Viktor Cathrein fand in der jugoslawischen
Zeitschrift Zivot aus der Feder von J. Müller einen Nachruf (II, 161, n. 190).
Ergänzend mag hingewiesen werden auf Theodore E. Treutlein, « The
Relation of Philipp Segesser» (1737 aus Mexiko an die Schweizer
Verwandten geschickt), Mid-America 27 (1945) (XIV, 240, n. 365). Interessant
ist auch, daß die Dominikanerinnen von Ilanz ihre Gründung dem Ex-
Jesuiten J. F. Depuoz verdanken (s. Magna Monssen O. P., «Die Ilanzer
Schwesternkongregation », Ilanz 1950 (XX, 385, n. 189).

Da und dort wird außerdem auf einige hervorragende Schweizer Ordens-

208



mitglieder Bezug genommen, so z. B. auf den Ordensgeneral Anderledy
(XIII, 6, 9 : seine Verdienste um die Gründung der « Monumenta Histo-
rica S. I. »), Alex. Baumgartner (III, 355, n. 173). M. Meschler (XIV, n. 158),
auf den Maragnonmissionar Jodok Perret (X, 300, 302), auf den Entdecker
des Orionnebels J. B. Cysat (IX, 82, 83) und den Auslandschweizer Carlos
M. Stählin, Madrid (XIV, 223, n. 203; XVIII, 340, n. 280).

Im « Archivum » selber erhielten ein ehrenvolles Gedenken die um die
Ordensgeschichte verdienten Patres J. B. Mundwiler (t 1937) (VIII, 379-
380), P. de Chastonay (f 1943) (XVI, 218) und O. Pfülf aus Speyer (f 1947),
dem wir die Geschichte der Jesuiten in der Schweiz (1805-1847) verdanken.

So enthalten die 20 Bände des « Archivum Historicum S. I. » eine
ungeahnte Fülle von Angaben, die sich mittelbar oder unmittelbar auf die
Schweiz und das Wirken der Schweizer Jesuiten beziehen.

fosef Wicki.

Werner Kaegi : Humanistische Kontinuität im konfessionellen Zeitalter.
Ein Vortrag. Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1954. 23 S. Schriften der
« Freunde der Universität Basel », Heft 8.

Der Basler Ordinarius für Allgemeine Geschichte wirft hier auf Grund
eigener Forschungen und Arbeiten seiner Schüler die Frage auf, ob das

Jahr 1529, in dem in Basel die Reformation und somit das konfessionelle
Prinzip zum Durchbruch kam, in der Geschichte des Basler Humanismus
einen Einschnitt bedeutet, und stellt fest, daß es keinen Abbruch, sondern

nur einen Unterbruch von wenigen Jahren bildet. Der Basler Buchdruck,
der vor der Reformation als Vermittler italienischen Geistesgutes eine solche
Rolle spielte, erreicht von 1530 bis 1580 durch den Druck italienischer
Klassiker und Humanisten einen neuen Höhepunkt, und auch die Tradition
der Italienreisen wird nach der Reformation weiter gepflegt. Der Geist des

Erasmus lebt in Basel ebenfalls fort, sein Andenken verblaßt erst mit dem
Erlöschen der letzten bedeutenden Humanistengeneration um 1588, das dann
im folgenden 17. Jahrhundert um so mehr im religiös toleranten Holland
weitergepflegt wird, während sich im konfessionell orientierten Frankreich

Ludwigs XIV. Domherr Claude Joly von Notre-Dame in Paris eifrig
mit Erasmus befaßt. Die endgültige Überwindung des Konfessionalismus,
charakterisiert durch die Koalition Wilhelms III. von Oranien mit Habsburg
und England gegen Ludwig XIV., ist jener Gruppe von Humanisten zu
verdanken, die auch im konfessionellen Zeitalter das Erbe der Renaissance
und des Altertums gehütet hatte. Somit bildet Kasgis Studie einen
bedeutenden Beitrag zur Geistesgeschichte des Humanismus und betont die
Kontinuität geistiger Strömungen auch in unruhigen und wechselvollen
Zeiten.

Hellmut Gutzwiller.

14 209



Johannes Stumpfs Schweizer- und Reformationschronik. I. Teil.
Herausgegeben von E. Gagliardi f, Hans Müller und Fritz Büsser. Quellen zur
Schweizer Geschichte N. F. I. Abt. : Chroniken, Bd. V. — Verlag Birk-
häuser, Basel 1953. XL + 383 S. Br. Fr. 30.—.

In der Geschichtschreibung über die schweizerische Reformation nahm
Heinrich Bullingers Reformationsgeschichte als Quelle seit jeher eine
beherrschende Stellung ein. Dies war nicht allein dem Ansehen Bullingers zu
verdanken, sondern dem Umstand, daß sein Geschichtswerk verhältnismäßig
früh gedruckt worden war. Andere Chroniken wurden weit später wirklich
bekannt, wenn schon ältere Kirchenhistoriker, wie Joh. Jac. Hottinger in
seinem Werk « Helvetische Kirchengeschichten », ihrer nicht wenige in der
handschriftlichen Überlieferung auswerteten.

Gegenüber Bullinger trat Johannes Stumpf sozusagen völlig zurück,
wenn schon seine Schweizer Chronik ihn weit bekannt machte. Seine historio-
graphische Tätigkeit wurde trotzdem erst neuerdings stärker beachtet. Die
Katalogisierung der neueren schweizergeschichtlichen Handschriften der
Zentralbibliothek Zürich bot Ernst Gagliardi Gelegenheit, erstmals auf die
Reformationschronik mit genügendem Nachdruck aufmerksam zu machen.
Dann griff Leo Weisz, als er 1931 aus Stumpfs Chronik als Teilstück die
Biographie Zwingiis veröffentlichte, eine Reihe von Problemen zur Zürcher
Historiographie auf, wobei er, wie Hs. Müller in seiner Einleitung festhält,
mit Recht auf die Mitwirkung Fridli Bluntschlis, des Schwagers Stumpfs,
hinwies.

Die Problematik der näheren Beziehungen der Zürcher Chronisten unter
einander wird in dieser Ausgabe der Schweizer- und Reformationschronik
nicht etwa abschließend geklärt. Sie aufzuhellen wird durch den Umstand
erschwert, daß die nahen verwandtschaftlichen Beziehungen Stumpfs zu
Heinrich Brennwald, seinem Schwiegervater, und zu Fr. Bluntschli, seinem
Schwager, eine derart enge Verflechtung der Mitteilungen und
Nachforschungen bedingten, daß eine klare Ausscheidung des persönlichen Anteils
kaum jemals möglich sein wird. Auch muß man sich vor Augen halten,
daß diese Chronik Stumpfs, wie Hs. Müller festhält, nicht für den Druck
bestimmt war, eine Auffassung, der man auf Grund der beigebrachten Zeugnisse

durchaus zustimmen muß. Hingegen wäre ein Vergleich der Stumpf-
schen mit der Bullingerschen Arbeit wesentlich leichter durchzuführen. Leo
Weisz hatte mit guten Gründen hervorgehoben, daß Stumpf Bullinger
voraufging und diesem daher kaum das alleinige Verdienst an seinem
historischen Werk zukommen kann. Doch die Herausgeber — als solche tragen
nach dem erklärenden Vorwort L. v. Muralts Hans Müller und Fritz Büsser
die Verantwortung — verzichteten von vornherein auf jeglichen
Sachkommentar und auf Quellennachweise, mit der einzigen Ausnahme, soweit
wir sehen, daß die in den Eidgen. Abschieden oder in der Ausgabe von
Zwingiis Werken gedruckten Texte nicht wiederholt werden (vgl. z. B. S. 147 :

ewige Richtung mit Frankreich von 1516, S. 233 Rechtfertigung Zürichs
im Ittinger Handel, 176, 275, 322). So sehr wir es begrüßen, daß der Text
möglichst bald zugänglich gemacht wurde und so wenig wir die Schwierig-

210



keiten eines umfassenden Quellennachweises leugnen möchten, so bedauern
wir doch diesen allzu raschen Rückzug vor den Mühen auch nur beschränkter,
klar begrenzter Nachforschungen. Hinweise auf die Eidgen. Abschiede und
auf entsprechende Abschnitte bei Bullinger wären beispielsweise leicht zu
geben gewesen oder auch auf Quellen, die Stumpf selbst zitiert (vgl. z. B. 309).

Auf den Inhalt der Chronik im Rahmen einer knappen Besprechung
näher einzugehen, ist uns leider versagt. Immerhin mag hervorgehoben
werden, daß Stumpf sich keineswegs in der Schilderung politischer und
kirchlicher Vorgänge erschöpft, sondern auch kulturhistorisch recht
bemerkenswerte Details vermittelt. Auch vorreformatorische politische Ereignisse
sind vom Standpunkt des Reformators geschrieben. Es ist wohl kein Zufall,
daß Stumpf das 7. Buch mit den Mailänderkriegen seit 1499 einsetzen läßt.
Er wollte damit jedenfalls ein geschlossenes Bild der Vorgeschichte der
politischen Situation Zürichs in der Frühzeit der Reformation bieten. Wohl
aus diesem Grund erklärt es sich auch, daß sich in seinem Manuskript (vgl.
Anhang S. 376-383) der gedruckte Vortrag des päpstlichen und der kaiserlicher!

Gesandten vom 10. Januar 1522 findet. Stumpf betont nämlich
besonders scharf den hemmenden Einfluß der politischen Gegensätze in der
Eidgenossenschaft auf den Fortgang der Reformation.

Es erscheint uns bezeichnend, daß St. zwar den Titel zu einem Bericht
über das Leben von Bruder Klaus bietet, diesen jedoch nicht niederschrieb
(vgl. S. 41). Auffallend breiten Raum gewährt St. einzelnen Ereignissen,
so dem Jetzerprozeß, dem er volle 16 Seiten widmet (S. 82-98), dem Ittinger-
sturm, dessen Darstellung gar beinahe 30 Seiten erreicht (S. 203-233).
St. sucht hier den Standpunkt Zürichs mit den aktenmäßigen Geständnissen
der Gefangenen zu unterbauen. Trotzdem schreibt er natürlich Geschichte
um des Glaubens willen. Er will die Lehre und Politik Zürichs nach bestem
Wissen verteidigen.

Bestimmt wird für die reformationsgeschichtliche Forschung eine wichtige

Quelle erschlossen. Rein stofflich gesehen mag allerdings vieles durch
Bullinger vorweggenommen sein. Aber gerade für die Beurteilung der
historiographischen Leistung Bullingers ist diese neue Publikation
grundlegend. Das Verdienst Sts. selbst wird deutlicher hervortreten, wenn
einmal genauer feststeht, inwieweit Bullingers Werk auf jenem Sts. beruht.

Der Text weist gelegentlich leichtere Versehen auf (vgl. S. 40 n. 4 lies
Peraudi statt Perandi ; S. 203 Z. 12 : voller wyß, wohl st. wynß, wie S. 206
Z. 25 ; S. 212 Z. 18 : kechten st. knechten ; S. 217 Z. 4 : geheißet st. geheißer ;

S. 264 lies Schreiber st. Schriber ; S. 377 Z. 34 : viderstand?, S. 380 Z. 16

und 33 sind die Anmerkungsziffern ganz verstellt ; S. 383 Z. 7 : eher Honburg

oder Homburg st. Hanburg). Dem verantwortlichen Bearbeiter dieses
Teiles können wir den ernsteren Vorwurf freilich nicht ersparen, daß die
Worterklärungen aus dem Schweiz. Idiotikon nicht mit der nötigen
Überlegung geschöpft wurden. Bei mehrfacher Bedeutung des einen Begriffs muß
der adäquate Sinn berücksichtigt werden. Wenn S. 203 vom Überfall Vadians
durch Altgläubige die Rede ist, kann schimpften (Z. 13) kaum die Bedeutung

von « Spaß treiben » haben, sondern eher « von einen Schimpf » antun
(wie es Idiotikon 8, 786 dartut), ebenso kann « gugelfùr » kaum mit Spaß

211



erklärt werden, wenn die Absicht besteht, Vadian die Ohren abzuschneiden
(eher Mutwillen). Andere Beispiele für falsche Erklärungen fehlen nicht, so
S. 336 Z. 20 : zu letze, das als Abschiedsgeschenk gedeutet wird, während
Idiotikon 3, 1561 als weitere Erklärung : böse Folge, Schaden bietet, was
allein sinngemäß ist. Anderseits vermißt man da und dort Erklärungen.

Wer also die Chroniktexte sorgfältig auswerten will oder in zweifelhaften

Fällen auf die genaue Interpretation angewiesen ist, wird da und
dort die Angaben überprüfen müssen, wenn er Irrtümern entgehen will.
Damit soll aber keineswegs gesagt sein, daß die Textausgabe nicht brauchbar

wäre. Jeder Freund der Reformationsgeschichte wird sich ob dieser
Veröffentlichung doch freuen dürfen und den Bearbeitern für ihre geleistete
Arbeit, trotz der gebotenen Einschränkungen, die Anerkennung nicht
versagen.

Oskar Vasella.

Die Protokolle des Konstanzer Domkapitels. Bearbeitet von Manfred
Krebs. 1. und 2. Lieferung. Zs. für die Geschichte des Oberrheins 100 (1952)
128-257 und 101 (1953) 74-156.

Der um die Konstanzer Bistumsgeschichte hochverdiente Archivar des
Badischen Generallandesarchivs legt hier die Protokolle des Konstanzer
Domkapitels aus den Jahren 1487-1502 vor. Natürlich konnte es sich nicht
darum handeln, die Originaltexte stets in vollem Wortlaut abzudrucken.
Vielmehr bietet M. Krebs die Beschlüsse des Kapitels in Regestenform, wobei

er sie nach fortlaufenden Nummern chronologisch einordnet. Nur bei
wichtigen Einträgen wird eine Ausnahme gemacht. Sonst aber werden einzig
Eigennamen und schwer zu übersetzende Begriffe nach der Vorlage
beibehalten und durch Kursivdruck kenntlich gemacht. Das ist angesichts der
Reichhaltigkeit des Stoffes und des ungleichen Wertes des Materials durchaus

berechtigt. Man bedenke, daß die Protokolle bereits 1487 beginnen und
mit geringen Lücken bis zur Säkularisation erhalten geblieben sind (Abt. 61,
No 7233-7297 des Bad. Generallandesarchivs). Im Churer Domkapitel wurde
dagegen erst mit dem Beginn der Reformation protokolliert und hiefür nicht
etwa der Notar des Kapitels, wie in Konstanz, sondern ein Domherr
hinzugezogen. Auch wurde in Konstanz jede Woche eine Sitzung gehalten, während
in Chur weit seltener getagt wurde. M. Krebs erläutert einige Gewohnheiten
des Konstanzer Kapitels im Vorwort mit großer Sachkenntnis.

Die Bedeutung dieser Quelle für die Schweizerische Kirchengeschichte
kann niemals verkannt werden. Gewiß, vieles bezieht sich auf Geschäfte,
deren Charakter kaum ungewöhnlich erscheint. Dazu mag man die vielen
Beschlüsse hinsichtlich der zu verleihenden Benefizien rechnen (hier kommen
die dem Kapitel inkorporierten, auf schweizerischem Gebiet liegenden Benefizien

in Frage), auch etwa, was sich auf den Bezug der Zehnten und sonstiger
Einkünfte bezieht. Doch davon abgesehen, enthalten die Protokolle eine
Fülle von wertvollem Material, das über den K ab men der Kapitelsgeschichte
weit hinausreicht. Wir müssen uns leider mit wenigen Hinweisen begnügen,
heben etwa die Einträge betreffend die Bildungsgeschichte hervor (Prädi-

212



katur am Münster No 235 und zahlreiche weitere Nummern, Bücher No 649,
709, 772, 897, 1051, 1064, Schule 332 usw.), jene mehr kulturgeschichtlichen
Charakters (Medizingeschichtliches No 430, 1723 ; Hexen 518, Zuchteber
No 8, Krämerstand im Münster No 14). Manches, was die Kunst- und
Musikgeschichte berührt, ist von einzelnen Forschern schon vorweggenommen

worden. Zahlreich sind die Nachrichten zur Geschichte der Liturgie.
Besonders erwähnt werden darf der Beschluß zur Anschaffung einer
zierlichen Monstranz für die Fronleichnamsprozession und die Aussetzung auf
dem Fronaltar (No 84).

Beziehungen über das Bistum hinaus sind verhältnismäßig selten
bezeugt. Wir hören von den Besuchen des Erzbischofs von Mainz (No 661

u. a. m.) und des Bischofs von Worms (1158 f.). In den politischen Bereich
gehören die Einträge, die sich auf den Schwäbischen Bund beziehen (vgl.
etwa No 96, 106). Viele Zusammenhänge sind aber besonders an den
Persönlichkeiten erkennbar. Wer diese aus anderen Quellen kennt, wird auch die
Bedeutung der in den Protokollen gebotenen Nachrichten richtig ermessen.
Wir erinnern an die Namen der Domherren Joh. Sattler, gen. de Croaria,
Georg Winterstetter, an den Insiegler Dr. Joh. Brendlin, an Kaspar Wirth,
an Dr. Johannes Fabri (No 275) und etwa an Lukas Conratter, der nicht
nur ein eifriger Pfründenjäger, sondern auch Agent des Kapitels an der
römischen Kurie war, schließlich an den Notar Ulrich Alber aus Sargans.
Besonders bemerkenswert sind im übrigen die Beziehungen zu Zürich, auch
etwa zu Luzern und besonders zum Thurgau.

Die Texte hat M. Krebs aus großer Quellenkenntnis heraus sorgfältig
kommentiert. Der Forscher wird viele Hinweise auf die Bestände des
Badischen Generallandesarchivs dankbar entgegennehmen. Nur die Orientierung
über die an den Sitzungen anwesenden Domherren ist etwas erschwert, weil
M. Krebs ihre Namen durch Buchstaben und Ziffern kennzeichnet und die
Erklärung hiefür sich z. T. in Anmerkungen verstreut findet (vgl. S. 137-39,
144, 146). Gelegentlich erscheint der Text nicht eindeutig (vgl. No 374 :

annehmen, im Sinn von gefangen nehmen No 608 : Prediger, wohl die
Predigerbrüder, vgl. auch No 212 : oben Sonst ist die Bearbeitung als
musterhaft zu rühmen.

M. Krebs fördert auch die Ausgabe der Investiturprotokolle mit einer
erfreulichen Tatkraft. Die letzte Lieferung reicht von Owen bis Schwörz-
bach (Freiburger Diözesanarchiv 1952) und erfaßt sehr viele schweizerische
Pfarreien und Kaplaneien. Insofern dabei auch Bettelbriefe von Pfarreien
und Klöstern außerhalb des Bistums (s. unter Prätigau die Propstei Klosters,
ein kl. Versehen) genannt sind, auch etwa Geistliche fremder Diözesen
begegnen, reicht die Bedeutung der erschlossenen Materialien über die
Bistumsgeschichte von Konstanz hinaus. So haben wir Grund genug,
M. Krebs unsern uneingeschränkten Dank für seine umfassenden Forschungen

zur Konstanzer Bistumsgeschichte auch namens aller Freunde der
Schweizerischen Kirchengeschichte auszusprechen.

Oskar Vasella.

21c



Peter Vogelsanger : Weg nach Rom. Friedrichs Hurters geistige
Entwicklung im Rahmen der romantischen Konversionsbewegung. 340 Seiten.
Preis: Fr. 22.50. Zwingliverlag, Zürich 1954.

Das 224 Seiten Text und über 100 Seiten Anmerkungen umfassende,
vorzüglich ausgestattete Werk geht aus von der Feststellung, daß « eine
aus den handschriftlichen Quellen schöpfende, dazu auch eine schweizerische

und eine protestantische Arbeit über Hurter » bis jetzt nicht existiere
(11, 228). Mit dieser Bemerkung bekennt sich der Verfasser offen zu einem
schweizerischen und einem protestantischen Standpunkt.

1. Die protestantische Einstellung erklärt sich aus dem Umstand, daß
V. reformierter Pfarrer der Steiggemeinde in Schaffhausen ist und seine

Untersuchung der theol. Fakultät der Universität Zürich als Dissertation
unterbreitet hat (7, 8). Der konfessionelle Standpunkt kommt denn auch
allenthalben zum Ausdruck. So ist die Rede von « paganen Elementen wie
Lourdeswallfahrten » (19) und vom « magischen Glauben », mit dem H. das
Rreuzzeichen nachmacht (37), vom « römisch-institutionalistischen
Mißverständnis der Kirche » (18, 19) hier und « der demütigen Idee einer evangelischen

ecclesia invisibilis » (155) dort, vom « Semipelagianismus » oder gar
« Pelagianismus » in der « Verbindung der Glaubenslehre mit einer Pflichtenlehre

» usw. (86, 90, 153) und vom unablässigen Suchen der wahren « Una
Sancta Catholica et Apostolica Ecclesia » angesichts der Kirche Roms (224).
Man wird solche Äußerungen einfach als Manifestation des reformierten
Bekenntnisses notieren. Wenn V. dagegen von extremster Erprobung «

protestantischer Geduld und Toleranz» spricht (134), so klingt das unglaublich
ahnungslos, falls damit eine typisch prot. Haltung gegenüber kath. Belangen
gemeint sein sollte. Eine unnötige Schärfe gibt V. der Auseinandersetzung
durch die Wahl von Ausdrücken wie « Papalismus » (10), « Sakramentalismus

» (18) und « Ultramontanismus » (28). Man würde auf diese negativ
geladenen Termini in einer wissenschaftlichen Abhandlung gerne verzichten.
V. scheint das auch selbst zu spüren (208) und will sich rechtfertigen (208,
327 A. 2).

Das spezifische Forschungsgebiet betritt V. mit den Exkursen über das
Problem der Konversion im allgemeinen und die romantische Konversionsbewegung

im besondern (13-28), womit das biographische Hauptproblem
und der zeitgeschichtliche Hintergrund abgegrenzt werden. Er scheut sich
dabei nicht, die kath. Konvertitenliteratur anzuführen (230 A. 2), weiß aber
auch « eine ganze Reihe eindrücklicher und tief religiös motivierter Konversionen

von Katholiken zum evangelischen Glauben » zu melden (233 A. 37).
Weil nach V. auf prot. Seite bis heute eine theol. Arbeit über das
Konversionsproblem fehlt (230 A. 2), wird die kath. Apologetik seinem ersten und
ernsten Versuch Beachtung schenken müssen. Sie wird die von ihm genannten
Konversionsmotive ergänzen durch das Motiv der organischen Entwicklung

vom « Wählerischen » der « Häresie » zum « Umfassenden » des « Kat-
holon », bzw. sie darunter subsumieren.

Für die Beurteilung H's. entscheidend ist die These : « Der Schritt aus
der Mitte evangelischen Glaubens in den Katholizismus hinein scheint nicht

214



nur faktisch eine Seltenheit, sondern prinzipiell eine innere Unmöglichkeit
zu sein » (16). Parallel dazu läuft jener andere Satz, wonach die sog. romantischen

Konversionen in Wirklichkeit eine « volle, runde Absage an die
Romantik des Ursprungs darstellen » (27), denn « Romantik ist rein als
Sehnen und nur als das » (24). Die Tendenz des Verfassers geht nun dahin
zu beweisen, daß der Fall des prot. Kirchenführers H. nur scheinbar
widerspricht (17). In diesem Bemühen liegt der Schwerpunkt der Untersuchung,
aber auch deren Problematik und Schwäche. V. entgeht nicht der Gefahr,
die er bei H. sieht (129), nämlich die ganze historische Wirklichkeit zu
messen an seinen dogmatischen Ideen.

Auf H. angewandt lautet die These verkürzt und umgekehrt etwa so :

« H. wurde katholisch, also war er nie recht protestantisch. » Als Folgerung
ergibt sich daraus, daß die evang. Kirche ihn nicht verlor, weü er das eigentliche

Herzstück des evang. Glaubens nie verstand (206), und die kath. Kirche
sich mit seinem Übertritt nicht zu rühmen braucht, weil er schon im ref.
Pfarrergewand reife Katholizität zeigte (90). Das ganze Leben des
Konvertiten wird nach Beweiselementen für diese Auffassung abgehorcht. Der
ref. H. zieht sich auf eine massive, innerlich nicht durchdachte
Rechtgläubigkeit zurück (49, 67, 152) ; er verfügt nur über ein überaus
unproblematisches Denken, das jeder persönlichen Tiefe ermangelt und der dogmatischen

Gewißheit aus dem Wege geht (290 A. 8) ; es fehlt ihm jedes
systematische Talent (54). Nur muß man sich dann fragen, wie dieser H. dazu
kam, für den gefährdeten Heidelberger Katechismus « als die beste
reformierte Dogmatik » eine seiner « geistvollsten Schriften » zu verfassen (35),
ein « imponierendes Dokument » (89) von « fast seherischer Kraft und Klarheit

» (90), heute noch « überaus lesenswert » (89-90) V. spürt das « Rätsel »

(35) und das « psychologische Problem » (88). Liegt die Lösung nicht darin,
daß H. ein tieferer Theologe war, als V. es wahrhaben möchte — Weiter
soll H. die « Frömmigkeit des Herzens » fehlen (148), seine « Frömmigkeit
ursprünglich fad » sein (168). Aber woher dann dieser « Jeremias » im
Studenten (57), woher die Rührung durch die Nachfolge Christi (52), woher
die Kreuzestheologie (69), woher sein respektabler Sinn für das reformatorische

Liedgut (296 A. 89), woher seine « Gabe der Unterscheidung der
Geister » (76) Wahrscheinlich doch aus echter Frömmigkeit. V. selbst war
der Lösung recht nahe, als er das Fehlen persönlicher Zeugnisse für die
Religiosität H's. als Ausfluß einer aristokratischen Zurückhaltung wertete
(244 A. 10). Den Predigten soll es an eigentlicher Wärme gefehlt haben (86).
Aber V. wird sich doch klar sein, daß gerade die Wärme sich nicht im Druck
wiedergeben läßt, und daß die Kraft und das Feuer, die auch Gegner an
seinen Predigten anerkannten (85), eher auf Wärme schließen lassen. —
Und wenn der ref. H. tatsächlichen religiösen Mangel aufwies (259 A. 47),
wie wird er dann plötzlich echt katholisch fromm (178), wie kann er die
Kraft nun aus wirklicher religiöser Tiefe schöpfen (221) Er, der ein Damaskus

nie erlebte, noch weniger einen tiefen Persönlichkeitswandel im Sinne
religiöser Läuterung und Reinigung (29) —¦ Und was war H. nun eigentlich

zutiefst, ein unbewußter Katholik (90) oder der schlichte evangelische
Puritaner (162) mit urprotestantischem Mißtrauen (199)

215



Hat V. nicht das getan, was er H. vorwirft (117), den Stoff dogmatisch
vergewaltigt Ist nicht sein Blick von der Standpunktgebundenheit her
getrübt (121)

2. Die schweizerischen und überhaupt die politischen Gesichtspunkte im
Leben H's hangen enge mit den religiösen zusammen. V. verfolgt die
Entwicklung vom Trauma, das der empfindsamen Kinderseele durch die
Hinrichtung Ludwigs XVI. zugefügt wurde (40), bis zur Konversion aus dem
Gefühl, « in der katholischen Kirche das einzige Bollwerk gegen die Revolution

zu besitzen» (19). Der Verf. tut sich dabei offensichtlich leichter,
die Ideen der franz. Revolution als die konservativen Gedankengänge H's.
zu verstehen. Das spricht nicht gerade gegen den mehrfach angeführten
und angefochtenen Satz : « Die Revolution vollendet auf politischem Gebiet,
was die Reformation auf kirchlichem Gebiet begonnen» (165). Anderseits
wird auch der konservative Katholik von heute « totales Unverständnis für
Demokratie und Volkssouveränität » (43) nicht teilen.

Ob aber V. die Tatsachen richtig sieht Ist H's. « schweizerischer
Unabhängigkeitsgeist » (11) ganz verschwunden Hat er ganz vergessen, daß
er im « Theoderich » die republikanische Staatsform verherrlichte (254 A. 113)
Ist der Verfasser der Fragmente « Von der Wiederbelebung des eidgenössischen

Gemein- und Nationalsinns » (Archiv Muri-Gries) wirklich ein so
einseitiger Föderalist Sollte jedoch in H. eine Entwicklung zu einer «

fanatischen Verbissenheit für konservative Ideen » (97) stattgefunden haben, so
wird man sie zu verstehen suchen. V. zeigt dafür Ansätze, die man
weitergeführt sehen möchte. Er weiß, daß « die kath. Politik zunächst nicht aus
irgendwelchen konservativen Doktrinen, sondern aus einfachem Defensivbedürfnis

heraus konservativ wurde» (270 A. 67). Er anerkennt, daß H.
das Unrecht der Säkularisation (55) zutiefst empfunden und noch mitten
in der Restaurationszeit die gefährdete Lage der Klöster, die schlimmen
Absichten des Radikalismus mit Scharfblick durchschaut hat (157), und
weiß um das wirklich erschreckende Bild radikaler Kirchenpolitik (192),
wie es aus H's. Werk « Die Befeindung » hervorgeht. V. schreibt darüber :

« Als großartiges, allerdings einseitiges Bild der totalitären Gefahr im Radikalismus

hat sie gerade im heutigen Zeitalter des totalitären Staates eine
unheimliche, übrigens auch an Gotthelfs ähnliche Polemik erinnernde Aktualität

gewonnen. Es ist ja erschütternd, wie die Methoden antikirchlicher Demagogie

und Destruktion sich gleichgeblieben sind» (193). Wir nehmen an,
daß V. auch Verständnis hat für die Gesetze der Abwehr, der Notwehr,
die totalitären Mächten gegenüber durchbrechen, heute wie damals. Er
brauchte darum nicht « jeden Respekt vor Hurter » zu verlieren angesichts
der Wochenberichte an Metternich (216), wo H. zum « Denunziant, ja zum
Konspirator gegen das eigene Vaterland » wird (161, 187). Verständnis, wenn
auch mit Bedauern gemischt, ist umso eher am Platz, als die Gleichsetzung
von Vaterland und radikaler Verfassung nicht ohne weiteres angängig ist,
und eine « Intervention der Garantiemächte » nicht retrospektiv von der
heutigen Rechtslage aus beurteilt werden darf.

Wenn V. übrigens von Mächten des Bösen im suspekten,
himmeltraurigen Siegwart spricht (189, 191), heute nach 100 Jahren, so ist allzu

216



große Empfindsamkeit gegenüber der Sprechweise der Kampfzeit nicht
angebracht (216). Der Stil von damals trägt nun einmal, wie jener der
Reformationszeit, den Stempel eines gewissen Grobianismus, wie man z. B.
bei der Lektüre der Streitschriften von J. P. V. Troxler feststellen kann.
Siegwart betreffend, möchte man V. raten, einmal nachzulesen, wie der von
ihm positiv gewertete Segesser (207) diese umstrittene Gestalt zu verstehen
sucht (Nekrolog in « Sammlung kleiner Schriften », 2. Bd., S. 448 ff., Bern
1879).

Politische Aspekte sind es auch, unter denen V. vornehmlich die beiden
Hauptwerke von H., « Innozenz » und « Ferdinand », behandelt. Er tadelt
dort das Bestreben, der päpstlichen Universalmonarchie Allgemeingültigkeit

zuzubilligen (125, 137), hier die Verherrlichung der Methoden zur Re-
katholisierung Österreichs (331 A. 27). V. wittert dabei massive Zeitpolitik
unter der Maske eines historischen Idealbildes (138). Wir sind umgekehrt
besorgt, V's. Gedankengänge könnten sich heute vergiftend auswirken,
indem hinter dem Gegenwartsgespenst des « politischen Katholizismus » nun
auch die historischen Gespenste « Innozenz » und « Ferdinand » auftauchen.
Man muß darum den weitern Veröffentlichungen V's mit einiger Besorgnis
entgegensehen, sowohl der speziellen Studie über « Ferdinand » (331 A. 27),
als der Analyse der Wochenberichte H's an Mettermeli (333 A. 51). Mit
einer Edition dieser ohne Zweifel « für die Geschichte und Nachgeschichte
des Sonderbundes wichtigen Papiere », deren Kopie heute auf dem Staatsarchiv

Schaffhausen liegt (333 A. 51), wäre der Wissenschaft wohl mehr
gedient als mit einer Analyse.

3. Damit stellt sich die Frage nach der Rolle des « Weg nach Rom »

im Rahmen der Geschichtschreibung. Die Hauptbedeutung liegt darin, daß
die beziehungsreiche und darum zeitgeschichtlich bedeutsame Gestalt H's
eindrücklich zur Diskussion gestellt wird. Das war notwendig, denn H.
nimmt weder in der Schweiz. Historiographie (228, 279 A. 49) noch im
Bewußtsein des Gegenwartskatholizismus die ihm gebührende Stellung ein.
Weiterhin hat V. die Archive von Schaffhausen und Wien-Prag erschlossen
und ausgebeutet. In der Akzentuierung und Wertung der in reicher Fülle
gebotenen Einzeltatsachen aber ist V. in einer besonders geladenen Zone
hineingeraten in das Spannungsfeld zwischen historischer Objektivität und
standpunktgebundener Tendenz. Die Spannung wird verstärkt durch den
Umstand, daß V. nicht von der Leidenschaftslosigkeit des Katheders,
sondern vom Bekennen der Kanzel herkommt, wo « Dogmen » u. U. vorausgesetzt

werden dürfen. Auch ist vielleicht die eingestandene « heimliche Liebe
zu dem interessanten Mann » (12) in Konflikt geraten mit dem Amtsbewußtsein

des Pastors. So kommt man nicht um die Feststellung herum, daß es

nicht nur eine « ultramontane Parteitendenz » gibt, wie sie V. bei H's Sohn
Heinrich an der Arbeit sieht (7), sondern auch eine protestantisch-liberale.
Nicht als ob V. bei H. nur Schattenseiten sähe. Er weiß vieles an ihm zu
verstehen und wird damit bei seinen Leuten nicht lauter Anerkennung
ernten. Als Ganzes aber hinterläßt das Werk einen zwiespältigen Eindruck.
V. spielt mit H. : « Liebes Kätzchen, böse Katze ». Unvermittelt, wo nicht
widersprechend, liegen die Elemente der Analyse da, und man weiß nicht,

217



wird die Synthese (227) einen schizoiden (129, 284 A. 99) Psychopathen
(109) voll verdrängter Erotik (195, 285 A. 140) erstehen lassen, oder die
Persönlichkeit voll männlicher Reife, Fülle und Kraft, als die uns H. in
imponierender Geschlossenheit entgegentritt (66).

Für eine Synthese ist der Augenblick allerdings noch nicht gekommen.
Auch eine Apologie H's vom katholischen Standpunkte her wäre verfrüht.
Verfrüht war aber auch die Studie V's. Nicht deswegen, weil er von sieben
Briefeditionen nichts zu wissen scheint ; sie hätten das Bild kaum verändern
können. Immerhin hätte bessere Fühlungnahme mit katholischen Forscherkreisen

diese Lücke ersparen können, ersparen auch den wesentlicheren
Mangel der Nichtbenutzung der Briefe H's an Haller (271 A. 70), die im
Nachlaß des Adressaten zu Freiburg i. Ue. liegen. Ein eigentliches
Mißgeschick aber ist V. passiert, daß ihm das Archiv des Klosters Muri-Gries
im Kollegium Sarnen verschlossen blieb. Er weiß, daß dort ohne Zweifel
wertvolles Material liegt, bezeichnet es aber als wegen mehrmaliger Dislokation

unzugänglich (228). Leider kann V. hierin nicht von jeder Nachlässigkeit

freigesprochen werden, denn er begrüßte nicht alle Persönlichkeiten,
die ihm als zuständig gemeldet worden waren. Das ist umso bedauerlicher,
als daselbst nicht nur angestammte Bestände von Briefen H's an
Klostermitglieder liegen, sondern vor allem nichts weniger als ein « Familienarchiv
Hurter ». Heinrich Hurter hat es im Februar 1885 in zwei Kisten an das
Kloster geschickt, um Verschleuderung zu verhindern. Heute liegt es
hinreichend geordnet im Archiv zu Sarnen.

Dank des Entgegenkommens von P. Rupert in Sarnen durften wir die
reichen Bestände einsehen. Zuhanden der Forschung lassen wir eine erste
kurze Übersicht nach sachlichen Kategorien folgen :

a) Personalakten : Diplome, Originalakten aus dem Antistes-Handel usw.
6) Familienbriefe : H. an seine Eltern und seine Frau ; die Kinder an H.
c) Briefe an Hurter: darunter die von H. Hurter benützten und die von

E. Scherer veröffentlichten ; alphabetisch geordnet.
d) Briefe Hurters : Heinrich H. hat sie für seine Biographie des Vaters

zurückerhalten. Vgl. 271 A. 69.

e) Manuskripte : Theoderich ; Fragmente über die Auflehnung gegen die
Kirche im 16. Jahrhundert ; Bruchstücke über Wiederbelebung des eidg.
Gemein- und Nationalsinnes ; Entwürfe zu Gutachten usw.

Mit diesem kurzen Hinweis sind der Hurter-Forschung weite Wege
erschlossen, wobei wir vor allem an die Fortführung der Briefeditionen denken.
Für weitere kritische Einzelheiten zur Untersuchung V's verweisen wir auf :

Dom. Planzer, Die Persönlichkeit Friedrich Hurters (Schaffhauser Zeitung
vom 17. Juli 1954).

fosef Butler.

218


	Rezensionen = Comptes rendus

