Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 48 (1954)

Artikel: Die Verehrung des hl. Lucius im 9.-12 Jh.
Autor: Muller, Iso
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-128043

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-128043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Verehrung des hl. Lucius im 9.-12. Jh.

Von P. ISO MULLER!

1. Die Luciusverehrung in der bischoflichen Stadt Chur

Eine grofle Bliitezeit der Luciusverehrung brach an, als dessen
Leib in die Ringkrypta bei Chur iibertragen wurde. Woher er kam,
das interessiert uns hier nicht. Dal} er aber von anderswoher gekom-
men ist, dafiir spricht eine sonst nicht erklirbare liturgische Feierlich-
keit, niimlich die am 29. Juni noch im 12. Jh. gemeldete « Translatio
S. Lucii conf.»2 Wann genau diese Translation stattgefunden hat,
wissen wir leider nicht. Doch fillt zweifellos der Zeitpunkt mit dem
Entstehen der Churer Krypta zusammen. Dieses Bauwerk hat schon
allerhand Datierungen erfahren, verlegte man es doch sogar ins 6. Jh.
Doch kann dieses Architekturdenkmal nicht frither datiert werden als
das allgemeine Aufkommen der Ringkrypten in unseren Gegenden ange-
setzt werden kann. Hier gilt der methodische Grundsatz, dal Unsi-
cheres nach Sicherem beurteilt werden mull. Nach heutiger Kenntnis
war die romische Titelkirche S. Crisogono, erbaut von Papst Gregor I11.
(731-741), derjenige Kryptenbau, der in der Tiberstadt eine ganze
Reihe solcher Werke einleitete. Bald nach 750 ist die Krypta von
St. Denis entstanden. Nach dem Tode des hl. Otmar (+ 759) mag
auch eine solche des hl. Gallus im Steinachkloster errichtet worden
sein (ca. 759-769). St. Emmeran in Regensburg wird 772-791 datiert 2.

! Vorliegende Studie ist dem Nestor der schweizerischen Kirchengeschichte
Monsignore Dr. theol. et phil. Eduard Wymann, Altdorf, zu seinem sechzigsten
Priesterjubilaum (19 Mai 189%) und zu seinem 85. Geburtstage (4. Juni 1870)
gewidmet.

? Necrologium Curiense ed. Juvalt 1867, S. 64. Dazu MULLER I. im Biindner
Monatsblatt 1939, S. 373-374. Zur Krypta-Anlage vgl. PoeEscHEL E., Die Kunst-
denkmailer des Kt. Graubiinden 7 (1948) 257-270.

3 CrLausseN H., Heiligengraber im Frankenreich. Marburg 1950, S. 26,

92-97, 226, 228 (Maschinenschrift-Dissertation). Die Krypta von S. Apollinare
in Classe wird wohl noch von Grabar und Bettini dem 7. Jahrhundert, aber

96



Man wird also fiir Chur friihestens auf Mitte, eher noch auf die zweite
Hilfte des 8. Jh. gehen miissen. Weiter darf man wohl kaum hinauf-
riicken, da um 800 die liturgische Verehrung des Heiligen, offenbar
infolge der Translation, sehr groB ist und da 823 der Leib des Heiligen
als entwendet beklagt wurde (sacratissimum corpus beati Lucii) 1. Wenn
wir nicht wiilten, daB der ganze Leib dort ruhte, so miiBten wir es
dennoch annehmen. Alle uns bekannten Krypten des Frankenreiches
(Regensburg, Werden, Seligenstadt, St. Maurice usw.) waren nimlich
im Besitze eines ganzen Heiligenleibes 2.

Was war St. Luzi, bevor es 1149 als Kloster der Praemonstratenser
erscheint ? Soweit bis heute bekannt, erzihlt uns erstmals Johannes
Comander 1532, dal3 die Praemonstratenser von St. Luzi der Ansicht
waren, ihr Kloster sei einstmals benediktinisch gewesen 3. Die gleiche
Meinung vertrat Fortunat Sprecher 1617 4. Aber schon Abt Augustin
Stocklin von Disentis (+ 1641) zweifelte daran 5. 1656 glaubte der
Pfiferser P. Karl Widmer, diesem Zweifel durch eine gefilschte Urkunde
ein Ende bereiten zu koénnen. Dieses angebliche Diplom von Papst
Gregor V. aus dem Jahre 998 bestitigte dem Kloster Pfifers seine
Besitzungen und erwihnt ausdriicklich St. Luzi als Eigentum dieser
Abtei®. Der Sanktblasianer Gelehrte P. Ambros Eichhorn zweifelte
wie schon Stocklin an den benediktinischen Anfingen, glaubte indes
auf Grund der Urkunde von 998, die er als echt betrachtete, daB
St. Luzi im 10. Jh. Pfifers iibertragen wurde?. Daran kniipfte auch
der Geschichtsschreiber des Bistums, Joh. Georg Mayer, seine Dar-
stellung. Er sah jedoch in St. Luzi den Sitz der Priestergenossenschaft

doch von so kompetenten Forschern wie Verzone dem 9. und Braun und Ricci
dem 12. Jh. zugewiesen. Nicht friher als dem 9. Jh. gehort die Krypta von
S. Apollinare Nuovo an. BRAUN ]J., Der christliche Altar 1 (1924) 573-575 und
jetzt Arte del primo Millennio. Turin 1950 (1953), S. 120, 174.

1 MEYER-MARTHALER E. und PERRET F., Biindner Urkundenbuch I. nr. 46,
5. 39.

2 CLAuUSSEN, l.c. S. 212.

3 ARBENz-WARTMANN, Vadianische Briefsammlung 5 (1903) 85, nr. 707. Co-
mander an Vadian. 26. Juli 1532 : sic respondebant, monasterium illud, Premon-
stratensis ordinis nunc, quondam ordinis divi Benedicti fuisse.

4 SprecHER F., Pallas Rhaetica 1617, S. 219 : Monachi primi, qui ibi vixere,
Ordinis erant D. Benedicti.

® MULLER I., Zu den Anfingen hagiographischer Kritik. Schweizer Beitrige
zur allgemeinen Geschichte 8 (1950) 117-118,

¢ Biindner Urkundenbuch I, nr. 154, S. 127. Dazu CASTELMUR A. v., Jahres-
bericht der hist.-antiquarischen Gesellschaft von Graubiinden 57 (1927) 45-47.

? EicHHORN A., Episcopatus Curiensis 1797, S. 317.

7 97



des Bischofs Valentian (} 548) und dementsprechend auch eine Priester-
bildungsschule, die dann im 10. Jh. vielleicht ein Benediktinerkloster
geworden seil. Kein Geringerer als Robert Durrer schrieb in dem
beriihmten Aufsatz iiber seinen « Fund von ritischen Privaturkunden
aus karolingischer Zeit » dieser Stitte noch mehr zu: «Der Sitz der
ratischen Schreibschule ist wohl sicher in dem uraltehrwiirdigen Stifte
St. Luzius zu suchen. » 2 Das Ansehen Durrers machte diese Vermutung
bald zu einer sicheren Miinze, die in den wissenschaftlichen Werken
unbesehen weitergegeben wurde. Man liest daher bis heute vom karo-
lingischen Kloster St. Luzi, von der Schreibschule St. Luzi, vom Bene-
diktinerkloster St. Luzi usw.

Es ist wirklich Zeit, sich die Belege fiir diese Behauptungen niher
anzusehen. Zunichst einmal sei das festgestellt : Kein einziger Codex
des Frithmittelalters oder auch nur eine Handschrift mit churratischer
Schrift bietet irgendwelchen Hinweis auf eine Entstehung im « Kloster
St. Luzi». Als Schreibstuben und Bibliotheksheimat solcher sog. chur-
ratischer Codices kommen Kloster wie St. Gallen, Pfifers, Disentis,
dann siiddeutsche Kléster und natiirlich nicht zuletzt der bischéfliche
Hof in Chur in Betracht. Dabei stehen aber, wie schon A. Bruckner
festgestellt hat, eigentlich nur ganz wenige Codices fiir Chur selbst in
Diskussion 3. Die Probleme der churritischen Schriftprovinz sind noch
keineswegs ganz gelost 2. Jedenfalls ist bis heute keine Handschrift
bekannt, die als deutlicher Hinweis auf ein Kloster St. Luzi aufgefalit
werden miiBte.

Was am meisten dazu einlud, in St. Luzi ein Kloster und eine
Kulturstitte zu sehen, war die Einleitung zur Vita S. Lucii, auf die
sich selbst Robert Durrer bezog. Sie lautet: Diem festum celebrantes
beatissimi Lucii, fratres reverendissimi, ad memoriam revocemus, qua-
liter locus iste de tenebrarum caligine liberatus, lumen verum perce-
perit. Aber dieser Text steht in den alten Handschriften nicht. Ein
schlechter Leser alter Codices hat ithn um 1865 aus St. Gallen an Alois
Litolf gesandt, der ihn verdffentlichte. Er ist voller Fehler ®. Einen

! MAYER ]J. G., St. Luzi bei Chur 1907, S. 5-12.

? Festgabe Gerold Meyer v. Knonau 1913, S. 30, 67. Dazu PoescHEL VII. 257.

3 BRUCKNER A., Scriptoria medii aevi Helvetica 1 (1935) 36.

¢ Entscheidendes wird das erwartete Werk von E. A. LowEe und B. BiscHOFF
iiber die sanktgallischen und churritischen Codices bieten. Einige Bemerkungen
im Biindner. Monatsblatt 1942, S. 249-251.

5 LuotoLr A., Die Glaubensboten der Schweiz 18741, S. 115. DURRER, 1. c.
S. 30.

98



besseren Wortlaut hatte schon Conradin von Moor 1861, es ist der-
jenige der Einsiedler Handschrift 257 aus dem 11. Jh.1. Aber erst
Br. Krusch legte seiner Ausgabe die fritheren sanktgallischen Codices
aus dem 8./9. und 10. Jh. zugrunde 2. Alle diese Handschriften des
9.-11. Jh. haben nicht fratres reverendissimi, sondern fratres karissima.
Auch von fratres reverendissimi kénnte man nicht einfach auf Kloster-
monche, sondern ebenso auf Domherren schlieBen . Aber der Aus-
druck fratres karissimi deutet gar nicht auf eine religiése Gemeinschaft
hin. Nachdem Christus alle Menschen als fratres zu achten lehrte
(Markus 3, 33-35), liebten schon die Apostelbriefe diese Anrede weit-
gehend, welche dann die Kirchenviter und die friihmittelalterlichen
Missiondre wie Pirmin und Bonifatius ebenfalls pflegten®. Auch das
Orate fratres in der Messe wandte sich seit dem 9. Jh. an das gesamte
Volk, nicht mehr an Priester ausschlieBlich ®. Heute noch ist diese
Anrede im franzosischen Chers fréres lebendig.

Aber vielleicht zeigt die Vita selbst benediktinische Einfliisse ? Es
kommt eigentlich nur der Ausdruck : Discat ergo scola domini nostri
Iesu Christi exemplo ipsius lesionis vicem non rependere (Kap. 13),
der an das Wort des hl. Benedikt im Prologe seiner Regel erinnert :
Constituenda est ergo nobis dominici schola servitii. Zu beachten ist
einmal, dal3 kein wdrtliches Zitat vorliegt. Dann ist auch der Sinn
beider Stellen verschieden. In der Regula monachorum handelt es sich
um den Begriff schola im Sinne der moénchischen Askese und klgster-
lichen Gemeinschaft im engeren Sinne, in der Vita hingegen um die
Tugend der Grolmut, die wir dadurch erreichen, daB3 wir in die Schule
Christi und seiner Kirche gehen. Dieser letztere Sinn findet sich bet
den Vitern, so auch beim hl. Augustinus, der da sagt : in schola Christi
esse debemus . Aber was wiirde auch dieser Ausdruck allein besagen,
wenn er wirklich der Regel entnommen wire ? Irgendeinen Einflufl

1 Moor C. v., Codex diplomaticus 3 (1861) 3-7.

® MGH SS rer. merov, 3 (1896) 2. -

3 So schon PoescHeL VII. 257. Vielleicht ist das Churer Domkapitel erst
in der Zeit von 816-823 entstanden. Siehe MULLER, Anfinge der hagiographi-
schen Kritik, l.c. S. 118.

4 DucanGE, Glossarium 3, 594. MoriN G., S. Augustini Tractatus sive ser-
mones inediti 1917, S. 18, 21, 29, 51 usw. MiGNE, Patrologia latina 17, col. 624 f.,
ferner 89 col. 845 f. 1030.

8 JunNgMANN J. A., Missarum Solemnia 2 (1948) 101-104, 107-108.

¢ Sermo 98. MiGNE, Patrologia latina 38 cl. 592. Dazu SteEIDLE B., Domi-
nici scola servitii. Benediktinische Monatsschrift 28 (1952) 397-406.

99



eines Klosters auf den Verfasser, sonst nichts!. Ganz anders ist es,
wenn wir da in den Briefen von Rather von Verona (+ 974) ein Dutzend
Zitate finden oder ebensoviele in der historischen Biographie Ruotgers
von Trier im 10. Jh. 2. Da liBt sich eher ein sicherer Schlufl aufbauen.

Gegen ein benediktinisches Kloster in St. Luzi etwa in der Zeit
von 875-1140 sprechen ganz gewichtige positive Zweifel. Soll denn ein
solches Kloster existiert haben, ohne daB irgend eine bischéfliche, papst-
liche oder kaiserliche Urkunde davon berichtet ? Zunichst meldet
keine der vielen Pfiferser Quellen, auch nicht das Pfiferser Urbar im
sog. Reichsurbar des 9. Jh., von einer solchen Konvent-Siedlung. Wenn
sie bischofliches Kloster gewesen wire, wiirde man doch irgend eine
Notiz davon erwarten. Sogar iiber die Frauenkloster des churischen
Gebietes sind doch geniigende Zeugnisse vorhanden. Aber selbst wenn
wir keine rechtlichen Urkunden hiétten, so miilten wir doch irgend-
welche Nachrichten iiber die religiosen Verhiltnisse haben. Wie wire
ein solches Kloster und zumal ein solch kultureller Herd méglich, ohne
daB das Reichenauische Verbriiderungsbuch zu Anfang des 9. Jh. dessen
Namen bietet ? Zuerst figurieren dort 54 Kloster, wozu in Nachtrigen
noch fast ebensoviele hinzukommen. Die kleinsten und entferntesten
Konvente, Domstifte und Frauenkloster finden sich da, von Benevent
bis Paris, von Lyon bis Kéln. Das St. Galler Verbriiderungsbuch aus
dem 9. Jh. bietet wohl die Namen von ca. 27-30 Kléstern, aber nicht
von St. Luzi. In der 2. Hélfte des 10. Jh. stellte man im Steinach-
kloster auch eine Liste der verbriiderten Konvente auf und zihlte dabei
40 Benediktinerkléster (Fratribus, bzw. Sororibus) und Domstifte (Pa-
tribus) auf. Wir finden keine Fratres in Curia, wohl aber Patres, d. h.
Dombherren. Der Liber Confraternitatis der Abtei Pfifers aus dem
9. und 10. Jh. erwihnt zwar nur etwa 10 Konvente, aber vergif(3t
doch beispielsweise die Domherren von Konstanz, die Kapitelspriester
von Biaska usw. nicht, ganz abgesehen von den Benediktinerkléstern
(Reichenau, St. Gallen, Disentis, Livate usw.). Auch meldet er Hun-
derte von Wohltitern des Rheintales bis hinauf ins Gebiet der Foppa 3.

1 Die Regel des hl. Ildefons hat auch Anklinge an die Regula Benedicti
und doch war der Verfasser kaum Benediktiner. ZIMMERMANN A., Kalendarium
Benedictinum 1 (1933) Lx1v f. u. 120.

? WEIGLE F., Die Briefe des Bischofs Rather von Verona 1949, S. 205 (Zitate).
Ort 1., Ruotgers Lebensbeschreibung des Erzbischofs Bruno von Koln 1951,
S.6, 9, 30, 31, 33, 45, 48.

3 MGH Libri Confraternitatum ed. Piper (1884), S. 9., 144, 154 f., 358 {..
389 f. Dazu vgl. BEYERLE K, Die Kultur der Abtei Reichenau 1924, S. 1110 f{,

100



Man kann sich nur schwer vorstellen, dafl ausgerechnet St. Luzi iiberall
vergessen worden wadre.

Wenn St. Luzi kein Kloster war, was dann ? Sofern nicht noch
archidologische Funde zutage treten, wird man einfach St. Luzi als
bischofliche Kirche ansehen, in dem Sinne, daf3 dort vom nahen Bischofs-
hofe aus Geistliche oder Kanoniker den Dienst versahen. Warum dann
die Praemonstratenser zu Beginn des 16. Jh. auf den Gedanken kamen,
hier ein Benediktinerkloster anzunehmen, ist schwer zu sagen, da solche
Volksmeinungen und Traditionen die verschiedenartigsten Wurzeln
haben kénnen. Es scheint mir nicht ausgeschlossen, daf3 diese Meinung
vom nahen Pfifers selbst vertreten und den Praemonstratensern mit-
geteilt wurde. Die Pfiferser hatten im Liber Confraternitatis einen
Adalbertus episcopus im 8. Jh. aufgezeichnet . Er begegnet auch Adal-
bertus episcopus et abbas in der Tradition von Pfifers um 1100 2.
Im 14. Jh. erscheint er bereits als Bischof von Chur3. Da man von
den Klosterbischofen der Pirminszeit nicht mehr viel zu wissen schien,
konnte man ihn leicht als Churer Bischof ansehen. Dazu kam noch,
daB Pfifers bei Chur schon in karolingischer Zeit einen Hof besal,
zu welchem auch die Salvatorkirche gehorte. Noch im 14. Jh. werden
die betreffenden Einkiinfte genau registriert. Daher denn auch der
Blick der Pfiferser auf Chur und die Aspirationen auf St. Luzi. Dies
war umso begreiflicher, als die Monche sehr viel auf ihre Kirchen
und Pfarreien gaben, auf welche sie weder im 15. Jh. noch spiter
verzichten wollten 2.

Wie sehr aber die Krypta das Herzstiick des damaligen Chur war,
erhellt aus den kiirzlich durch Architekt W. Sulser gemachten Funden.
Danach befand sich iiber der Luciuskrypta eine sog. ritische Drei-
konchenkirche. Mitten im Schiffe aber, an bevorzugter Stelle, ent-
deckte man zwei parallel zur Kirchenachse liegende Griaber mit dem
Kopfende im Westen, sodal3 die Toten ihr Gesicht gegen den Hoch-
altar und das Heiligengrab wandten. Es handelt sich hier nach allem
um die Beisetzung hervorragender Laien. Schon das zeigt die dama-
lige Kraft des Lucius-Kultes in deutlicher Weise °.

! MGH Libri Confraternitatum ed. Piper 1884, S. 369.

® ErcHHORN A., Episcopatus Curiensis 1797 Codex Probationum, nr. 36,
S. 44,

3 Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 1951, S. 50, 56.

4+ Biindner Urkundenbuch I, S. 385. GMUR M., Urbare u. Rodel des Klosters
Pfafers 1910, S. 12, 32-33, 35. Zur Salvatorkirche PorscHeEL VII. 256.

5 Freundl. Mitt. von Herrn Architekt W. Sulser, Chur, der noch Ausfiihr-

101



Kaum war der Leidb des Heiligen in die Ringkrypta von Chur
iibertragen, als er schon bald weggenommen wurde. Offenbar deshalb,
weil die Verehrung sehr bliithte. Einen wenig verehrten Heiligenleib
hiatte Graf Herloin mit seinen Gesellen nicht gestohlen. Bischof Victor
beklagte sich 823 dariiber (nec etiam illud sacratissimum corpus beati
Lucii confessoris nobis reliquerunt) *. Man fand dann erst am 30. Marz 1108
die Reliquien wieder, wie das Necrologium Curiense meldet 2. Wenige
Jahrzehnte nach dieser gliicklichen Inventio kamen die Praemonstra-
tenser nach St. Luzi (1149), unter deren Prior Johannes die Gebeine
des Heiligen am 9. Oktober 1252 gehoben und in einen spéatromani-
schen Reliquienschrein verwahrt wurden 3.

Von den Reliquien wenden wir uns dem Feste zu. Schon die Vita
S.Lucii war eine Predigt auf das Fest des Heiligen: Diem festum
celebrantes. Das war in allen diesbeziiglichen aiten Kalendarien von
Chur, St. Gallen usw. stets am 3. Dezember 4. Solche Jahresfeiern sind
immer altehrwiirdig und wurden selten geindert. Das Jahr des Todes
ging gerne bei den alten Heiligen verloren, nicht aber der kirchliche
dies anniversarius, der eben eine praktische Bedeutung hatte >. Bemer-
kenswert ist, daB der 3. Dezember auch im Necrologium Curiense aus
der Mitte des 12. Jh. als Kirchweihetag galt (Dedicatio eiusdem ecclesie
in Curia) 8, Das kann sich nur auf die Luciuskirche in Chur beziehen.
Die Ringkrypta und die dazu gehorige karolingische Kirche wurden
also an einem 3. Dezember eingeweiht. Dedicatio und Patrozinium
fallen zusammen, ein Beleg, wie sehr der Heilige bei der Griindung
der Kirche im Vordergrund stand ?. Aus diesem Zusammentreffen von
Kirchweihe und Patronatsfest diirfte vielleicht auch resultieren, da@}
sowohl Krypta wie Kirche dem gleichen Heiligen geweiht waren 2.

liches dariiber veroffentlichen wird. Kurzer Bericht von E. PoescHEL in Neue
Zircher Zeitung. 17. X. 1952.

1 Biindner Urkundenbuch I, nr. 46, S. 39.

? Necrologium Curiense ed. Juvalt 1867, S. 31.

3 PoescHEL VII. 166-169, 257. Jahresbericht der hist.-antiquarischen Gesell-
schaft von Graubiinden 42 (1912) 59. Dazu MoHR, Cod. dipl. II, nr. 3, Urk. 1278 :
in translatione S. Lucii.

4 Necrologium Curiense, 1. c. 119. Siehe unten iiber St. Gallen.

§ DELEHAYE H., Les Passions des Martyts et les genres littéraires 1921, S. 442.

8 Necrologium Curiense, 1. ¢. 119.

7 Ahnlich fielen am 17, Oktober 835 in St. Gallen Translatio und Dedicatio
S. Galli zusammen. Dazu vgl. S. Vitalis und S. Johannis in Rom. MunpInG E.,
Die Kalendarien von St. Gallen. Untersuchungen 1951, S. 54, 57, 122.

8 Allerdings werden 1295 bei einer Neuweihe von St. Luzi St. Andreas,
Lucius, Emerita usw. genannt. PorscHEL VII. 257. Ob Andreas der alte Kir-

102



Wie sehr St. Luzi in Chur selbst an Ansehen gewann, beweist der
Umstand, daB die alte Kathedrale, die der Muttergottes geweiht war,
den hl. Lucius wenigstens voriibergehend 951-972 als Nebenpatron auf-
nahm !. Im folgenden Jahrhundert erscheint er zusammen mit St. Florin
als faktischer Bistumsheiliger. Im Libera nos der Churer Messe aus
der Mitte des 11. Jh. werden beide genannt (Stephano, Laurentio, Lucio,
Florino, Felice) 2. Beide kommen schon damals zusammen in der Litanei
von Tegernsee vor 3. In der 2. Hilfte des 12. Jh. figurieren beide auch
in der Litanei des Klosters Disentis 4. Ausdriicklich als Bistumspatrone
erscheinen sie 1288 : beatorum confessorum Lucii et Florini, patro-
norum nostrorum 5. Wenn wir Mitte des 11. Jh. als die Zeit bezeichnen,
in welcher Lucius wie Florin faktisch zu den Bistumsheiligen erhoben
wurden, so stimmt das iiberein mit der Tatsache, daBl im gleichen
Saeculum im bischéflichen Chur ein Geistlicher nach dem Vorbilde
der Vita S. Lucii eine Vita S. Florini verfaBte, in welcher er z. B. die
Wunder am Grabe fast wortlich kopierte. Gleichzeitig wurde damals
in Remiis fiir die aufbliihende Wallfahrt eine Basilika gebaut ®.

Von der bischéflichen Stadt aus pflanzte sich der Kult ins nahe
Pfifers. Wir treffen Reliquien des hl. Lucius in der Weihenotiz der
karolingischen Abteikirche ca. 870-880. Danach befanden sich im zwei-
ten Altare der Kirche und noch in einem Reliquiar (capsa rotunda)
Uberbleibsel des ritischen Heiligen. Reliquien des Churer Patrons
wurden auch Ende des 9. Jh. (878-905) in der Leutkirche St. Evort
zu Pfifers aufbewahrt. An eine Herkunft von St. Gallen muB bei
diesen Reliquien nicht gedacht werden, denn Pfifers kam erst 905
unter das Steinachkloster ?. Etwas weiter als Pfifers entfernt, immerhin
noch nahe genug bei Chur war Disentis, das ja auch zum Bistum
gehorte und im ritoromanischen Territorium gelegen war. Cod. Sang. 403

chenpatron war, bleibt eine offene Frage. Aber auch dann spielte er bald sowohl
im Volke wie beim Klerus nicht die Hauptrolle, wie gerade der Necrologiums-
eintrag beweist. Auch aus der Marienkirche an der Steinach wurde eine Gallus-
kirche und aus der Salvatorkirche in Werden eine Ludgeruskirche. Der Heilige,
dessen Reliquien in der Krypta waren, siegte meist. CLAUSSEN, 1. c. 90-91, 93,
216, 227.

! Biindner Urkundenbuch I, nr. 108 f. und 138 b.

? Zeitschrift f. schweiz. Kirchengeschichte 1928, S. 196.

8 Biindner. Monatsblatt 1953, S. 177.

4 MULLER I., Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 107.

® MoHur TH. v., Codex diplomaticus II, nr. 40., S. 50.

¢ ScHEIWILLER O. im Biindner. Monatsblatt 1940, S. 167 {.

? PERRET F., Urkundenbuch der siidlichen Teile des Kt. St. Gallen 1 (1951)
51-52, 62.

103



aus der 2. Hilfte des 12. Jh. bietet die Disentiser Liturgie. Darin
kommt das Fest des hl. Lucius als Fest mit Lektionen vor. Ebenso
figuriert der Heilige in der Allerheiligenlitanei!. Vermutlich war das
Fest in Disentis so alt wie in Pfifers.

2. Die Patrozinien des Bistums Chur

Die Churer Dreiapsidenkirche mit dem Reliquiengrab des hl. Lucius
ist der sicherste Beleg fiir die Verehrung. Daneben ist das Lucius-
patronat schon durch das sog. Reichsurbar des 9. Jh. auf der Luzien-

steig belegt. Dieses letztere kann aber nur in groBerem Zusammenhang
mit der Vita erklart werden, was in einer gesonderten Arbeit ge-
. schehen soll.

Von den iibrigen Patrozinien miissen wir zunidchst diejenigen aus-
scheiden, die sicher spidter datieren oder iiberhaupt auf wankenden
Fiilen stehen. Da nennen wir zuerst die karolingische Kapelle S. Lucio
in San Vittore, deren Patrozinium erst 1419 genannt wird. Die Rotunda
diirfte nach ihrem archiologischen Befunde zur alten Victorskirche
gehort haben, die bis 1219 Pfarrkirche war, dann aber durch die im
12. Jh. erbaute Johanneskirche in den Hintergrund gedringt wurde.
Diese neue Pfarrkirche nahm neben dem hl. Johannes den hl. Victor
als Nebenpatron auf, der dann den Sieg davontrug (1358). E. Poeschel,
G. Hofer-Wild und andere Forscher sehen im Luciuspatronat des Ron-
dells nur eine spitere Benennung, die erst aufkam, als die alte und
erste Victorskirche in den Hintergrund trat (1219) oder als man den
bl. Victor auch der zweiten und spiteren Pfarrkirche zum Patron gab
(1358). Man durfte im letzten Falle keine zwei Victorskirchen haben.
Indem man den Patron der Diozese nahm, wollte man die Rund-
kapelle als altehrwiirdig bezeichnen 2.

Ebenso kommt die Kirche von Seti kaum in Betracht. Wohl wird
eine ecclesia in Septe im Reichsurbar des 9. Jh. genannt, aber das
kann eher die spitere Pfarrkirche St. Florin bedeuten als die dortige
Luziuskapelle. Denn allgemein gesehen spricht doch die geographische
Lage und dann die rechtliche Stellung der Pfarrkirche eher fiir ein
solches Alter 3.

' MoLLER, Klostergeschichte, 1. c. 107, 264.

2 PoescHEL I. 23-24; VI. 197, 2141.; HoFeEr- WiLD G., Herrschaft und
Hoheitsrechte der Sax im Misox 1949, S. 248-249, 260 mit Literatur. S. 282
Hinweis auf die Luciuskapelle in Norantola, die erst aus dem 14. Jh. datiert.

3 Vgl. dagegen PoescHEL 1V. 312, 318.

104



Nachdem wir San Vittore und Seth als zu unsicher oder zu spit
erkannt haben, wenden wir uns zwei Kirchen zu, die schon eher in
Frage kommen. Es ist dies zunidchst die Kirche in Schmitten im
Albulatale, die auf einem Hiigelplateau steht und den Formen nach
(rechteckiges Schiff mit halbrunder Apsis) noch aus der Zeit vor dem
Jahre 1000 datiert werden kann. Aber wir miissen doch auch sagen,
daB nichts auf die karolingische Zeit hindeutet, sondern alles mehr auf
die romanische Epoche hinweist. Poeschel vermutet in ihr das Gottes-
haus jener GroB3pfarrei, die Schmitten, Wiesen und Alvaneu zusammen
umfaBte. Immerhin ist merkwiirdig, da man dann im 14. Jh., viel-
leicht schon vorher, St. Mauritius in Alvaneu vorzog, von dem sich
dann Schmitten spiater trennte. Urkundlich ist das Patrozinium nicht
nachzuweisen, doch liegt die Vermutung nahe, dal3 die zweite Kirche,
die 1470-1490 gebaut wurde und dem hl. Lucius geweiht war, dieses
ihr Patrozinium von der ersten Kirche iibernahm .

Eine Kapelle des hl. Lucius und des hl. Andreas befand sich in
Wangs. Als Siedlung geht Wangs sicher in die frithmittelalterliche Zeit
zuriick, sind doch Funde aus dem 6./7. Jh. nachzuweisen. 841 ver-
fiigte auch Kaiser Lothar iiber Giiter in Wangs zu Gunsten der Kirche
St. Maria in Serris zu Flums. Aber eine Kirche in Wangs ist damit noch
nicht nachgewiesen. Dann war Wangs keine Pfarrei, sondern abhingig
von der Pfarrei Mels. Erstmals begegnet uns 980 die « capella in villa
quae dicitur Uuanga », die Otto II. dem Kloster Einsiedeln schenkte.
1376 kam Mels mit Wangs an das Kloster Pfifers. Die Patrone erfahren
wir erst durch ein Kapellenurbar von 1480 2.

Eine Pfarrkirche war die Kirche des hl. Lucius und des hl. Florin
in Wallenstadt, die uns bereits im Reichsurbar des 9. Jh. als zehnt-
pflichtige Kirche begegnet (ecclesia in Riua cum decima de ipsa villa).
Als Pfarrei, an deren Spitze der plebanus stand, wird die Kirche 1243
belegt 3. Das Patronat erfahren wir mit Sicherheit erst 1306, in welchem
Jahre der Churer Bischof Siegfried von Gelnhausen den Hauptaltar
zu Ehren der hl. Florin und Lucius einweihte, weshalb dann die
Kirche 1440 einfachhin unter dem Schutze der hl. Lucius u. Florin steht 4.

1 PoescHeL II. 370 ff.

> RotHeNHAUSLER E., Die Kunstdenkmailer des Kt. St. Gallen 1 (1851)
374-375. Bindner Urkundenbuch I, nr. 61, 145, 173, 183. WEGELIN K., Die
Regesten der Abtei Pfifers 1850, nr. 262.

3 Bundner Urkundenbuch I, S. 387. WEGELIN, 1. c. nr. 75 zu 1243.

4 ROTHENHAUSLER, l.c¢, 385; GMUR M., Urbare und Rodel des Klosters
Pfafers 1910, S. 36.

105



Ebenfalls eine alte Pfarrkirche des hl. Lucius bestand im engadini-
schen Zuoz, die wohl als lindliche GroBpfarrei die heutigen Gemeinden
Madulein, Ponte, Camogask und Scanfs umfaBte. Die Zuozer Pfarr-
kirche gehorte den Grafen von Gamertingen, kénnte also von diesen
oder freilich auch von deren Vorgingern gestiftet worden sein. Die
Gamertinger verkauften 1137-1139 dem Churer Bistum die decimales
ecclesias beatissimi Petri et Lucii, also die Kirchen St. Peter in Samaden
und St. Luci in Zuoz!. 1482 kam der Titel des hl. Florin hinzu 2
Jedenfalls zihlte die Kirche von Zuoz zu den frithesten Gotteshiusern
des obern Engadins, wenn auch freilich diejenige von Samaden ilter
zu sein scheint, wie ihr Patrozinium und ihre Nennung vor der Zuozer
Kirche in der Verkaufsurkunde von 1137-1139 nahelegt.

Fiir Wangs, Wallenstadt und Zuoz sind die Patrozinien spit belegt.
Damit ist keineswegs alles gesagt. Es gibt zwei Richtungen in der
Patroziniumsforschung. Die eine betont sehr stark die Konstanz der
Schutzheiligen, so H. Fink fiir die Tiroler Kirchenpatrozinien 3. E. Gru-
ber konnte fiir die Diézese Sitten nur iiber ein Dutzend solcher Wechsel
konstatieren 4. Cl. Hecker sieht den Wechsel im innerschweizerischen
Raume mit 16 Fillen als Ausnahme an?® Zum gleichen Resultate
kommt W. Stiiwer in seinen Forschungen iiber das Kdélner Grof3-Archi-
diakonat Xanten ¢. Ebenso duBlerte sich H. Feurstein iiber das aleman-
nische Gebiet, bemerkt indes, daBl trotzdem noch mehr Fille eines
Wechsels festzustellen wiren, wenn man die Pfarrarchive noch besser
ausniitzen wiirde. Feurstein macht darauf aufmerksam, daB gerade
in altester Zeit besitzrechtliche Vorginge auch patrozinienhafte Wand-
lungen nach sich zogen?. Hiemit sind wir bei der andern Richtung
der Forschung angelangt, an welche Feurstein hier Zugestindnisse macht.
Schon 1933 betonte M. Beck : « Riickschliisse auf den Urpatron sind
in den seltensten Fillen zulissig, weil Patroziniumswechsel sehr hiufig
vorkamen. » Fiir Beck ist die Konstanz des Weiheheiligen eine Aus-

! Biindner Urkundenbuch I, S. 394 (Siedlung in Zuoz im Reichsurbar) und
S. 218, nr. 297 zu 1137/1139.

? PoescHEL III. 418-419.

3 Fink H., Die Kirchenpatrozinien Tirols 1928, S. &-5.

* GruBer E., Die Stiftungsheiligen der Didzese Sitten 1932, S. 3, 213-230.

® Hecker CL., Die Kirchenpatrozinien des Archidiakonates Aargau im Mittel-
alter 1946, S. 139-151.

8 STotwer W., Die Patrozinien des Kolner GroB-Archidiakonats Xanten 1937
S. 2-8. Stiwer setzt sich besonders mit Farners Thesen iiber Graubiinden und
Becks Arbeit iiber den Ziirichgau auseinander.

? Zeitschrift f. Geschichte des Oberrheins 97 (1949) 5.

106



nahme 1. DaB gerade dltere Kirchen ihren Titulus dndern, belegt die
Wiirzburger Aufzeichnung von 822, die 25 Kirchenpatrozinien meldet,
von denen bis Ende des Mittelalters nur noch 4 in Geltung waren.
« 80 9, der altesten Kirchen miiiten demnach bis zu Ende des Mittel-
alters ihren anfinglichen Weihenamen geindert haben. » Das betrifft
aber eben nur Kirchen der karolingischen Zeit, nicht etwa solche des
Hochmittelalters. Griinde, warum es zu einer solchen Dynamik kam,
diirfen Ersetzung von Holzbauten, Umsiedlung, Neusiedlung und vor
allem Besitziibergang und Erwerbung neuer Reliquien sein 2. H. Tiichle
meint in seiner Arbeit iiber das Bistum Konstanz, daB in frither Zeit
nicht wenige Kirchen, zumal Eigenkirchen, keinen Patron hatten 3.
In dhnlicher Weise spricht sich H. Weigel aus: « Auf gallor6mischem
Boden scheint die Patrozinieninderung seltener zu sein als auf germa-
nischem ; hier ist sie zwar nicht die Regel, aber aulerordentlich hiufig.
Die letzte Ursache wird im germanischen Eigenkirchenwesen zu suchen
sein. »* Endlich nennen wir die Untersuchungen von P. Staerkle iiber
die Gallus-Patrozinien, die mit aller Deutlichkeit belegen, wie sehr die
sich entwickelnde Grundherrschaft des Klosters dabei beteiligt war ®.
Die Bilanz aus dieser Literaturiibersicht diirfte die sein : die Statik der
Patrozinien iiberwiegt meistens, doch ist die Dynamik hdufig, beson-
ders bei besitzrechtlichen und reliquienhaften Uminderungen oder
Einfliissen.

Aber Ritien hatte doch schon um 830-850 an die 230 Kirchen,
wie wir aus dem Reichsurbar schlieBen diirfen, die sicher nicht an
einem Tage gegriindet worden sind. Immerhin handelt es sich be1
dieser Kirchenzahl nicht nur um Gotteshiuser im heutigen Kanton
Graubiinden, sondern im ganzen ritischen Bistum, also auch in Vor-
arlberg und im Rheintal sowie im Vintschgau® Dann baute man
im Friihmittelalter und spiter Kirchen nicht nur nach Mafgabe der
Bevoélkerung, sondern der religiosen Begeisterung und der christlichen
Freigebigkeit. Daher begegnen wir oft im gleichen kleinen Dorfe zwei
Kirchen, die bevélkerungsmiBig nicht notwendig waren. In Balzers-

1 BEck M. Die Patrozinien der iltesten Landkirchen im Archidiakonat
Zirichgau 1933, S. 17, 171.

2 DEiNHARDT W,, Patrozinienkunde im Historischen Jahrbuch 56 (1936)
174-207, besonders 187-194.

3 TocuLE H., Dedicationes Constantienses 1949, S. 7-8.
WEeIGEL H., Das Patrozinium des hl. Martin. Studium Generale 3 (1950) 152.
Sankt Gallus-Gedenkbuch 1952, S. 48 ff.
StuTrz, Divisio 18-19, 53.

@ @ &

107



Mils (Liechtenstein) haben wir nahe beieinander zwei, ja wahrscheinlich
sogar drei Kirchen!. In unserem ritischen Gebiete sind zwei Kirchen
in karolingischer Zeit und zwar auf dem Lande in nicht allzu groBer
Entfernung gar nicht selten, so im Lugnez (Pleif und St. Moritz), in
Flims (Flims und Fidaz), in Ems usw. Nicht zu reden von den Klé-
stern, die von jeher 2-3 Kirchen liebten, um nur das gewdhnliche Ma3
anzugeben 2. Das hidngt natiirlich auch mit dem nicht ausschlieSlich
germanischen Eigenkirchenwesen zusammen. Daher gab es neben den
bischoflichen Kirchen auch Eigenkirchen. Doch ist es sehr schwer, die
beiden Kirchengattungen vor der Teilung von Grafschaft und Bistum
806 richtig zu erfassen. Der Bischof sagt, daBl ihm von mehr als 230
nur 31 Kirchen geblieben seien. Also mull es doch unter den etwa
200 koniglichen Kirchen auch noch bischéfliche gegeben haben. Prof.
H. Biittner duBerte sich dariiber : « In der Masse der koniglichen Kir-
chen stecken also sehr viele ehemalige bischéfliche Kirchen ; diese um-
fassen wieder Gotteshiuser ganz heterogener Herkunft, mindestens
echte Bistumskirchen und Stiftungen des ritischen Adels, darunter wie-
der solche der Victoriden. »3 Die dltesten Kirchen waren die groBen
Landpfarreien mit dem Taufrecht. Stutz hat ca. 16 solcher ganz alter
ecclesiae plebeiae oder ecclesiae matres teils bischoflichen, teils konig-
lichen Ursprungs berechnet und zwar anhand des Reichsurbars aus
dem 9. Jh. 4,

Wie sich nun 1n Ritien das Taufkirchensystem ausgebildet hat,
dariiber sind wir des genaueren nicht unterrichtet. Fiir die Datierung
1st die spite Romanisierung und Christianisierung des ritischen Rhein-
tales in Anschlag zu bringen. Wie anderswo hitten wir wohl zuerst
die urspriingliche Civitas Curiensis als die Einheitspfarrei des Bischofs
anzusehen, dann im 5. und noch mehr im 6. Jh., wohl unter frinkisch-

! PoescHEL E., Die Kunstdenkmailer des Fiirstentums Liechtenstein 1950,
S. 33.

? Niheres in Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 1952, S. 39-40 und Inner-
schweizerisches Jahrbuch 11/12 (1947/48) 156.

3 Freundl. Mitt. vom 27. Okt. 1953. An dieser Stelle sei Univ.-Prof. Dr.
H. Biittner, Marburg, bestens fiir seine vielfachen schriftlichen und miindlichen
Hinweise auf die frithmittelalterlichen Probleme Ritiens freundlich gedankt.

1 StuTz, 53-54. Auf die tibrigen Probleme des Reichsurbars kann hier nicht
eingegangen werden. Fir die lokalgeschichtlichen Verhiltnisse hat die Datie-
rung einige Jahrzehnte spiter als 830 nicht so viel zu sagen, wenigstens im allge-
meinen. Noch nicht zur Verfiigung stund mir Clavadetscher, O. P., Die Ein-
fihrung der Grafschaftsverfassung in Ritien und die Klageschriften Bischof
Victors III. von Chur. Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte,
Bd. 70, Kanon. Abt. 39 (1953) 46-111.

108



eigenkirchlichem Einflusse, die Bildung der GroBpfarreien mit dem Recht
auf Taufe, Begribnis und Zehntenerhebung. Aus den verschiedenen
Elementen resultierte schlieBlich ein systemloses Nebeneinander und
Durcheinander von grundherrlichen Eigenpfarreien und bischéflichen
Altpfarreien 1.

Fir die altere Lucius-Verehrung kommen wohl nur die Pfarrei-
Kirchen von Walenstadt und Zuoz in Betracht. Walenstadt erscheint
als zehntpflichtige Kirche im Reichsurbar, indes nicht als eigentliche
ecclesia plebeia. Bezeichnenderweise liegt es im Seez-Walensee-Gebiet,
das noch zu Churratien und dessen ratoromanischer Sprachgemeinschaft
und kirchlicher Einteilung gehérte, also das Grenzgebiet gegen das
alemannische Territorium des Konstanzer Sprengels darstellte. Durch
diese verkehrsgeographisch hochst wichtige Landschaft fiihrte der Weg
von der Enge der Alpen zum befreienden Vorlande. Deshalb das grol3e
Interesse der Bischofe an dieser Linie. Zeugen aus Mels und Flums
figurieren schon im Churer Tello-Dokumente von 765. Zudem reser-
vierte sich Bischof Tello die Quart in Flums. Uberhaupt besal am
letzteren Orte der Bischof einige Giiter, wie der Umtausch von 881
belegt. Schon sehr frith hatte der Bischof ein Schiff auf dem Walen-
see, das 955 von Otto I. als zollfrei erklirt wurde. Die Fischenzen
im Walensee und in der Seez, die der gleiche Herrscher 960 an Chur
iibergab, zeigen, wie gerade in dieser Zeit der Bischof Landesherr und
First wurde 2. Was nun die Patroziniumskunde fiir einen Wechsel
als bezeichnend erachtet, die Begriindung und Verdichtung der Grund-
herrschaft, das koénnte auch hier eingewirkt haben. Auftillig ist, daB3
zur gleichen Zeit der hl. Lucius 951-972 als Nebenpatron der Dom-
kirche in Chur und dann bald darauf in der ersten Hilfte des 11. Jh.
zusammen mit St. Florin als Diézesanpatron erscheint. Nichts ist nahe-
liegender, als daB einige Kirchen dem zu neuem Glanze emporgehobenen
Heiligen geweiht wurden.

Ahnlich liegt der Fall bei Zuoz, das ebenfalls im Schnittpunkte
der bischoflichen Landesinteressen lag. 930 erhielt der Priester Hartbert
die Kirchen von Remiis und Sent, die ihm dann auch als Bischof blieben.
Otto I. schenkte 967 dem gleichen Churer Bischofe erbloses Gut im
Vintschgau und Engadin 3. Auch hier wird damit der Bischof in dieser
Epoche allmihlich Territorialherr. Wie sehr der Churer Oberhirte im

! WEIGEL H. im Studium Generale 3 (1950) 149-150.
2 Biindner Urkundenbuch I, nr. 17, 75, 113, 119, 142.
3 1. c. nr. 100, 134.

109



Engadin begiitert war, ersehen wir auch aus seiner Vergabung an das
Kloster in Schuls im Jahre 1131. Und spiter gelangten, wie schon
angefiihrt, 1137-1139 viele Besitzungen, darunter auch die Kirche von
Zuoz, an den ritischen Sprengell.

Doch koénnen diese Indizien keine Sicherheit beanspruchen. Da in
Zuoz das Luciuspatronat allein auftritt, muB es nicht auf das 10./11. Jh.
deuten, sondern kénnte natiirlich auch schon frither z. B. in der karo-
lingischen Bliite des Luciuskultes seinen Patron gehabt haben. Ebenso
konnte Walenstadt, das ja fiir das 9. Jh. durch das Reichsurbar als
Kirche belegt ist, vielleicht frither nur St. Lucius allein geweiht worden
sein. Die Patroziniumskunde gibt nur Hinweise. Von Kirchen, deren
erstes Vorkommen iiberhaupt nicht einwandfrei feststeht und deren
Patrozinien erst reichlich spit iibermittelt sind, kann man nichts Ent-
scheidendes schlieBen. Wir diirfen daher Zuoz und Walenstadt sicher
fir unsere Periode als Belege fiir den Lucius-Kult ansprechen, aber
fiir das vorkarolingische Lucius-Problem koénnen sie fiir sich allein
methodisch weder positiv noch negativ ein bestimmendes Wort spre-
chen. Hier mul} eben das ganze Lucius-Thema im groBen Zusammen-
hang zur Sprache kommen.

3. Die Verehrung in St. Gallen und dessen Kontaktzonen

Bevor wir schildern, wie seit der Zeit um 800 St. Gallen eine Hoch-
burg des Lucius-Kultes war, sei darauf hingewiesen, welch eine Anderung
der geistigen Lage diese Tatsache darstellt. Zu Anfang des 8. Jh. ver-
suchte Praeses Victor von Chur, den Leib des hl. Gallus zu rauben
und in die ritische Metropole zu fliichten. Am Ende des 8. Jh. kann
das Steinachkloster nicht genug tun, um den Heiligen von Chur zu
ehren und dessen Kult zu verbreiten. Dahinter steckt zunichst ein
politisches Faktum 2. Die frankische Herrschaft konnte 744-746 Aleman-
nien zu einer frankischen Provinz herabdriicken. Ritien ging bald den
gleichen Weg. Schon die Lex Romana Curiensis um die Mitte des
8. Jh. zeigt die Frinkisierung in aller Deutlichkeit. Die Erhebung des
Konigs (elevatio regis) wird bereits unter die Gffentlichen Freuden

11 c. nr. 288, 297-300, 341, 363, 376.

? Zum Folgenden die neueren wichtigen Arbeiten von H. BUTTNER in der
Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 1949, S. 21-23, 142-150 und E. MEVYER-
MARTHALER, Ritien im frithen Mittelalter 1948, S. 45 ff. sowie TH. MAYER in
Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 1952, S. 489 ff.

110



(gaudia publica) geziahlt (Lib. VIII. cap.IV.). Nach dem Ende der
Victoriden-Dynastie konnte Karl d. Gr. anliBlich seines Langobarden-
zuges 772-774 den Churer Bischof Constantius zum Rector iiber Rétien
setzen. 806 folgte dann die Einfithrung der frinkischen Grafschaftsver-
fassung und die Trennung zwischen bischéflichem und kéniglichem Gute.

Hinter dieser Wendung steht aber auch ein ganz anderes Moment.
Der Al. Otmar, der am Hofe Victors in Chur herangebildet war, orga-
nisierte die Galluszelle zu einem eigentlichen Benediktinerkloster. Dazu
brauchte er auch nicht wenige Ménche ritischer Abstammung. Noch
unter Abtsbischof Johannes (760-871) war das romanische Element im
Kloster St. Gallen sehr beachtenswert. Es ist auch nicht von ungefihr,
wenn Bischof Tello von Chur 759/760 vermittelnd zwischen St. Gallen
und Konstanz auftritt. Wie aber gerade das Beispiel Otmars belegt,
stand Churritien in der Bildung nicht zuriick. Daher ergab sich von
selbst ein geistiger Austausch zwischen der ritischen Kapitale und dem
sanktgallischen Monasterium. Diese Wechselwirkung scheint besonders
unter dem Bischof Remedius von Chur um 800 bedeutend gewesen zu
sein, wie Cod. Sang. 348 aus dieser Zeit bezeugt!. Bischof Remedius
selbst aber pflegte einen interessanten Briefwechsel mit Alkuin, der
gerade in diese Periode (790-804) fillt 2.

Es ist auch nicht ausgeschlossen, daB St. Gallen unmittelbare
Beziehungen zur Luziensteig hatte und sogar bei der Translation des
Heiligen in seine neue Churer Ringkrypta Anteil nahm. Vermutlich
erhielt das Kloster auch sehr friith Reliquien des Churer Asketen.

Bevor wir zu den St. Galler Belegen iibergehen, ist noch der Sprach-
gebrauch der Martyrologien bzw. Kalendarien zu kliren. Gerade die
dltesten sanktgallischen Zeugnisse (ca. 800) und ein weiteres altes (Ende
9. Jh.) weisen fiir den hl. Lucius den Ortsnamen : Retia Coria civitate
bzw. in Curia auf und dazu die Bezeichnung Depositio. Zunichst einige
Worte zum letzteren Begriffe, den die spiteren Belege aus St. Gallen
im 10./11. Jh. mit natale ersetzen. Depositio kann sowohl in der ur-
spriinglichen Bedeutung Begribnis heiBen wie auch Sterbetag, der bei
den Heiligen als dies natalis = natale gewertet wurde 3. So umschreibt
das Martyrologium Notkers (t 912) den Todestag des hl. Gallus (16. Okt.)

! MouLBerG K., Das frinkische Sacramentarium Gelasianum in alaman-
nischer Uberlieferung 1939, S. xcvir und iiberhaupt S. Lxxxix ff. Dazu Bruck-
NER A., Scriptoria medii aevi Helvetica 1 (1935) 36-37.

2 Biindner Urkundenbuch I, nr. 21-22, 30-32.

3 Dictionnaire d’Archéologie chrétienne et de Liturgie IV 1 (1920) 668-673.
Lexikon f. Theologie u. Kirche 3 (1931) 216.

111



als depositio sive transitus vel ad aeternam vitam natalis dies .. Doch
kann Depositio auch da und dort die Bedeutung einer Translatio haben,
wie das z. B. bei der Depositio Benedicti am 11. Juli vorliegt 2. Oft
scheint man auch die Begriffe oder deren Fest nicht mehr recht gekannt
zu haben. Der hl. Germanus, Bischof von Auxerre, starb in Ravenna
am 31. Juli 448. Am 22. September und am 1. Oktober fanden offen-
sichtlich Translationen statt. Die St. Galler Kalendarien sprechen am
31. Juli richtig von depositio bzw. natale, aber ebenso am 1. Oktober 3.
Vermutlich galt daher der dies depositionis als dies natalis des hl. Lucius,
denn die Translatio wurde nach dem Churer Necrologium am 29. Juni
und die Inventio am 30. Mdrz gefeiert. Wir werden also als Tag der
Depositio den 3. Dezember annehmen diirfen.

Der alteste Beleg aus dem Steinachkloster, Cod. Sang. 914 um 800
oder Anfang des 9. Jh., schrieb zum 3. Dezember auch den Orf, wo
der hl. Lucius war oder verehrt wurde : « Retia Coria civitate depositio
sancti Lucii confessoris.» Zu Ende des 9. Jh. steht dann in einem
sanktgallischen Kalender : «in Curia». Der hl. Lucius mul3 also mit
Chur etwas zu tun haben. Die klassische Ausdrucksweise der Marty-
rologien und Kalendarien nennt stets den Ort zuerst oder wenigstens
das Land zuerst, wo der Heilige gestorben war. In den Martyrologien
des 8./9. Jh. (Beda, Usuard, Rabanus Maurus, Notker) finden wir z. B.
am 28. August immer zuerst den Ort des Todes vom hl. Augustin
angegeben, dann erst die Translation nach Sardinien und nachher nach
Pavia . So schreibt auch die sanktgallische Quelle von ca. 800 stets
in dieser Form : Remis Remedii cf. (15. Januar), in Spania Valentia
civitate Valerii episc. (22. Januar), Ipone regio s. Agustini cf. (28. Aug.),
Sidun. (= Sedunensi) Agauno Mauricii, Exuberi etc. (22. Sept.), Rome
Silvestri episc. (31. Dez.).

Aber die gleiche Quelle erwihnt doch da und dort den Or¢, wo
die Reliquien aufbewahrt werden und nicht jenen, wo der Heilige lebte.
Der hl. Speusippus und seine Genossen (17. Januar) sind wohl in Kappa-
dozien hingerichtet worden, indes nur die Reliquien nach Langres ge-
kommen. Unser Kalendar notiert aber: « Lingunis Speusippi etc. »
Ebenso steht am 8. Juni « Sessionis (= Suessionis) Medardi conf. » Der

1 MigNE, Patrologia latina 131, col. 1159.

2 MunpiNnGg E., Die Kalendarien von St. Gallen., Texte 1948, S. 87. Der-
selbe, Die Kalendarien von St. Gallen. Untersuchungen 1951, S. 78.

3 MunDiING, Texte 64, 77, Untersuchungen 114.

4 MigNE, Patrologia latina 94, col. 1023 ; 110 col. 1165 ; 124 col. 407 ; 131
col. 1144.

112



hl. Medard war in der 1. Hélfte des 6. Jh. Bischof von Noyon. Erst
nach seinem Tode brachte Konig Chlotar (+ 561) seinen Leib nach
Soissons, wo dann das beriihmte Kloster S. Médard seinen Namen weiter-
gab. Weiter erwihnt der St. Galler Codex zum 31. Juli: « Autisiodero
Germani conf. » Der hl. Germanus, Bischof von Auxerre (} 448), starb in
Ravenna, doch kamen dann seine Uberbleibsel in seine frithere Bischofs-
stadt 1. Auch hat das genannte liturgische Kalendar sonst viele fehler-
hafte Bezeichnungen so Turnis und Toronis statt Turonis, Parisius
statt Parisiis, Maiulano statt Mediolano, Capadocia statt Campania
(17. Nov. Augustinus von Capua), Celesti statt Callisti, Liassini statt
Cassini usw. Die Betonung des Reliquienortes ist auch noch andern
Quellen eigen. Der hl. Chrystomus starb 407 zu Komana im Pontus,
trotzdem schrieb Ado im 9. Jh. in seinem sog. Romanum Martyro-
logium vom Patriarchen von Konstantinopel : Constantinopili Joannis
Chrysostomi 2. Der hl. Otmar starb 759 auf der Insel Werd. Das Mar-
tyrologium Usuards in der Hagenauer Handschrift von 1412 spricht
dennoch zunichst von St. Gallen, wohin der Leib transferiert worden
und wo der Heilige Abt war, und erzihlt uns erst nachher den Tod
auf dem Eiland im Rheine 3. Wie dem nun auch immer sei, aus dem
sanktgallischen Eintrag von ca. 800 folgt, daB Chur sicher damals die
Reliquien des hl. Lucius hatte.

Codex Sang. 914 von 800 oder dem Anfang des 9. Jh. berichtet
neben dem Orte auch die Feierlichkeit der sanktgallischen Luciusver-
ehrung : « Retia Coria civitate depositio sancti Lucii confessoris. Matu-
tina et Missa. » Man beging also damals im Kloster an der Steinach
den Churer Heiligen am 3. Dezember mit einer liturgischen Vollfeier,
zu der Messe und Chorgebet gehorten 4. Das ist wohl das dlteste Zeugnis
kalendarischer Art fiir den engeren liturgischen Kult des Heiligen.

Fiir die Mitte des 9. Jh. steht uns der Beleg eines Oxforder
Codex zur Verfiigung, der ein Kalendar aufweist, das wohl sicher von
St. Alban in Mainz stammt, aber nach einer St. Galler Vorlage gear-
beitet ist und daher zum 3. Dezember unseren Lucius confessor erwihnt .
Die Beziehungen zwischen Mainz und St. Gallen sind uns in dieser

1 Mu~pING, Texte 37, 55, 64. Untersuchungen 52, 66, 114. Dazu Lexikon
f. Theologie und Kirche 7 (1935) 40; 9 (1937) 718. Verdachtig ist auch der Ein-
trag zum 7. September : « Senoti Regine m. », da Regina bei Alise (St. Reine) starb.

? MigNE, Patrologia latina 123 col. 147.

% 1. c. 124 col. 701.

4 MunpIing, Texte, S. 5-6, 18-19, 33, 87-88.

5 MunDING, Untersuchungen, S. 193.

8 113



Zeit genau iiberliefert. Die beiden Mainzer Bischiofe Heistolf im ersten
Viertel und Otger im zweiten Viertel des 9. Jh. waren beide Monche
von WeiBlenburg. In ihrer doppelten Funktion als Bischofe und Ménche
stehen sie auch im St. Galler Liber Confraternitatis!. Dazu interes-
sierte sich ja das Bistum Mainz auch fiir den Churer Sprengel. Wohl
gehorte das ratoromanische Bistum frither zum Mailinder Metropolitan-
verbande, 16ste sich aber langsam ab und erscheint endgiiltig und sicher
843 in der Mainzer erzbischoflichen Kirchenprovinz 2.

Diesem Zeugnis schlieft sich an Cod. Sang. 250, der nach einem
irisch-angelsidchsischen Vorbilde in und fiir St. Gallen geschrieben wurde
und zwar nach 889. Zum dritten Dezember berichtet das Kalendar :
In Curia depositio Lucii Confessoris 3. '

Von den liturgischen Quellen gehen wir tiber zu den hagiographi-
schen Texten. Da ist einmal zuerst die Vita S. Lucit zu nennen, iiber
deren Herkunft Nédheres bei der geplanten Edition zu sagen sein wird.
Es geniigt uns vorlaufig, festzuhalten, daB sie sicher schon im 9. Jh.
in St. Gallen lag, wo sie in einem Bibliotheksverzeichnis figuriert 4.

Daran schlieBen wir das Martyrologium Notkers des Dichters (1 912)
an, das als erstes Heiligenverzeichnis unseren Churer Lucius erwihnt.
Weder das sog. Martyrologium Hieronymianum (6./7. Jh.) mit seinen
reichhaltigen Materialien noch auch das fleiBige Werk des hl. Beda (731)
kennen ihn. Die Martyrologien des 9. Jh. (Florus, Wandelbert, Ado,
Usuard, Rhabanus Maurus) schweigen ebenso iiber unseren Aszeten.
Erst das um 896 vom sanktgallischen Ménche Notker verfaBte Opus
erwihnt den hl. Lucius und zwar nur im Zusammenhang mit dem
Papste Eleutherus zum 25. Mai : Item Rome Eleutheri Pape, qui sedit
in episcopatu annos XV et accepit epistolas a Lucio Brittannorum rege,
ut per ejus mandatum fieret christianus. Quod et factum refertur per
Timotheum uirum sanctum, ita ut idem Lucius, spretis omnibus mun-
dialibus rebus nudus et expeditus peregrinatione suscepta, partem
Baioariorum et totam Rhetiam inter alpes sitam miraculis et predi-
cationibus ad fidem Christi convertisse credatur. Cuius sepulchrum,
id est, qui in Rhetia requiescit, siue rex quondam ille siue quicunque
servus Dei fuerit, creberrimis uirtutibus illustratur 5,

! MGH Libri Confraternitatum ed. Piper 1884, S. 35, 71 col. 75 u. 210.

? Biindner Urkundenbuch I, nr. 62, 64, 68.

8 MunDING, Texte 8-9, 22-23, 87.

* So LEaMANN P., Mittelalterliche Bibliothekskataloge 1 (1918), nr. 16 und

BrUCKNER A., Scriptoria medii aevi Helvetica 1 (1935) 91.
8 Text nach Cod. Sang. 456, S.162-163 aus dem 10. Jh. In Baioariorum

114



Notker hat die Nachricht iiber den Papst Eleutherus und seinen
Briefwechsel unmittelbar aus dem Martyrologium Bedae, das 731 datiert,
genommen, wo es zum 25. Mai heit : Item Romae natale Eleutherii
papae, qui sedit in episcopatu annos quindecim. Hic accepit epistolas
a Lucio, Britannico rege, ut per ejus mandatum christianus fieret,
sepultus est juxta corpus beati Petri apostolil. Auch das Martyro-
logium Ados von ca. 858 hat fast den gleichen Text 2. Die Texte gehen
schlieflich auf den Liber Pontificalis zuriick 3. Der 25. Mai gilt also
keineswegs dem hl. Lucius, sondern dem Papst Eleutherus. Deshalb
heit es ja auch bei Notker nicht etwa: In Rhaetia Curia civitate,
sondern : Item Romae Eleutherii Papae. Die frithen Pipste sind zahl-
reich im Martyrologium vertreten. Sie galten schlechthin als verehrungs-
wiirdig. Bedas Chronicon nennt ja auch Eleutherus einen vir sanctus 4.
Aber frither wurde eben der Titel sanctus nicht im eigentlichen Sinne
einer kirchlichen Kanonisation gegeben, sondern bedeutete bei Pipsten
einfachhin : « Seine Heiligkeit » 5. Deshalb die vielen Nachfolger Petri
in den Kalendarien.

Neben dem Martyrologium Bedae kannte aber Notker unsere Vita
S. Lucii. Die Nennung des hl. Timotheus und dann die Wanderung
des hl. Lucius durch Bayern und Ritien beweist das deutlich. Zugleich
gibt der St. Galler Gelehrte sichtlich seinen nicht kleinen Zweifel dem
Leser bekannt, zuerst durch das einleitende Quod et factum refertur,
das sich besonders auf die Mitwirkung des hl. Timotheus bezieht, und
dann zuletzt durch das convertisse credatur, das die Bekehrung der
Ritier durch den hl. Lucius betrifft. Die Konigswiirde des Heiligen
wird dann noch endlich durch den disjunctiven Bedingungssatz am
Schlusse des Textes in Frage gestellt. In Notkers Inhaltsangabe der
Vita ist der Ausdruck partem Batoariorum auffillig. Ohne Zweifel ist
damit das Land der Bayern gemeint, das also Lucius auch teilweise
christianisiert haben soll. Schon Jonas von Bobbio im 7. Jh. nennt

ist das a iiber dem o geschrieben. Statt sitam stand zuerst wohl sitas. Editionen
in Liitolf A., Die Glaubensboten der Schweiz 1871, S. 122 und Patr. lat. 131 col.
1089. Uber dieses Martyrologium siehe Dictionnaire d’Archéologie et de Liturgie
6 (1932) 2611.

! Patr. lat. 94 col. 926.

? 1. c. 123 col. 270 zum 25, Mai: Romae Eleutheri Papae. Hic accepit epi-
stolas a Lucio Britannico rege, ut per ejus mandatum Christianus fieret. Sepultus
est juxta corpus beati Petri apostoli.

3 Liber Pontificalis ed. Duchesne 1 (1886) 136.

4 Text bei LiToLF A., Die Glaubensboten der Schweiz 1871, S. 121.

® DeLEHAYE H., Les Légendes hagiographiques 1927, S. 78.

115



die Baiarii, die er aber dann mit den Bojern identifiziert. Der Geograph
von Ravenna spricht um 700 von dem Pars Baias, dem Lande zwi-
schen Gran und Donau. In einem Gesetz des langobardischen Ko6nigs
Ratchis von 746 begegnet uns Baioarial. Die Vita S. Lucii spricht
nichts von diesem Lande, erzihlt uns aber vom Aufenthalt des Heiligen
in Augsburg, das sie Agusta Vindalica nennt und nicht in Ritien
beheimatet, das fiir den Hagiograph erst siidlich davon beginnt und in
das Lucius erst spater kommt (in provincia Retiarum, in Curiensi pagello).
Sonst weill Notker ja genau, dal Augsburg im alten Ritien lag, berichtet
er doch zum 7. August: Apud provinciam Rhetiam civitate Augusta
nativitas s. Afrae? So hatte es ja auch schon Bedas Martyrologium
mitgeteilt 3. Aber schlieBlich tendierte das schwibische Augsburg doch
infolge seiner ostlichen Lage zum bayrischen Raume, weshalb wohl
auch diese politische Zuteilung Notkers erfolgte 4.

Wichtig ist schlieBlich, daf unser St. Galler Martyrologium aus-
driicklich vom sepulchrum des ritischen Heiligen spricht : cuius (= qui
in Rhetia requiescit) creberrimis virtutibus illustratur. Sepulchrum
bedeutet erst im 15./16. Jh. allgemein einen Schrein wie z. B. die Begriffe
arca, scrinium, cista usw. ®>. Die St. Galler Chronisten des 9. Jh. spre-
chen auch von einem sepulchrum S. Galli, worunter das Grab des
Heiligen in der Ringkrypta von ca. 760 verstanden wurde ¢. Hier handelt
es sich um den Leib des hl. Lucius in der Ringkrypta von Chur, die
bereits etwa ein Jahrhundert vorher erbaut worden war.

Vom 9. Jh. steigen wir ins 10. Jh. und finden auch hier wieder
den Kult des hl. Lucius im Steinachkloster sehr gut belegt. Da ist
einmal eine neue Abschrift der Vita S. Lucii zu melden, die sich im
Cod. Sang. 566 S. 81-95 befindet und aus dem 10. Jh. datiert?. Im
nimlichen Codex findet sich ein Passionarverzeichnis, worin die in
St. Gallen im 9./10. Jh. vorhandenen Heiligenleben notiert sind. Darin

! Dariiber Léwe H., Die Herkunft der Bajuwaren, S. 8, 10, 31. Sonder-
druck aus der Zeitschrift fiir bayrische Landesgeschichte 15 (1949).

2 Patr. lat. 131 col. 1135.

3 1. c. 94 col. 1001 : Apud provinciam Rhetiae, civitatem: Augustam, natale
s. Afrae martyris.

4 Naheres Bauerrels R., Kirchengeschichte Bayerns 1 (1949) 4-5, 57-58,
61-62, 82-83, 183,

® BrauN J., Die Reliquiare 1940, S. 31-43.

® Naheres CrLaussen H., Heiligengriber im Frankenreiche. Marburg 1950,
S. 92.

7 Beriicksichtigt bei KruscH B. in MGH SS rer. meroving. 3 (1896) 2 {.

116



findet sich ebenfalls zum 3. Dezember der Eintrag: Lucii confessoris.
Dazu fiigte noch eine Hand des 10./11. Jh. in hac sceda = in diesem
Hefte hinzu. 1 Im Cod. Turicensis Cantonalis 176 von ca. 926-950, der
in St. Gallen geschrieben wurde, steht ein Kalendar, dem ein Nach-
trag beigegeben wurde. In Curia depositio Luc(ii) confessoris. Fiir
diese Erginzung zum 3. Dez. kann vielleicht das 10./11. Jh. in Frage
kommen 2. Cod. Sang. 913 schliet sich eng an Cod. Sang. 914 an,
der ja bereits auch den hl. Lucius vermerkte. Cod. 913 datierte
c. 955/956 und enthilt ein liturgisches Kalendar, das fiir den tdglichen
Chorgebrauch diente. Es erwdhnt zum 3. Dezember : In Curia depo-
sitio Lucii confessoris 3.

Damit sind wir nun ins 11. Jh. vorgeriickt. Auch in diesem Sae-
culum blieb natiirlich der hl. Lucius in St. Gallen in hohen Ehren.
Den Lucius confessor zum 3. Dezember notieren die liturgischen Kalen-
dare von Sang. 378 aus den Jahren 1034-1039, von Sang. 340 zu ca.
1035-1042 und Sang. 394 zu ca. 1077-1100 4. Hinzu kommt noch ein
« liturgischer Zeuge ersten Ranges», das Graduale des Cod. Sang. 374
aus dem 11. Jh. 5 Ferner der heutige Cod. Bernensis B 60 aus der
2. Hilfte des 11. Jh., der sanktgallisch beeinfluBlt ist S.

Es entspricht der Bedeutung der Gallusabtei, daB sie auch in dieser
Zeit seine verehrten Heiligen andern geistlichen Zentren mitteilte. Das
berithmte Kloster hatte zundchst Beziehungen mit dem nahen Ziirich.
Zur Ziircher Kirchweihe um 874 verfafite der St. Galler Monch Rapert,
selbst ein Ziircher, ein Gedicht. Die bei der Dedicatio mitfeiernden
Ménche sind jedenfalls Benediktiner der Steinachabtei gewesen’. In
dem Katalog der verbriiderten Kloster aus der 2. Hilfte des 10. Jh.
finden sich auch die Sorores in Turego manentes® Es ist deshalb
nicht zu verwundern, daB3 ein St. Galler Codex von ca. 926-950 mit

1 MunpING E., Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben und ihrer Hand-
schriften in Cod. Sang. 566. Beuron 1918, S. 13, 18, 28, 33, 39, 41, 127.

2 MuNDING, Texte 9, 23, 87, 106. Dazu MourBERG P. C., Mittelalterliche
Handschriften der Zentralbibliothek Ziirich 1951, nr. 346, S. 148.

3 MunbDING, Texte 9, 24, 87-88.

¢ MunpInNGg, Texte 13, 27, 88 ; ders., Untersuchungen 20.

5 MunpinGg, Texte 12, 28, 88 ; ders., Untersuchungen 20.

8 MunDING, Texte 15, 28, 88 ; ders., Untersuchungen 20.

7 Die Diskussion iiber diese Kirchweihe ist noch im FluB. Siehe EcrLorF E.,
Der Standort des Monasteriums Ludwig d. Deutschen in Ziirich 1950, S. 53 f.
Dazu HErzog F. A., Anfange und Schicksale des Benediktinerklosters von St. Leo-
degar zu Luzern 1953, S. 9-19.

8 Libri Confraternitatum, 1. c. 144.

117



einer etwa dem 10./11. Jh. geschriebenen Erwihnung des hl. Lucius
nach Ziirich kam, um dort praktischen Zwecken zu dienen ..
Durch die Reformbemiihungen in der 2. Hilfte des 10. Jh. kam
St. Gallen auch in Beriihrung mit den monastischen Bestrebungen von
Trier und Lorsch und vor allem mit dem Kloster St. Pantaleon in
Koln, das Erzbischof Bruno von Kéln mit Ménchen von Trier besie-
delte (ca. 964). Dort weilte zeitweise Sandrat, der einige Jahre nachher
St. Gallen visitierte 2. Auch waren natiirlich die Erzbischofe von Kdéln
damals recht einfluBreiche Manner, so der genannte Bruno (953-965)
Bruder Ottos I., der Verwalter des Herzogtums Lothringen und For-
derer der Reform. Spiter folgte Erzbischof Everger (985-999), der uns
auch in einem 988 zu Konstanz abgefalliten Diplom Ottos III. fiir die
bischéfliche Kirche von Chur begegnet 3. Auf ihn kam Heribert (999
bis 1021), Berater und Begleiter Ottos 1II., seit 994 Kanzler fiir Italien
und 998-1002 Kanzler fiir Deutschland. Also Beziehungen zu St. Gallen
fehlen nicht. Begreiflich, dal daher das Kalendar der Dombibliothek
von Koln (Cod. m. 45) aus dem Ende des 10. Jh. sich erweist als « ur-
spriinglich siiddeutsch, stark sanktgallisch beeinflut, spater fiir Kéln
adaptiert ». Auch dieses notiert zum 3. Dezember den Lucius confessor 4.

4. Das Zusammenwirken von Chur und St. Gallen

Die Interessenkreise des bischéflichen Chur und des klgsterlichen
St. Gallen spielen oft in gleicher Weise bei der Verbreitung des Lucius-
kultes mit. Bei den vielfachen Uberschneidungen der EinfluBzonen ist
eine genaue Scheidung nicht méglich. So gleich bei Strafburg. Dort
besall das Bistum Chur seit der karolingischen Zeit einige Besitzungen,
die noch Otto I. 952/953 bestdtigte. Darunter befand sich auch eine
Kirche in Schlettstadt®. Aber auch St. Gallen hatte zu StraBburg
Beziehungen, denn schon im 9. Jh. waren die Bischéfe Rachio und

! MoHLBERG, Mittelalterliche Handschriften, 1. c. S. 148 zieht Verwendung
im GroBmiinster in Betracht. Dazu Mun~bpINGg, Texte 9, 23, 87, 106.

3 Eccehardi Casus S. Galli cap. 98, 139, 146 in St. Galler Mitt. 15/16 (1877)
354, 439, 448. Dazu aber wichtig HALLINGER K., Gorze-Kluny 1 (1950) 99-102,
191-199.

3 Biindner Urkundenbuch I, nr. 148.

¢ MuNDING, Untersuchungen 139.

8 Biindner Urkundenbuch I, nr. 111 u. 112. Zum Ganzen CLAVADETSCHER,
O. P., Die Besitzungen des Bistums Chur im ElsaB. Schweizer Beitrige zur all-
gemeinen Geschichte 8 (1950) 191-203.

118



Adalloh in dessen Liber vitae eingetragen!. Im Katalog der verbrii-
derten geistlichen Institute aus der 2. Hélfte des 10. Jh. sind die Patres
in Argentina civitate, also die Kanoniker der Stadt, wie auch die
Sorores in Argentina, die Nonnen von St. Stephan in StraBlburg, nicht
vergessen 2. Unmittelbare Beziehungen von Straburg zu Chur fehlen
ebenfalls nicht. Bischof Hartbert 951-972 empfing die bischéflichen
Weihen von Bischof Erkanbold von Strallburg und dem hl. Ulrich von
Augsburg 3. Das Evangeliar dieses Stralburger Bischofs Erkanbold aus
der Zeit des 10. Jh. enthdlt die Propria von St. Gallen und erweist
sich damit vom Kloster an der Steinach abhingig. Deshalb fehlt am
3. Dezember Lucius confessor nicht 4.

Das Kloster Kempten, gegriindet von der Steinachzelle des 8. Jh.,
verbriiderte sich mit St. Gallen um 830 und wiederum 865. Monche
aus Kempten waren auch bei der Translation des hl. Otmar dabei,
als dessen Uberbleibsel 867 von der Galluskirche in die Otmarskirche
iibertragen wurden. In dem Conspectus Coenobiorum aus der 2. Hilfte
des 10. Jh. erscheinen die Fratres in Campidona wiederum in der
Stellung der Confraternitas. Da St. Gallen selbst auch mit den Churer
Kanonikern, den Patres in Curia, verbriidert war, geht eine Verbin-
dungslinie von Chur iiber St. Gallen nach Kempten 5. Das Kalendar
von Kempten, das aus der Wende des 10. zum 11. Jh. datiert, erwahnt
zum 3. Dezember den Lucius confessor ®.

Mit der alten Bischofsstadt Regensburg war sowohl Chur wie St. Gal-
len verbunden. Das Bistum Chur erhielt 888 in Regensburg das Kloster
Miinster-Taufers durch Koénig Arnulf. Am gleichen Orte befand sich
der Churer Bischof Hartbert 960 beim Koénig Otto I. Das gleiche
Regensburg hatte auch Bedeutung fiir das Steinachkloster. Dort erhielt
die Abtei des hl. Gallus 905 das Kloster Pfifers 7. Die schon oft zitierte
Liste der verbriiderten Kloster aus der zweiten Hilfte des 10. Jh.

1 Liber confraternitatum ed. Piper, l.c. S. 20, 35.

2 1. c. S. 144, dazu S. 43.

¥ MGH SS XIII, S. 323 ; MAYER ]J. G., Geschichte des Bistums Chur 1 (1907)
132.

¢ MunDING, Untersuchungen 139.

8 MGH. Libri Confraternitatum ed. Piper 1884, S. 38, 142, 144. Biindner
Urkundenbuch I, nr. 72. Vita S. Otmari cap. 33 in St. Galler Mitteilungen 12 (1870)
135-137.

¢ MunDING, Untersuchungen 139. Uber den Cod. Rh. 83 s. MoHLBERG P. C.,
Katalog der mittelalterlichen Handschriften der Zentralbibliothek Ziirich 1951,
S. 196, nr. 451.

7 Biindner Urkundenbuch I, nr. 79, 87, 118.

119



nennt auch die Patres in monasterio sancti Hemmerammi, Neben
Chur und St. Gallen kommt aber auch Einsiedeln in Frage, wie wir
noch sehen werden. Auf alle Félle gibt das Regensburger Kalendar
aus dem Ende des 10. Jh. am 3. Dezember den Lucius confessor an 2.

Im Kalendar von Freising, das aus den Jahren 984-993 datiert,
ist Lucius confessor eingetragen 3. Die Freisinger Litanei aus der 2. Hilfte
des 10. Jh. (957-994) nennt sowohl Lucius wie Emerita 4. Das hat wohl
in den Beziehungen Freisings mit dem Bistum Chur seine Veranlassung.
931 sind uns Freisinger Besitzungen im Vintschgau, der kirchlich zu
Chur gehorte, verbiirgt 5. Hinzu kommen noch die Fiden, die iiber
St. Gallen gehen. Bischof Waldo von Freising (884-906) war in St. Gallen
durch Notker den Stammler herangebildet worden, dhnlich wie sein
Bruder Salomon, der spitere Abt und Bischof von Konstanz. Daher
gedenken auch Waldos die St. Galler Annalen® Ob sein Nachfolger
Uto (906-907) im Liber Confraternitatis des Steinachklosters Aufnahme
fand, ist nicht sicher 7. Bischof Tracholf von Freising (908-926) befand
sich 909 in St. Gallen, als Bischof Salomon von Konstanz Pfifers an das
Steinachkloster iibertrug 8.

In der Freisinger Diozese lag das Kloster Tegernsee. Dessen Kalen-
dar notierte sich im 11. Jh. auf den 3. Dezember unsern Lucius con-
fessor ®. Vermutlich vom Domstift Freising her kam der hl. Lucius
in die dortige Litanei, die wir auf die Mitte des 11. Jh. datieren konnen
(Galle, Magne, Luci) 1°. Monchische Einfliisse mogen im benediktini-
schen Tegernsee mitgewirkt haben. Im letzten Viertel des 10. Jh. wirkte
die sog. Regensburger Reform auf das Kloster. Zu Beginn des 11. Jh.
machte sich auch kurz die Einsiedler Reformgruppe bemerkbar 1.

Das Kalendar von Awugsburg erwihnt unsern Lucius confessor
sowohl in seiner Fassung von ca. 1010 als auch in seiner spiteren Form
um 1050 12, Die Beziehungen des Bistums Chur mit Augsburg waren

1 Libri Confraternitatum, 1. c. 144.

? MunDING, Untersuchung 139.

3 MunDING, Untersuchungen 139.

¢ Analecta Bollandiana 54 (1936) 26-27.

5 Biindner Urkundenbuch I, nr. 101.

¢ St. Galler Mitteilungen 12 (1884) 255, 259. Dazu Biindner Urkundenbuch I,
or. 87. Bischof Waldo von Freising tritt 905 fur Konstanz ein.

? Libri Confraternitatum, l.c. S. 35.

8 Biindner Urkundenbuch I, nr. 89.

? MunDING, Untersuchungen 139.

10 Analecta Bollandiana 54 (1936) 34.

11 Harringer K., Gorze-Kluny 1 (1950) 116-118, 133-136.

12 MunDING, Untersuchungen 139.

120



gleichsam grundgelegt durch den Bericht der Vita S. Lucii, da der
Heilige in Augsburg gewirkt habe. Bischof Hartbert von Chur (951-972)
wurde auch vom hl. Ulrich von Augsburg und Erkenbold von Straf3-
burg geweiht . Der gleiche Churer Oberhirte nahm am Reichstag und
an der Synode zu Augsburg 952 teil, wo er auch wiederum den hl. Ulrich
traf 2. Zugleich war Bischof Hartker Abt des Benediktinerklosters
Ellwangen, das zum Bistum Augsburg gehérte 3. Nicht zu tibersehen
sind auch Verbindungen mit St. Gallen. Schon Adalbero, Bischof von
Augsburg (887-909) war sehr fiir St. Gallen tdtig und besuchte die
Steinachabtei, was besonders im Gedichtnis blieb 4. Auch sein Nach-
folger Bischof Hiltine befand sich 909 in St. Gallen ®. Der Neffe Bischof
Waldos, der hl. Ulrich (+ 973), war sogar in der Zelle des hl. Otmar
erzogen worden. Er besuchte St. Gallen mehrmals, weshalb auch sein
Ableben in die St. Galler Annales maiores eingetragen wurde®. In
dieser Zeit schlossen die Moénche des Galluskloster mit den Kanoni-
kern von Augsburg (Patribus in Augusta) eine Confraternitit ?. Dann
scheint St. Gallen besonders seit 1012 auf die Umwandlung des Chor-
herrenstiftes in das Benediktinerkloster mitgewirkt zu haben .

Um unsere Umschau in deutschen Stiften und Kldstern zu beenden,
erwihnen wir nur noch das Kalendar von Verden, dessen Text im
11./12. Jh. den Lucius confessor nicht vergiit ®. Als der Churer Bischof
Waldo 926 in Worms von Koénig Heinrich I. verschiedene bedeutende
Schenkungen erhielt, figurierte dort als IFiirsprecher Bischof Adalward
von Verden 1°. Er war damals ein beriihmter Mann, da er den fremden
Abodriten das Christentum predigte 1*. Wahrscheinlich aber sind nicht
die geringen Beziehungen zwischen Chur und Verden AnlaB fiir die
Nennung des hl. Lucius, sondern eher Verbindungslinien iiber Mainz,
zu dessen Verband das Domstift Verden gehérte. St. Alban in Mainz
weist aber schon in der Mitte des 9. Jh. in seinem nach St. Galler
Muster gearbeiteten Kalendar den hl. Lucius auf, wie schon frither

1 Maver ]. G., Geschichte des Bistums Chur 1 (1907) 132.

? Biindner Urkundenbuch I, nr. 110.

3 Biindner Urkundenbuch I, nr. 104 u. 122 zu 948 u. 961.

4 LibriConfraternitatum, l.c. S. 137-138. Biindner Urkundenbuch I, nr. 87-88.
5 Biindner Urkundenbuch I, nr. 89.

¢ St. Galler Mitteilungen 15/16 (1877) 210 ff. und 19 (1884) 294.
? Libri Confraternitatum, 1. c. 144.

8 HarrLiNngeER K., Gorze-Cluny 1 (1950) 278-279.

? MunNDING, Untersuchungen 139.

10 Biindner Urkundenbuch I, nr. 99, S. 81.

11 Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands 3 (1920) 83-84.

121



belegt wurde. Zudem interessierte sich der Mainzer Metropolitanver-
band um das Bistum Chur, das ja seit 843 endgiiltig und sicher ihm
unterstand.

Von den entfernten geistlichen Stiften wenden wir uns wieder den
heimischen Kléstern zu. Da muB vor allem Einsiedeln als ein For-
derer der Lucius-Verehrung gelten. Das Kloster war erst durch Benno
und Eberhard 934 gegriindet worden. Gewisse Beziehungen zwischen
Einsiedeln und St. Gallen ergaben sich schon daraus, daf3 der hl. Adel-
rich mit der hl. Wiborada (} 926) verkehrte und daBl Einsiedeln 958
die Insel Werd erhielt, wo das erste Grab des hl. Otmar (} 759) lag.
In der 2. Hilfte des 10. Jh. schlofl das Galluskloster eine Verbriiderung
mit Einsiedeln ab (Fratribus in cella sancti Meginradi). Um 1032
erhielt der Einsiedler Ménch Reginbold fiir die Griindung von Muri
aus der St. Galler Bibliothek den Liber sapientiae!. Gerade solche
geistige und bibliothekarische Beziehungen mégen zwischen der Abtei
des hl. Gallus und des hl. Benno mehr bestanden haben, als wir heute
feststellen kénnen. Aber es fehlen auch nicht Verbindungen mit Chur.
Bischof Hartpert (951-972) vermittelte verschiedene Schenkungen an
das Kloster 2. Bischof Hartmann (1030-1036, + 1039) war friither selbst
Moénch im « finstern Walde » gewesen 3. Zahlreich sind die Besitzungen,
die Einsiedeln auf dem churischen Bistumsterritorium hatte. So hinter-
lieB der rdtische Edelmann Adam, der spitere hl. Gerold (t ca. 978),
dem Stifte einige Besitzungen in Schnifis, Schlins, Niiziders usw. Dazu
kamen Rechte in Grabs (949), Wangs (980) usw., die noch Jahrhun-
derte dem Kloster verblieben 4.

Und nun zu den kalendarischen Zeugnissen, die mit Cod. Eins. 319
aus der Zeit der 2. Hilfte des 10. Jh. beginnen. Dessen Kalendar
weist die typischen Feste Einsiedelns und nekrologische Eintrage der
Abtei auf und vergiBt am 3. Dezember nicht des Lucii confessoris zu
gedenken ®. Nicht so sicher einsiedlischer Herkunft ist das Kalendar
im Cod. Eins. 321, das aber auch zum 3. Dezember Lucius confessor

! RingHOLz O., Geschichte von Einsiedeln 1 (1904) 34, 40, 57, 59, 66.

? Biindner Urkundenbuch I, nr. 127, 131; Maver J. G., Geschichte des
Bistums Chur 1 (1907) 132, 136.

3 Biindner Urkundenbuch I, S. 138 Anm.

! Biindner Urkundenbuch I, nr. 105, 106, 137, 144, 145, 194 usw.

® Durch die Freundlichkeit von P. Dr. Leo Helbling, Stiftsbibliothekar in
Einsiedeln, erhielt ich Photokopien aller handschriftlichen Eintrige, welche hier
interessieren. Zu den Datierungen siche MEIER G., Catalogus Codicum Manu-
scriptorum Einsidlensium 1899 und BRUCKNER A., Scriptoria medii aevi Bd. V
(1943) sowie MUNDING, Untersuchungen S. x1v.

122



meldet . Ebenso noch wenig gedeutet ist das Kalendar des Cod.
Eins. 356 aus dem 10. Jh., das aber auch den Lucius confessor auf-
weist 2. Chronologisch folgt Cod. Eins. 257 aus dem 10. Jh., worin aber
die Vita S. Lucii, iibrigens nur die Hélfte der gesamten, erst im 11. Jh.
geschrieben wurde . Man interessierte sich wohl in Meinradskloster
auch deshalb um den «englischen Koénig» Lucius, da ja der beriihmte
Abt Gregor (964-996) aus angelsichsischen Landen stammte. Ende des
11. Jh. oder allenfalls Anfang des 12. Jh. datiert das einsiedlische Direc-
torium Cantus des Cod. Eins. 114, dessen Dezember gleich mit dem
Lucius confessor beginnt. Ins frithe 12. Jh. zu verlegen ist das Missale
Einsidlense des Cod. Eins. 113 mit dem Eintrag : Lucii confessoris.

Wieweit Einsiedeln seinen Luciuskult in andere Kloster und
Sprengel verbreitete, bleibt noch eine offene Frage. Wie schon friither
erwiahnt, notierte auch das Regensburger Kalendar aus dem Ende des
10. Jh. den hl. Lucius. Neben St. Galler EinfluB darf man nicht
vergessen, dal ein Moénch von Einsiedeln, der hl. Wolfgang, 972-99%
Bischof von Regensburg war. Ferner ist der hl. Ulrich von Augsburg
(924-973) zu erwihnen, der hdufig nach Einsiedeln pilgerte und dem
Stifte auch Reliquien des hl. Mauritius verschafite 4.

Von Einsiedeln wenden wir uns Engelberg zu. Im Kalendar des
Engelberger Codex 113 aus dem 13. Jh. steht unser Heiliger irrtiimlich
zum 2. Dezember : « Lucii confessoris, regis britannie». In Cod. 62
aus der Zeit von ca. 1330-1340 findet er sich wieder am traditionellen
Tage, dem 3. Dezember, eingetragen : Lucii confessoris. Zu erwihnen
bleibt noch Cod. 114 aus dem 14. Jh., Eigentum des Frauenklosters
St. Andreas in Sarnen, das bis 1615 in Engelberg stand. Das Kalendar
bietet ebenfalls Lucii confessoris.

8. Zusammenfassung

Mit den Engelberger Zeugnissen haben wir bereits das 12. Jh. iiber-
schritten. Sie zeigen, wie sehr sich nun die Verehrung allgemein ver-
breitet hatte, ohne daBl wir auf besondere Beziehungen mit dem bischof-

1 MunDING, Untersuchungen 139.

? MunDpING, Untersuchungen 139.

8 Ediert von C. von Moor im Codex diplomaticus 3 (1861) 3-7.

4 RiNGgHOLZ, 1. c. 36, 42, 656, 662 iiber St. Ulrich, S. 48 £f., 53 iiber St. Wol{-
gang. Dazu K. HALLINGER, Gorze-Kluny 1 (1950) S. 271, 276 iiber St. Ulrich,
S.129f., 136f., 163 f. u. 618 f. iiber St. Wolfgang.

123



lichen Chur oder dem benediktinischen St. Gallen zuriickgreifen miissen.
Der groBe Antrieb dazu war die Ubertragung der Reliquien in die
karolingische Ringkrypta in Chur. Neben Chur wurde dann gleich
anfangs die Abtei St. Gallen die groBe Forderin des Lucius-Kultus. Uber
diesen sind wir indes meist nur durch kalendarische Belege orientiert,
die nicht ohne weiteres auch fiir die eigentliche liturgische Verehrung
im engeren Sinne verwendet werden kénnen. Mit Messe oder Officium
oder beidem feierten sicher St. Gallen, Einsiedeln und Disentis den
Churer Heiligen.

Stets begegnet uns der Heilige nur als Lucius confessor. Erst in
spiterer Zeit begann man, gestiitzt auf die Vita, den hl. Lucius genauer
zu charakterisieren. Das geschah vor allem in Chur selbst. Das Necro-
logium Curiense und zwar bereits Cod. C aus der Mitte des 12. Jh.
schrieb zum 3. Dezember : Lucii regis et confessoris *. Aber im gleichen
Codex wird sowohl bei der Translatio (29. Juni) wie der Inventio (30. Marz)
der hl. Lucius nur als confessor angesprochen. Der gleiche Fall begegnet
uns im Cod. C aus dem Ende des 12. Jh. Cod. E aus dem Ende des
13. Jh. hingegen fiigte dann auch bei der Inventio den Ké&nigstitel hin-
zu 2. Einen Beleg fiir das 13. Jh. haben wir auch aus dem Engelberger
Kalendarium bereits zitiert : Lucii confessoris, regis Britannie. In das
gleiche Saeculum gehort auch das Legendarium des Dominikaners Bar-
thélemy von Trient 8. Ahnlich schrieb das Martyrologium und Legen-
darium von Hermann Greven, der im 15. Jh. Kartduser in Kéln war :
De sancto Lucio rege Britanie et confessore 4. Die Hagenauer Zusitze
zum Martyrologium des Usuard vom Jahre 1412 schenken unserem
Heiligen noch den Titel eines Apostels : Item in Curia Curiensi natalis
sancti Lucil confessoris eiusdem Apostoli, qui propter Christum sua
regna reliquit °. Zur Diskussion steht weiter das Reichenauer Marty-
rologium des 9./10. Jh., das Ende des 18. Jh. nach Rheinau kam und
von dort als Cod. Rh. hist. 28 1n die Zentralbibliothek Ziirich wan-

! Necrologium Curiense ed. Juvalt 1867, S. 119.

2 1. c. 31, 64. Die Verifizierung der Eintrige besorgte freundlichst der bischof-
Iiche Archivar t J. A. Battaglia in Chur.

3 LoToLF A., Die Glaubensboten der Schweiz 1871, S. 122. Dazu Analecta
Bollandiana 29 (1909) 16.

¢ Analecta Bollandiana 54 (1936) 336. Ahnliche Erwihnungen des Lucius
rex in Analecta Bollandiana 27 (1908) 294 u. 29 (1909) 48. Legendare von Pierre
Calo 14. Jh. und Legendarium Bodecense 15. Jh.

& Acta Sanctorum Junii VII. Pars I (1717) 719. Zur Datierung Junii VI,
S.1LX und bes. REINLE A., Die hl. Verena von Zurzach 1948, S. 17.

124



derte . Auf Grund einer bloBen Photokopie kann man schon eindeutig
feststellen, da3 zum 3. Dezember (f. 153 verso) eine spitere Hand hinzu-
fiigte : Lucii episcopi Cur(iensis). Die Lesung : Martyris ist unrichtig 2.
Der Nachtrag zeigt gotische Schriftziige des 14./15. Jh. Darauf weist
die Verlingerung des zweiten j in Lucii unter die Grundlinie, das
Fehlen der unteren Rundung beim C in Curiensis, weshalb man m(artyris)
zu lesen versucht war, die Schleife fiir den Abkiirzungsstrich, welcher
die letzte Silbe wvon Curiensis andeutet, das Fehlen des Hikchens
fiir u. 3 Also St. Lucius im 12. Jh. Konig, im 14./15. Jh. noch Bischof !

Durch die eindeutige liturgische Bezeugung unseres Lucius con-
fessor auf den 3. Dezember ist auch schon der Unterschied zum Lucius
Martyr. am 1. Dezember gegeben. Er steht schon in den frithmittel-
alterlichen Handschriften des sog. Martyrologium Hieronymianum :
« Romae natale Candidae et alibi Omboni, Filadi, Luci. » Eine Variante
weist der Codex Wissenburgensis aus dem Ende des 8. Jh. auf : « Romae
sanctae Candide, Amboni, Falati, Lucii.» Das sog. Martyrologium
Gellonense von ca. 792-795 berichtet zum 1. Dezember : « Romae Can-
didae, Lucii. » Ebenfalls meldet das Martyrologium des Codex Sangal-
lensis 450, das ca. 850 geschrieben wurde, zum gleichen 1. Dezember :
« Candidi, Luci». DaB aber die Tradition nicht so klar ist, belegt die
Reichenauer Handschrift des Martyrologiums aus dem 9. Jh., welche
zum 15. Dezember zu berichten weil : « In Africa Fausti, Lucii, Candidi,
Maximi. » Ahnlich duBert sich das Breviarium Cambracense aus dem
11. Jahrhundert : « In Affrica nat. Fausti, Luci, Candidi.» Das Mar-
tyrologium Bedae im Miinchener Codex des 11. Jh. meldet uns wie-
derum zum 1. Dezember : « Romae Candidi, Lucii et aliorum III. » ¢
Das Kalendar von Eichstitt, das Bischof Gundekar (1057-1075) schrieb,
erwihnt zum 1. Dezember : « Candidae uirg., Lucii m.»?® Wir iber-
gehen die weitere martyrologische und kalendarische Literatur. FKiir
unsern Zweck geniigen die beigebrachten Zeugnisse. Zwei Heilige
begegnen uns aus offensichtlich ganz verschiedenen Uberlieferungen

! MoHLBERG P.C., Mittelalterliche Handschriften der Zentralbibliothek
Zirich 1951, S. 259, Kultur der Abtei Reichenau 1924, S. 338-339.

? So noch DELEHAYE H., Commentarius perpetuus in Martyrologium Hiero-
nymianum 1931, S. 633.

3 STEFFENS FRrz., Lateinische Palaeographie 1909, S. xx1-xxmr. Taf. 110 b
zu 1404 zur Abkiirzung Curiensis.

1 DELeHAYE H., Commentarius Perpetuus in Martyrologium Hieronymia-
num 1931, S. 630, 649. MUNDING, Untersuchungen, S. 138-139, Texte S. 87.

5 Analecta Bollandiana 17 (1898) 401.

125



um 800, zunidchst in Chur am 3. Dezember unser riatischer Lucius con-
fessor, dann der durch das Martyrologium Hieronymianum am 1. De-
zember belegte Lucius martyr. von Rom. Das Datum des Festes, der
Ort der Tradition, die Qualifikation des Heiligen (confessor bzw. martyr),
die umgebenden Heiligennamen, all das beweist die Verschiedenheit
der beiden gleichnamigen Heiligen. Der romische Lucius selbst ist wohl
ebenso vom afrikanischen Lucius zu trennen. Am 1. Dezember haben
wir eine Candida und einen Lucius in Rom und am 15. Dezember
einen Lucius und einen Candidus in Afrika. Viel klarer ist die Ver-
schiedenheit des rémischen Lucius vom ridtischen Heiligen.

Weitere Schliisse daraus zu ziehen, dal unser ratischer hl. Lucius
nicht als Martyrer, sondern nur als Confessor, ja nicht einmal als Con-
fessor Pontifex galt, kann nur im Zusammenhang mit dem ganzen
vorkarolingischen Luciusproblem geschehen. Vor allem miissen wir
zuerst wissen, wo der Heilige sein erstes Grab hatte, bevor er in die
Churer Ringkrypta iibertragen wurde. Ferner bleibt noch zu erforschen,
was eigentlich die Luziensteig im Leben des Heiligen bedeutet. Nicht
zuletzt aber gilt es, die karolingische Vita S. Lucii inhaltlich noch
genauer zu erfassen und eine bessere Edition vorzubereiten 1.

! Verdienstvolle Vorarbeiten leisteten P. ViciL BERTHER in Zeitschrift fiir
Schweizerische Kirchengeschichte 32 (1938) 20-38, 103-124 und Dr. E. PoESCHEL
sowie P. VIGIL BERTHER in verschiedenen Beitrigen im Biindner Monatsblatt
1938-1941.

126



	Die Verehrung des hl. Lucius im 9.-12 Jh.

