
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 48 (1954)

Artikel: Die Verehrung des hl. Lucius im 9.-12 Jh.

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128043

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Verehrung des hl. Lucius im 9.-12. Jh.

Von P. ISO MÜLLER 1

1. Die Luciusverehrung in der bischöflichen Stadt Chur

Eine große Blütezeit der Luciusverehrung brach an, als dessen

Leib in die Ringkrypta bei Chur übertragen wurde. Woher er kam,
das interessiert uns hier nicht. Daf3 er aber von anderswoher gekommen

ist, dafür spricht eine sonst nicht erklärbare liturgische Feierlichkeit,

nämlich die am 29. Juni noch im 12. Jh. gemeldete « Translatio
S. Lucii conf. »2. Wann genau diese Translation stattgefunden hat,
wissen wir leider nicht. Doch fällt zweifellos der Zeitpunkt mit dem

Entstehen der Churer Krypta zusammen. Dieses Bauwerk hat schon

allerhand Datierungen erfahren, verlegte man es doch sogar ins 6. Jh.
Doch kann dieses Architekturdenkmal nicht früher datiert werden als

das allgemeine Aufkommen der Ringkrypten in unseren Gegenden angesetzt

werden kann. Hier gilt der methodische Grundsatz, daß
Unsicheres nach Sicherem beurteilt werden muß. Nach heutiger Kenntnis
war die römische Titelkirche S. Crisogono, erbaut von Papst Gregor III.
(731-741), derjenige Kryptenbau, der in der Tiberstadt eine ganze
Reihe solcher Werke einleitete. Bald nach 750 ist die Krypta von
St. Denis entstanden. Nach dem Tode des hl. Otmar (f 759) mag
auch eine solche des hl. Gallus im Steinachkloster errichtet worden
sein (ca. 759-769). St. Emmeran in Regensburg wird 772-791 datiert 3.

1 Vorliegende Studie ist dem Nestor der schweizerischen Kirchengeschichte
Monsignore Dr. theol. et phil. Eduard Wymann, Altdorf, zu seinem sechzigsten
Priesterjubiläum (19. Mai 1894) und zu seinem 85. Geburtstage (4. Juni 1870)
gewidmet.

2 Necrologium Curicnse ed. Juvalt 1867, S. 64. Dazu Müller I. im Bündner
Monatsblatt 1939, S. 373-374. Zur Krypta-Anlage vgl. Poeschel E., Die
Kunstdenkmäler des Kt. Graubünden 7 (1948) 257-270.

3 Claussen H, Heiligengräber im Frankenreich. Marburg 1950, S. 26,

92-97, 226, 228 (Maschinenschrift-Dissertation). Die Krypta von S. Apollinare
in Classe wird wohl noch von Grabar und Bettini dem 7. Jahrhundert, aber

96



Man wird also für Chur frühestens auf Mitte, eher noch auf die zweite
Hälfte des 8. Jh. gehen müssen. Weiter darf man wohl kaum
hinaufrücken, da um 800 die liturgische Verehrung des Heiligen, offenbar

infolge der Translation, sehr groß ist und da 823 der Leib des Heiligen
als entwendet beklagt wurde (sacratissimum corpus beati Lucii) 1. Wenn
wir nicht wüßten, daß der ganze Leib dort ruhte, so müßten wir es

dennoch annehmen. Alle uns bekannten Krypten des Frankenreiches

(Regensburg, Werden, Seligenstadt, St. Maurice usw.) waren nämlich
im Besitze eines ganzen Heiligenleibes 2.

Was war St. Luzi, bevor es 1149 als Kloster der Praemonstratenser
erscheint Soweit bis heute bekannt, erzählt uns erstmals Johannes
Comander 1532, daß die Praemonstratenser von St. Luzi der Ansicht

waren, ihr Kloster sei einstmals benediktinisch gewesen 3. Die gleiche
Meinung vertrat Fortunat Sprecher 1617 4. Aber schon Abt Augustin
Stöcklin von Disentis (f 1641) zweifelte daran5. 1656 glaubte der
Pfäferser P. Karl Widmer, diesem Zweifel durch eine gefälschte Urkunde
ein Ende bereiten zu können. Dieses angebliche Diplom von Papst
Gregor V. aus dem Jahre 998 bestätigte dem Kloster Pfäfers seine

Besitzungen und erwähnt ausdrücklich St. Luzi als Eigentum dieser

Abtei6. Der Sanktblasianer Gelehrte P. Ambras Eichhorn zweifelte
wie schon Stöcklin an den benediktinischen Anfängen, glaubte indes
auf Grund der Urkunde von 998, die er als echt betrachtete, daß

St. Luzi im 10. Jh. Pfäfers übertragen wurde '. Daran knüpfte auch

der Geschichtsschreiber des Bistums, Joh. Georg Mayer, seine

Darstellung. Er sah jedoch in St. Luzi den Sitz der Priestergenossenschaft

doch von so kompetenten Forschern wie Verzone dem 9. und Braun und Ricci
dem 12. Jh. zugewiesen. Nicht früher als dem 9. Jh. gehört die Krypta von
S. Apollinare Nuovo an. Braun J., Der christliche Altar 1 (1924) 573-575 und
jetzt Arte del primo Millennio. Turin 1950 (1953), S. 120, 174.

1 Meyer-Marthaler E. und Perret F., Bündner Urkundenbuch I. nr. 46,
S. 39.

2 Claussen, 1. c. S. 212.
3 Arbenz-Wartmann, Vadianische Briefsammlung 5 (1903) 85, nr. 707.

Comander an Vadian. 26. Juli 1532 : sie respondebant, monasterium illud, Premon-
stratensis ordinis nunc, quondam ordinis divi Benedicti fuisse.

4 Sprecher F., Pallas Rhaetica 1617, S. 219 : Monachi primi, qui ibi vixere,
Ordinis erant D. Benedicti.

6 Müller L, Zu den Anfängen hagiographischer Kritik. Schweizer Beiträge
zur allgemeinen Geschichte 8 (1950) 117-118.

6 Bündner Urkundenbuch I, nr. 154, S. 127. Dazu Castelmur A. v., Jahresbericht

der hist.-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden 57 (1927) 45-47.
' Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797, S. 317.

97



des Bischofs Valentian (f 548) und dementsprechend auch eine

Priesterbildungsschule, die dann im 10. Jh. vielleicht ein Benediktinerkloster
geworden seil. Kein Geringerer als Robert Durrer schrieb in dem

berühmten Aufsatz über seinen « Fund von rätischen Privaturkunden
aus karolingischer Zeit » dieser Stätte noch mehr zu : « Der Sitz der
rätischen Schreibschule ist wohl sicher in dem uraltehrwürdigen Stifte
St. Luzius zu suchen. »2 Das Ansehen Durrers machte diese Vermutung
bald zu einer sicheren Münze, die in den wissenschaftlichen Werken
unbesehen weitergegeben wurde. Man liest daher bis heute vom karo-
lingischen Kloster St. Luzi, von der Schreibschule St. Luzi, vom
Benediktinerkloster St. Luzi usw.

Es ist wirklich Zeit, sich die Belege für diese Behauptungen näher
anzusehen. Zunächst einmal sei das festgestellt : Kein einziger Codex
des Frühmittelalters oder auch nur eine Handschrift mit churrätischer
Schrift bietet irgendwelchen Hinweis auf eine Entstehung im « Kloster
St. Luzi ». Als Schreibstuben und Bibliotheksheimat solcher sog.
churrätischer Codices kommen Klöster wie St. Gallen, Pfäfers, Disentis,
dann süddeutsche Klöster und natürlich nicht zuletzt der bischöfliche
Hof in Chur in Betracht. Dabei stehen aber, wie schon A. Bruckner
festgestellt hat, eigentlich nur ganz wenige Codices für Chur selbst in
Diskussion 3. Die Probleme der churrätischen Schriftprovinz sind noch

keineswegs ganz gelöst4. Jedenfalls ist bis heute keine Handschrift
bekannt, die als deutlicher Hinweis auf ein Kloster St. Luzi aufgefaßt
werden müßte.

Was am meisten dazu einlud, in St. Luzi ein Kloster und eine

Kulturstätte zu sehen, war die Einleitung zur Vita S. Lucii, auf die

sich selbst Robert Durrer bezog. Sie lautet : Diem festum célébrantes

beatissimi Lucii, fratres reverendissimi, ad memoriam revocemus, qua-
liter locus iste de tenebrarum caligine liberatus, lumen verum perce-
perit. Aber dieser Text steht in den alten Handschriften nicht. Ein
schlechter Leser alter Codices hat ihn um 1865 aus St. Gallen an Alois
Lütolf gesandt, der ihn veröffentlichte. Er ist voller Fehler 5. Einen

1 Mayer J. G., St. Luzi bei Chur 1907, S. 5-12.
2 Festgabe Gerold Meyer v. Knonau 1913, S. 30,67. Dazu Poeschel VII. 257.
3 Bruckner A., Scriptoria medii aevi Helvetica 1 (1935) 36.
4 Entscheidendes wird das erwartete Werk von E. A. Lowe und B. Bischoff

über die sanktgallischen und churrätischen Codices bieten. Einige Bemerkungen
im Bündner. Monatsblatt 1942, S. 249-251.

6 Lütolf A., Die Glaubensboten der Schweiz 1871, S. 115. Durrer, I.e.
S. 30.

98



besseren Wortlaut hatte schon Conradin von Moor 1861, es ist
derjenige der Einsiedler Handschrift 257 aus dem 11. Jh.1. Aber erst
Br. Krusch legte seiner Ausgabe die früheren sanktgallischen Codices

aus dem 8./9. und 10. Jh. zugrunde 2. Alle diese Handschriften des

9.-11. Jh. haben nicht fratres reverendissimi, sondern fratres karissimi.
Auch von fratres reverendissimi könnte man nicht einfach auf
Klostermönche, sondern ebenso auf Domherren schUeßen3. Aber der
Ausdruck fratres karissimi deutet gar nicht auf eine religiöse Gemeinschaft

hin. Nachdem Christus alle Menschen als fratres zu achten lehrte

(Markus 3, 33-35), bebten schon die Apostelbriefe diese Anrede
weitgehend, welche dann die Kirchenväter und die frühmittelalteriichen
Missionäre wie Pirmin und Bonifatius ebenfalls pflegten 4. Auch das

Orate fratres in der Messe wandte sich seit dem 9. Jh. an das gesamte

Volk, nicht mehr an Priester ausschließlich5. Heute noch ist diese

Anrede im französischen Chers frères lebendig.
Aber vielleicht zeigt die Vita selbst benediktinische Einflüsse Es

kommt eigentlich nur der Ausdruck : Discat ergo scola domini nostri
Iesu Christi exemplo ipsius lesionis vicem non rependere (Kap. 13),

der an das Wort des hl. Benedikt im Prologe seiner Regel erinnert :

Constituenda est ergo nobis dominici schola servitii. Zu beachten ist
einmal, daß kein wörtliches Zitat vorUegt. Dann ist auch der Sinn
beider Stellen verschieden. In der Regula monachorum handelt es sich

um den Begriff schola im Sinne der mönchischen Askese und klösterlichen

Gemeinschaft im engeren Sinne, in der Vita hingegen um die

Tugend der Großmut, die wir dadurch erreichen, daß wir in die Schule

Christi und seiner Kirche gehen. Dieser letztere Sinn findet sich bei

den Vätern, so auch beim hl. Augustinus, der da sagt : in schola Christi
esse debemus 6. Aber was würde auch dieser Ausdruck allein besagen,

wenn er wirklich der Regel entnommen wäre Irgendeinen Einfluß

1 Moor C. v., Codex diplomaticus 3 (1861) 3-7.
2 MGH SS rer. merov. 3 (1896) 2.
3 So schon Poeschel VII. 257. Vielleicht ist das Churer Domkapitel erst

in der Zeit von 816-823 entstanden. Siehe Müller, Anfänge der hagiographi-
schen Kritik, 1. c. S. 118.

4 Ducange, Glossarium 3, 594. Morin G., S. Augustini Tractatus sive ser-
mones inediti 1917, S. 18, 21, 29, 51 usw. Migne, Patrologia latina 17, col. 624 f.,
ferner 89 col. 845 f. 1030.

6 Jungmann J. A., Missarum Solemnia 2 (1948) 101-104, 107-108.
6 Sermo 98. Migne, Patrologia latina 38 cl. 592. Dazu Steidle B., Dominici

scola servitii. Benediktinische Monatsschrift 28 (1952) 397-406.

99



eines Klosters auf den Verfasser, sonst nichts1. Ganz anders ist es,

wenn wir da in den Briefen von Rather von Verona (f 974) ein Dutzend
Zitate finden oder ebensoviele in der historischen Biographie Ruotgers
von Trier im 10. Jh.2. Da läßt sich eher ein sicherer Schluß aufbauen.

Gegen ein benediktinisches Kloster in St. Luzi etwa in der Zeit
von 875-1140 sprechen ganz gewichtige positive Zweifel. Soll denn ein
solches Kloster existiert haben, ohne daß irgend eine bischöfliche, päpstliche

oder kaiserliche Urkunde davon berichtet Zunächst meldet
keine der vielen Pfäferser Quellen, auch nicht das Pfäferser Urbar im
sog. Reichsurbar des 9. Jh., von einer solchen Konvent-Siedlung. Wenn
sie bischöfliches Kloster gewesen wäre, würde man doch irgend eine

Notiz davon erwarten. Sogar über die Frauenklöster des churischen
Gebietes sind doch genügende Zeugnisse vorhanden. Aber selbst wenn
wir keine rechtlichen Urkunden hätten, so müßten wir doch irgendwelche

Nachrichten über die religiösen Verhältnisse haben. Wie wäre
ein solches Kloster und zumal ein solch kultureller Herd möglich, ohne

daß das Reichenauische Verbrüderungsbuch zu Anfang des 9. Jh. dessen

Namen bietet Zuerst figurieren dort 54 Klöster, wozu in Nachträgen
noch fast ebensoviele hinzukommen. Die kleinsten und entferntesten
Konvente, Domstifte und Frauenklöster finden sich da, von Benevent
bis Paris, von Lyon bis Köln. Das St. Galler Verbrüderungsbuch aus
dem 9. Jh. bietet wohl die Namen von ca. 27-30 Klöstern, aber nicht
von St. Luzi. In der 2. Hälfte des 10. Jh. stellte man im Steinachkloster

auch eine Liste der verbrüderten Konvente auf und zählte dabei
40 Benediktinerklöster (Fratribus, bzw. Sororibus) und Domstifte (Pa-

tribus) auf. Wir finden keine Fratres in Curia, wohl aber Patres, d. h.

Domherren. Der Liber Confraternitatis der Abtei Pfäfers aus dem

9. und 10. Jh. erwähnt zwar nur etwa 10 Konvente, aber vergißt
doch beispielsweise die Domherren von Konstanz, die Kapitelspriester
von Biaska usw. nicht, ganz abgesehen von den Benediktinerklöstern
(Reichenau, St. Gallen, Disentis, Livate usw.). Auch meldet er Hunderte

von Wohltätern des Rheintales bis hinauf ins Gebiet der Foppa 3.

1 Die Regel des hl. Ildefons hat auch Anklänge an die Regula Benedicti
und doch war der Verfasser kaum Benediktiner. Zimmermann A., Kalendarium
Benedictinum 1 (1933) lxiv f. u. 120.

2 Weigle F., Die Briefe des Bischofs Rather von Verona 1949, S. 205 (Zitate).
Ott L, Ruotgers Lebensbeschreibung des Erzbischofs Bruno von Köln 1951,
S. 6, 9, 30, 31, 33, 45, 48.

3 MGH Libri Confraternitatum ed. Piper (1884), S. 9 f., 144, 154 f., 358 f..
389 f. Dazu vgl. Beyerle K Die Kultur der Abtei Reichenau 1924, S. 1110 f,

100



Man kann sich nur schwer vorstellen, daß ausgerechnet St. Luzi überall

vergessen worden wäre.

Wenn St. Luzi kein Kloster war, was dann Sofern nicht noch

archäologische Funde zutage treten, wird man einfach St. Luzi als

bischöfliche Kirche ansehen, in dem Sinne, daß dort vom nahen Bischofshofe

aus Geistliche oder Kanoniker den Dienst versahen. Warum dann
die Praemonstratenser zu Beginn des 16. Jh. auf den Gedanken kamen,
hier ein Benediktinerkloster anzunehmen, ist schwer zu sagen, da solche

Volksmeinungen und Traditionen die verschiedenartigsten Wurzeln
haben können. Es scheint mir nicht ausgeschlossen, daß diese Meinung
vom nahen Pfäfers selbst vertreten und den Praemonstratensern
mitgeteilt wurde. Die Pfäferser hatten im Liber Confratemitatis einen

Adalbertus episcopus im 8. Jh. aufgezeichnet1. Er begegnet auch Adal-
bertus episcopus et abbas in der Tradition von Pfäfers um 11002.

Im 14. Jh. erscheint er bereits als Bischof von Chur 3. Da man von
den Klosterbischöfen der Pirminszeit nicht mehr viel zu wissen schien,

konnte man ihn leicht als Churer Bischof ansehen. Dazu kam noch,
daß Pfäfers bei Chur schon in karolingischer Zeit einen Hof besaß,

zu welchem auch die Salvatorkirche gehörte. Noch im 14. Jh. werden

die betreffenden Einkünfte genau registriert. Daher denn auch der

Blick der Pfäferser auf Chur und die Aspirationen auf St. Luzi. Dies

war umso begreiflicher, als die Mönche sehr viel auf ihre Kirchen
und Pfarreien gaben, auf welche sie weder im 15. Jh. noch später
verzichten wollten 4.

Wie sehr aber die Krypta das Herzstück des damaligen Chur war,
erhellt aus den kürzlich durch Architekt W. Sulser gemachten Funden.
Danach befand sich über der Luciuskrypta eine sog. rätische
Dreikonchenkirche. Mitten im Schiffe aber, an bevorzugter Stelle,
entdeckte man zwei parallel zur Kirchenachse liegende Gräber mit dem

Kopfende im Westen, sodaß die Toten ihr Gesicht gegen den Hochaltar

und das Heiligengrab wandten. Es handelt sich hier nach allem

um die Beisetzung hervorragender Laien. Schon das zeigt die damalige

Kraft des Lucius-Kultes in deutlicher Weise 6.

1 MGH Libri Confraternitatum ed. Piper 1884, S. 369.
2 Eichhorn A., Episcopatus Curiensis 1797 Codex Probationum, nr. 36,

S. 44.
3 Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 1951, S. 50, 56.
4 Bündner Urkundenbuch I, S. 385. Gmür M., Urbare u. Rodel des Klosters

Pfäfers 1910, S. 12, 32-33, 35. Zur Salvatorkirche Poeschel VII. 256.
6 Freundl. Mitt. von Herrn Architekt W. Sulser, Chur, der noch Ausführ-

101



Kaum war der Leib des Heiligen in die Ringkrypta von Chur
übertragen, als er schon bald weggenommen wurde. Offenbar deshalb,
weil die Verehrung sehr blühte. Einen wenig verehrten Heiligenleib
hätte Graf Herloin mit seinen Gesellen nicht gestohlen. Bischof Victor
beklagte sich 823 darüber (nec etiam illud sacratissimum corpus beati
Lucii confessoris nobis reliquerunt)1. Man fand dann erst am 30. März 1108

die Reliquien wieder, wie das Necrologium Curiense meldet2. Wenige
Jahrzehnte nach dieser glücklichen Inventio kamen die Praemonstratenser

nach St. Luzi (1149), unter deren Prior Johannes die Gebeine
des Heiligen am 9. Oktober 1252 gehoben und in einen spätromanischen

Reliquienschrein verwahrt wurden 3.

Von den Reliquien wenden wir uns dem Feste zu. Schon die Vita
S. Lucii war eine Predigt auf das Fest des Heiligen : Diem festum
célébrantes. Das war in allen diesbezüglichen alten Kalendarien von
Chur, St. Gallen usw. stets am 3. Dezember 4. Solche Jahresfeiern sind
immer altehrwürdig und wurden selten geändert. Das Jahr des Todes

ging gerne bei den alten Heüigen verloren, nicht aber der kirchliche
dies anniversarius, der eben eine praktische Bedeutung hatte 5.

Bemerkenswert ist, daß der 3. Dezember auch im Necrologium Curiense aus
der Mitte des 12. Jh. als Kirchweihetag galt (Dedicatio eiusdem ecclesie

in Curia)6. Das kann sich nur auf die Luciuskirche in Chur beziehen.

Die Ringkrypta und die dazu gehörige karolingische Kirche wurden
also an einem 3. Dezember eingeweiht. Dedicatio und Patrozinium
fallen zusammen, ein Beleg, wie sehr der Heilige bei der Gründung
der Kirche im Vordergrund stand '. Aus diesem Zusammentreffen von
Kirchweihe und Patronatsfest dürfte vielleicht auch resultieren, daß

sowohl Krypta wie Kirche dem gleichen Heiligen geweiht waren8.

liches darüber veröffentlichen wird. Kurzer Bericht von E. Poeschel in Neue
Zürcher Zeitung. 17. X. 1952.

1 Bündner Urkundenbuch I, nr. 46, S. 39.
2 Necrologium Curiense ed. Juvalt 1867, S. 31.
3 Poeschel VII. 166-169, 257. Jahresbericht der hist.-antiquarischen Gesellschaft

von Graubünden 42 (1912) 59. Dazu Mohr, Cod. dipi. II, nr. 3, Urk. 1278 :

in translatione S. Lucii.
4 Necrologium Curiense, 1. c. 119. Siehe unten über St. Gallen.
6 Delehaye H., Les Passions des Martyrs et les genres littéraires 1921, S. 442.
* Necrologium Curiense, 1. c. 119.
7 Ähnlich fielen am 17. Oktober 835 in St. Gallen Translatio und Dedicatio

S. Galli zusammen. Dazu vgl. S. Vitalis und S. Johannis in Rom. Munding E.,
Die Kalendarien von St. Gallen. Untersuchungen 1951, S. 54, 57, 122.

8 Allerdings werden 1295 bei einer Neu weihe von St. Luzi St. Andreas,
Lucius, Emerita usw. genannt. Poeschel VII. 257. Ob Andreas der alte Kir-

102



Wie sehr St. Luzi in Chur selbst an Ansehen gewann, beweist der

Umstand, daß die alte Kathedrale, die der Muttergottes geweiht war,
den hl. Lucius wenigstens vorübergehend 951-972 als Nebenpatron
aufnahm 1. Im folgenden Jahrhundert erscheint er zusammen mit St. Florin
als faktischer Bistumsheiliger. Im Libera nos der Churer Messe aus
der Mitte des 11. Jh. werden beide genannt (Stephano, Lamentio, Lucio,
Fiorino, Felice)2. Beide kommen schon damals zusammen in der Litanei
von Tegernsee vor3. In der 2. Hälfte des 12. Jh. figurieren beide auch

in der Litanei des Klosters Disentis 4. Ausdrücklich als Bistumspatrone
erscheinen sie 1288 : beatorum confessorum Lucii et Florini, patro-
norum nostrorum 5. Wenn wir Mitte des 11. Jh. als die Zeit bezeichnen,
in welcher Lucius wie Florin faktisch zu den Bistumsheiligen erhoben

wurden, so stimmt das überein mit der Tatsache, daß im gleichen
Saeculum im bischöflichen Chur ein Geistlicher nach dem Vorbilde
der Vita S. Lucii eine Vita S. Florini verfaßte, in welcher er z. B. die
Wunder am Grabe fast wörtlich kopierte. Gleichzeitig wurde damals
in Remüs für die aufblühende Wallfahrt eine Basilika gebaut6.

Von der bischöflichen Stadt aus pflanzte sich der Kult ins nahe

Pfäfers. Wir treffen Reliquien des hl. Lucius in der Weihenotiz der

karolingischen Abteikirche ca. 870-880. Danach befanden sich im zweiten

Altare der Kirche und noch in einem Reliquiar (capsa rotunda)
Überbleibsel des rätischen Heibgen. Reliquien des Churer Patrons
wurden auch Ende des 9. Jh. (878-905) in der Leutkirche St. Evort
zu Pfäfers aufbewahrt. An eine Herkunft von St. Gallen muß bei
diesen Reliquien nicht gedacht werden, denn Pfäfers kam erst 905

unter das Steinachkloster 7. Etwas weiter als Pfäfers entfernt, immerhin
noch nahe genug bei Chur war Disentis, das ja auch zum Bistum
gehörte und im rätoromanischen Territorium gelegen war. Cod. Sang. 403

chenpatron war, bleibt eine offene Frage. Aber auch dann spielte er bald sowohl
im Volke wie beim Klerus nicht die Hauptrolle, wie gerade der Necrologiums-
eintrag beweist. Auch aus der Marienkirche an der Steinach wurde eine Gallus-
kirche und aus der Salvatorkirche in Werden eine Ludgeruskirche. Der Heilige,
dessen Reliquien in der Krypta waren, siegte meist. Claussen, 1. c. 90-91, 93,
216, 227.

1 Bündner Urkundenbuch I, nr. 108 f. und 138 b.
2 Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 1928, S. 196.
3 Bündner. Monatsblatt 1953, S. 177.
4 Müller I., Disentiser Klostergeschichte 1 (1942) 107.
6 Mohr Th. v., Codex diplomaticus II, nr. 40., S. 50.
8 Scheiwiller O. im Bündner. Monatsblatt 1940, S. 167 f.
7 Perret F., Urkundenbuch der südlichen Teile des Kt. St.Gallen 1 (1951)

51-52, 62.

103



aus der 2. Hälfte des 12. Jh. bietet die Disentiser Liturgie. Darin
kommt das Fest des hl. Lucius als Fest mit Lektionen vor. Ebenso

figuriert der Heilige in der Allerheibgenlitanei1. Vermutlich war das

Fest in Disentis so alt wie in Pfäfers.

2. Die Patrozinien des Bistums Chur

Die Churer Dreiapsidenkirche mit dem Reliquiengrab des hl. Lucius
ist der sicherste Beleg für die Verehrung. Daneben ist das Lucius-
patronat schon durch das sog. Reichsurbar des 9. Jh. auf der Luzien-
steig belegt. Dieses letztere kann aber nur in größerem Zusammenhang
mit der Vita erklärt werden, was in einer gesonderten Arbeit
geschehen soll.

Von den übrigen Patrozinien müssen wir zunächst diejenigen
ausscheiden, die sicher später datieren oder überhaupt auf wankenden
Füßen stehen. Da nennen wir zuerst die karolingische Kapelle S. Lucio
in San Vittore, deren Patrozinium erst 1419 genannt wird. Die Rotunda
dürfte nach ihrem archäologischen Befunde zur alten Victorskirche
gehört haben, die bis 1219 Pfarrkirche war, dann aber durch die im
12. Jh. erbaute Johanneskirche in den Hintergrund gedrängt wurde.
Diese neue Pfarrkirche nahm neben dem hl. Johannes den hl. Victor
als Nebenpatron auf, der dann den Sieg davontrug (1358). E. Poeschel,
G. Hofer-Wild und andere Forscher sehen im Luciuspatronat des Rondells

nur eine spätere Benennung, die erst aufkam, als die alte und
erste Victorskirche in den Hintergrund trat (1219) oder als man den

hl. Victor auch der zweiten und späteren Pfarrkirche zum Patron gab
(1358). Man durfte im letzten Falle keine zwei Victorskirchen haben.

Indem man den Patron der Diözese nahm, wollte man die
Rundkapelle als altehrwürdig bezeichnen 2.

Ebenso kommt die Kirche von Seth kaum in Betracht. Wohl wird
eine ecclesia in Septe im Reichsurbar des 9. Jh. genannt, aber das

kann eher die spätere Pfarrkirche St. Florin bedeuten als die dortige
Luziuskapelle. Denn allgemein gesehen spricht doch die geographische
Lage und dann die rechtliche Stellung der Pfarrkirche eher für ein
solches Alter 3.

1 Müller, Klostergeschichte, 1. c. 107, 264.
2 Poeschel 1.23-24; VI. 197, 214 f. ; Hofer-Wild G., Herrschaft und

Hoheitsrechte der Sax im Misox 1949, S. 248-249, 260 mit Literatur. S. 282
Hinweis auf die Luciuskapelle in Norantola, die erst aus dem 14. Jh. datiert.

3 Vgl. dagegen Poeschel IV. 312, 318.

104



Nachdem wir San Vittore und Seth als zu unsicher oder zu spät
erkannt haben, wenden wir uns zwei Kirchen zu, die schon eher in
Frage kommen. Es ist dies zunächst die Kirche in Schmitten im
Albulatale, die auf einem Hügelplateau steht und den Formen nach

(rechteckiges Schiff mit halbrunder Apsis) noch aus der Zeit vor dem

Jahre 1000 datiert werden kann. Aber wir müssen doch auch sagen,
daß nichts auf die karolingische Zeit hindeutet, sondern alles mehr auf
die romanische Epoche hinweist. Poeschel vermutet in ihr das Gotteshaus

jener Großpfarrei, die Schmitten, Wiesen und Alvaneu zusammen
umfaßte. Immerhin ist merkwürdig, daß man dann im 14. Jh.,
vielleicht schon vorher, St. Mauritius in Alvaneu vorzog, von dem sich

dann Schmitten später trennte. Urkundlich ist das Patrozinium nicht
nachzuweisen, doch liegt die Vermutung nahe, daß die zweite Kirche,
die 1470-1490 gebaut wurde und dem hl. Lucius geweiht war, dieses

ihr Patrozinium von der ersten Kirche übernahm1.
Eine Kapelle des hl. Lucius und des hl. Andreas befand sich in

Wangs. Als Siedlung geht Wangs sicher in die frühmittelalterliche Zeit
zurück, sind doch Funde aus dem 6./7. Jh. nachzuweisen. 841

verfügte auch Kaiser Lothar über Güter in Wangs zu Gunsten der Kirche
St. Maria in Serris zu Flums. Aber eine Kirche in Wangs ist damit noch

nicht nachgewiesen. Dann war Wangs keine Pfarrei, sondern abhängig
von der Pfarrei Mels. Erstmals begegnet uns 980 die « capella in villa
quae dicitur Uuanga », die Otto IL dem Kloster Einsiedeln schenkte.
1376 kam Mels mit Wangs an das Kloster Pfäfers. Die Patrone erfahren
wir erst durch ein Kapellenurbar von 1480 2.

Eine Pfarrkirche war die Kirche des hl. Lucius und des hl. Florin
in Wallenstadt, die uns bereits im Reichsurbar des 9. Jh. als

zehntpflichtige Kirche begegnet (ecclesia in Riua cum decima de ipsa villa).
Als Pfarrei, an deren Spitze der plebanus stand, wird die Kirche 1243

belegt 3. Das Patronat erfahren wir mit Sicherheit erst 1306, in welchem

Jahre der Churer Bischof Siegfried von Gelnhausen den Hauptaltar
zu Ehren der hl. Florin und Lucius einweihte, weshalb dann die

Kirche 1440 einfachhin unter dem Schutze der hl. Lucius u. Florin steht4.

1 Poeschel IL 370 ff.
2 Rothenhäusler E., Die Kunstdenkmäler des Kt. St. Gallen 1 (1851)

374-375. Bündner Urkundenbuch I, nr. 61, 145, 173, 183. Wegelin K, Die
Regesten der Abtei Pfäfers 1850, nr. 262.

3 Bündner Urkundenbuch I, S. 387. Wegelin, 1. c. nr. 75 zu 1243.
4 Rothenhäusler, 1. c. 385 ; Gmür M., Urbare und Rodel des Klosters

Pfäfers 1910, S. 36.

105



Ebenfalls eine alte Pfarrkirche des hl. Lucius bestand im engadini-
schen Zuoz, die wohl als ländliche Großpfarrei die heutigen Gemeinden

Madulein, Ponte, Camogask und Scanfs umfaßte. Die Zuozer
Pfarrkirche gehörte den Grafen von Gamertingen, könnte also von diesen

oder freilich auch von deren Vorgängern gestiftet worden sein. Die
Gamertinger verkauften 1137-1139 dem Churer Bistum die décimales
ecclesias beatissimi Petri et Lucii, also die Kirchen St. Peter in Samaden

und St. Luci in Zuoz1. 1482 kam der Titel des hl. Florin hinzu 2.

Jedenfalls zählte die Kirche von Zuoz zu den frühesten Gotteshäusern
des obern Engadins, wenn auch freilich diejenige von Samaden älter
zu sein scheint, wie ihr Patrozinium und ihre Nennung vor der Zuozer
Kirche in der Verkaufsurkunde von 1137-1139 nahelegt.

Für Wangs, Wallenstadt und Zuoz sind die Patrozinien spät belegt.
Damit ist keineswegs alles gesagt. Es gibt zwei Richtungen in der

Patroziniumsforschung. Die eine betont sehr stark die Konstanz der
Schutzheiligen, so H. Fink für die Tiroler Kirchenpatrozinien 3. E. Gruber

konnte für die Diözese Sitten nur über ein Dutzend solcher Wechsel
konstatieren 4. Cl. Hecker sieht den Wechsel im innerschweizerischen
Räume mit 16 Fällen als Ausnahme an5. Zum gleichen Resultate
kommt W. Stüwer in seinen Forschungen über das Kölner Groß-Archi-
diakonat Xanten6. Ebenso äußerte sich H. Feurstein über das alemannische

Gebiet, bemerkt indes, daß trotzdem noch mehr Fälle eines

Wechsels festzustellen wären, wenn man die Pfarrarchive noch besser

ausnützen würde. Feurstein macht darauf aufmerksam, daß gerade
in ältester Zeit besitzrechtliche Vorgänge auch patrozinienhafte Wandlungen

nach sich zogen 7. Hiemit sind wir bei der andern Richtung
der Forschung angelangt, an welche Feurstein hier Zugeständnisse macht.
Schon 1933 betonte M. Beck : « Rückschlüsse auf den Urpatron sind
in den seltensten Fällen zulässig, weil Patroziniumswechsel sehr häufig
vorkamen. » Für Beck ist die Konstanz des Weiheheiligen eine Aus-

1 Bündner Urkundenbuch I, S. 394 (Siedlung in Zuoz im Reichsurbar) und
S. 218, nr. 297 zu 1137/1139.

2 Poeschel III. 418-419.
3 Fink H., Die Kirchenpatrozinien Tirols 1928, S. 4-5.
4 Gruber E., Die Stiftungsheiligen der Diözese Sitten 1932, S. 3, 213-230.
6 Hecker Cl. Die Kirchenpatrozinien des Archidiakonates Aargau im Mittelalter

1946, S. 139-151.
• Stüwer W., Die Patrozinien des Kölner Groß-Archidiakonats Xanten 1937

S. 2-8. Stüwer setzt sich besonders mit Farners Thesen über Graubünden und
Becks Arbeit über den Zürichgau auseinander.

7 Zeitschrift f. Geschichte des Oberrheins 97 (1949) 5.

106



nähme1. Daß gerade ältere Kirchen ihren Titulus ändern, belegt die

Würzburger Aufzeichnung von 822, die 25 Kirchenpatrozinien meldet,

von denen bis Ende des Mittelalters nur noch 4 in Geltung waren.
« 80 % der ältesten Kirchen müßten demnach bis zu Ende des Mittelalters

ihren anfängbcben Weihenamen geändert haben. » Das betrifft
aber eben nur Kirchen der karolingischen Zeit, nicht etwa solche des

Hochmittelalters. Gründe, warum es zu einer solchen Dynamik kam,
dürfen Ersetzung von Holzbauten, Umsiedlung, Neusiedlung und vor
allem Besitzübergang und Erwerbung neuer Reliquien sein 2. H. Tüchle
meint in seiner Arbeit über das Bistum Konstanz, daß in früher Zeit
nicht wenige Kirchen, zumal Eigenkirchen, keinen Patron hatten3.
In ähnlicher Weise spricht sich H. Weigel aus : « Auf gallorömischem
Boden scheint die Patrozinienänderung seltener zu sein als auf
germanischem ; hier ist sie zwar nicht die Regel, aber außerordentlich häufig.
Die letzte Ursache wird im germanischen Eigenkirchenwesen zu suchen

sein. »4 Endlich nennen wir die Untersuchungen von P. Staerkle über
die Gallus-Patrozinien, die mit aller Deutlichkeit belegen, wie sehr die
sich entwickelnde Grundherrschaft des Klosters dabei beteiligt war8.
Die Bilanz aus dieser Literaturübersicht dürfte die sein : die Statik der
Patrozinien überwiegt meistens, doch ist die Dynamik häufig, besonders

bei besitzrechtlichen und reliquienhaften Umänderungen oder
Einflüssen.

Aber Rätien hatte doch schon um 830-850 an die 230 Kirchen,
wie wir aus dem Reichsurbar schließen dürfen, die sicher nicht an
einem Tage gegründet worden sind. Immerhin handelt es sich bei
dieser Kirchenzahl nicht nur um Gotteshäuser im heutigen Kanton
Graubünden, sondern im ganzen rätischen Bistum, also auch in
Vorarlberg und im Rheintal sowie im Vintschgau6. Dann baute man
im Frühmittelalter und später Kirchen nicht nur nach Maßgabe der

Bevölkerung, sondern der rebgiösen Begeisterung und der christlichen

Freigebigkeit. Daher begegnen wir oft im gleichen kleinen Dorfe zwei

Kirchen, die bevölkerungsmäßig nicht notwendig waren. In Balzers-

1 Beck M., Die Patrozinien der ältesten Landkirchen im Archidiakonat
Zürichgau 1933, S. 17, 171.

2 Deinhardt W., Patrozinienkunde im Historischen Jahrbuch 56 (1936)
174-207, besonders 187-194.

3 Tüchle H., Dedicationes Constantienses 1949, S. 7-8.
4 Weigel H., Das Patrozinium des hl. Martin. Studium Generale 3 (1950) 152.
5 Sankt Gallus-Gedenkbuch 1952, S. 48 ff.
6 Stutz, Divisio 18-19, 53.

107



Mals (Liechtenstein) haben wir nahe beieinander zwei, ja wahrscheinlich

sogar drei Kirchen 1. In unserem rätischen Gebiete sind zwei Kirchen
in karolingischer Zeit und zwar auf dem Lande in nicht allzu großer
Entfernung gar nicht selten, so im Lugnez (Pleif und St. Moritz), in
Flims (Flims und Fidaz), in Ems usw. Nicht zu reden von den
Klöstern, die von jeher 2-3 Kirchen liebten, um nur das gewöhnliche Maß

anzugeben2. Das hängt natürlich auch mit dem nicht ausschließbch

germanischen Eigenkirchenwesen zusammen. Daher gab es neben den
bischöflichen Kirchen auch Eigenkirchen. Doch ist es sehr schwer, die
beiden Kirchengattungen vor der Teilung von Grafschaft und Bistum
806 richtig zu erfassen. Der Bischof sagt, daß ihm von mehr als 230

nur 31 Kirchen geblieben seien. Also muß es doch unter den etwa
200 königlichen Kirchen auch noch bischöfliche gegeben haben. Prof.
H. Büttner äußerte sich darüber : « In der Masse der königlichen
Kirchen stecken also sehr viele ehemalige bischöfliche Kirchen ; diese
umfassen wieder Gotteshäuser ganz heterogener Herkunft, mindestens
echte Bistumskirchen und Stiftungen des rätischen Adels, darunter wieder

solche der Victoriden. »3 Die ältesten Kirchen waren die großen
Landpfarreien mit dem Taufrecht. Stutz hat ca. 16 solcher ganz alter
ecclesiae plebeiae oder ecclesiae matres teils bischöflichen, teils königlichen

Ursprungs berechnet und zwar anhand des Reichsurbars aus
dem 9. Jh.4.

Wie sich nun in Rätien das Taufkirchensystem ausgebildet hat,
darüber sind wir des genaueren nicht unterrichtet. Für die Datierung
ist die späte Romanisierung und Christianisierung des rätischen Rheintales

in Anschlag zu bringen. Wie anderswo hätten wir wohl zuerst
die ursprüngliche Civitas Curiensis als die Einheitspfarrei des Bischofs
anzusehen, dann im 5. und noch mehr im 6. Jh., wohl unter fränkisch-

1 Poeschel E., Die Kunstdenkmäler des Fürstentums Liechtenstein 1950,
S. 33.

2 Näheres in Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 1952, S. 39-40 und Inner-
schweizerisches Jahrbuch 11/12 (1947/48) 156.

3 Freundl. Mitt. vom 27. Okt. 1953. An dieser Stelle sei Univ.-Prof. Dr.
H. Büttner, Marburg, bestens für seine vielfachen schriftlichen und mündlichen
Hinweise auf die frühmittelalterlichen Probleme Rätiens freundlich gedankt.

4 Stutz, 53-54. Auf die übrigen Probleme des Reichsurbars kann hier nicht
eingegangen werden. Für die lokalgeschichtlichen Verhältnisse hat die Datierung

einige Jahrzehnte später als 830 nicht so viel zu sagen, wenigstens ira
allgemeinen. Noch nicht zur Verfügung stund mir Clavadetscher, O. P., Die
Einführung der Grafschaftsverfassung in Rätien und die Klageschriften Bischof
Victors III. von Chur. Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte,
Bd. 70, Kanon. Abt. 39 (1953) 46-111.

108



eigenkirchbchem Einflüsse, die Bildung der Großpfarreien mit dem Recht
auf Taufe, Begräbnis und Zehntenerhebung. Aus den verschiedenen

Elementen resultierte schließlich ein systemloses Nebeneinander und
Durcheinander von grundherrlichen Eigenpfarreien und bischöflichen

Altpfarreien 1.

Für die ältere Lucius-Verehrung kommen wohl nur die Pfarrei-
Kirchen von Walenstadt und Zuoz in Betracht. Walenstadt erscheint
als zehntpflichtige Kirche im Reichsurbar, indes nicht als eigentliche
ecclesia plebeia. Bezeichnenderweise liegt es im Seez-Walensee-Gebiet,
das noch zu Churrätien und dessen rätoromanischer Sprachgemeinschaft
und kirchlicher Einteilung gehörte, also das Grenzgebiet gegen das

alemannische Territorium des Konstanzer Sprengeis darstellte. Durch
diese verkehrsgeographisch höchst wichtige Landschaft führte der Weg
von der Enge der Alpen zum befreienden Vorlande. Deshalb das große
Interesse der Bischöfe an dieser Linie. Zeugen aus Mels und Flums

figurieren schon im Churer Tello-Dokumente von 765. Zudem
reservierte sich Bischof Tello die Quart in Flums. Überhaupt besaß am
letzteren Orte der Bischof einige Güter, wie der Umtausch von 881

belegt. Schon sehr früh hatte der Bischof ein Schiff auf dem Walensee,

das 955 von Otto I. als zollfrei erklärt wurde. Die Fischenzen

im Walensee und in der Seez, die der gleiche Herrscher 960 an Chur

übergab, zeigen, wie gerade in dieser Zeit der Bischof Landesherr und
Fürst wurde2. Was nun die Patroziniumskunde für einen Wechsel
als bezeichnend erachtet, die Begründung und Verdichtung der
Grundherrschaft, das könnte auch hier eingewirkt haben. Auffällig ist, daß

zur gleichen Zeit der hl. Lucius 951-972 als Nebenpatron der
Domkirche in Chur und dann bald darauf in der ersten Hälfte des 11. Jh.
zusammen mit St. Florin als Diözesanpatron erscheint. Nichts ist
naheliegender, als daß einige Kirchen dem zu neuem Glänze emporgehobenen
Heiligen geweiht wurden.

Ähnlich liegt der Fall bei Zuoz, das ebenfalls im Schnittpunkte
der bischöflichen Landesinteressen lag. 930 erhielt der Priester Hartbert
die Kirchen von Remüs und Sent, die ihm dann auch als Bischof blieben.
Otto I. schenkte 967 dem gleichen Churer Bischöfe erbloses Gut im
Vintschgau und Engadin 3. Auch hier wird damit der Bischof in dieser

Epoche allmählich Territorialherr. Wie sehr der Churer Oberhirte im

1 Weigel H. im Studium Generale 3 (1950) 149-150.
2 Bündner Urkundenbuch I, nr. 17, 75, 113, 119, 142.
3 1. c. nr. 100, 134.

109



Engadin begütert war, ersehen wir auch aus seiner Vergabung an das

Kloster in Schuls im Jahre 1131. Und später gelangten, wie schon

angeführt, 1137-1139 viele Besitzungen, darunter auch die Kirche von
Zuoz, an den rätischen Sprengel1.

Doch können diese Indizien keine Sicherheit beanspruchen. Da in
Zuoz das Luciuspatronat allein auftritt, muß es nicht auf das 10./11. Jh.
deuten, sondern könnte natürlich auch schon früher z. B. in der karo-
bngischen Blüte des Luciuskultes seinen Patron gehabt haben. Ebenso
könnte Walenstadt, das ja für das 9. Jh. durch das Reichsurbar als

Kirche belegt ist, vielleicht früher nur St. Lucius allein geweiht worden
sein. Die Patroziniumskunde gibt nur Hinweise. Von Kirchen, deren
erstes Vorkommen überhaupt nicht einwandfrei feststeht und deren

Patrozinien erst reichlich spät übermittelt sind, kann man nichts
Entscheidendes schließen. Wir dürfen daher Zuoz und Walenstadt sicher

für unsere Periode als Belege für den Lucius-Kult ansprechen, aber
für das vorkarolingische Lucius-Problem können sie für sich allein
methodisch weder positiv noch negativ ein bestimmendes Wort
sprechen. Hier muß eben das ganze Lucius-Thema im großen Zusammenhang

zur Sprache kommen.

3. Die Verehrung in St. Gallen und dessen Kontaktzonen

Bevor wir schildern, wie seit der Zeit um 800 St. Gallen eine Hochburg

des Lucius-Kultes war, sei darauf hingewiesen, welch eine Änderung
der geistigen Lage diese Tatsache darstellt. Zu Anfang des 8. Jh.
versuchte Praeses Victor von Chur, den Leib des hl. Gallus zu rauben
und in die rätische Metropole zu flüchten. Am Ende des 8. Jh. kann
das Steinachkloster nicht genug tun, um den Heiligen von Chur zu
ehren und dessen Kult zu verbreiten. Dahinter steckt zunächst ein

politisches Faktum 2. Die fränkische Herrschaft konnte 744-746 Aleman-
nien zu einer fränkischen Provinz herabdrücken. Rätien ging bald den

gleichen Weg. Schon die Lex Romana Curiensis um die Mitte des

8. Jh. zeigt die Fränkisierung in aller Deutlichkeit. Die Erhebung des

Königs (elevatio regis) wird bereits unter die öffentlichen Freuden

1 1. c. nr. 288, 297-300, 341, 363, 376.
2 Zum Folgenden die neueren wichtigen Arbeiten von H. Büttner in der

Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 1949, S. 21-23, 142-150 und E. Meyer-
Marthaler, Rätien im frühen Mittelalter 1948, S. 45 ff. sowie Th. Mayer in
Schweiz. Zeitschrift f. Geschichte 1952, S. 489 ff.

HO



(gaudia pubHca) gezählt (Lib. VIII. cap. IV.). Nach dem Ende der

Victoriden-Dynastie konnte Karl d. Gr. anläßlich seines Langobardenzuges

772-774 den Churer Bischof Constantius zum Rector über Rätien
setzen. 806 folgte dann die Einführung der fränkischen Grafschaftsverfassung

und die Trennung zwischen bischöflichem und königlichem Gute.

Hinter dieser Wendung steht aber auch ein ganz anderes Moment.
Der hl. Otmar, der am Hofe Victors in Chur herangebildet war,
organisierte die Galluszelle zu einem eigentlichen Benediktinerkloster. Dazu
brauchte er auch nicht wenige Mönche rätischer Abstammung. Noch
unter Abtsbischof Johannes (760-871) war das romanische Element im
Kloster St. Gallen sehr beachtenswert. Es ist auch nicht von ungefähr,
wenn Bischof Tello von Chur 759/760 vermittelnd zwischen St. Gallen

und Konstanz auftritt. Wie aber gerade das Beispiel Otmars belegt,
stand Churrätien in der Bildung nicht zurück. Daher ergab sich von
selbst ein geistiger Austausch zwischen der rätischen Kapitale und dem

sanktgallischen Monasterium. Diese Wechselwirkung scheint besonders

unter dem Bischof Remedius von Chur um 800 bedeutend gewesen zu
sein, wie Cod. Sang. 348 aus dieser Zeit bezeugt1. Bischof Remedius
selbst aber pflegte einen interessanten Briefwechsel mit Alkuin, der

gerade in diese Periode (790-804) fällt2.
Es ist auch nicht ausgeschlossen, daß St. Gallen unmittelbare

Beziehungen zur Luziensteig hatte und sogar bei der Translation des

Heiligen in seine neue Churer Ringkrypta Anteil nahm. Vermutlich
erhielt das Kloster auch sehr früh Reliquien des Churer Asketen.

Bevor wir zu den St. Galler Belegen übergehen, ist noch der
Sprachgebrauch der Martyrologien bzw. Kalendarien zu klären. Gerade die

ältesten sanktgallischen Zeugnisse (ca. 800) und ein weiteres altes (Ende
9. Jh.) weisen für den hl. Lucius den Ortsnamen : Retia Coria civitate
bzw. in Curia auf und dazu die Bezeichnung Depositio. Zunächst einige
Worte zum letzteren Begriffe, den die späteren Belege aus St. Gallen

im 10./11. Jh. mit natale ersetzen. Depositio kann sowohl in der

ursprünglichen Bedeutung Begräbnis heißen wie auch Sterbetag, der bei

den Heiligen als dies natalis natale gewertet wurde 3. So umschreibt
das Martyrologium Notkers (f 912) den Todestag des hl. Gallus (16. Okt.)

1 Mohlberg K., Das fränkische Sacramentarium Gelasianum in alaman-
nischer Überlieferung 1939, S. xcvin und überhaupt S. lxxxix ff. Dazu Bruckner

A., Scriptoria medii aevi Helvetica 1 (1935) 36-37.
2 Bündner Urkundenbuch I, nr. 21-22, 30-32.
3 Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie IV 1 (1920) 668-673.

Lexikon f. Theologie u. Kirche 3 (1931) 216.

Ill



als depositio sive transitus vel ad aeternam vitam natalis dies 1. Doch
kann Depositio auch da und dort die Bedeutung einer Translatio haben,
wie das z.B. bei der Depositio Benedicti am 11. Juli vorliegt2. Oft
scheint man auch die Begriffe oder deren Fest nicht mehr recht gekannt
zu haben. Der hl. Germanus, Bischof von Auxerre, starb in Ravenna
am 31. Juli 448. Am 22. September und am 1. Oktober fanden
offensichtlich Translationen statt. Die St. Galler Kalendarien sprechen am
31. Juli richtig von depositio bzw. natale, aber ebenso am 1. Oktober 3.

Vermutüch galt daher der dies depositionis als dies natabs des hl. Lucius,
denn die Translatio wurde nach dem Churer Necrologium am 29. Juni
und die Inventio am 30. März gefeiert. Wir werden also als Tag der

Depositio den 3. Dezember annehmen dürfen.
Der älteste Beleg aus dem Steinachkloster, Cod. Sang. 914 um 800

oder Anfang des 9. Jh., schrieb zum 3. Dezember auch den Ort, wo
der hl. Lucius war oder verehrt wurde : « Retia Coria civitate depositio
sancti Lucii confessoris. » Zu Ende des 9. Jh. steht dann in einem

sanktgallischen Kalender : « in Curia ». Der hl. Lucius muß also mit
Chur etwas zu tun haben. Die klassische Ausdrucksweise der Marty-
rologien und Kalendarien nennt stets den Ort zuerst oder wenigstens
das Land zuerst, wo der Heilige gestorben war. In den Martyrologien
des 8./9. Jh. (Beda, Usuard, Rabanus Maurus, Notker) finden wir z. B.

am 28. August immer zuerst den Ort des Todes vom hl. Augustin
angegeben, dann erst die Translation nach Sardinien und nachher nach
Pavia 4. So schreibt auch die sanktgallische Quelle von ca. 800 stets
in dieser Form : Remis Remedii cf. (15. Januar), in Spania Valentia
civitate Valerii episc. (22. Januar), Ipone regio s. Agustini cf. (28. Aug.),
Sidun. Sedunensi) Agauno Mauricii, Exuberi etc. (22. Sept.), Rome
Silvestri episc. (31. Dez.).

Aber die gleiche Quelle erwähnt doch da und dort den Ort, wo

die Reliquien aufbewahrt werden und nicht jenen, wo der Heilige lebte.
Der hl. Speusippus und seine Genossen (17. Januar) sind wohl in Kappa-
dozien hingerichtet worden, indes nur die Reliquien nach Langres
gekommen. Unser Kalendar notiert aber : « Lingunis Speusippi etc. »

Ebenso sieht am 8. Juni « Sessionis Suessionis) Medardi conf. » Der

1 Migne, Patrologia latina 131, col. 1159.
2 Munding E., Die Kalendarien von St. Gallen. Texte 1948, S. 87.

Derselbe, Die Kalendarien von St. Gallen. Untersuchungen 1951, S. 78.
3 Munding, Texte 64, 77, Untersuchungen 114.
4 Migne, Patrologia latina 94, col. 1023 ; 110 col. 1165 ; 124 col. 407 ; 131

col. 1144.

112



hl. Medard war in der 1. Hälfte des 6. Jh. Bischof von Noyon. Erst
nach seinem Tode brachte König Chlotar (f 561) seinen Leib nach

Soissons, wo dann das berühmte Kloster S. Médard seinen Namen weitergab.

Weiter erwähnt der St. Galler Codex zum 31. Juli : « Autisiodero
Germani conf. » Der hl. Germanus, Bischof von Auxerre (f 448), starb in
Ravenna, doch kamen dann seine Überbleibsel in seine frühere Bischofsstadt

1. Auch hat das genannte liturgische Kalendar sonst viele fehlerhafte

Bezeichnungen so Turnis und Toronis statt Turonis, Parisius
statt Parisiis, Maiulano statt Mediolano, Capadocia statt Campania
(17. Nov. Augustinus von Capua), Celesti statt Calbsti, Liassini statt
Cassini usw. Die Betonung des Reliquienortes ist auch noch andern

Quellen eigen. Der hl. Chrystomus starb 407 zu Komana im Pontus,
trotzdem schrieb Ado im 9. Jh. in seinem sog. Romanum Martyrologium

vom Patriarchen von Konstantinopel : Constantinopili Joannis
Chrysostomi2. Der hl. Otmar starb 759 auf der Insel Werd. Das

Martyrologium Usuards in der Hagenauer Handschrift von 1412 spricht
dennoch zunächst von St. Gallen, wohin der Leib transferiert worden
und wo der Heilige Abt war, und erzählt uns erst nachher den Tod
auf dem Eiland im Rheine 3. Wie dem nun auch immer sei, aus dem

sanktgallischen Eintrag von ca. 800 folgt, daß Chur sicher damals die

Rebquien des hl. Lucius hatte.
Codex Sang. 914 von 800 oder dem Anfang des 9. Jh. berichtet

neben dem Orte auch die Feierlichkeit der sanktgallischen Luciusverehrung

: « Retia Coria civitate depositio sancti Lucii confessoris. Matu-
tina et Missa. » Man beging also damals im Kloster an der Steinach
den Churer Heiligen am 3. Dezember mit einer liturgischen Vollfeier,
zu der Messe und Chorgebet gehörten 4. Das ist wohl das älteste Zeugnis
kalendarischer Art für den engeren liturgischen Kult des Heiligen.

Für die Mitte des 9. Jh. steht uns der Beleg eines Oxforder
Codex zur Verfügung, der ein Kalendar aufweist, das wohl sicher von
St. Alban in Mainz stammt, aber nach einer St. Galler Vorlage
gearbeitet ist und daher zum 3. Dezember unseren Lucius confessor erwähnt5.
Die Beziehungen zwischen Mainz und St. Gallen sind uns in dieser

1 Munding, Texte 37, 55, 64. Untersuchungen 52, 66, 114. Dazu Lexikon
f. Theologie und Kirche 7 (1935) 40; 9 (1937) 718. Verdächtig ist auch der Eintrag

zum 7. September : « Senoti Regine m. », da Regina bei ,\lise (St. Reine) starb.
2 Migne, Patrologia latina 123 col. 147.
3 I. c. 124 col. 701.
4 Munding, Texte, S. 5-6, 18-19, 33, 87-88.
6 Munding, Untersuchungen, S. 193.

8 113



Zeit genau überüefert. Die beiden Mainzer Bischöfe Heistolf im ersten
Viertel und Otger im zweiten Viertel des 9. Jh. waren beide Mönche

von Weißenburg. In ihrer doppelten Funktion als Bischöfe und Mönche
stehen sie auch im St. Galler Liber Confraternitatis1. Dazu interessierte

sich ja das Bistum Mainz auch für den Churer Sprengel. Wohl
gehörte das rätoromanische Bistum früher zum Mailänder Metropolitan-
verbande, löste sich aber langsam ab und erscheint endgültig und sicher
843 in der Mainzer erzbischöflichen Kirchenprovinz 2.

Diesem Zeugnis schließt sich an Cod. Sang. 250, der nach einem

irisch-angelsächsischen Vorbilde in und für St. Gallen geschrieben wurde
und zwar nach 889. Zum dritten Dezember berichtet das Kalendar :

In Curia depositio Lucii Confessoris3.
Von den liturgischen Quellen gehen wir über zu den hagiographi-

schen Texten. Da ist einmal zuerst die Vita S. Lucii zu nennen, über
deren Herkunft Näheres bei der geplanten Edition zu sagen sein wird.
Es genügt uns vorläufig, festzuhalten, daß sie sicher schon im 9. Jh.
in St. Gallen lag, wo sie in einem Bibliotheksverzeichnis figuriert 4.

Daran schbeßen wir das Martyrologium Notkers des Dichters (f 912)

an, das als erstes HeiligenVerzeichnis unseren Churer Lucius erwähnt.
Weder das sog. Martyrologium Hieronymianum (6./7. Jh.) mit seinen

reichhaltigen Materialien noch auch das fleißige Werk des hl. Beda (731)

kennen ihn. Die Martyrologien des 9. Jh. (Florus, Wandelbert, Ado,
Usuard, Rhabanus Maurus) schweigen ebenso über unseren Aszeten.
Erst das um 896 vom sanktgallischen Mönche Notker verfaßte Opus
erwähnt den hl. Lucius und zwar nur im Zusammenhang mit dem

Papste Eleutherus zum 25. Mai : Item Rome Eleutheri Pape, qui sedit
in episcopatu annos XV et accepit epistolas a Lucio Brittannorum rege,
ut per ejus mandatum fieret christianus. Quod et factum refertur per
Timotheum uirum sanctum, ita ut idem Lucius, spretis omnibus mun-
dialibus rebus nudus et expeditus peregrinatione suscepta, partem
Baioariorum et totam Rhetiam inter alpes sitam miraculis et predi-
cationibus ad fidem Christi convertisse credatur. Cuius sepulchrum,
id est, qui in Rhetia requiescit, siue rex quondam ille siue quicunque
servus Dei fuerit, creberrimis uirtutibus illustratur5.

1 MGH Libri Confraternitatum ed. Piper 1884, S. 35, 71 col. 75 u. 210.
2 Bündner Urkundenbuch I, nr. 62, 64, 68.
3 Munding, Texte 8-9, 22-23, 87.
4 So Lehmann P., Mittelalterliche Bibliothekskataloge 1 (1918), nr. 16 und

Bruckner A., Scriptoria medii aevi Helvetica 1 (1935) 91.
5 Text nach Cod. Sang. 456, S. 162-163 aus dem 10. Jh. In Baioariorum

114



Notker hat die Nachricht über den Papst Eleutherus und seinen

Briefwechsel unmittelbar aus dem Martyrologium Bedae, das 731 datiert,
genommen, wo es zum 25. Mai heißt : Item Romae natale Eleutherii

papae, qui sedit in episcopatu annos quindecim. Hie aeeepit epistolas
a Lucio, Britannico rege, ut per ejus mandatum christianus fieret,
sepultus est juxta corpus beati Petri apostob 1. Auch das Martyrologium

Ados von ca. 858 hat fast den gleichen Text2. Die Texte gehen
schließlich auf den Liber Pontificalis zurück3. Der 25. Mai gilt also

keineswegs dem hl. Lucius, sondern dem Papst Eleutherus. Deshalb
heißt es ja auch bei Notker nicht etwa : In Rhaetia Curia civitate,
sondern : Item Romae Eleutherii Papae. Die frühen Päpste sind
zahlreich im Martyrologium vertreten. Sie galten schlechthin als verehrungswürdig.

Bedas Chronicon nennt ja auch Eleutherus einen vir sanctus 4.

Aber früher wurde eben der Titel sanctus nicht im eigentbchen Sinne

einer kirchlichen Kanonisation gegeben, sondern bedeutete bei Päpsten
einfachhin : « Seine Heiligkeit »5. Deshalb die vielen Nachfolger Petri
in den Kalendarien.

Neben dem Martyrologium Bedae kannte aber Notker unsere Vita
S. Lucii. Die Nennung des hl. Timotheus und dann die Wanderung
des hl. Lucius durch Bayern und Rätien beweist das deutbch. Zugleich
gibt der St. Galler Gelehrte sichtlich seinen nicht kleinen Zweifel dem

Leser bekannt, zuerst durch das einleitende Quod et factum refertur,
das sich besonders auf die Mitwirkung des hl. Timotheus bezieht, und
dann zuletzt durch das convertisse credatur, das die Bekehrung der
Rätier durch den hl. Lucius betrifft. Die Königswürde des Heiligen
wird dann noch endlich durch den disjunetiven Bedingungssatz am
Schlüsse des Textes in Frage gesteUt. In Notkers Inhaltsangabe der

Vita ist der Ausdruck partem Baioariorum auffällig. Ohne Zweifel ist
damit das Land der Bayern gemeint, das also Lucius auch teilweise
christianisiert haben soll. Schon Jonas von Bobbio im 7. Jh. nennt

ist das a über dem o geschrieben. Statt sitam stand zuerst wohl sitas. Editionen
in Lütolf A., Die Glaubensboten der Schweiz 1871, S. 122 und Patr. lat. 131 col.
1089. Über dieses Martyrologium siehe Dictionnaire d'Archéologie et de Liturgie
6 (1932) 2611.

1 Patr. lat. 94 col. 926.
2 1. c. 123 col. 270 zum 25. Mai : Romae Eleutheri Papae. Hie aeeepit

epistolas a Lucio Britannico rege, ut per ejus mandatum Christianus fieret. Sepultus
est juxta corpus beati Petri apostoli.

3 Liber Pontificalis ed. Duchesne 1 (1886) 136.
4 Text bei Lütolf A., Die Glaubensboten der Schweiz 1871, S. 121.
6 Delehaye H., Les Légendes hagiographiques 1927, S. 78.

115



die Baiarii, die er aber dann mit den Bojern identifiziert. Der Geograph
von Ravenna spricht um 700 von dem Pars Baias, dem Lande
zwischen Gran und Donau. In einem Gesetz des langobardischen Königs
Ratchis von 746 begegnet uns Baioaria1. Die Vita S. Lucii spricht
nichts von diesem Lande, erzählt uns aber vom Aufenthalt des Heiligen
in Augsburg, das sie Agusta Vindalica nennt und nicht in Rätien
beheimatet, das für den Hagiograph erst südbch davon beginnt und in
das Lucius erst später kommt (in provincia Retiarum, in Curiensi pagello).
Sonst weiß Notker ja genau, daß Augsburg im alten Rätien lag, berichtet
er doch zum 7. August : Apud provinciam Rhetiam civitate Augusta
nativitas s. Afrae2. So hatte es ja auch schon Bedas Martyrologium
mitgeteilt3. Aber schbeßbch tendierte das schwäbische Augsburg doch

infolge seiner östlichen Lage zum bayrischen Räume, weshalb wohl
auch diese politische Zuteilung Notkers erfolgte4.

Wichtig ist schließlich, daß unser St. Galler Martyrologium
ausdrücklich vom sepulchrum des rätischen Heiligen spricht : cuius qui
in Rhetia requiescit) creberrimis virtutibus illustratur. Sepulchrum
bedeutet erst im 15./16. Jh. allgemein einen Schrein wie z. B. die Begriffe
arca, scrinium, cista usw.6. Die St. Galler Chronisten des 9. Jh. sprechen

auch von einem sepulchrum S. Galli, worunter das Grab des

Heiligen in der Ringkrypta von ca. 760 verstanden wurde 6. Hier handelt
es sich um den Leib des hl. Lucius in der Ringkrypta von Chur, die
bereits etwa ein Jahrhundert vorher erbaut worden war.

Vom 9. Jh. steigen wir ins 10. Jh. und finden auch hier wieder
den Kult des hl. Lucius im Steinachkloster sehr gut belegt. Da ist
einmal eine neue Abschrift der Vita S. Lucii zu melden, die sich im
Cod. Sang. 566 S. 81-95 befindet und aus dem 10. Jh. datiert7. Im
nämlichen Codex findet sich ein Passionarverzeichnis, worin die in
St. Gallen im 9./10. Jh. vorhandenen Heiligenleben notiert sind. Darin

1 Darüber Löwe H., Die Herkunft der Bajuwaren, S. 8, 10, 31. Sonderdruck

aus der Zeitschrift für bayrische Landesgeschichte 15 (1949).
2 Patr. lat. 131 col. 1135.
3 1. c. 94 col. 1001 : Apud provinciam Rhetiae, civitatem Augustam, natale

s. Afrae martyris.
4 Näheres Bauerreis R., Kirchengeschichte Bayerns 1 (1949) 4-5, 57-58,

61-62, 82-83, 183.
6 Braun J., Die Reliquiare 1940, S. 31-43.
6 Näheres Claussen H., Heiligengräber im Frankenreiche. Marburg 1950,

S. 92.
7 Berücksichtigt bei Krusch B. in MGH SS rer. meroving. 3 (1896) 2 f.

116



findet sich ebenfalls zum 3. Dezember der Eintrag : Lucü confessoris.

Dazu fügte noch eine Hand des 10./11. Jh. in hac sceda in diesem

Hefte hinzu.1 Im Cod. Turicensis Cantonalis 176 von ca. 926-950, der

in St. Gallen geschrieben wurde, steht ein Kalendar, dem ein Nachtrag

beigegeben wurde. In Curia depositio Luc(ii) confessoris. Für
diese Ergänzung zum 3. Dez. kann vielleicht das 10./11. Jh. in Frage
kommen 2. Cod. Sang. 913 schließt sich eng an Cod. Sang. 914 an,
der ja bereits auch den hl. Lucius vermerkte. Cod. 913 datierte
c. 955/956 und enthält ein liturgisches Kalendar, das für den tägbchen
Chorgebrauch diente. Es erwähnt zum 3. Dezember : In Curia depositio

Lucii confessoris 3.

Damit sind wir nun ins 11. Jh. vorgerückt. Auch in diesem Sae-

culum blieb natürlich der hl. Lucius in St. Gallen in hohen Ehren.
Den Lucius confessor zum 3. Dezember notieren die liturgischen Kaiendare

von Sang. 378 aus den Jahren 1034-1039, von Sang. 340 zu ca.

1035-1042 und Sang. 394 zu ca. 1077-1100 4. Hinzu kommt noch ein

« liturgischer Zeuge ersten Ranges », das Graduale des Cod. Sang. 374

aus dem 11. Jh.5. Ferner der heutige Cod. Bernensis B 60 aus der
2. Hälfte des 11. Jh., der sanktgallisch beeinflußt ist6.

Es entspricht der Bedeutung der Gallusabtei, daß sie auch in dieser

Zeit seine verehrten Heiligen andern geistlichen Zentren mitteilte. Das

berühmte Kloster hatte zunächst Beziehungen mit dem nahen Zürich.
Zur Zürcher Kirchweihe um 874 verfaßte der St. Galler Mönch Rapert,
selbst ein Zürcher, ein Gedicht. Die bei der Dedicatio mitfeiernden
Mönche sind jedenfalls Benediktiner der Steinachabtei gewesen 7. In
dem Katalog der verbrüderten Klöster aus der 2. Hälfte des 10. Jh.
finden sich auch die Sorores in Turego manentes8. Es ist deshalb

nicht zu verwundern, daß ein St. Galler Codex von ca. 926-950 mit

1 Munding E., Das Verzeichnis der St. Galler Heiligenleben und ihrer
Handschriften in Cod. Sang. 566. Beuron 1918, S. 13, 18, 28, 33, 39, 41, 127.

2 Munding, Texte 9, 23, 87, 106. Dazu Mohlberg P. C, Mittelalterliche
Handschriften der Zentralbibliothek Zürich 1951, nr. 346, S. 148.

3 Munding, Texte 9, 24, 87-88.
4 Munding, Texte 13, 27, 88 ; ders., Untersuchungen 20.
6 Munding, Texte 12, 28, 88 ; ders., Untersuchungen 20.
6 Munding, Texte 15, 28, 88 ; ders., Untersuchungen 20.
7 Die Diskussion über diese Kirchweihe ist noch im Fluß. Siehe Egloff E.,

Der Standort des Monasteriums Ludwig d. Deutschen in Zürich 1950, S. 53 f.
Dazu Herzog F. A., Anfänge und Schicksale des Benediktinerklosters von St.
Leodegar zu Luzern 1953, S. 9-19.

8 Libri Confraternitatura, 1. c. 144.

117



einer etwa dem 10./11. Jh. geschriebenen Erwähnung des hl. Lucius
nach Zürich kam, um dort praktischen Zwecken zu dienen x.

Durch die Reformbemühungen in der 2. Hälfte des 10. Jh. kam
St. Gallen auch in Berührung mit den monastischen Bestrebungen von
Trier und Lorsch und vor allem mit dem Kloster St. Pantaleon in
Köln, das Erzbischof Bruno von Köln mit Mönchen von Trier besiedelte

(ca. 964). Dort weilte zeitweise Sandrat, der einige Jahre nachher
St. Gallen visitierte2. Auch waren natürlich die Erzbischöfe von Köln
damals recht einflußreiche Männer, so der genannte Bruno (953-965)
Bruder Ottos I., der Verwalter des Herzogtums Lothringen und
Förderer der Reform. Später folgte Erzbischof Everger (985-999), der uns
auch in einem 988 zu Konstanz abgefaßten Diplom Ottos III. für die
bischöfliche Kirche von Chur begegnet3. Auf ihn kam Heribert (999
bis 1021), Berater und Begleiter Ottos III., seit 994 Kanzler für Italien
und 998-1002 Kanzler für Deutschland. Also Beziehungen zu St. Gallen
fehlen nicht. Begreiflich, daß daher das Kalendar der Dombibliothek
von Köln (Cod. m. 45) aus dem Ende des 10. Jh. sich erweist als « ur-
sprüngbch süddeutsch, stark sanktgallisch beeinflußt, später für Köln
adaptiert ». Auch dieses notiert zum 3. Dezember den Lucius confessor4.

4. Das Zusammenwirken von Chur und St. Gallen

Die Interessenkreise des bischöflichen Chur und des klösterlichen
St. Gallen spielen oft in gleicher Weise bei der Verbreitung des Luciuskultes

mit. Bei den vielfachen Überschneidungen der Einflußzonen ist
eine genaue Scheidung nicht mögbch. So gleich bei Straßburg. Dort
besaß das Bistum Chur seit der karobngischen Zeit einige Besitzungen,
die noch Otto I. 952/953 bestätigte. Darunter befand sich auch eine

Kirche in Schlettstadts. Aber auch St. Gallen hatte zu Straßburg
Beziehungen, denn schon im 9. Jh. waren die Bischöfe Rachio und

1 Mohlberg, Mittelalterliche Handschriften, 1. c. S. 148 zieht Verwendung
im Großmünster in Betracht. Dazu Munding, Texte 9, 23, 87, 106.

1 Eccehardi Casus S. Galli cap. 98, 139, 146 in St. Caller Mitt. 15/16 (1877)
354, 439, 448. Dazu aber wichtig Hallinger K., Gorze-Kluny 1 (1950) 99-102,
191-199.

3 Bündner Urkundenbuch I, nr. 148.
4 Munding, Untersuchungen 139.
6 Bündner Urkundenbuch I, nr. 111 u. 112. Zum Ganzen Clavadetscher,

O. P., Die Besitzungen des Bistums Chur im Elsaß. Schweizer Beiträge zur
allgemeinen Geschichte 8 (1950) 191-203.

118



Adalloh in dessen Liber vitae eingetragen 1. Im Katalog der verbrüderten

geistlichen Institute aus der 2. Hälfte des 10. Jh. sind die Patres

in Argentina civitate, also die Kanoniker der Stadt, wie auch die
Sorores in Argentina, die Nonnen von St. Stephan in Straßburg, nicht

vergessen 2. Unmittelbare Beziehungen von Straßburg zu Chur fehlen
ebenfalls nicht. Bischof Hartbert 951-972 empfing die bischöflichen
Weihen von Bischof Erkanbold von Straßburg und dem hl. Ulrich von
Augsburg3. Das Evangeliar dieses Straßburger Bischofs Erkanbold aus

der Zeit des 10. Jh. enthält die Propria von St. Gallen und erweist
sich damit vom Kloster an der Steinach abhängig. Deshalb fehlt am
3. Dezember Lucius confessor nicht 4.

Das Kloster Kempten, gegründet von der Steinachzelle des 8. Jh.,
verbrüderte sich mit St. Gallen um 830 und wiederum 865. Mönche

aus Kempten waren auch bei der Translation des hl. Otmar dabei,
als dessen Überbleibsel 867 von der Galluskirche in die Otmarskirche

übertragen wurden. In dem Conspectus Coenobiorum aus der 2. Hälfte
des 10. Jh. erscheinen die Fratres in Campidona wiederum in der

Stellung der Confraternitas. Da St. Gallen selbst auch mit den Churer

Kanonikern, den Patres in Curia, verbrüdert war, geht eine

Verbindungslinie von Chur über St. Gallen nach Kempten 5. Das Kalendar
von Kempten, das aus der Wende des 10. zum 11. Jh. datiert, erwähnt
zum 3. Dezember den Lucius confessor8.

Mit der alten Bischofsstadt Regensburg war sowohl Chur wie St. Gallen

verbunden. Das Bistum Chur erhielt 888 in Regensburg das Kloster
Münster-Täufers durch König Arnulf. Am gleichen Orte befand sich

der Churer Bischof Hartbert 960 beim König Otto I. Das gleiche

Regensburg hatte auch Bedeutung für das Steinachkloster. Dort erhielt
die Abtei des hl. Gallus 905 das Kloster Pfäfers '. Die schon oft zitierte
Liste der verbrüderten Klöster aus der zweiten Hälfte des 10. Jh.

1 Liber confraternitatum ed. Piper, 1. c. S. 20, 35.
2 1. c. S. 144, dazu S. 43.
3 MGH SS XIII, S. 323 ; Mayer J. G., Geschichte des Bistums Chur 1 (1907)

132.
4 Munding, Untersuchungen 139.
6 MGH Libri Confraternitatum ed. Piper 1884, S. 38, 142, 144. Bündner

Urkundenbuch I, nr. 72. Vita S. Otmari cap. 33 in St. Galler Mitteilungen 12 (1870)
135-137.

6 Munding, Untersuchungen 139. Über den Cod. Rh. 83 s. Mohlberg P. C,
Katalog der mittelalterlichen Handschriften der Zentralbibliothek Zürich 1951,
S. 196, nr. 451.

7 Bündner Urkundenbuch I, nr. 79, 87, 118.

119



nennt auch die Patres in monasterio sancti Hemmerammi1. Neben
Chur und St. Gallen kommt aber auch Einsiedeln in Frage, wie wir
noch sehen werden. Auf alle Fälle gibt das Regensburger Kalendar
aus dem Ende des 10. Jh. am 3. Dezember den Lucius confessor an 2.

Im Kalendar von Freising, das aus den Jahren 984-993 datiert,
ist Lucius confessor eingetragen3. Die Freisinger Litanei aus der 2. Hälfte
des 10. Jh. (957-994) nennt sowohl Lucius wie Emerita4. Das hat wohl
in den Beziehungen Freisings mit dem Bistum Chur seine Veranlassung.
931 sind uns Freisinger Besitzungen im Vintschgau, der kirchbch zu
Chur gehörte, verbürgt 5. Hinzu kommen noch die Fäden, die über
St. Gallen gehen. Bischof Waldo von Freising (884-906) war in St. Gallen
durch Notker den Stammler herangebildet worden, ähnlich wie sein

Bruder Salomon, der spätere Abt und Bischof von Konstanz. Daher
gedenken auch Waldos die St. Galler Annalen6. Ob sein Nachfolger
Uto (906-907) im Liber Confraternitatis des Steinachklosters Aufnahme
fand, ist nicht sicher '. Bischof Tracholf von Freising (908-926) befand
sich 909 in St. Gallen, als Bischof Salomon von Konstanz Pfäfers an das

Steinachkloster übertrug8.
In der Freisinger Diözese lag das Kloster Tegernsee. Dessen Kalendar

notierte sich im 11. Jh. auf den 3. Dezember unsern Lucius
confessor 9. Vermutlich vom Domstift Freising her kam der hl. Lucius
in die dortige Litanei, die wir auf die Mitte des 11. Jh. datieren können
(Galle, Magne, Luci)10. Mönchische Einflüsse mögen im benediktini-
schen Tegernsee mitgewirkt haben. Im letzten Viertel des 10. Jh. wirkte
die sog. Regensburger Reform auf das Kloster. Zu Beginn des 11. Jh.
machte sich auch kurz die Einsiedler Reformgruppe bemerkbar 11.

Das Kalendar von Augsburg erwähnt unsern Lucius confessor
sowohl in seiner Fassung von ca. 1010 als auch in seiner späteren Form
um 1050 12. Die Beziehungen des Bistums Chur mit Augsburg waren

1 Libri Confraternitatum, 1. c. 144.
2 Munding, Untersuchung 139.
3 Munding, Untersuchungen 139.
4 Analecta Bollandiana 54 (1936) 26-27.
6 Bündner Urkundenbuch I, nr. 101.
• St. Galler Mitteilungen 12 (1884) 255, 259. Dazu Bündner Urkundenbuch I,

nr. 87. Bischof Waldo von Freising tritt 905 für Konstanz ein.
7 Libri Confraternitatum, 1. c. S. 35.
8 Bündner Urkundenbuch I, nr. 89.
* Munding, Untersuchungen 139.

10 Analecta Bollandiana 54 (1936) 34.
11 Hallinger K., Gorze-Kluny 1 (1950) 116-118, 133-136.
12 Munding, Untersuchungen 139.

120



gleichsam grundgelegt durch den Bericht der Vita S. Lucii, daß der

Heilige in Augsburg gewirkt habe. Bischof Hartbert von Chur (951-972)
wurde auch vom hl. Ulrich von Augsburg und Erkenbold von Straßburg

geweiht \ Der gleiche Churer Oberhirte nahm am Reichstag und
an der Synode zu Augsburg 952 teil, wo er auch wiederum den hl. Ulrich
traf2. Zugleich war Bischof Hartker Abt des Benediktinerklosters

Ellwangen, das zum Bistum Augsburg gehörte 3. Nicht zu übersehen

sind auch Verbindungen mit St. Gallen. Schon Adalbero, Bischof von
Augsburg (887-909) war sehr für St. Gallen tätig und besuchte die

Steinachabtei, was besonders im Gedächtnis blieb 4. Auch sein Nachfolger

Bischof Hiltine befand sich 909 in St. Gallen 5. Der Neffe Bischof
Waldos, der hl. Ulrich (f 973), war sogar in der Zelle des hl. Otmar

erzogen worden. Er besuchte St. Gallen mehrmals, weshalb auch sein

Ableben in die St. Galler Annales maiores eingetragen wurde6. In
dieser Zeit schlössen die Mönche des Galluskloster mit den Kanonikern

von Augsburg (Patribus in Augusta) eine Confraternität7. Dann
scheint St. Gallen besonders seit 1012 auf die Umwandlung des

Chorherrenstiftes in das Benediktinerkloster mitgewirkt zu haben 8.

Um unsere Umschau in deutschen Stiften und Klöstern zu beenden,
erwähnen wir nur noch das Kalendar von Verden, dessen Text im
11./12. Jh. den Lucius confessor nicht vergißt9. Als der Churer Bischof
Waldo 926 in Worms von König Heinrich I. verschiedene bedeutende

Schenkungen erhielt, figurierte dort als Fürsprecher Bischof Adalward

von Verden 10. Er war damals ein berühmter Mann, da er den fremden

Abodriten das Christentum predigte u. Wahrscheinlich aber sind nicht
die geringen Beziehungen zwischen Chur und Verden Anlaß für die

Nennung des hl. Lucius, sondern eher Verbindungslinien über Mainz,

zu dessen Verband das Domstift Verden gehörte. St. Alban in Mainz
weist aber schon in der Mitte des 9. Jh. in seinem nach St. Galler
Muster gearbeiteten Kalendar den hl. Lucius auf, wie schon früher

1 Mayer J. G., Geschichte des Bistums Chur 1 (1907) 132.
2 Bündner Urkundenbuch I, nr. 110.
3 Bündner Urkundenbuch I, nr. 104 u. 122 zu 948 u. 961.
4 Libri Confraternitatum, 1. c. S. 137-138. Bündner Urkundenbuch I, nr. 87-88.
5 Bündner Urkundenbuch I, nr. 89.
6 St. Galler Mitteilungen 15/16 (1877) 210 ff. und 19 (1884) 294.
7 Libri Confraternitatum, 1. c. 144.
8 Hallinger K., Gorze-Cluny 1 (1950) 278-279.
9 Munding, Untersuchungen 139.

10 Bündner Urkundenbuch I, nr. 99, S. 81.
11 Hauck A., Kirchengeschichte Deutschlands 3 (1920) 83-84.

121



belegt wurde. Zudem interessierte sich der Mainzer Metropolitanver-
band um das Bistum Chur, das ja seit 843 endgültig und sicher ihm
unterstand.

Von den entfernten geistbchen Stiften wenden wir uns wieder den
heimischen Klöstern zu. Da muß vor allem Einsiedeln als ein
Förderer der Lucius-Verehrung gelten. Das Kloster war erst durch Benno
und Eberhard 934 gegründet worden. Gewisse Beziehungen zwischen
Einsiedeln und St. Gallen ergaben sich schon daraus, daß der hl. Adel-
rich mit der hl. Wiborada (t/ 926) verkehrte und daß Einsiedeln 958

die Insel Werd erhielt, wo das erste Grab des hl. Otmar (f 759) lag.
In der 2. Hälfte des 10. Jh. schloß das Galluskloster eine Verbrüderung
mit Einsiedeln ab (Fratribus in cella sancti Meginradi). Um 1032

erhielt der Einsiedler Mönch Reginbold für die Gründung von Muri
aus der St. Galler Bibliothek den Liber sapientiae1. Gerade solche

geistige und bibliothekarische Beziehungen mögen zwischen der Abtei
des hl. Gallus und des hl. Benno mehr bestanden haben, als wir heute
feststellen können. Aber es fehlen auch nicht Verbindungen mit Chur.
Bischof Hartpert (951-972) vermittelte verschiedene Schenkungen an
das Kloster2. Bischof Hartmann (1030-1036, f 1039) war früher selbst
Mönch im « finstern Walde » gewesen 3. Zahlreich sind die Besitzungen,
die Einsiedeln auf dem churischen Bistumsterritorium hatte. So hinter-
beß der rätische Edelmann Adam, der spätere hl. Gerold (j ca. 978),
dem Stifte einige Besitzungen in Schnifis, Schlins, Nüziders usw. Dazu
kamen Rechte in Grabs (949), Wangs (980) usw., die noch Jahrhunderte

dem Kloster verbbeben 4.

Und nun zu den kalendarischen Zeugnissen, die mit Cod. Eins. 319

aus der Zeit der 2. Hälfte des 10. Jh. beginnen. Dessen Kalendar
weist die typischen Feste Einsiedeins und nekrologische Einträge der
Abtei auf und vergißt am 3. Dezember nicht des Lucii confessoris zu
gedenken 5. Nicht so sicher einsiedlischer Herkunft ist das Kalendar
im Cod. Eins. 321, das aber auch zum 3. Dezember Lucius confessor

1 Ringholz O., Geschichte von Einsiedeln 1 (1904) 34, 40, 57, 59, 66.
2 Bündner Urkundenbuch I, nr. 127, 131 ; Mayer J. G., Geschichte des

Bistums Chur 1 (1907) 132, 136.
3 Bündner Urkundenbuch I, S. 138 Anm.
4 Bündner Urkundenbuch I, nr. 105, 106, 137, 144, 145, 194 usw.
s Durch die Freundlichkeit von P. Dr. Leo Helbling, Stiftsbibliothekar in

Einsiedeln, erhielt ich Photokopien aller handschriftlichen Einträge, welche hier
interessieren. Zu den Datierungen siehe Meier G., Catalogus Codicum Manu-
scriptorum Einsidlensium 1899 und Bruckner A., Scriptoria medii aevi Bd. V
(1943) sowie Munding, Untersuchungen S. xiv.

122



meldet1. Ebenso noch wenig gedeutet ist das Kalendar des Cod.

Eins. 356 aus dem 10. Jh., das aber auch den Lucius confessor
aufweist 2. Chronologisch folgt Cod. Eins. 257 aus dem 10. Jh., worin aber
die Vita S. Lucii, übrigens nur die Hälfte der gesamten, erst im 11. Jh.
geschrieben wurde3. Man interessierte sich wohl in Meinradskloster
auch deshalb um den « englischen König » Lucius, da ja der berühmte
Abt Gregor (964-996) aus angelsächsischen Landen stammte. Ende des

11. Jh. oder allenfalls Anfang des 12. Jh. datiert das einsiedlische Direc-
torium Cantus des Cod. Eins. 114, dessen Dezember gleich mit dem

Lucius confessor beginnt. Ins frühe 12. Jh. zu verlegen ist das Missale

Einsidlense des Cod. Eins. 113 mit dem Eintrag : Lucü confessoris.

Wieweit Einsiedeln seinen Luciuskult in andere Klöster und

Sprengel verbreitete, bleibt noch eine offene Frage. Wie schon früher
erwähnt, notierte auch das Regensburger Kalendar aus dem Ende des

10. Jh. den hl. Lucius. Neben St. Galler Einfluß darf man nicht

vergessen, daß ein Mönch von Einsiedeln, der hl. Wolfgang, 972-994

Bischof von Regensburg war. Ferner ist der hl. Ulrich von Augsburg
(924-973) zu erwähnen, der häufig nach Einsiedeln pilgerte und dem

Stifte auch Reliquien des hl. Mauritius verschaffte4.
Von Einsiedeln wenden wir uns Engelberg zu. Im Kalendar des

Engelberger Codex 113 aus dem 13. Jh. steht unser Heiliger irrtümlich
zum 2. Dezember : « Lucii confessoris, regis britannie ». In Cod. 62

aus der Zeit von ca. 1330-1340 findet er sich wieder am traditionellen
Tage, dem 3. Dezember, eingetragen : Lucii confessoris. Zu erwähnen

bleibt noch Cod. 114 aus dem 14. Jh., Eigentum des Frauenklosters
St. Andreas in Samen, das bis 1615 in Engelberg stand. Das Kalendar
bietet ebenfalls Lucii confessoris.

5. Zusammenfassung

Mit den Engelberger Zeugnissen haben wir bereits das 12. Jh.
überschritten. Sie zeigen, wie sehr sich nun die Verehrung allgemein
verbreitet hatte, ohne daß wir auf besondere Beziehungen mit dem bischöf-

1 Munding, Untersuchungen 139.
2 Munding, Untersuchungen 139.
3 Ediert von C. von Moor im Codex diplomaticus 3 (1861) 3-7.
4 Ringholz, 1. c. 36, 42, 656, 662 über St. Ulrich, S. 48 f., 53 über St. Wolfgang.

Dazu K. Hallinger, Gorze-Kluny 1 (1950) S. 271, 276 über St. Ulrich,
S. 129 f., 136 f., 163 f. u. 618 f. über St. Wolfgang.

123



liehen Chur oder dem benediktinischen St. Gallen zurückgreifen müssen.

Der große Antrieb dazu war die Übertragung der Reliquien in die

karolingische Ringkrypta in Chur. Neben Chur wurde dann gleich
anfangs die Abtei St. Gallen die große Förderin des Lucius-Kultus. Über
diesen sind wir indes meist nur durch kalendarische Belege orientiert,
die nicht ohne weiteres auch für die eigentliche liturgische Verehrung
im engeren Sinne verwendet werden können. Mit Messe oder Officium
oder beidem feierten sicher St. Gallen, Einsiedeln und Disentis den
Churer Heiligen.

Stets begegnet uns der Heilige nur als Lucius confessor. Erst in
späterer Zeit begann man, gestützt auf die Vita, den hl. Lucius genauer
zu charakterisieren. Das geschah vor allem in Chur selbst. Das
Necrologium Curiense und zwar bereits Cod. C aus der Mitte des 12. Jh.
schrieb zum 3. Dezember : Lucii regis et confessoris \ Aber im gleichen
Codex wird sowohl bei der Translatio (29. Juni) wie der Inventio (30. März)
der hl. Lucius nur als confessor angesprochen. Der gleiche Fall begegnet
uns im Cod. C aus dem Ende des 12. Jh. Cod. E aus dem Ende des

13. Jh. hingegen fügte dann auch bei der Inventio den Königstitel hinzu

2. Einen Beleg für das 13. Jh. haben wir auch aus dem Engelberger
Kalendarium bereits zitiert : Lucii confessoris, regis Britannie. In das

gleiche Saeculum gehört auch das Legendarium des Dominikaners
Barthélémy von Trient 3. Ähnlich schrieb das Martyrologium und
Legendarium von Hermann Greven, der im 15. Jh. Kartäuser in Köln war :

De saneto Lucio rege Britanie et confessore 4. Die Hagenauer Zusätze

zum Martyrologium des Usuard vom Jahre 1412 schenken unserem
Heiligen noch den Titel eines Apostels : Item in Curia Curiensi natalis
sancti Lucii confessoris eiusdem Apostoli, qui propter Christum sua

regna reliquit5. Zur Diskussion steht weiter das Reichenauer
Martyrologium des 9./10. Jh., das Ende des 18. Jh. nach Rheinau kam und
von dort als Cod. Rh. hist. 28 in die Zentralbibliothek Zürich wan-

1 Necrologium Curiense ed. Juvalt 1867, S. 119.
2 1. c. 31, 64. Die Verifizierung der Einträge besorgte freundlichst der bischöfliche

Archivar f J. A. Battaglia in Chur.
3 Lütolf A., Die Glaubensboten der Schweiz 1871, S. 122. Dazu Analecta

Bollandiana 29 (1909) 16.
4 Analecta Bollandiana 54 (1936) 336. Ahnliche Erwähnungen des Lucius

rex in Analecta Bollandiana 27 (1908) 294 u. 29 (1909) 48. Legendare von Pierre
Calo 14. Jh. und Legendarium Bodecense 15. Jh.

6 Acta Sanctorum Junii VII. Pars I (1717) 719. Zur Datierung Junii VI.,
S. LX und bes. Reinle A., Die hl. Verena von Zurzach 1948, S. 17.

124



derte 1. Auf Grand einer bloßen Photokopie kann man schon eindeutig
feststellen, daß zum 3. Dezember (f. 153 verso) eine spätere Hand hinzufügte

: Lucii episcopi Cur(iensis). Die Lesung : Martyris ist unrichtig 2.

Der Nachtrag zeigt gotische Schriftzüge des 14./15. Jh. Darauf weist
die Verlängerung des zweiten j in Lucii unter die Grundlinie, das

Fehlen der unteren Rundung beim C in Curiensis, weshalb man m(artyris)
zu lesen versucht war, die Schleife für den Abkürzungsstrich, welcher
die letzte Silbe von Curiensis andeutet, das Fehlen des Häkchens
für u. 3 Also St. Lucius im 12. Jh. König, im 14./15. Jh. noch Bischof

Durch die eindeutige liturgische Bezeugung unseres Lucius
confessor auf den 3. Dezember ist auch schon der Unterschied zum Lucius

Martyr, am 1. Dezember gegeben. Er steht schon in den frühmittelalterlichen

Handschriften des sog. Martyrologium Hieronymianum :

« Romae natale Candidae et alibi Omboni, Filadi, Luci. » Eine Variante
weist der Codex Wissenburgensis aus dem Ende des 8. Jh. auf : « Romae
sanctae Candide, Amboni, Falati, Lucii. » Das sog. Martyrologium
Gellonense von ca. 792-795 berichtet zum 1. Dezember : « Romae
Candidae, Lucii. » Ebenfalls meldet das Martyrologium des Codex Sangal-
lensis 450, das ca. 850 geschrieben wurde, zum gleichen 1. Dezember :

« Candidi, Luci ». Daß aber die Tradition nicht so klar ist, belegt die
Reichenauer Handschrift des Martyrologiums aus dem 9. Jh., welche

zum 15. Dezember zu berichten weiß : « In Africa Fausti, Lucii, Candidi,
Maximi. » Ähnlich äußert sich das Breviarium Cambracense aus dem
11. Jahrhundert : « In Affrica nat. Fausti, Luci, Candidi. » Das

Martyrologium Bedae im Münchener Codex des 11. Jh. meldet uns
wiederum zum 1. Dezember : «Romae Candidi, Lucii et aliorum III. » 4

Das Kalendar von Eichstätt, das Bischof Gundekar (1057-1075) schrieb,
erwähnt zum 1. Dezember : «Candidae uirg., Lucii m. »

5 Wir
übergehen die weitere martyrologische und kalendarische Literatur. Für
unsern Zweck genügen die beigebrachten Zeugnisse. Zwei Heilige
begegnen uns aus offensichtlich ganz verschiedenen Überlieferungen

1 Mohlberg P. C, Mittelalterliche Handschriften der Zentralbibliothek
Zürich 1951, S. 259. Kultur der Abtei Reichenau 1924, S. 338-339.

2 So noch Delehaye H., Commentarius perpetuus in Martyrologium
Hieronymianum 1931, S. 633.

3 Steffens Frz., Lateinische Palaeographie 1909, S. xxi-xxin. Taf. 110 b

zu 1404 zur Abkürzung Curiensis.
4 Delehaye H., Commentarius Perpetuus in Martyrologium Hieronymianum

1931, S. 630, 649. Munding, Untersuchungen, S. 138-139, Texte S. 87.
5 Analecta Bollandiana 17 (1898) 401.

125



um 800, zunächst in Chur am 3. Dezember unser rätischer Lucius
confessor, dann der durch das Martyrologium Hieronymianum am 1.

Dezember belegte Lucius martyr, von Rom. Das Datum des Festes, der
Ort der Tradition, die Quabfikation des Heüigen (confessor bzw. martyr),
die umgebenden Heiligennamen, all das beweist die Verschiedenheit
der beiden gleichnamigen Heibgen. Der römische Lucius selbst ist wohl
ebenso vom afrikanischen Lucius zu trennen. Am 1. Dezember haben

wir eine Candida und einen Lucius in Rom und am 15. Dezember
einen Lucius und einen Candidus in Afrika. Viel klarer ist die
Verschiedenheit des römischen Lucius vom rätischen Heiligen.

Weitere Schlüsse daraus zu ziehen, daß unser rätischer hl. Lucius
nicht als Märtyrer, sondern nur als Confessor, ja nicht einmal als
Confessor Pontifex galt, kann nur im Zusammenhang mit dem ganzen
vorkarolingischen Luciusproblem geschehen. Vor aUem müssen wir
zuerst wissen, wo der Heilige sein erstes Grab hatte, bevor er in die
Churer Ringkrypta übertragen wurde. Ferner bleibt noch zu erforschen,

was eigentlich die Luziensteig im Leben des Heiligen bedeutet. Nicht
zuletzt aber gilt es, die karolingische Vita S. Lucii inhaltlich noch

genauer zu erfassen und eine bessere Edition vorzubereiten x.

1 Verdienstvolle Vorarbeiten leisteten P. Vigil Berther in Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte 32 (1938) 20-38, 103-124 und Dr. E. Poeschel
sowie P. Vigil Berther in verschiedenen Beiträgen im Bündner Monatsblatt
1938-1941.

126


	Die Verehrung des hl. Lucius im 9.-12 Jh.

