
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 48 (1954)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen — Comptes rendus

Cent cinquante ans d'histoire vaudoise 1803-1953 (Bibl. histor. vaud.

XIV). Lausanne, Payot, 1953. 442 p. avec 18 illustrations hors-texte et
une carte dessinée d'après celle des Etrennes pour le canton de Vaud de 1815.

La Société vaudoise d'histoire et d'archéologie a publié, à l'occasion
de l'année jubilaire du canton de Vaud, une série d'études — 26 en tout —
consacrées à son histoire politique, littéraire, artistique, scolaire, religieuse,
économique et sociale au cours du XIXe siècle et de la première moitié
du XX".

Strictement parlant, seules deux de ces études rentrent dans le cadre
de notre Revue : celles que M. Henri Meylan et M. E. S. Dupraz
consacrent, le premier à l'Eglise réformée et le second à l'Eglise catholique.
M. Meylan donne ce qu'il appelle une esquisse d'un travail à entreprendre,
qui correspondrait à celui de Vuilleumier pour la période du régime bernois.
Il rappelle la démission collective des pasteurs, en 1845, par protestation
contre une mesure exigée d'eux par Druey. Il s'occupe en particulier de
la création de l'Eglise libre ou indépendante et explique pourquoi, entre
elle et l'Eglise nationale, contrairement à ce qui s'est produit à Genève et
à Neuchâtel en 1938, la question de leur fusion ne s'est jamais posée.
M. Dupraz trace en quelques pages les débuts, un peu pénibles, du rétablissement

du culte catholique à Lausanne d'abord, ensuite dans diverses
villes du canton : Vevey, Yverdon, Nyon, Morges, Aigle (1830-40), puis
à Rolle, et il énumère la vingtaine de paroisses nouvelles érigées à partir
de 1870.

Ces pages toutefois gagnent naturellement à être placées dans leur
cadre historique. C'est dire l'intérêt avec lequel on lit le premier chapitre
du volume dans lequel M. Louis Junod fixe le point de départ de toute
la période qu'il s'agit d'examiner. En 1798 est proclamée la République
Lémanique, à laquelle plusieurs communes fribourgeoises de l'ancien Pays
de Vaud demandent leur adhésion ; puis, la même année encore, elle
devient le canton du Léman. Autrement dit, sous l'Helvétique, deux
solutions étaient possibles : le rattachement à la France ou le rétablissement
du régime bernois — qui gardait ses partisans. L'acte de Médiation écarta
l'une et l'autre.

M. Charles Biaudet, dans une chapitre plus long, montre la répercussion
qu'a eue la Révolution de 1830 dans le canton de Vaud et énumère les

divers régimes politiques qui s'y sont succédé au cours du XIXe siècle :

libéral, radical, alliance du premier avec l'extrême-gauche, retour au pou-

66



voir des radicaux avec Ruchonnet. Il cite les innovations et les actes
principaux de chacun de ces régimes, les constitutions auxquelles ils ont donné
le jour, et il poursuit son tableau jusqu'aux deux guerres mondiales et même

jusqu'aux années de l'après-guerre.
Bien d'autres chapitres mériteraient une mention : celui de M. Charles

Roth sur les historiens vaudois (Charles Monnard, Louis Vulliemin, Justin
Olivier, Hisely, Herminjard, Henri Vuilleumier, Paul Maillefer, Mgr Besson,
Maxime Reymond, Charles Gilliard, pour ne mentionner que les principaux),
celui de M. François Gilliard sur l'évolution constitutionnelle, de M. Jacques
Bourquin sur la presse, de M. Henri Meylan sur l'Université, de M. Pierre
Grellet sur les Etrangers et voyageurs, de M. Louis Junod sur les coutumes
et traditions populaires.

La difficulté était de délimiter la matière à étudier. C'est ainsi que
M. Pierre Köhler (les Lettres, très bon chapitre) s'est posé la question :

faut-il parler aussi des étrangers fixés dans le Pays de Vaud : Mme de Staël,
Benjamin Constant et inversement des Vaudois fixés à l'étranger, comme
Edouard Rod Il n'a, avec raison, exclu ni les uns ni les autres. Une autre
difficulté provenait du fait que certains sujets ont entre eux des points de
contact très étroits et se compénètrent même quelque peu. On a réussi à
tracer entre les différents chapitres une ligne de démarcation précise et
exclu les redites, mais renvoyé par contre en note à telle ou telle page du
volume où le lecteur trouvera, s'il le désire, le complément du chapitre qui
l'intéresse.

M. le Conseiller d'Etat Oguey a, « en guise de préface », écrit quelques
pages très suggestives, et M. le Conseiller fédéral Rubattel, dans le
chapitre qui termine le volume : « Le canton de Vaud dans la Confédération »

a émis des considérations très fines et très justes d'un magistrat qui connaît
admirablement ses compatriotes. L. Waeber.

W. Kaegi : Castellio und die Anfänge der Toleranz. Basler Universitätsreden,

Heft 32. Helbling und Lichtenhahn. Basel 1953.

Werner Kaegis Gedenkrede zum 300. Jahrestag von Castellios Schrift
über die religiöse Duldsamkeit bietet einen gehaltvollen Beitrag zur
Geistesgeschichte unseres Landes. Der Autor konnte sich im wesentlichen auf die
ausgezeichnete zweibändige Biographie von Ferdinand Buisson stützen, die
1892 in Paris erschien. Was trotzdem die ganz persönliche Leistung W. Ks.
ausmacht, ist die Kunst, Leben und Denken Castellios in eine knappe
Skizze von kaum 30 Druckseiten einzufangen. Dies war umso schwieriger,
als die weltweite Wirksamkeit des ehemaligen Basler Universitätslehrers bis
in die Geschichte der modernen Menschenrechte herauf verfolgt wird.

Hauptgegenstand der Rede bildet Castellios Schrift « De Haereticis »,

worin der einstige Mitarbeiter Calvins in Genf, ein halbes Jahr nach der
Verbrennung des spanischen Arztes Michael Servet, Kirchenväter und
Zeitgenossen gegen die Ansicht, daß man Ketzer mit dem Tode bestrafen dürfe,
als Zeugen'aufruft. Die Erregung, welche der Ketzerprozeß in Genf in weiten
Kreisen heraufbeschworen und sich dann schließlich in Castellios Ketzerbuch

67



verdichtet hatte, läßt K. mit Recht betonen, daß es schlechterdings unwahr
sei zu behaupten, die Verbrennung Servets habe dem allgemeinen
Rechtsempfinden seiner Zeit entsprochen (14).

Interessant sind die Motive, welche Castellio zur Verteidigung der
Toleranz ins Feld führt : die Ketzerverbrennung sei widerchristlich und könne
mit christlichen Argumenten niemals begründet werden ; sie sei lediglich
ein « historisches Ergebnis der Verbindung der Kirche mit dem römischen
Staate in konstantinischer und theodosianischer Zeit », und erst nachträglich

habe man den vergeblichen Versuch unternommen, sie mit jüdisch-
alttestamentlicher Tradition zu stützen (16 f.).

Worin sieht die Forschung heute das Bleibende von Castellios Wirken
und Einfluß Dies faßt K. in folgende Thesen zusammen :

Der Protest Castellios gegen die Hinrichtung Servets stellt kein
isoliertes Faktum dar ; der Verfasser des Ketzerbüchleins war bloß « der
Wortführer in einer Bewegung, die ihre vielfältigen Ursprünge in italienischen
und nordeuropäischen Überzeugungen zum Teil vorreformatorischer
Herkunft findet » (17).

Die Nachwirkung Castellios in der Geschichte der Ideen reicht «

kontinuierlich » bis an die Schwelle der neuesten Zeit.
Sein Einfluß war besonders kräftig im holländischen Freiheitskampf.
Mittels der antitrinitarischen Bewegung sind seine Ansichten « über

Polen und Holland nach England und Amerika » gelangt und haben über
die Epoche der Aufklärung bis in die Vorgeschichte der Erklärung der
amerikanischen Menschenrechte hineingewirkt (17 f.).

Im letzten Abschnitt versucht Kaegi eine Antwort auf die Frage zu
geben, ob Castellio wirklich jene Toleranz vertreten habe, die später als
Glaubens- und Gewissensfreiheit wiederkehrte. In diesem Zusammenhang
stellt er fest, daß die Humanitas in Castellios Kampf gegen Calvin keine
Rolle gespielt habe. Er sei zwar Humanist im historischen Sinne des Wortes
gewesen. « Aber der Weg vom Humanismus zur Humanitas ist weder ein
selbstverständlicher noch ein direkter» (19). Castellio berief sich in erster
Linie auf das Neue Testament, wozu sich als modernes Element die Warnung
vor Gewalt in Glaubenssachen gesellte. Zum Toleranzproblem warf er eine
zweifache Frage auf : die Frage nach dem Verhältnis zwischen weltlicher
und geistlicher Gewalt in Dingen des Glaubens und die Frage nach der
Möglichkeit, den wahren Häretiker überhaupt zu erkennen. K. geht besonders

den zweierlei Wirkungen nach, die von dieser doppelten Fragestellung
ausgingen. Die eine, betont er, führte zur Parität mehrerer Bekenntnisse
in demselben Staatswesen und schließlich zur Trennung von Kirche und
Staat, die andere zur « Auflockerung der theologischen Selbstgewißheit »,

zur freien Diskussion auch in Dingen des Glaubens (21). So seien die Motive
für die Auflösung der kirchlich-staatlichen Einheit im Sinne der
mittelalterlichen civitas permixta ursprünglich religiös gewesen, und erst anderthalb

Jahrhunderte konfessioneller Gewalt hätten dann die säkularisierte
Forderung der Toleranz im Namen der Humanität erheben lassen.

Leider geht Prof. Kaegi nicht weiter ein auf das umstrittene Problem
der sittlichen Grundlage der Toleranz. Die moralische Begründung, so wie

68



sie Castellio zu geben versucht, vermag uns nämlich nicht zu befriedigen.
Die Toleranz kann ihre sittliche Rechtfertigung nicht in der Annahme der
juridischen Gleichberechtigung aller Kulte finden, da der Irrtum nie der
Wahrheit gleichgestellt werden kann. Auch Indifferenz in Glaubenssachen
von Seiten der Staatsgewalt vermag das Problem nicht zu lösen, und noch
weniger ein Freiheitsbegriff, der dem Menschen die unbegrenzte sittliche
Möglichkeit einräumt, seinen Glauben selbst zu bestimmen. Die Festlegung
der moralischen Grundlage der Toleranz hat von der Würde der menschlichen
Person auszugehen, welcher « das Recht zukommt, frei nach der Wahrheit
zu suchen » und in einem freien Akt des Willens ihr Leben nach der als
echt erkannten Wahrheit zu gestalten. « Die Toleranz wird in diesem Falle
zum Ausdruck der schuldigen Achtung gegenüber der menschlichen Person
und ihrer Würde als Vernunftwesen, das unabhängig von jedem gewaltsamen

Eingriff sich seine inneren Überzeugungen bildet » (P. A. Messineo
S. J. : Die Toleranz und ihre moralischen Grundlagen, in « Orientierung »

Nr. 1, 1951). Hans Wicki.

Mélanges Père Girard : Gedenkschrift zur Erinnerung an das Zentenar
seines Todes, publiés par le Comité du Centenaire du célèbre pédagogue
fribourgeois. Fribourg/Suisse, Imprimerie St-Paul, 1953. 436 p., 15 pi. hors
texte et illustrations. Fr. 15.—

Diese Gedenkschrift möchte mit ihren Beiträgen in deutscher und
französischer Sprache die Persönlichkeit P. Gregor Girards als Franziskaner,
Pädagoge, Schulmann und sozialen Reformer würdigen und herkömmliche
Urteile revidieren und korrigieren. Die Artikel des ersten, deutschsprachigen
Teils, der dem Bd. 43-44 (1952) der Freiburger Geschichtsblätter entspricht,
greifen einige entscheidende Momente oder größere Abschnitte aus dem
Leben des Franziskaners heraus, um daran seine Stellung in der Zeit,
seine Weltanschauung und seine politischen und sozialen Auffassungen
aufzuzeigen. Eugen Egger weist in seinem Beitrag « P. Girard und Pestalozzi

» an Hand des Kommissionsberichtes über Pestalozzis Anstalt in Yver-
don an die Tagsatzung (1810), an dem auch Girard beteiligt war, auf die
Ähnlichkeit, aber auch auf die Verschiedenheit beider Schulmänner hin :

hatte Pestalozzi als bahnbrechender Theoretiker internationale Bedeutung
erlangt, so war Girard eher Praktiker, und als fortschrittlich eingestellter
Mönch fand er weder in klerikalen noch in liberalen Kreisen Gnade. Besondere

Beachtung verdient der Artikel von Hans Wicki über P. Girard und
die Freiburger Bischofswahl von 1814-15, nicht nur wegen der Publikation
zahlreicher bisher unveröffentlichter Dokumente, sondern auch wegen der
vollkommen selbständigen und gerechten Beurteilung von Girards
Weltanschauung. Entgegen dem herkömmlichen Vorwurf, Girard sei Kantianer
gewesen, weist Wicki darauf hin, daß er zwar Kant eingehend studiert
und ihn zum Teil bewundert hatte, ja daß er auch den staatskirchlichen
Ideen Wessenbergs sympathisch gegenüber stand, ohne aber dabei vom
katholischen Dogma abzuweichen. Im Gegenteil ist es Girards besonderes
Verdienst, das ethisch Positive der Aufklärung und ihren Wert für die

69



Religion gebührend erkannt zu haben. Doch die kirchlich konservativen
Kreise, vorab Nuntius Testaferrata, hatten dadurch einen Grund, um bei
der Kurie gegen ihn zu polemisieren und ihn vom Episkopat fernzuhalten.
Die 71 Dokumente aus den Jahren 1811 bis 1821, die dem Artikel
beigegeben sind, sind äußerst aufschlußreich für die Zustände und die Lage
der Franziskanerklöster in der Schweiz, aber auch für die Freiburger Bischofswahl

von 1814-15 und für die Reaktion der Presse auf die Polemik gegen
Girard. Die von Wicki verfaßten Anmerkungen enthalten vor allem nähere
biographische Angaben über die in den Akten erwähnten Personen und
ihre Bedeutung.

Anton Müller gibt in seinem Artikel « P. Girard in Luzern. 1824-1834 »

Aufschluß über Girards vielfältige Tätigkeit in Luzern und die politischen
und kulturellen Verhältnisse um 1830, doch vermißt man angesichts der
vielen Details die innere Einheit und Geschlossenheit. Ferdinand Rüegg
untersucht Girards Abschiedsrede an seine Philosophieschüler in Luzern.
— Die zwei folgenden Artikel befassen sich mit den sozialen Bestrebungen
Girards : E. Egger weist auf sein Bemühen hin, die Schule allen Kindern
zugänglich zu machen und den Lehrplan auf das praktische Leben
auszurichten, während F. Rüegg das Verdienst eines Girard-Schülers, des
Arztes J. B. Mugglin, an der Verbesserung der kulturellen Zustände im
Freiburgischen schildert und dadurch zeigt, wie das soziale Empfinden des
Franziskaners auch in seinen Schülern weiterlebte.

Die Beiträge des kürzeren französischen Teils haben vor allem die
Erziehungsmethode und die religiösen Auffassungen Girards zum Gegenstand.

Auf einen kurzen einleitenden Artikel von Mgr. François Charrière,
der vor allem auf den Einfluß von St. Jean-Baptiste de la Salle auf Girard
hinweist, hebt Léon Veuthey (La pédagogie du P. Girard) die Bedeutung
des muttersprachlichen Unterrichts in Girards Lehrmethode hervor, während

Léon Barbey (Grégoire Girard et la pédagogie moderne) auf dessen
Unterrichtsmethode und seine Lehrmittel näher eingeht ; er legt dabei vor
allem die Grundlagen und Vorzüge des wechselseitigen Unterrichts dar,
aber auch das Mißtrauen besonders des Klerus gegen diese neuartige Idee.
Aus dem Aufsatz von Léon Veuthey La spiritualité du Père Girard »

geht hervor, wie der Franziskaner bei aller Treue gegenüber Kirche und
Dogma in seinen Anschauungen doch stark von Kant und der Aufklärung
beeinflußt war, was sich vor allem in seinem Bedürfnis nach Klarheit und
in der Betonung der Vernunft bei der Suche nach der Wahrheit äußert ;

doch weist der Verf. darauf hin, daß Girard für Katholiken und
Protestanten schrieb und predigte. Roland Ruftieux führt mit seinem Artikel
o Le Père Girard et la politique fribourgeoise (1846-1850) » in die letzten
Lebensjahre Girards, in denen dieser eine Mittelstellung einnahm zwischen
der Politik des Sonderbunds und dem kirchenfeindlichen Radikalismus :

er wandte sich gegen die Beteiligung Freiburgs am Sonderbund. Als er
aber nach dem Einzug der Radikalen in Freiburg an die Spitze der
Kommission zur Ausarbeitung eines neuen Schulgesetzes berufen wurde, trat
er für eine religiös fundierte Schule ein, ohne aber bei der radikalen Regierung

immer Verständnis zu finden. Die Ikonographie P. Girards von

70



Maurice Moullet, eine vollständige Bibliographie, die sämtliche seit Eugen
Eggers Biographie (1948) erschienenen Publikationen umfaßt, einschließlich
der vielen Zeitungsartikel aus dem Jahr 1950, und ein detailliertes Namens-,
Orts- und Sachregister machen diese Gedenkschrift zu einem unentbehrlichen

Instrument für die Girardforschung. Wenn sich auch die einzelnen
Beiträge zum Teil überschneiden, so ist es doch das Verdienst dieser
Publikation, einzelne Probleme des Lebens und der Persönlichkeit P. Girards
eingehender zu untersuchen und aufzuklären und dadurch zu einer gerechten
Würdigung des lange Zeit umstrittenen Franziskaners beizutragen.

Hellmut Gutzwiller.

Rosemarie Hallenbarter : Das Ursulinenkloster in Brig 1661-1847. Ein
Beitrag zur Walliser Schulgeschichte. Paulusdruckerei, Freiburg in der
Schweiz 1953.

Wer sich mit der Geschichte der katholischen Kirche und ihren klösterlichen

Gemeinschaften im Wallis beschäftigt, wird Fräulein Hallenbarter
Dank wissen für die ansprechende, trefflich fundierte Studie über das

Ursulinenkloster in Brig. Besonderes Interesse erhält die Arbeit für das

Oberwallis, das dem Kloster St. Ursula in Brig auf kulturell-religiösem wie
auf karitativem Gebiete so ungemein viel verdankt. Die Arbeit von
Frl. Hallenbarter stellt — auch wenn Wissenschaft ihren eigenen Zwecken
zu dienen hat — ein lebendiges Zeugnis der Dankbarkeit für das Kloster
und seine Arbeit im Dienste des Oberwalliservolkes und der weiblichen
Jugend im besondern dar.

Auch wenn die V. « nicht eine lückenlose Darstellung der Ereignisse
von 1661 bis 1847 geben, sondern bestimmte Probleme, wie die
Lehrtätigkeit der Ursulinen, das Verhältnis des Klosters zur Gründerfamilie,
zum Mutterkloster, zur Stadt Freiburg usw. » (Vorwort) erforschen wollte,
ist es ihr doch gelungen, dem Fachwissenschafter wie dem interessierten
Laien, einen geschichtlich gesicherten, fesselnden Überblick über Gründung
und Entwicklung des Konventes der hl. Ursula zu Brig zu bieten. Was
aber wertvoller und für die Geschichte des Wallis und der katholischen
Reform in der Schweiz von weit größerer Bedeutung ist, ist die Aufhellung
eben jener oben genannten Probleme. Mit einer echt kritisch-historischen,
feinen Einfühlungsgabe werden Dokumente und Ereignisse sachlich
abgewogen, gewertet und in die jeweilige geschichtliche Situation eingebaut.
Von besonderem Wert scheinen mir die Ausführungen über die Beziehungen
zur Gründerfamilie, wofür im neuesten Werke über « Kaspar Jodok Stock-
alper von Turm » von Pfr. P. Arnold, Morel (Bd. 1, Tscherrig & Co. Brig),
wertvolle Ergänzungen aus den Rechnungsbüchern des großen Stockalper
zu finden sind.

Im ersten Kapitel wird ein Überblick geboten über das
Mädchenbildungswesen im Wallis bis nach dem Sieg der katholischen Reform (1661).
Dabei kommt neben einer Schilderung über die ersten klösterlichen
Niederlassungen (Beginentum und eigentliche Klöster) die Lage der Mädchen-

71



bildung ausführlich zur Sprache. Das Kapitel bietet überdies ein
fesselndes Gemälde über die kirchenpolitische Lage im Wallis zur Zeit des

großen Reformbischofs Hildebrand Josts.
Kaspar Jodok von Stockalper hat sich um das Kloster in Brig bleibende

Verdienste gesammelt. Im zweiten Kapitel geht die Verf. mit viel Liebe
und Geschick dem unermüdlichen Bemühen Stockalpers um die Gründung
nach. Was hier vielleicht noch in vermehrtem Maße hätte berücksichtigt
werden können, wären die machtpolitischen Spannungen der einzelnen
Zehnden, wie sie sich im Kampfe um die Gründung und den Ort der klösterlichen

Niederlassungen und Bildungsstätten offenbarten. Schließlich stand
ja Stockalper mitten in diesem Kampfe und war zweifellos der Exponent
katholischer Reformarbeit im Wallis. Durch eingehendere Schilderung des

politischen Hintergrundes hätten die Verdienste Stockalpers gewiß noch
besser gewürdigt werden können.

Im dritten Kapitel untersucht die Verf. ausführlich und erschöpfend
die Beziehungen des jungen Konventes von Brig zum Mutterkloster in
Freiburg. Wir erhalten damit einen anschaulichen Einblick in die
Verhältnisse, Sorgen und Schwierigkeiten, in das Bemühen um die
Verselbständigung des Brigerkonventes. Im Frühjahr 1672 wurde diese Trennung
endgültig vollzogen.

Über die Entwicklung des Klosters von der Abtrennung bis 1847
berichtet der zweite Teil der Arbeit. Dabei wird zuerst die innere Organisation

und das Schulprogramm des Klosters geschildert. Hier werden die
Beziehungen zu den Jesuiten in Brig, die Schultätigkeit und entsprechend
kürzer die karitative Betätigung der Ursulinen gewürdigt. Besonders
aufschlußreich sind die Ausführungen über Organisation der Schule (Pensionat
und Externat) und über das Lehrprogramm, wenn dabei auch hauptsächlich

das Lehrprogramm der Ordensgründerin Anne von Xainctonge zur
Darstellung kommt. Auch die wirtschaftliche Entwicklung des Klosters findet
ihre Behandlung.

Kürzer, aber ebenso sicher zeichnet die Verf. die weitern Schicksale
des Konventes mit dem Einfall der Franzosen und dessen Folgen sowie
die Wiederaufbauarbeit nach dieser Prüfungszeit und die Weiterentwicklung

bis 1847.
Wir hoffen gern, daß die junge Historikerin noch Zeit und Muße

finden wird, auch die neueste Geschichte des Briger Ursulinenklosters, in
seinen Ausstrahlungen auf das Schulwesen, die Krankenpflege und
Fürsorgearbeit sowie in seinen missionarischen Ausstrahlungen nach Afrika
und Indien, zu erforschen und der Öffentlichkeit zugänglich zu machen.
Denn Frl. Hallenbarter hat sich ausgewiesen als eine vielversprechende,
tüchtige Kraft und als eine Schriftstellerin, die man gerne liest. Sicher
kann sie der Geschichte der engern Walliserheimat wie der Schweizer-
und Ordensgeschichte noch manches Wertvolle für die Zukunft aus einer
großen, aber vergessenen Vergangenheit entreißen.

Leopold Borter.

72



Histoire de l'Eglise fondée par Aug. Fliehe et Victor Martin, dirigée
par J. B. Duroselle et Eugène Jarry, T. IX, Du Ier concile de Lalran à

l'avènement d'Innocent III (1123-1198) ; 2e Partie, par Raymonde Foreville,
professeur à la Faculté des Lettres de Rennes et Jean Rousset de Pina,
conservateur de la Bibliothèque de Tunis. Paris, Bloud et Gay, 1953,
388 pages.

M. Jarry fait précéder ce volume de l'avis suivant : « Il arrivait parfois
à M. Fliehe d'imaginer, sans y croire, qu'il ne verrait pas l'achèvement de
la grande œuvre dont il avait été le fondateur, le directeur et le plus important

des collaborateurs. Il nous disait alors : « Si je meurs, je souhaiterais
que M. Duroselle puisse me remplacer. » C'est aussi à M. Duroselle que les
éditeurs ont songé, après consultation des collaborateurs de l'Histoire de

l'Eglise, quand M. Fliehe nous a quittés », et ceci explique le nom qui,
dans les derniers volumes de la collection, se substituera ou du moins s'ajoutera

à celui de M. Augustin Fliehe.
Ce dernier, après avoir publié le T. VIII : La Réforme grégorienne

(Cf. cette Revue, 1947, p. 236), avait tenu à faire paraître la première partie
du T. IX, consacrée principalement à saint Bernard ainsi qu'aux papes
Innocent II et Eugène III. Il avait confié la suite de ce même volume à
M. Jean Rousset et à Mlle Raymonde Foreville (l'auteur d'un grand
travail sur l'Eglise et la Royauté en Angleterre sous Henri II Plantagenet). Dès
la fin de l'année 1939, Mlle Foreville avait achevé deux des chapitres du
Livre IL Dix ans plus tard, à la demande de M. Fliehe, elle accepta de se

charger également du Livre III, dont M. Rousset n'avait rédigé qu'un seul
paragraphe, et M. Fliehe, ayant encore pu prendre connaissance de l'essentiel

de ce travail, l'avait approuvé.
La première moitié du présent volume — soit le Livre II du Tome IX,

mais avec une pagination nouvelle, ce qui dès lors surprend un peu —
nous entretient principalement de deux papes : Adrien IV (Mlle Foreville)
et Alexandre III (M. Rousset), d'un empereur : Frédéric Barberousse
(M. Rousset), d'un roi : Henri II d'Angleterre (Mlle F.) et d'un archevêque :

Thomas Becket (Id.).
Frédéric Barberousse projetait de rétablir l'Empire romain, et tout

d'abord de conquérir l'Italie pour se faire ensuite couronner par le pape.
Afin de gagner Frédéric à sa cause et de permettre à tous deux de se tourner

contre leurs adversaires respectifs : Arnaud de Brescia d'une part, qui
dominait à Rome, et l'empereur de Constantinople de l'autre qui, lui aussi,
avait des visées sur l'Italie, Adrien affecta de se détacher des Normands
de Sicile ; mais il s'en rapprocha de nouveau lorsqu'il s'en rendit compte,
pour les avoir expérimentées de plus près, des prétentions de Barberousse.
Celui-ci vit dès lors de mauvais œil le pape se réconcilier avec Guillaume I,
roi de Sicile, et lui inféoder des terres que lui-même convoitait. Entre le
pape et l'empereur, la tension alla s'accentuant. Lorsque prirent fin les
déplacements que le second imposait au premier, le pape rentra à Rome,
grandi devant l'opinion pour avoir tenu tête à Barberousse : Adrien IV,
loin de s'être livré à ses ennemis, comme on le lui a reproché, fut moins

73



effacé qu'on ne l'a dit ; il ne manquait ni d'habileté ni, à l'occasion, de

fermeté. « Ce pape anglais s'avère le plus romain des papes du XIIe siècle »

(p. 39).
Un an après le couronnement, la lutte reprenait entre le sacerdoce

et l'Empire : Barberousse s'emparait de Milan et menaçait de descendre

plus bas dans la péninsule. C'est alors que mourut Adrien IV, qui venait
d'accepter de liguer l'Italie libre contre l'envahisseur.

Au nouveau pontife, Alexandre III, un groupe de cardinaux
impérialistes opposa l'antipape Victor IV. Ce dernier avait été nommé avant
Alexandre, dont l'élection avait, au surplus, été un peu précipitée. L'hésitation

était donc possible. Il y eut émeute, puis schisme et double obédience.
Dans l'épiscopat, Victor avait également ses partisans, conduits par
Rainald de Dassel. On recourut à l'arbitrage de l'empereur, qui prit cette
tâche très au sérieux : il réunit un concile à Pavie qui, comme il fallait
s'y attendre, se prononça en faveur de Victor. Alexandre n'y était pas
présenté, et, bien que sa cause eût gagné du terrain, il partit pour la France,
afin d'obtenir l'appui de Louis VII, puis celui d'Henri II Plantagenet en

Angleterre, qu'il avait réussi à réconcilier avec le roi de France. Il se montra

très ferme au concile réuni à Tours, tout en ménageant l'empereur
qui, après la mort de Victor, continuant son rôle d'arbitre, se prononça
pour le nouvel antipape : Pascal III.

Alexandre demeura deux ans à Sens. C'est là qu'il reçut Thomas Becket,
l'archevêque de Cantorbéry en conflit avec son monarque, Henri II dont
il avait, jadis, été le chancelier et l'ami intime. Le roi voulait supprimer
les immunités ecclésiastiques, assujettir l'Eglise à l'Etat. Il s'imaginait
qu'il trouverait en Thomas un complaisant ministre ; mais l'accès de ce

dernier à sa nouvelle dignité : le sacerdoce qu'il venait de recevoir — il
n'était encore qu'archidiacre — en avait fait un homme nouveau, nullement

disposé à céder, contrairement à certains membres du haut clergé,
devant les prétentions injustifiées de son souverain. Menacé d'emprisonnement,

victime au surplus de l'hostilité et de la jalousie de l'archevêque
d'York, Thomas s'enfuit et passa six années en France. Il assista au concile

de Tours. La pape prit évidemment son parti, tout en faisant, au vu
d'autres difficultés, certaines concessions à Henri IL Celui-ci rencontra à

deux reprises l'archevêque de Cantorbéry sur territoire français, et sembla,
du moins la seconde fois, s'être réconcilié avec lui. Thomas reprit dès lors
le chemin de l'Angleterre. On sait la suite : le meurtre de l'archevêque,
massacre que le roi avait indirectement favorisé par des paroles imprudentes

qui lui avaient échappé dans un de ces moments de colère dont il
était coutumier. Il fit, après coup, amende honorable, fut réconcilié à
certaines conditions et s'en vint en pèlerinage sur la tombe de celui qu'Alexandre
voulut canoniser lui-même et qui, par son martyre, avait fait triompher
la cause pour laquelle il s'était sacrifié.

Rentré à Rome, Alexandre dut reprendre ses pérégrinations à l'arrivée

de Barberousse, qui préconisait la démission des deux papes, solution
qu'Alexandre naturellement refusa. L'empereur intronisa alors Pascal III
et se fit couronner par l'intrus. La peste l'obligea à rebrousser chemin.

74



Il prit le parti d'un troisième antipape : Calixte III ; mais, battu à Legnano
par les troupes lombardes, il dut accepter les conditions de la paix de Venise
qui, après dix-huit ans, mettait fin au schisme. Rentré dans la Ville
éternelle — dont il fut chassé encore une fois, si bien qu'il mourut en exil —
Alexandre III pardonna à Calixte III, qui fit sa soumission, ainsi qu'aux
cardinaux qui l'avaient élu.

Le 3e concile de Latran (1179) s'efforça de régler les questions demeurés

en suspens pendant le schisme. Ses prescriptions n'ont pas toutes été
observées, notamment celle qui interdisait le cumul des bénéfices et qui
exigeait la résidence de la part des ecclésiastiques ayant charge d'âmes ;

une autre par contre est demeurés en vigueur jusqu'à nos jours : celle qui,
pour l'élection du souverain pontife, exige les deux tiers des voix des
cardinaux et qui les met tous, à ce sujet, sur le même pied, qu'ils soient évê-

ques, prêtres ou diacres.
Alexandre III, par d'habiles transactions, s'est appliqué à rapprocher

des adversaires d'autrefois. « Les manifestations extérieures de soumission,
de la part de Frédéric Barberousse, purent apparaître comme une victoire
personnelle d'Alexandre III. En outrant l'humiliation subie par le
premier, en prêtant au second un intraitable orgueil, la légende postérieure
l'amplifia sans mesure » (p. 150). En réalité, c'est en termes modérés que
le pape a fait part du succès obtenu et en soulignant que c'étaient des
forces d'ordre moral qui avaient eu le dernier mot. Il se rendait compte
que, des deux côtés, on avait abusé des excommunications et que l'autorité,

même légitime, en était sortie amoindrie. Il s'est par ailleurs bien
gardé d'émettre des prétentions théocratiques. Plus juriste que théologien,

plus canoniste que philosophe, il a laissé dans les Décrétâtes la marque

profonde de son influence. Son pontificat a été « l'un des plus grands
du moyen âge » (p. 188).

Les cinq pontifes suivants sont des hommes déjà âgés lors de leur
élection : aucun d'eux ne fut grand, mais la ligne de conduite inaugurée
par leurs prédécesseurs se poursuit. Sous le cinquième, Célestin III, se place
la 3e croisade. Le pape refuse d'en assumer lui-même la direction. L'idée
de croisade au surplus a évolué : on s'y prépare par la prière et la
pénitence et le but qu'on se propose est de chasser les Musulmans et non plus
de les exterminer. Par ailleurs, la tension reprend entre le pape et le
successeur de Barberousse : Henri VI, moins doué que son père, mais qui,
professant les mêmes principes, s'est mis en tête de conquérir la Sicile. Il meurt
encore jeune, en 1197, laissant un héritier de trois ans : le futur Frédéric

IL
Pratiquement la Papauté allait disposer de la couronne impériale.

« Devant cette perspective inespérée, il n'est pas étonnant que Célestin III,
âgé et déjà malade, ait désiré soustraire la tiare aux incertitudes d'une
élection et renforcer par la cooptation la continuité de la politique
pontificale » (p. 226). Il aurait offert sa démission, à condition qu'on lui donne
comme successeur le cardinal Jean de Saint-Paul, un bénédictin de grand
mérite et d'une piété exemplaire. Le Sacré Collège ne crut pas pouvoir
accepter cette proposition. Il n'en subsiste pas moins que c'est à Jean de

75



Saint-Paul « plus qu'au futur Innocent III, comme on l'a cru, qu'il faut
attribuer le redressement de la politique pontificale en Italie pendant les
derniers mois du pontificat ». L'attitude de Célestin III fait contraste avec
celle que suivra bientôt Innocent III. « N'usant, comme Alexandre III, que
des ressources de la diplomatie, de son autorité morale... et des armes
spirituelles à l'exclusion des autres, il fait preuve d'une modération que
n'auront plus ses successeurs du XIIIe siècle » (p. 227).

C'est Mue Foreville, nous l'avons déjà dit, qui a rédigé presque en
entier le Livre III : La vie interne de l'Eglise dans la seconde moitié
du XIIe siècle. Elle passe en revue les différents degrés de la hiérarchie :

le pape, nommé désormais par la pars major, et non plus sanior des
cardinaux. Des cinq élections qui ont suivi le décret de 1179, aucune n'a
demandé plus de quarante-huit heures, et les huit papes de la seconde
moitié du XIIe siècle ont tous été choisis parmi les cardinaux. Avec
Clément III d'autre part et pour longtemps, la papauté est de nouveau roma-
nisée. « L'impulsion centrale s'étend à la Chrétienté tout entière par la
législation conciliaire et par l'entremise des légats » (p. 247). Mlle Foreville

énumère les monarques des différents pays et examine les relations
de chacun d'eux avec l'Eglise et elle fait, là aussi, d'intéressantes remarques.

Puis elle nous entretient de la société chrétienne, des ordres monastiques,

de Cluny en particulier — arrivé à son apogée puis au début de son
déclin —, des congrégations érémitiques, des monastères doubles, des ordres
militaires et hospitaliers. Elle brosse le tableau de la vie des laïques,
envisagée du point de vue moral et social. Puis viennent les hérésies : le
néomanichéisme, les Humiliés, les Vaudois et les moyens de répression employés
à leur égard, soit les origines de l'Inquisition. Les dernières pages sont
consacrées à la prédication, à la pratique sacramentelle, aux pèlerinages,
à la controverse au sujet de l'Immaculée Conception, à la théologie
mystique, à l'activité artistique : le drame liturgique, la musique, l'architecture,

les débuts de la statuaire gothique et du vitrail, et enfin les universités.

« Ainsi s'achève le XIIe siècle, qui, sur son déclin, réalise la plus
haute expression de la civilisation chrétienne » (p. 381).

Les deux auteurs auxquels est dû le présent volume émettent, au
cours de leur exposé — nous en avons donné quelques exemples — de

suggestives remarques. Ils font ressortir les raisons profondes d'une
attitude, rapprochent des traits qui sont de nature à confirmer une opinion
ou qui font au contraire ressortir une contradiction et supposent une
inconséquence de la part de ceux qui en portent la responsabilité. Ils n'hésitent
pas, s'il y a lieu, à dénoncer ce qui, dans l'attitude d'un pape par exemple,
témoigne d'une habileté incontestable mais peut-être trop exclusivement
humaine : ainsi, comme l'écrit M. Rousset, cette « politique de bascule que,
depuis Adrien IV, la papauté avait suivie entre les deux détenteurs du
titre impérial comme au temps des Otton et pour la même raison » (p. 152) ;

Cette politique continue avec Alexandre III, empêchant que le basileus
de Constantinople d'une part et l'empereur germanique de l'autre unissent
leurs efforts contre le Saint-Siège ; il se rapproche de Byzance tant qu'il
y a du danger du côté de Barberousse, mais traite Manuel Comnène de

76



quantité négligeable après que Frédéric eut accepté les conclusions de la
paix de Venise. Les défaillances sont reconnues et de même les hésitations,
ainsi celle qui se manifeste au concile de Latran au sujet de la hiérarchie
des pouvoirs ou encore de la validité des ordinations conférées par des évêques
schismatiques.

La bibliographie est abondante 1. Qu'on jette un coup d'œil par exemple

sur celle que donne MUe Foreville au sujet des hérésies ou de Thomas
Becket. On peut simplement regretter, quant à ce dernier, que, signalant
en note les travaux parus depuis 1939, date à laquelle la rédaction de ce
chapitre était terminée, elle n'y ait pas apporté si ce n'est des retouches, du
moins quelques compléments. Dans le changement de vie qu'il s'est imposé
depuis son accession à l'épiscopat, l'archevêque de Cantorbéry a fait preuve
— la remarque est de Dom Wilmart —, d'une humilité peu commune mais
poussée parfois jusqu'au scrupule et l'on a fait observer qu'il avait, dans
certaines circonstances, été trop peu conciliant, mal jugé la situation et
méconnu l'irritation qu'il provoquait chez ses adversaires. Les circonstances

qui ont retardé la parution de ce volume et dont l'éditeur s'excuse
au début expliquent peut-être pourquoi des remaniements n'ont pas été
possibles. On retiendra par contre avec plaisir l'espoir qu'émet le nouveau
directeur de la collection de voir se terminer en 1956 cette grande Histoire
de l'Eglise.

L. Waeber.

Ernst Walter Zeeden : Martin Luther und die Reformation im Urteil
des deutschen Luthertums. T. II : Dokumente zur inneren Entwicklung des

deutschen Protestantismus von Luthers Tode bis zum Beginn der Goetezeit.

— Herder, Fribourg-en-Brisgau, 1952. In-8°, ix + 473 pages.

Dans une synthèse vraiment neuve, W. Zeeden, voici trois ans, avait
suivi l'évolution du portrait de Luther chez les écrivains luthériens ; il
en publie aujourd'hui les documents. Les textes de quarante auteurs,
judicieusement choisis, sont classés selon les quatre périodes distinguées dans
le premier tome : luttes de la Réforme, Orthodoxie (XVIIe siècle), passage
à VAufklärung, dissociation de l'orthodoxie et du libéralisme. Les textes
sont situés par des titres de paragraphes et résumés en quelques mots.
Lorsqu'ils ont été rédigés en latin et n'existent que dans des éditions
antérieures à 1800, ils sont reproduits dans cette langue originelle et traduits.
Les autres sont en allemand. Une série de notices fournit des renseignements

sur quelque trois cents personnages moins connus. Vingt pages de

bibliographie et un copieux index complètent le volume, dont la lecture
n'est pas moins instructive ni moins attrayante que celle de la synthèse
qui l'a précédé. M. H. Vicaire.

1 Nous nous permettons de signaler l'article paru récemment dans notre
Revue (1953, p. 48-64) par M. H. Büttner : Kloster Disentis, das Bleniotal und
Friedrich Barbarossa.

77



Bulletin de l'Institut historique belge de Rome, Fase. XXVII. Volume
jubilaire publié à l'occasion du cinquantième anniversaire de l'Institut
historique belge de Rome (1902-1952). — Bruxelles-Rome, 1952, In-8°,
543 pages, 5 hors-texte et 5 planches.

Vingt-quatre membres du Comité ou anciens pensionnaires de l'Institut

historique belge de Rome se sont réunis pour publier un volume à
l'occasion du cinquantenaire de leur institution. La plupart des articles
de ce volume représentent des études étendues et largement documentées :

ainsi les quarante pages consacrées par R. van Compernolle à la date de

fondation de Sélinonte. Presque tous concernent ou intéressent l'histoire
de l'Eglise. L'article de P. Lambrechts : Les fêtes phrygiennes de Cybèle
et d'Attis (pp. 141-170), établit que l'idée de résurrection est absente du
culte métroaque avant l'institution du taurobole à Rome par Antonin
le Pieux ; ce n'est que vers la fin du IIe siècle qu'on voit le personnage
d'Attis prendre de l'importance, l'idée de rénovation paraître, en attendant
que la fête des Hilaries s'introduise au milieu des commémorations lugubres
du cycle phrygien de Cybèle. Un certain nombre d'études ont trait à l'histoire

économique médiévale : J. Vannérus : Les Lombards dans l'Ancien
Pays de Luxembourg (pp. 415-450) ; M. Martens : La correspondance de
caractère économique échangée par Francesco Sforza, duc de Milan, et
Philippe le Bon, duc de Bourgogne (1450-1466) (pp. 221-234) ; Ch.
Verbilden : Lettres commerciales italiennes d'une firme anversoise (1586)
(pp. 507-534). D'autres s'occupent des finances ecclésiastiques : F. Baix :

Notes sur les clercs de la chambre apostolique (XIIIe-XIVe siècles) (pp. 17-52.
Notices échelonnées d'Innocent IV à Clément VII) ; G. Despy : Bruges
et les collectories pontificales de Scandinavie et de Pologne au XIVe siècle

(pp. 95-110. Drainage des rentrées pontificales par l'intermédiaire de
courants commerciaux jusqu'ici peu connus) ; D. van Derveeghde : A propos
du monnayage d'or de Jean XXII (pp. 391-394. Ce sont les besoins de

guerre qui ont conduit le Pape à frapper monnaie d'or) ; W. Brûlez : Le
budget de la nonciature de Flandre au XVIIe siècle (pp. 65-86). F. Ver-
cauteren dresse la portrait caractéristique d'un légiste brabançon,
conseiller d'empereurs et de princes au début du XIVe siècle : Henri de Jodoi-
gne, légiste, clerc et conseiller des princes (f 1352) (pp. 451-506). M. Tourneur,
clans son article : Antoine de Bourgogne, duc de Brabant, la papauté et
Liège lors du schisme de Thierry de Perwez (pp. 293-316), montre que le

nouveau duc, au moment du Grand Schisme, est plus fidèle à la politique
traditionnelle du Brabant qu'à celle de la maison de Bourgogne. J. Stiennon

compare l'iconographie de saint Augustin d'après deux manuscrits du
XVe siècle à celle de Benozzo Gozzoli à San Gimignano (1463) : L'iconographie

de saint Augustin d'après Benozzo Gozzoli et les Croisiers de Huy
(pp. 235-248). C. Tihon : Grâces et faveurs accordées par le cardinal Carlo
Carata pendant sa légation à Bruxelles (1557-1558) (pp. 269-292), L. E.
Halkin : Documents liégeois à la bibliothèque nationale de Naples (pp. 111-
122. Papiers relatifs à la nonciature Frangipani), L. Van Meerbeeck :

L'instruction de l'internonce de Flandre Antonio Bichi en 1642 (pp. 395-414)

78



rassemblent et analysent des textes à propos de divers représentants du
Saint-Siège. J. Hoyoux : François Van Thienen, chanoine de Notre-Dame
d'Anvers (pp. 123-132), évoque une curieuse figure ecclésiastique, tandis
que PI. Lefèvre évoque : L'octroi des insignes pontificaux au doyen de
Bruxelles en 1777 (pp. 171-180). En présentant le récit de la visite que
Charles Périn fit à Pie IX en 1868, A. Louant, dans : Charles Périn et
Pie IX (pp. 181-220), a l'occasion de préciser la prise de position décidée
de l'économiste de Louvain contre le libéralisme. Enfin, V. F. De Ruyt,
par une brève galerie de portraits : Archéologues belges en Italie (pp. 87-94),
rappelle les antécédents de la Section de l'Antiquité, qui fut fondée à
l'Institut historique belge de Rome en 1933. Si l'on jette un coup d'œil d'ensemble

sur ces communications, on doit constater que, par leur variété, par
la solidité de leur information et la précision de leurs analyses, elles
constituent un témoignage significatif de la valeur et de l'efficacité de l'institut
auquel se rattachent leurs auteurs.

M. H. Vicaire.

NEKROLOG

-J- Hochw. Herr Jakob Battaglia (1879-1953)

Am 15. Dezember 1953 starb in Chur völlig unerwartet H. H. Jakob
Battaglia, der über drei Jahrzehnte lang das bischöfliche Archiv in Chur
betreute. Der Verstorbene ist zwar nur mit wenigen historischen Veröffentlichungen

hervorgetreten, aber seine Verdienste um die Pflege der Geschichte
lassen sich auch nicht danach bemessen. Das wissen alle, die jemals seine
Dienste oder erfahrenen Ratschläge in Anspruch nahmen oder gar in
längerem Zusammensein mit ihm historische Probleme dieser oder jener Art
erörterten.

Jakob Battaglia, am 9. August 1879 im bündnerischen Präsanz geboren,
1904 von seinem Onkel, Bischof Johannes Fidelis Battaglia zum Priester
geweiht, besaß ohne jeden Zweifel eine echte innere Liebe zu Tradition und
Geschichte. Schon als Pfarrer in Cunter (1909-1918) tat er alles für die
Sammlung und Erhaltung der Urkunden. Er hinterließ ein musterhaft
geordnetes Pfarrarchiv. Wurde ihm bereits 1921 die Sorge für das bischöfliche

Archiv in Chur anvertraut, so hatte er doch daneben noch volle 12 Jahre
die Ökonomie des Priesterseminars mit weitverzweigten Geschäften zu
verwalten. Es war für ihn kein geringes Opfer, sich zu keiner Zeit ungeteilt
den Arbeiten im Archiv und der Geschichte hingeben zu können, sondern
seme Kräfte nach verschiedenen Richtungen verausgaben zu müssen.

Battaglia zeichnete sich durch ein ungemein besonnenes, zurückhaltendes
Wesen aus. Dem entsprach auch ein stets wohlüberlegtes, gerechtes

Urteil, in welchem nicht selten auch einige Skepsis mitschwang. Durch
unermüdlichen Fleiß hatte er sich aus eigener Kraft in die Kenntnis der
mittelalterlichen Urkundenschrift so gut eingearbeitet, daß er hierin manchen

79


	Rezensionen = Comptes rendus

