Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 48 (1954)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen — Comptes rendus

Cent cinquante ans d’histoire vaudoise 1803-1953 (B:ibl. histor. vaud.
X1V). Lausanne, Payot, 1953. 442 p. avec 18 illustrations hors-texte et
une carte dessinée d’apres celle des Etrvennes pour le canton de Vaud de 1815.

La Société vaudoise d’histoire et d’archéologie a publié, & l'occasion
de ’année jubilaire du canton de Vaud, une série d’études — 26 en tout —
consacrées a son histoire politique, littéraire, artistique, scolaire, religieuse,
économique et sociale au cours du XIX* siécle et de la premiére moitié
du XXe,

Strictement parlant, seules deux de ces ¢tudes rentrent dans le cadre
de notre Revue : celles que M. Henri Meylan et M. E. S. Dupraz con-
sacrent, le premier a 1'Eglise réformée et le second a 1I'Eglise catholique.
M. Meylan donne ce qu’il appelle une esquisse d’un travail a entreprendre,
qui correspondrait a celui de Vuilleumier pour la période du régime bernois.
I1 rappelle la démission collective des pasteurs, en 1845, par protestation
contre une mesure exigée d’eux par Druey. Il s’occupe en particulier de
la création de I'Eglise libre ou indépendante et explique pourquoi, entre
elle et I'Eglise nationale, contrairement a ce qui s’est produit a Genéve et
a Neuchatel en 1938, la question de leur fusion ne s’est jamais posée.
M. Dupraz trace en quelques pages les débuts, un peu pénibles, du rétablis-
sement du culte catholique & Lausanne d’abord, ensuite dans diverses
villes du canton : Vevey, Yverdon, Nyon, Morges, Aigle (1830-40), puis
a Rolle, et il énumere la vingtaine de paroisses nouvelles érigées a partir
de 1870.

Ces pages toutefois gagnent naturellement a étre placées dans leur
cadre historique. C’est dire I'intérét avec lequel on lit le premier chapitre
du volume dans lequel M. Louis Junod fixe le point de départ de toute
la période qu’il s’agit d’examiner. En 1798 est proclamée la République
Lémanique, a laquelle plusieurs communes fribourgeoises de l’ancien Pays
de Vaud demandent leur adhésion ; puis, la méme année encore, elle
devient le canton du Léman. Autrement dit, sous I’'Helvétique, deux solu-
tions étaient possibles : le rattachement a la France cu le rétablissement
du régime bernois — qui gardait ses partisans. L’acte de Médiation écarta
l'une et l'autre.

M. Charles Biaudet, dans une chapitre plus long, montre la répercussion
qu’a eue la Révolution de 1830 dans le canton de Vaud et énumere les
divers régimes politiques qui s’y sont succédé au cours du XIXe siecle :
libéral, radical, alliance du premier avec l'extréme-gauche, retour au pou-

66



voir des radicaux avec Ruchonnet. Il cite les innovations et les actes prin-
cipaux de chacun de ces régimes, les constitutions auxquelles ils ont donné
le jour, et il poursuit son tableau jusqu’aux deux guerres mondiales et méme
jusqu’aux années de l'apres-guerre.

Bien d’autres chapitres mériteraient une mention : celui de M. Charles
Roth sur les historiens vaudois (Charles Monnard, Louis Vulliemin, Justin
Olivier, Hisely, Herminjard, Henri Vuilleumier, Paul Maillefer, Mgr Besson,
Maxime Reymond, Charles Gilliard, pour ne mentionner que les principaux),
celui de M. Frangois Gilliard sur 1’évolution constitutionnelle, de M. Jacques
Bourquin sur la presse, de M. Henri Meylan sur I’Université, de M. Pierre
Grellet sur les Etrangers et voyageurs, de M. Louis Junod sur les coutumes
et traditions populaires.

La difficulté était de délimiter la matiére & étudier. C'est ainsi que
M. Pierre Kohler (les Lettres, trés bon chapitre) s’est posé la question :
faut-il parler aussi des étrangers fixés dans le Pays de Vaud : Mme de Staél,
Benjamin Constant ? et inversement des Vaudois fixés a 1’étranger, comme
Edouard Rod ? Il n’a, avec raison, exclu ni les uns ni les autres. Une autre
difficulté provenait du fait que certains sujets ont entre eux des points de
contact tres étroits et se compénétrent méme quelque peu. On a réussi a
tracer entre les différents chapitres une ligne de démarcation précise et
exclu les redites, mais renvoyé par contre en note a telle ou telle page du
volume ou le lecteur trouvera, s’il le désire, le complément du chapitre qui
I'intéresse.

M. le Conseiller d’Etat Oguey a, « en guise de préface », écrit quelques
pages tres suggestives, et M. le Conseiller fédéral Rubattel, dans le
chapitre qui termine le volume : « Le canton de Vaud dans la Confédération »
a émis des considérations trés fines et tres justes d’un magistrat qui connait
admirablement ses compatriotes. L. Waeber.

W. Kaegi : Castellio und die Anfinge der Toleranz. Basler Universitits-
reden, Heft 32. Helbling und Lichtenhahn. Basel 1953.

Werner Kaegis Gedenkrede zum 300. Jahrestag von Castellios Schrift
iiber die religiése Duldsamkeit bietet einen gehaltvollen Beitrag zur Geistes-
geschichte unseres Landes. Der Autor konnte sich im wesentlichen auf die
ausgezeichnete zweibandige Biographie von Ferdinand Buisson stiitzen, die
1892 in Paris erschien. Was trotzdem die ganz personliche Leistung W. Ks.
ausmacht, ist die Kunst, Leben und Denken Castellios in eine knappe
Skizze von kaum 30 Druckseiten einzufangen. Dies war umso schwieriger,
als die weltweite Wirksamkeit des ehemaligen Basler Universititslehrers bis
in die Geschichte der modernen Menschenrechte herauf verfolgt wird.

Hauptgegenstand der Rede bildet Castellios Schrift « De Haereticis »,
worin der einstige Mitarbeiter Calvins in Genf, ein halbes Jahr nach der
Verbrennung des spanischen Arztes Michael Servet, Kirchenviter und Zeit-
genossen gegen die Ansicht, da man Ketzer mit dem Tode bestrafen diirfe,
als Zeugen:a.ufruft. Die Erregung, welche der KetzerprozeB in Genf in weiten
Kreisen heraufbeschworen und sich dann schliellich in Castellios Ketzerbuch

67



verdichtet hatte, 1aBt K. mit Recht betonen, daB es schlechterdings unwahr
sei zu behaupten, die Verbrennung Servets habe dem allgemeinen Rechts-
empfinden seiner Zeit entsprochen (14).

Interessant sind die Motive, welche Castellio zur Verteidigung der
Toleranz ins Feld fiihrt : die Ketzerverbrennung sei widerchristlich und kénne
mit christlichen Argumenten niemals begriindet werden ; sie sei lediglich
ein « historisches Ergebnis der Verbindung der Kirche mit dem rémischen
Staate in konstantinischer und theodosianischer Zeit », und erst nachtrig-
lich habe man den vergeblichen Versuch unternommen, sie mit jiidisch-
alttestamentlicher Tradition zu stiitzen (16 £.).

Worin sieht die Forschung heute das Bleibende von Castellios Wirken
und EinfluB ? Dies faBt K. in folgende Thesen zusammen :

Der Protest Castellios gegen die Hinrichtung Servets stellt kein iso-
liertes Faktum dar ; der Verfasser des Ketzerbiichleins war bloB « der Wort-
fiihrer in einer Bewegung, die ihre vielfiltigen Urspriinge in italienischen
und nordeuropiischen Uberzeugungen zum Teil vorreformatorischer Her-
kunft findet» (17).

Die Nachwirkung Castellios in der Geschichte der Ideen reicht « konti-
nuierlich » bis an die Schwelle der neuesten Zeit.

Sein EinfluB war besonders kraftig im hollindischen Freiheitskampf.

Mittels der antitrinitarischen Bewegung sind seine Ansichten « iiber
Polen und Holland nach England und Amerika » gelangt und haben iiber
die Epoche der Aufklarung bis in die Vorgeschichte der Erklarung der
amerikanischen Menschenrechte hineingewirkt (17 £.).

Im letzten Abschnitt versucht Kaegi eine Antwort auf die Frage zu
geben, ob Castellio wirklich jene Toleranz vertreten habe, die spiter als
Glaubens- und Gewissensfreiheit wiederkehrte. In diesem Zusammenhang
stellt er fest, daB die Humanitas in Castellios Kampf gegen Calvin keine
Rolle gespielt habe. Er sei zwar Humanist im historischen Sinne des Wortes
gewesen. « Aber der Weg vom Humanismus zur Humanitas ist weder ein
selbstverstandlicher noch ein direkter » (19). Castellio berief sich in erster
Linie auf das Neue Testament, wozu sich als modernes Element die Warnung
vor Gewalt in Glaubenssachen gesellte. Zum Toleranzproblem warf er eine
zweifache Frage auf: die Frage nach dem Verhidltnis zwischen weltlicher
und geistlicher Gewalt in Dingen des Glaubens und die Frage nach der
Moglichkeit, den wahren Haretiker iiberhaupt zu erkennen. K. geht beson-
ders den zweierlet Wirkungen nach, die von dieser doppelten Fragestellung
ausgingen. Die eine, betont er, fiihrte zur Paritit mehrerer Bekenntnisse
in demselben Staatswesen und schlieflich zur Trennung von Kirche und
Staat, die andere zur « Auflockerung der theologischen SelbstgewiBheit »,
zur freien Diskussion auch in Dingen des Glaubens (21). So seien die Motive
fir die Auflésung der kirchlich-staatlichen Einheit im Sinne der mittel-
alterlichen civitas permixta urspriinglich religids gewesen, und erst andert-
halb Jahrhunderte konfessioneller Gewalt hitten dann die sikularisierte
Forderung der Toleranz im Namen der Humanitit erheben lassen.

Leider geht Prof. Kaegi nicht weiter ein auf das umstrittene Problem
der sittlichen Grundlage der Toleranz. Die moralische Begrindung, so wie

68



sie Castellio zu geben versucht, vermag uns namlich nicht zu befriedigen.
Die Toleranz kann ihre sittliche Rechtfertigung nicht in der Annahme der
juridischen Gleichberechtigung aller Kulte finden, da der Irrtum nie der
Wahrheit gleichgestellt werden kann. Auch Indifferenz in Glaubenssachen
von Seiten der Staatsgewalt vermag das Problem nicht zu lésen, und noch
weniger ein Freiheitsbegriff, der dem Menschen die unbegrenzte sittliche
Moglichkeit einrdiumt, seinen Glauben selbst zu bestimmen. Die Festlegung
der moralischen Grundlage der Toleranz hat von der Wiirde der menschlichen
Person auszugehen, welcher « das Recht zukommt, frei nach der Wahrheit
zu suchen » und in einem freien Akt des Willens ihr Leben nach der als
echt erkannten Wahrheit zu gestalten. « Die Toleranz wird in diesem Falle
zum Ausdruck der schuldigen Achtung gegeniiber der menschlichen Person
und ihrer Wiirde als Vernunftwesen, das unabhingig von jedem gewalt-
samen Eingriff sich seine inneren Uberzeugungen bildet » (P. A. Messineo
S. J.: Die Toleranz und ihre moralischen Grundlagen, in « Orientierung »
Nr. 1, 1951). Hans Wicki.

Mélanges Pére Girard : Gedenkschrift zur Erinnerung an das Zentenar
seines Todes, publiés par le Comité du Centenaire du célébre pédagogue
fribourgeois. Fribourg/Suisse, Imprimerie St-Paul, 1953. 436 p., 15 pl. hors
texte et illustrations. Fr. 15.—

Diese Gedenkschrift mdchte mit ihren Beitrigen in deutscher und fran-
zosischer Sprache die Personlichkeit P. Gregor Girards als Franziskaner,
Pidagoge, Schulmann und sozialen Reformer wiirdigen und herkémmliche
Urteile revidieren und korrigieren. Die Artikel des ersten, deutschsprachigen
Teils, der dem Bd. 43-44 (1952) der Freiburger Geschichtsblitter entspricht,
greifen einige entscheidende Momente oder groBere Abschnitte aus dem
Leben des Franziskaners heraus, um daran seine Stellung in der Zeit,
seine Weltanschauung und seine politischen und sozialen Auffassungen auf-
zuzeigen. Eugen Egger weist in seinem Beitrag « P. Girard und Pesta-
lozzi » an Hand des Kommissionsberichtes iiber Pestalozzis Anstalt in Yver-
don an die Tagsatzung (1810), an dem auch Girard beteiligt war, auf die
Ahnlichkeit, aber auch auf die Verschiedenheit beider Schulminner hin :
hatte Pestalozzi als bahnbrechender Theoretiker internationale Bedeutung
erlangt, so war Girard eher Praktiker, und als fortschrittlich eingestellter
Moénch fand er weder in klerikalen noch in liberalen Kreisen Gnade. Beson-
dere Beachtung verdient der Artikel von Hans Wicki iiber P. Girard und
die Freiburger Bischofswahl von 1814-15, nicht nur wegen der Publikation
zahlreicher bisher unveroffentlichter Dokumente, sondern auch wegen der
vollkommen selbstindigen und gerechten Beurteilung von Girards Welt-
anschauung. Entgegen dem herkémmlichen Vorwurf, Girard sei Kantianer
gewesen, weist Wicki darauf hin, daB er zwar Kant eingehend studiert
und ihn zum Teil bewundert hatte, ja daB er auch den staatskirchlichen
Ideen Wessenbergs sympathisch gegeniiber stand, ohne aber dabei vom
katholischen Dogma abzuweichen. Im Gegenteil ist es Girards besonderes
Verdienst, das ethisch Positive der Aufklirung und ihren Wert fiir die

69



Religion gebiihrend erkannt zu haben. Doch die kirchlich konservativen
Kreise, vorab Nuntius Testaferrata, hatten dadurch einen Grund, um bei
der Kurie gegen ihn zu polemisieren und ihn vom Episkopat fernzuhalten.
Die 71 Dokumente aus den Jahren 1811 bis 1821, die dem Artikel bei-
gegeben sind, sind duBerst aufschluBreich fiir die Zustinde und die Lage
der Franziskanerklgster in der Schweiz, aber auch fiir die Freiburger Bischofs-
wahl von 1814-15 und fiir die Reaktion der Presse auf die Polemik gegen
Girard. Die von Wicki verfaBten Anmerkungen enthalten vor allem nihere
biographische Angaben iiber die in den Akten erwahnten Personen und
ihre Bedeutung.

Anton Miiller gibt in seinem Artikel « P. Girard in Luzern. 1824-1834 »
AufschluB iber Girards vielfialtige Tatigkeit in Luzern und die politischen
und kulturellen Verhiltnisse um 1830, doch vermi3t man angesichts der
vielen Details die innere Einheit und Geschlossenheit. Ferdinand Riiegg
untersucht Girards Abschiedsrede an seine Philosophieschiiler in Luzern.
— Die zwei folgenden Artikel befassen sich mit den sozialen Bestrebungen
Girards : E. Egger weist auf sein Bemiihen hin, die Schule allen Kindern
zuganglich zu machen und den Lehrplan auf das praktische Leben aus-
zurichten, wihrend F. Riiegg das Verdienst eines Girard-Schiilers, des
Arztes J. B. Mugglin, an der Verbesserung der kulturellen Zustinde im
Freiburgischen schildert und dadurch zeigt, wie das soziale Empfinden des
Franziskaners auch in seinen Schiilern weiterlebte.

Die Beitrige des kiirzeren franzosischen Teils haben vor allem die
Erziehungsmethode und die religidsen Auffassungen Girards zum Gegen-
stand. Auf einen kurzen einleitenden Artikel von Mgr. Frangois Charriere,
der vor allem auf den EinfluB von St. Jean-Baptiste de la Salle auf Girard
hinweist, hebt Léon Veuthey (La pédagogie du P. Girard) die Bedeutung
des muttersprachlichen Unterrichts in Girards Lehrmethode hervor, wih-
rend Léon Barbey (Grégoire Girard et la pédagogie moderne) auf dessen
Unterrichtsmethode und seine Lehrmittel ndher eingeht ; er legt dabei vor
allem die Grundlagen und Vorziige des wechselseitigen Unterrichts dar,
aber auch das MiBtrauen besonders des Klerus gegen diese neuartige Idee.
Aus dem Aufsatz von Léon Veuthey « La spiritualité du Pere Girard »
geht hervor, wie der Franziskaner bei aller Treue gegeniiber Kirche und
Dogma in seinen Anschauungen doch stark von Kant und der Aufklirung
beeinflu3t war, was sich vor allem in seinem Bediirfnis nach Klarheit und
in der Betonung der Vernunft bei der Suche nach der Wahrheit dulert ;
doch weist der Verf. darauf hin, daB Girard fir Katholiken und Prote-
stanten schrieb und predigte. Roland Ruffieux fiihrt mit seinem Artikel
« Le Pére Girard et la politique fribourgeoise (1846-1850) » in die letzten
Lebensjahre Girards, in denen dieser eine Mittelstellung einnahm zwischen
der Politik des Sonderbunds und dem kirchenfeindlichen Radikalismus :
er wandte sich gegen die Beteiligung Freiburgs am Sonderbund. Als er
aber nach dem Einzug der Radikalen in Freiburg an die Spitze der Kom-
mission zur Amnsarbeitung eines neuen Schulgesetzes berufen wurde, trat
er fir eine religios fundierte Schule ein, ohne aber bei der radikalen Regie-
rung immer Verstindnis zu finden. Die Ikonographie P. Girards von

70



Maurice Moullet, eine vollstindige Bibliographie, die simtliche seit Eugen
Eggers Biographie (1948) erschienenen Publikationen umfaBt, einschlieBlich
der vielen Zeitungsartikel aus dem Jahr 1950, und ein detailliertes Namens-,
Orts- und Sachregister machen diese Gedenkschrift zu einem unentbehr-
lichen Instrument fiir die Girardforschung. Wenn sich auch die einzelnen
Beitrige zum Teil iiberschneiden, so ist es doch das Verdienst dieser Publi-
kation, einzelne Probleme des Lebens und der Personlichkeit P. Girards
eingehender zu untersuchen und aufzuklaren und dadurch zu einer gerechten
Wiirdigung des lange Zeit umstrittenen Franziskaners beizutragen.

Hellmut Gutzwiller.

Rosemarie Hallenbarter : Das Ursulinenkloster in Brig 1661-1847. Ein
Beitrag zur Walliser Schulgeschichte. Paulusdruckerei, Freiburg in der
Schweliz 1953.

Wer sich mit der Geschichte der katholischen Kirche und ihren kloster-
lichen Gemeinschaften im Wallis beschiftigt, wird I'riulein Hallenbarter
Dank wissen fiir die ansprechende, trefflich fundierte Studie iber das
Ursulinenkloster in Brig. Besonderes Interesse erhalt die Arbeit fiir das
Oberwallis, das dem Kloster St. Ursula in Brig auf kulturell-religiésem wie
auf karitativem Gebiete so ungemein viel verdankt. Die Arbeit von
Frl. Hallenbarter stellt — auch wenn Wissenschaft ihren eigenen Zwecken
zu dienen hat — ein lebendiges Zeugnis der Dankbarkeit fiir das Kloster
und seine Arbeit im Dienste des Oberwalliservolkes und der weiblichen
Jugend im besondern dar.

Auch wenn die V. « nicht eine lickenlose Darstellung der Ereignisse
von 1661 bis 1847 geben, sondern bestimmte Probleme, wie die Lehr-
tatigkeit der Ursulinen, das Verhiltnis des Klosters zur Griinderfamilie,
zum Mutterkloster, zur Stadt Freiburg usw.» (Vorwort) erforschen wollte,
ist es ihr doch gelungen, dem Fachwissenschafter wie dem interessierten
Laien, einen geschichtlich gesicherten, fesselnden Uberblick iiber Griindung
und Entwicklung des Konventes der hl. Ursula zu Brig zu bieten. Was
aber wertvoller und fiir die Geschichte des Wallis und der katholischen
Reform in der Schweiz von weit groerer Bedeutung ist, ist die Aufhellung
eben jener oben genannten Probleme. Mit einer echt kritisch-historischen,
feinen Einfiihlungsgabe werden Dokumente und Ereignisse sachlich ab-
gewogen, gewertet und in die jeweilige geschichtliche Situation eingebaut.
Von besonderem Wert scheinen mir die Ausfithrungen iiber die Beziehungen
zur Griinderfamilie, wofiir im neuesten Werke iiber « Kaspar Jodok Stock-
alper von Turm » von Pfr. P. Arnold, Mérel (Bd. 1, Tscherrig & Co. Brig),
wertvolle Erganzungen aus den Rechnungsbiichern des groen Stockalper
zu finden sind.

Im ersten Kapitel wird ein Uberblick geboten iiber das Madchen-
bildungswesen im Wallis bis nach dem Sieg der katholischen Reform (1661).
Dabei kommt neben einer Schilderung tiber die ersten klosterlichen Nieder-
lassungen (Beginentum und eigentliche Kloster) die Lage der Madchen-

71



bildung ausfiihrlich zur Sprache. Das Kapitel bietet iiberdies ein fes-
selndes Gemailde iiber die kirchenpolitische Lage im Wallis zur Zeit des
groBen Reformbischofs Hildebrand Josts.

Kaspar Jodok von Stockalper hat sich um das Kloster in Brig bleibende
Verdienste gesammelt. Im zweiten Kapitel geht die Verf. mit viel Liebe
und Geschick dem unermiidlichen Bemiihen Stockalpers um die Griindung
nach. Was hier vielleicht noch in vermehrtem MaBe hitte beriicksichtigt
werden konnen, wiren die machtpolitischen Spannungen der einzelnen
Zehnden, wie sie sich im Kampfe um die Griindung und den Ort der kloster-
lichen Niederlassungen und Bildungsstitten offenbarten. SchliefSlich stand
ja Stockalper mitten in diesem Kampfe und war zweifellos der Exponent
katholischer Reformarbeit im Wallis. Durch eingehendere Schilderung des
politischen Hintergrundes hitten die Verdienste Stockalpers gewi3 noch
besser gewiirdigt werden konnen,

Im dritten Kapitel untersucht die Verf. ausfiihrlich und erschépfend
die Beziehungen des jungen Konventes von Brig zum Mutterkloster in
Freiburg. Wir erhalten damit einen anschaulichen Einblick in die Ver-
hiltnisse, Sorgen und Schwierigkeiten, in das Bemiihen um die Verselb-
standigung des Brigerkonventes. Im Friihjahr 1672 wurde diese Trennung
endgiiltig vollzogen.

Uber die Entwicklung des Klosters von der Abtrennung bis 1847
berichtet der zweite Teil der Arbeit. Dabei wird zuerst die innere Organi-
sation und das Schulprogramm des Klosters geschildert. Hier werden die
Beziehungen zu den Jesuiten in Brig, die Schultitigkeit und entsprechend
kiirzer die karitative Betatigung der Ursulinen gewiirdigt. Besonders auf-
schluBreich sind die Ausfiithrungen iiber Organisation der Schule (Pensionat
und Externat) und iiber das Lehrprogramm, wenn dabei auch hauptsich-
lich das Lehrprogramm der Ordensgriinderin Anne von Xainctonge zur Dar-
stellung kommt. Auch die wirtschaftliche Entwicklung des Klosters findet
ihre Behandlung.

Kiirzer, aber ebenso sicher zeichnet die Verf. die weitern Schicksale
des Konventes mit dem Einfall der Franzosen und dessen Folgen sowie
die Wiederaufbauarbeit nach dieser Priifungszeit und die Weiterentwick-
lung bis 1847.

Wir hoffen gern, daB die junge Historikerin noch Zeit und MuBe fin-
den wird, auch die neueste Geschichte des Briger Ursulinenklosters, in
seinen Ausstrahlungen auf das Schulwesen, die Krankenpflege und Fiir-
sorgearbeit sowle in seinen missionarischen Ausstrahlungen nach Afrika
und Indien, zu erforschen und der Offentlichkeit zuginglich zu machen.
Denn Frl. Hallenbarter hat sich ausgewiesen als eine vielversprechende,
tiichtige Kraft und als eine Schriftstellerin, die man gerne liest. Sicher
kann sie der Geschichte der engern Walliserheimat wie der Schweizer-
und Ordensgeschichte noch manches Wertvolle fiir die Zukunft aus einer
grolen, aber vergessenen Vergangenheit entreiBen.

Leopold Borter.

72



Histoire de 1’Eglise fondée par Aug. Fliche et Victor Martin, dirigée
par J.B. Duroselle et Eugéne Jarry, T. IX, Du I concile de Latran a
l'avénement d’'Innocent 111 (1123-1198) ; 2¢ Partie, par Raymonde Foreville,
professeur a la Faculté des Lettres de Rennes et Jean Rousset de Pina,
conservateur de la Bibliothéque de Tunis. Paris, Bloud et Gay, 1953,
388 pages.

M. Jarry fait précéder ce volume de l'avis suivant : « Il arrivait parfois
a M. Fliche d’'imaginer, sans y croire, qu’il ne verrait pas l'achévement de
la grande ceuvre dont il avait été le fondateur, le directeur et le plus impor-
tant des collaborateurs. Il nous disait alors : « Si je meurs, je souhaiterais
que M. Duroselle puisse me remplacer. » C’est aussi & M. Duroselle que les
éditeurs ont songé, aprés consultation des collaborateurs de 1’'Histoire de
I’Eglise, quand M. Fliche nous a quittés », et ceci explique le nom qui,
dans les derniers volumes de la collection, se substituera ou du moins s’ajou-
tera a celui de M. Augustin Fliche.

Ce dernier, apres avoir publié le T. VIII : La Réforme grégovienne
(Cf. cette Revue, 1947, p. 236), avait tenu a faire paraitre la premiére partie
du T. IX, consacrée principalement a saint Bernard ainsi qu’'aux papes
Innocent II et Eugene III. Il avait confié la suite de ce méme volume a
M. Jean Rousset et a Mlle Raymonde Foreville (I’auteur d’un grand tra-
vail sur I’Eglise et la Royauté en Angleterre sous Henri II Plantagenet). Dés
la fin de I'année 1939, M!le Foreville avait achevé deux des chapitres du
Livre II. Dix ans plus tard, & la demande de M. Fliche, elle accepta de se
charger également du Livre III, dont M. Rousset n’avait rédigé qu’un seul
paragraphe, et M. Fliche, ayant encore pu prendre connaissance de l’essen-
tiel de ce travail, l’avait approuvé.

La premiére moitié du présent volume — soit le Livre II du Tome IX,
mais avec une pagination nouvelle, ce qui deés lors surprend un peu —
nous entretient principalement de deux papes : Adrien IV (M!e Foreville)
et Alexandre ITI (M. Rousset), d’un empereur : Frédéric Barberousse
(M. Rousset), d’un roi : Henri IT d’Angleterre (M!!'¢ F.) et d’un archevéque :
Thomas Becket (Id.).

Frédéric Barberousse projetait de rétablir I’Empire romain, et tout
d’abord de conquérir 1'Italie pour se faire ensuite couronner par le pape.
Afin de gagner Frédéric 4 sa cause et de permettre 4 tous deux de se tour-
ner contre leurs adversaires respectifs : Arnaud de Brescia d’une part, qui
dominait & Rome, et I'empereur de Constantinople de l'autre qui, lui aussi,
avait des visées sur 1'Italie, Adrien affecta de se détacher des Normands
de Sicile ; mais il s’en rapprocha de nouveau lorsqu’il s’en rendit compte,
pour les avoir expérimentées de plus prés, des prétentions de Barberousse.
Celui-ci vit dés lors de mauvais ceil le pape se réconcilier avec Guillaume I,
roi de Sicile, et lui inféoder des terres que lui-méme convoitait. Entre le
pape et I'empereur, la tension alla s’accentuant. Lorsque prirent fin les
déplacements que le second imposait au premier, le pape rentra & Rome,
grandi devant l'opinion pour avoir tenu téte & Barberousse : Adrien IV,
loin de s’étre livré a ses ennemis, comme on le lui a reproché, fut moins

73



effacé qu'on ne l'a dit; il ne manquait ni d’habileté ni, a l'occasion, de
fermeté. « Ce pape anglais s’avere le plus romain des papes du XIIe siécle »
(p- 39).

Un an aprés le couronnement, la lutte reprenait entre le sacerdoce
et ’Empire : Barberousse s’emparait de Milan et menagait de descendre
plus bas dans la péninsule. C’est alors que mourut Adrien IV, qui venait
d’accepter de liguer I'Italie libre contre l’envahisseur.

Au nouveau pontife, Alexandre III, un groupe de cardinaux impé-
rialistes opposa l'antipape Victor 1V. Ce dernier avait ét¢é nommé avant
Alexandre, dont I'élection avait, au surplus, été un peu précipitée. L hési-
tation était donc possible. I1 y eut émeute, puis schisme et double obédience.
Dans 1'épiscopat, Victor avait également ses partisans, conduits par Rai-
nald de Dassel. On recourut a l'arbitrage de l'empereur, qui prit cette
tache trés au sérieux : il réunit un concile a Pavie qui, comme il fallait
s’y attendre, se prononga en faveur de Victor. Alexandre n’'y était pas
présenté, et, bien que sa cause eiit gagné du terrain, il partit pour la France,
afin d’obtenir 'appui de Louis VII, puis celur d’'Henri II Plantagenet en
Angleterre, qu'il avait réussi a réconcilier avec le roi de France. Il se mon-
tra tres ferme au concile réuni a Tours, tout en ménageant l'empereur
qui, aprés la mort de Victor, continuant son réle d’arbitre, se prononga
pour le nouvel antipape : Pascal I111.

Alexandre demeura deux ans a Sens. C’est la qu’il regut Thomas Becket,
I'archevéque de Cantorbéry en conflit avec son monarque, Henri II dont
il avait, jadis, été le chancelier et I’'ami intime. Le roi voulait supprimer
les immunités ecclésiastiques, assujettir I'Eglise a 1'EEtat. 1l s’imaginait
qu’il trouverait en Thomas un complaisant ministre ; mais l'accts de ce
dernier & sa nouvelle dignité : le sacerdoce qu’il venait de recevoir —— il
n’était encore qu’archidiacre -— en avait fait un homme nouveau, nulle-
ment disposé a céder, contrairement a certains membres du haut clergé,
devant les prétentions injustifiées de son souverain. Menacé¢ d’emprisonne-
ment, victime au surplus de l'hostilité et de la jalousie de l'archevéque
d’York, Thomas s’enfuit et passa six années en I‘rance. Il assista au con-
cile de Tours. I.a pape prit évidemment son parti, tout en faisant, au vu
d’autres difficultés, certaines concessions a Henri I1. Celui-ci rencontra a
deux reprises I'archevéque de Cantorbéry sur territoire frangais, et sembla,
du moins la seconde fois, s’étre réconcilié avec lui. Thomas reprit des lors
le chemin de I’Angleterre. On sait la suite : le meurtre de l'archevéque,
massacre que le roi avait indirectement favorisé par des paroles impru-
dentes qui lui avaient échappé dans un de ces moments de colere dont il
était coutumier. Il fit, aprés coup, amende honorable, fut réconcilié a cer-
taines conditions et s’en vint en pelerinage sur la tombe de celui qu’Alexandre
voulut canoniser lui-méme et qui, par son martyre, avait fait triompher
la cause pour laquelle il s'était sacrifié.

Rentré a Rome, Alexandre dut reprendre ses pérégrinations a l'arri-
vée de Barberousse, qui préconisait la démission des deux papes, solution
qu’Alexandre naturellement refusa. L’empereur intronisa alors Pascal II1
et se fit couronner par l'intrus. La peste l'obligea a rebrousser chemin.

74



I1 prit le parti d’un troisi¢éme antipape : Calixte III ; mais, battu & Legnano
par les troupes lombardes, il dut accepter les conditions de la paix de Venise
qui, apres dix-huit ans, mettait fin au schisme. Rentré dans la Ville éter-
nelle — dont il fut chassé encore une fois, si bien qu’il mourut en exil —
Alexandre III pardonna a Calixte III, qui fit sa soumission, ainsi qu’aux
cardinaux qui l'avaient élu.

Le 3¢ concile de Latran (1179) s’effor¢a de régler les questions demeu-
rés en suspens pendant le schisme. Ses prescriptions n’ont pas toutes été
observées, notamment celle qui interdisait le cumul des bénéfices et qui
exigeait la résidence de la part des ecclésiastiques ayant charge d’ames ;
une autre par contre est demeurés en vigueur jusqu’a nos jours : celle qui,
pour l’élection du souverain pontife, exige les deux tiers des voix des car-
dinaux et qui les met tous, a ce sujet, sur le méme pied, qu’ils soient évé-
ques, prétres ou diacres.

Alexandre III, par d’habiles transactions, s’est appliqué a rapprocher
des adversaires d’autrefois. « L.es manifestations extérieures de soumission,
de la part de Frédéric Barberousse, purent apparaitre comme une victoire
personnelle d’Alexandre III. En outrant I’humiliation subie par le pre-
mier, en prétant au second un intraitable orgueil, la légende postérieure
I’amplifia sans mesure » (p. 150). En réalité, c’est en termes modérés que
le pape a fait part du succés obtenu et en soulignant que c’étaient des
forces d’ordre moral qui avaient eu le dernier mot. Il se rendait compte
que, des deux cOtés, on avait abusé des excommunications et que l'auto-
rité, méme légitime, en était sortie amoindrie. Il s’est par ailleurs bien
gardé d’émettre des prétentions théocratiques. Plus juriste que théolo-
gien, plus canoniste que philosophe, il a laissé¢ dans les Décrétales la mar-
que profonde de son influence. Son pontificat a été « I'un des plus grands
du moyen age » (p. 188).

Les cinq pontifes suivants sont des hommes déja agés lors de leur
¢lection : aucun d’eux ne fut grand, mais la ligne de conduite inaugurée
par leurs prédécesseurs se poursuit. Sous le cinquieme, Célestin 111, se place
la 3¢ croisade. Le pape refuse d’en assumer lui-méme la direction. L’idée
de croisade au surplus a évolué : on s’y prépare par la priére et la péni-
tence et le but qu'on se propose est de chasser les Musulmans et non plus
de les exterminer. Par ailleurs, la tension reprend entre le pape et le suc-
cesseur de Barberousse : Henri VI, moins doué que son pére, mais qui, pro-
fessant les mémes principes, s’est mis en téte de conquérir la Sicile. Il meurt
encore jeune, en 1197, laissant un héritier de trois ans : le futur Frédé-
ric II.

Pratiquement la Papauté allait disposer de la couronne impériale.
« Devant cette perspective inespérée, il n’est pas étonnant que Célestin III,
agé et déja malade, ait désiré soustraire la tiare aux incertitudes d’'une
élection et renforcer par la cooptation la continuité de la politique pon-
tificale » (p. 226). Il aurait offert sa démission, a condition qu’on lui donne
comme successeur le cardinal Jean de Saint-Paul, un bénédictin de grand
mérite et d’une piété exemplaire. Le Sacré Collége ne crut pas pouvoir
accepter cette proposition. Il n’en subsiste pas moins que c’est a Jean de

75



Saint-Paul « plus qu’au futur Innocent III, comme on l'a cru, qu’il faut
attribuer le redressement de la politique pontificale en Italie pendant les
derniers mois du pontificat ». L’attitude de Célestin III fait contraste avec
celle que suivra bient6t Innocent I1I. « N’'usant, comme Alexandre III, que
des ressources de la diplomatie, de son autorité morale... et des armes
spirituelles & l’exclusion des autres, il fait preuve d’une modération que
n’auront plus ses successeurs du XIIIe siécle » (p. 227).

C'est Mlle Foreville, nous I'avons déja dit, qui a rédigé presque en
entier le Livre III : La vie interne de 1I’Eglise dans la seconde moitié
du XIIe siecle. Elle passe en revue les différents degrés de la hiérarchie :
le pape, nommé désormais par la pars major, et non plus sanior des car-
dinaux. Des cinq ¢lections qui ont suivi le décret de 1179, aucune n’a
demandé plus de quarante-huit heures, et les huit papes de la seconde
moitié du XIIe siécle ont tous été choisis parmi les cardinaux. Avec Clé-
ment IIT d’autre part et pour longtemps, la papauté est de nouveau roma-
nisée. « L'impulsion centrale s’étend & la Chrétienté tout enti¢re par la
législation conciliaire et par l'entremise des légats » (p. 247). MMUe Fore-
ville énumeére les monarques des différents pays et examine les relations
de chacun d’eux avec 1'Eglise et elle fait, la aussi, d’intéressantes remar-
ques. Puis elle nous entretient de la société chrétienne, des ordres monas-
tiques, de Cluny en particulier — arrivé a son apogée puis au début de son
déclin —, des congrégations érémitiques, des monasteres doubles, des ordres
militaires et hospitaliers. Elle brosse le tableau de la vie des laiques, envi-
sagée du point de vue moral et social. Puis viennent les hérésies : le néo-
manichéisme, les Humiliés, les Vaudois et les moyens de répression employés
a leur égard, soit les origines de l’Inquisition. Les dernieres pages sont
consacrées a la prédication, a la pratique sacramentelle, aux pelerinages,
a la controverse au sujet de I'Immaculée Conception, a la théologie mys-
tique, a l'activité artistique : le drame liturgique, la musique, 'architec-
ture, les débuts de la statuaire gothique et du vitrail, et enfin les univer-
sités. « Ainsi s’acheve le XIIe siécle, qui, sur son déclin, réalise la plus
haute expression de la civilisation chrétienne » (p. 381).

Les deux auteurs auxquels est dit le présent volume émettent, au
cours de leur exposé — nous en avons donné quelques exemples — de
suggestives remarques. Ils font ressortir les raisons profondes d’une atti-
tude, rapprochent des traits qui sont de nature & confirmer une opinion
ou qui font au contraire ressortir une contradiction et supposent une incon-
séquence de la part de ceux qui en portent la responsabilité. Ils n’hésitent
pas, s’ll y a lieu, & dénoncer ce qui, dans l'attitude d'un pape par exemple,
témoigne d’une habileté incontestable mais peut-étre trop exclusivement
humaine : ainsi, comme 1’écrit M. Rousset, cette « politique de bascule que,
depuis Adrien IV, la papauté avait suivie entre les deux détenteurs du
titre impérial comme au temps des Otton et pour la méme raison » (p. 152) ;
Cette politique continue avec Alexandre III, empéchant que le basileus
de Constantinople d’'une part et I’empereur germanique de l'autre unissent
leurs efforts contre le Saint-Siége ; il se rapproche de Byzance tant qu'il
y a du danger du c6té de Barberousse, mais traite Manuel Comnéne de

76



quantité négligeable aprés que Frédéric eut accepté les conclusions de la
paix de Venise. Les défaillances sont reconnues et de méme les hésitations,
ainsi celle qui se manifeste au concile de Latran au sujet de la hiérarchie
des pouvoirs ou encore de la validité des ordinations conférées par des évéques
schismatiques.

La bibliographie est abondante . Qu’on jette un coup d’ceil par exem-
ple sur celle que donne M!le Foreville au sujet des hérésies ou de Thomas
Becket. On peut simplement regretter, quant a ce dernier, que, signalant
en note les travaux parus depuis 1939, date a laquelle la rédaction de ce
chapitre était terminée, elle n'y ait pas apporté si ce n’est des retouches, du
moins quelques compléments. Dans le changement de vie qu’il s’est imposé
depuis son accession a I’épiscopat, l'archevéque de Cantorbéry a fait preuve
—-la remarque est de Dom Wilmart —, d’'une humilité peu commune mais
poussée parfois jusqu’au scrupule et I'on a fait observer qu’il avait, dans
certaines circonstances, été trop peu conciliant, mal jugé la situation et
méconnu l'irritation qu’il provoquait chez ses adversaires. Les circons-
tances qui ont retardé la parution de ce volume et dont I’éditeur s’excuse
au début expliquent peut-étre pourquoi des remaniements n’ont pas été
possibles. On retiendra par contre avec plaisir 1’espoir qu’émet le nouveau
directeur de la collection de voir se terminer en 1956 cette grande Histoire
de I'Eglise.

L. Waeber.

Ernst Walter Zeeden : Martin Luther und die Reformation im Urteil
des deutschen Luthertums. T. I1: Dokumente zur inneven Entwicklung des
deutschen Protestantismus von Luthers Tode bis zum Beginn der Goetezeit.
-— Herder, Fribourg-en-Brisgau, 1952. In-8°, 1x + 473 pages.

Dans une synthése vraiment neuve, W. Zeeden, voici trois ans, avait
suivi 1'évolution du portrait de Luther chez les écrivains luthériens ; il
en publie aujourd’hui les documents. Les textes de quarante auteurs, judi-
cieusement choisis, sont classés selon les quatre périodes distinguées dans
le premier tome : luttes de la Réforme, Orthodoxie (XVIIe siécle), passage
a V'Aufhlirung, dissociation de l'orthodoxie et du libéralisme. Les textes
sont situés par des titres de paragraphes et résumés en quelques mots.
Lorsqu’ils ont été rédigés en latin et n’existent que dans des éditions anté-
rieures a 1800, ils sont reproduits dans cette langue originelle et traduits.
Les autres sont en allemand. Une série de notices fournit des renseigne-
ments sur quelque trois cents personnages moins connus. Vingt pages de
bibliographie et un copieux index complétent le volume, dont la lecture
n'est pas moins instructive ni moins attrayante que celle de la synthése
qui l'a précédé. M. H. Vicaire.

! Nous nous permettons de signaler l'article paru récemment dans notre
Revue (1953, p. 48-64) par M. H. BUTTNER : Kloster Disentis, das Bleniotal und
Friedrich Barbarossa.

77



Bulletin de I'Institut historique belge de Rome, Fasc. XXVII. Volume
jubilaire publi¢ & l'occasion du cinquantieme anniversaire de I'Institut
historique belge de Rome (1902-1952). — Bruxelles-Rome, 1952, In-8o,
543 pages, 5 hors-texte et 5 planches.

Vingt-quatre membres du Comité ou anciens pensionnaires de 1’'Ins-
titut historique belge de Rome se sont réunis pour publier un volume a
l'occasion du cinquantenaire de leur institution. La plupart des articles
de ce volume représentent des études étendues et largement documentées :
ainsi les quarante pages consacrées par R. van Compernolle & la date de
fondation de Sélinonte. Presque tous concernent ou intéressent 1’histoire
de I’Eglise. L’article de P. Lambrechts : Les fétes phrygiennes de Cybéle
et d’Attis (pp. 141-170), établit que l’'idée de résurrection est absente du
culte métroaque avant linstitution du taurobole a Rome par Antonin
le Pieux; ce n’est que vers la fin du II®siécle qu'on voit le personnage
d’Attis prendre de 'importance, I'idée de rénovation paraitre, en attendant
que la féte des Hilaries s’introduise au milieu des commémorations lugubres
du cycle phrygien de Cybéle. Un certain nombre d’études ont trait a I'his-
toire économique médiévale : J. Vannérus : Les Lombards dans 1’Ancien
Pays de Luxembourg (pp. 415-450) ; M. Martens : La correspondance de
caractére économique échangée par Francesco Sforza, duc de Milan, et
Philippe le Bon, duc de Bourgogne (1450-1466) (pp. 221-234); Ch. Ver-
linden : Lettres commerciales italiennes d’une firme anversoise (1586)
(pp- 507-534). D’autres s’occupent des finances ecclésiastiques : F. Baix :
Notes sur les clercs de la chambre apostolique (XIITe-XIVesiecles) (pp.17-52.
Notices échelonnées d’'Innocent IV a Clément VII); G. Despy : Bruges
et les collectories pontificales de Scandinavie et de Pologne au XIVe siccle
(pp- 95-110. Drainage des rentrées pontificales par l'intermédiaire de cou-
rants commerciaux jusqu’ici peu connus); D. van Derveeghde : A propos
du monnayage d’or de Jean XXII (pp. 391-394. Ce sont les besoins de
guerre qui ont conduit le Pape a frapper monnaie d’or) ; W. Brulez : Le
budget de la nonciature de Flandre au XVIIe siécle (pp. 65-86). F. Ver-
cauteren dresse la portrait caractéristique d’'un légiste brabangon, con-
seiller d’empereurs et de princes au début du XIVe siecle : Henri de Jodoi-
gne, légiste, clerc et conseiller des princes (1 1352) (pp. 451-506). M. Tourneur,
dans son article : Antoine de Bourgogne, duc de Brabant, la papauté et
Liége lors du schisme de Thierry de Perwez (pp. 293-316), montre que le
nouveau duc, au moment du Grand Schisme, est plus fidéle a la politique
traditionnelle du Brabant qu’a celle de la maison de Bourgogne. ]. Stiennon
compare l'iconographie de saint Augustin d’aprés deux manuscrits du
XVe si¢cle a celle de Benozzo Gozzoli a San Gimignano (1463) : L’icono-
graphie de saint Augustin d’aprés Benozzo Gozzoli et les Croisiers de Huy
(pp. 235-248). C. Tihon : Graces et faveurs accordées par le cardinal Carlo
Carafa pendant sa légation a Bruxelles (1557-1558) (pp. 269-292), L. E.
Halkin : Documents liégeois a la bibliothéque nationale de Naples (pp. 111-
122. Papiers relatifs & la nonciature Frangipani), .. Van Meerbeeck : L’ins-
truction de l'internonce de Flandre Antonio Bichi en 1642 (pp. 395-414)

78



rassemblent et analysent des textes a propos de divers représentants du
Saint-Siege. J. Hoyoux : Frangois Van Thienen, chanoine de Notre-Dame
d’Anvers (pp. 123-132), évoque une curieuse figure ecclésiastique, tandis
que Pl. Lefevre évoque : L’octroi des insignes pontificaux au doyen de
Bruxelles en 1777 (pp. 171-180). En présentant le récit de la visite que
Charles Périn fit a Pie IX en 1868, A. Louant, dans : Charles Périn et
Pie IX (pp. 181-220), a 'occasion de préciser la prise de position décidée
de 1’économiste de Louvain contre le libéralisme. Enfin, V. F. De Ruyt,
par une breve galerie de portraits : Archéologues belges en Italie (pp. 87-94),
rappelle les antécédents de la Section de I’Antiquité, qui fut fondée & 1'In-
stitut historique belge de Rome en 1933. Si 1’on jette un coup d’ceil d’ensem-
ble sur ces communications, on doit constater que, par leur variété, par
la solidité de leur information et la précision de leurs analyses, elles cons-
tituent un témoignage significatif de la valeur et de l'efficacité de l’institut
auquel se rattachent leurs auteurs.
M. H. Vicaire.

NEKROLOG

T Hochw. Herr Jakob Battaglia (1879-1953)

Am 15. Dezember 1953 starb in Chur vollig unerwartet H. H. Jakob
Battaglia, der iiber drei Jahrzehnte lang das bischéfliche Archiv in Chur
betreute. Der Verstorbene ist zwar nur mit wenigen historischen Veroffent-
lichungen hervorgetreten, aber seine Verdienste um die Pflege der Geschichte
lassen sich auch nicht danach bemessen. Das wissen alle, die jemals seine
Dienste oder erfahrenen Ratschlige in Anspruch nahmen oder gar in lin-
gerem Zusammensein mit ithm historische Probleme dieser oder jener Art
erorterten.

Jakob Battaglia, am 9. August 1879 im biindnerischen Prisanz geboren,
1904 von seinem Onkel, Bischof Johannes Fidelis Battaglia zum Priester
geweiht, besall ohne jeden Zweifel eine echte innere Liebe zu Tradition und
Geschichte. Schon als Pfarrer in Cunter (1909-1918) tat er alles fiir die
Sammlung und Erhaltung der Urkunden. Er hinterlieB ein musterhaft
geordnetes Pfarrarchiv. Wurde ihm bereits 1921 die Sorge fir das bischof-
liche Archiv in Chur anvertraut, so hatte er doch daneben noch volle 12 Jahre
die Okonomie des Priesterseminars mit weitverzweigten Geschiften zu ver-
walten. Es war fiir ihn kein geringes Opfer, sich zu keiner Zeit ungeteilt
den Arbeiten im Archiv und der Geschichte hingeben zu koénnen, sondern
seine Krifte nach verschiedenen Richtungen verausgaben zu miissen.

Battaglia zeichnete sich durch ein ungemein besonnenes, zuriickhalten-
des Wesen aus. Dem entsprach auch ein stets wohliberlegtes, gerechtes
Urteil, in welchem nicht selten auch einige Skepsis mitschwang. Durch
unermiidlichen Flei3 hatte er sich aus eigener Kraft in die Kenntnis der
mittelalterlichen Urkundenschrift so gut eingearbeitet, daB3 er hierin manchen

79



	Rezensionen = Comptes rendus

