Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 48 (1954)

Artikel: Irische Einflisse auf die friihen Kalendarien von St. Gallen
Autor: Hennig, John
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-128040

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-128040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Irische Einfliisse
auf die frithen Kalendarien von St. Gallen

Von JOHN HENNIG

In der Einleitung zu seiner Ausgabe der Kalendarien von St. Gallen
sagte P. E. Munding!, dall er sich entschlossen habe,

alle Kalendarien von Anfang an, also von 800 an ..., als Gesamt-
heit herauszugeben. Diese Methode hat den Vorteil, dal man

L Litevatur :

FELIRE : Félire Oengusso ed. W. Stokes, Henry Bradshaw Society xx1x (London
1905).

Goucaup : I.. GoucauD, Les saints ivlandais hors d'Irlande (Louvain 1936).

HENNIG (m) : J. HENNIG, « Die Stellung der Schweiz in der hagiographischen und
liturgischen Tradition Irlands», Z. f. Schweiz. Kirchengesch. XLv1i (1952),
204-216. Hier die unter HENNIG (a) bis (1) angefiihrten Arbeiten.

HENNIG (n) : « The Irish counterparts of the Anglo-Saxon Menologium », Mediae-
val Studies x1v (1952), 98-106.

HEeExNIG (0) : « A note on Lgerton 185», Eigse vi (1951), 257-264.

HENNIG (p) : « The Irish background of St. Fursey », Irish Ecclesiastical Record, V,
LXXVII (1952), 18-28

HENNIG (q) : «Ireland and Germany in the tradition of St. Kilian», ibid.,
LxxvIir (1952) 21-33.

HENNIG (r) : « Studies in the literary tradition of the Martyrologium Poeticum »,
Proceedings of the Royal Irish Academy LviC (1954), 197-226.

HENNIG (s) : Besprechung von P. IE. Mundings Beitrag iiber das dlteste Kalendar
der Reichenau zu der Festschrift Alban Dold (Colligere Fragmenta, Beuron
1952) in Scriptorium 1953.

HE~NNIG (t) : « IEngland’s contribution to the history of the calendar», Clergy
Review (London) 1954.

KenNEY : J. I. KENNEY, The sources of the early history of Ireland, 1 (New York
1929).

MT : Martyrology of Tallaght, ed. R. 1. Best und H. J. Lawlor, Henry Bradshaw
Society rxviir (London 1931).

MunpiNG I und II: E. MuNnDiNG, Die Kalendarien von St. Gallen I, I1 (Texte
und Arbeiten ... Erzabtei Beuron I, xxxvi und xxxvii, Beuron 1948 und
1951).

QUENTIN : H. QUENTIN, Les martyrologes historigues (Paris 1908).



an den friitheren Kalendarien den Anfangszustand der Kalender-
literatur beobachten kann. Die Tradition ist noch nicht fest. Man
hat und beniitzt noch Kalendarien und Martyrologien, die man
von auswirts erhalten oder mitgebracht hat: von Irland, Eng-
land, Frankreich !,

Die Beziehungen zu Frankreich sind geographisch ohne weiteres

einleuchtend und ausgiebig in den frithen Kalendarien von St. Gallen
belegt. Die Beziehungen mit «Irland, England » dagegen bediirfen
der Erlduterung. Darum fuhr P. Munding fort:

Ganz verstindlich fiir St, Gallens Friihzeit, wo das irisch-kolum-
banische Element — St. Gallus war Schiiler Kolumbans — noch
so stark vorwiegend war. Irische Wanderménche brachten zudem
viele Handschriften mit nach St. Gallen, woraus sich leicht er-
klart, daB das beriihmte Martyrologium Bedae, Cod. 451 aus Eng-
land %, sich noch heute in St. Gallen befindet.

Sang. 451 ist zwar scoftice geschrieben, enthdlt aber im Gegensat

zu Palat. 834, 833 und Veron. LXV gerade nicht die irischen Heiligen
Brigid und Patrick 3. — In der Zusammenfassung seiner Ergebnisse
am Anfang und Ende seiner « Untersuchungen» sagt P. Munding*:

St. Gallen wurde . .. vom hl. Gallus, einem Iren und Schiiler Kolum-
bans, gegriindet ... Die liturgische Festordnung nahm St. Gallen,
der Herkunft seines Griinders entsprechend, wohl aus Irland oder
IEngland oder auch von Luxeuil, der Griindung Kolumbans. Im
wesentlichen diente wohl ein Gregorianum oder Gelasianum s. viii,
vielleicht mit gallikanischen und irischen Zutaten ... Am FEnde
des 7. Jahrhunderts finden wir eine gemischte Liturgie. In Eng-
land war der romische Ritus ... verbreitet.

St. Gallen beniitzte von der Griindung bis zu unseren ersten Kalen-
darien, also rund von 620-800, wohl keine Kalendarien, sondern
die Sakramentarien der damaligen Zeit, d. h. gregorianisch-gela-
sianische Texte ... Dazu kommen noch etliche ambrosianische,
gallikanische und mozarabische Einschlige.

Von irischen Texten wihrend dieser Periode, da doch der irische

EinfluB wohl am stirksten gewesen sein miillte, ist hier keine Rede.

Von irischen Einfliissen auf den Kalender von St. Gallen lif3t sich

vor dem neunten Jahrhundert schon deshalb nicht sprechen, weil uns

18

11, 3.

* MunDING II, p. x11 unter B; KENNEY, p. 479.
3 QUENTIN, p. 481.

¢ II, p. vii und 174.



erst von da an irische Kalender vorliegen, ndmlich das in irischer
Sprache abgefaBte kalendarische Gedicht des Oengus von Tallaght1,
das um 800 angesetzt wird, und das Martyrologium von Tallaght, eine
Version des Hieronymianum, das um 900 angesetzt wird 2.

P. Munding gebraucht zwar den Ausdruck « Kalenderliteratur »
und gibt uns wertvolle Aufschliisse iiber den Zusammenhang zwischen
Kalender und Martyrologium 3 ; nach Anlage und Ziel ist jedoch seine
Arbeit heortologisch, d. h. die Texte werden nach den einzelnen darin
aufgefithrten Festen Punkt fiir Punkt verglichen. Fiir einen Vergleich
der Texte, wird lediglich das Rohmaterial geboten ; um nur an einem
Beispiel das Fehlen einer Durchdringung dieses Materials zu zeigen :
P. Munding erwdhnt nicht, daB die merkwiirdige Fassung des Ein-
trags fiir den 1. Januar in Sang. 250 und Turic. 176 (zwei fiir uns,
wie sich gleich zeigen wird, besonders interessante Texte) der erste
Vers des sog. Martyrologium Poeticum ist *. Weiterhin, da es lediglich
um die Entwicklung der liturgischen Feste zu tun war, wurde «auf
alle komputistischen, nekrologischen, astronomischen und {ibrigen Ein-
trige in den Kalendertexten verzichtet »3; es wird also ausdriicklich
davon abgesehen, diese Eintrige und ihren Zusammenhang mit den
Heiligenkalendern fiir die Wiirdigung der Gesamtwerke als Kalender-
literatur heranzuziehen.

Gerade bei der Erforschung eventueller irischer Einfliisse auf friih-
mittelalterliche Kalender ist es nun aber mit der Unterscheidung zwi-
schen Kalendern und Martyrologien nicht getan. Man muf3 zu einer
viel grundlegenderen Unterscheidung in der Funktion der Gesamtwerke
vordringen, namlich der zwischen historischer Kommemoration und
geistlicher Reprisentation der Heiligen. Die Erwihnungen der Heiligen
im Ordinarium und Kanon der rémischen Messe, die Akzentuierung
gewisser Fastenzeitmessen auf die Heiligen der Stationskirche, die
Heiligenlitaneien, die Votivmessen zu Ehren einzelner Heiliger, die
ganze volkstiimliche Verehrung einzelner Heiliger das ganze Jahr hin-
durch, all dies sind noch heute lebendige Formen der geistlichen Repri-
sentation der Heiligen gegeniiber (oder besser : lings) der durch Sancto-
rale, Kalender und Martyrologium dargestellten historischen Komme-
moration. Die alte irische Kirche kannte, soweit wir wissen, als einzige
westliche Liturgie, nur die geistliche Reprisentation der Heiligen, nim-

! Félire; KENNEY, p. 479 f. : MT.
81, 114, und 11, 147 1. 4 HENNIG (). ST, 1.

19



lich durch in jeder Messe verlesene lange Listen im Vokativ oder
Genitiv. Daneben entwickelte Irland, das erste Land in Westeuropa,
in dem eine religiose Literatur in der Volkssprache entstand, besondere
Andachtsformen in irischer Sprache, poetische Litaneien und kalen-
darische Gedichte zu Ehren aller Heiligen. Trotz ihrer kalendarischen
Anordnung sind diese Gedichte (fiir die nur in Irland ein besonderer
Name, félire, existiert) eindeutig Ausdruck geistlicher Reprisentation,
denn sie waren als geschlossene Gedichte dazu bestimmt, an jedem
beliebigen Tag durchrezitiert zu werden, nicht dagegen Vers fiir Vers
an dem jeweils entsprechenden Tag. Die alte irische Liturgie hatte
kein Sanctorale, ja nicht einmal ein Sacramentarium, geschweige denn
also einen (liturgischen) Kalender?®.

Ein eventueller EinfluB von einem félire auf einen liturgischen
Kalender hat also eine viel weitere Spannung als ein Einflu von
einem Martyrologium auf einen Kalender, geschweige denn von einem
Kalender auf einen anderen. Da P. Munding das Félire des Oengus,
den einzigen Text, der den frithen St. Galler Kalendarien mdglicher-
weise hitte als Quelle dienen konnen, nicht erwdhnt, kénnten diese
Ausfithrungen als irrelevant betrachtet werden. Sie sind jedoch fiir
jede Aussage uber eventuelle Beziehungen zwischen Irland und dem
Festland in der frithmittelalterlichen Liturgie von Bedeutung, und meine
Arbeit mochte an P. Mundings Werk die Schwierigkeiten solcher Aus-
sagen darstellen.

In seiner Literaturliste fithrt P. Munding nur einen Text aus Irland
auf, nimlich « T = Martyrolog. des irischen Klosters Tamlachta [besser :
aus dem irischen Kloster Tallaght] bei Dublin s. 1x. DQ pg. x11. =
Breviar. [soll das nicht heiBen « Martyrolog. » ?] Hieronym » 2. Wih-
rend das Hieronymianum die Grundlage fiir das, was Quentin das
historische [oder erzihlende] Martyrologium genannt hat, gewesen ist,
reduzierte das Martyrologium von Tallaght gerade das Hieronvmianum
(wieder) auf eine reine Namensliste, wobei Rangbezeichnungen der
Heiligen und Ortsnamen in Namen weiterer Heiliger uminterpretiert
wurden. Diese Namensliste ist so dde, daB es eine der strengen Bul-
iibungen, fiir die die altirische Kirche bekannt war, gewesen sein miilte,
sie zu lesen. Im Gegensatz dazu ist das (heortologisch und geogra-
phisch mit dem Martyrologium von Tallaght engstens verbundene)
Félire des Oengus gerade der erste Versuch, den Kalender zur Lite-

! HENNIG (c), (d), (i), (j) und (o). 2 II, p. XIL

20



ratur zu erheben, also mit einigem Genul lesbar zu machen?®. Von
einem praktischen Gebrauch des Martyrologiums von Tallaght ist
schon deshalb nicht zu sprechen, weil dieses Werk von Doubletten,
MiBverstindnissen und Fehlern wimmelt. Wie stark es in Irland als
Fremdkorper empfunden wurde, 1it sich daran ermessen, daB der
Liste jener dem Hieronymianum entnommenen Namen in einem be-
sonderen Absatz jeden Tag eine etwa gleich lange Liste von irischen
Namen angefiigt wurde. (Im Félire des Oengus dagegen sind irische
und nicht-irische Heilige vermischt.) Wihrend die Listen nichtirischer
Namen fiir viele Tage des Jahres verloren sind, sind die Listen irischer
Namen wenigstens in einer zuverlissigen Abschrift einigermallen voll-
stindig erhalten. In Quentins Ausgabe des Hieronymianum ® sind nur
die nicht-irischen Namenslisten wiedergegeben. P. Munding kannte
die gleichzeitig mit Quentins Ausgabe des Hieronymianum erschienene
wissenschaftliche Ausgabe des Martyrologiums von Tallaght ® nicht ;
die dortigen Erwihnungen irischer Heiliger, die auch im St. Galler
Kalender vorkommen, blieben ithm daher unbekannt.

Was also die irischen Quellen angeht, so fehlen P. Mundings Unter-
suchungen {iiber ihren eventuellen EinfluB auf St. Gallen gerade die
entscheidenden Grundlagen. Kommen wir zuriick zu seinem « End-
ergebnis » 4 :

Im 9. Jahrhundert besteht noch keine klare und bestandige Tra-
dition. Die ersten Kalendarien sind zum Teil von auswirts :

England, Irland und vom Niederrhein [warum nicht auch « Frank-
reich » 7],

Nichst Sang. 914 (um 800, ein Martyrologium breviatum aus Bur-
gund, dem Gellonense nahe verwandt) ist der dlteste von P. Munding
betrachtete Text Sang. 878 (c. 850), der «dem Inhalt nach angelsich-
sisch oder niederrhein. zu sein scheint. Im Kalendar ... werden Boni-
facius und Willibrord genannt » °.

Eine in der heortologischen Erforschung frithmittelalterlicher Ka-
lendare erstaunlich oft unbeachtete Unterscheidung ist die zwischen
der Herkunft eines Heiligen und der seines Kultes. Bonifacius und
Willibrord weisen zwar ihrer Herkunft nach nach England, aber ihr

! Erst wenn man von der heortologischen Betrachtung zur Wiirdigung der
Gesamtcharaktere dieser Werke fortschreitet, zeigt es sich, daB das Félire des
Oengus und das Martyrologium des Wandelbert von Prim (von dem Sang. 250
eine Abschrift enthilt) zusammengehoren.

* Munping II, p. xu1 unter DOQ. 3 MT. 111, 174. 51, 51,

21



Platz in einem Kalendar von St. Gallen ist durch die viel niher
liegende Herkunft ihres Kultes bestimmt. Noch klarer ist dieser Sach-
verhalt bei den irischen Heiligen Kilian !, Columban und Gallus, deren
Kult ausschlieBlich festlindisch war, von Heiligen des Festlandes,
denen Beziehungen mit der « Insel der Heiligen » zugeschrieben wur-
den (wie dem hl. Fridolin von Sickingen) 2, ganz zu schweigen. Dal}
insbesondere Eintrdge fiir den hl. Columban in einem St. Galler Kalen-
dar nicht auf irischen EinfluB (in diesem Eintrag!) deuten 3, bedarf
keiner weiteren Erkldrung.

Bei dem dritten von Munding betrachteten Text, Sang. 450 (c. 850),
kann man mit Recht sagen, daBl die Eintrdge fiir die hl. Cuthbert,
Melittus, Alban und Editrudis auf direkten englischen EinfluB deuten *.
Weil in diesem Martyrologium auch gallische und norditalienische
Eintrige vorhanden sind, glaubt P. Munding, daB es « von England
iiber Frankreich, Italien nach St. Gallen gewandert sein muB, ver-
mutlich durch Kolumbanschiiler und -kléster (Luxeuil, Bobbio, St. Gal-
len) ». Wir kommen hier zu der Bemerkung in P. Mundings Einleitung
zuriick, daB im neunten Jahrhundert in St. Gallen « das irisch-kolumba-
nische Element noch so stark vorwiegend war ». Nun wird mit einem
Zusammenhang der kolumbanischen Stiftungen gerechnet, und wir
horen von Kolumbanschiilern. Gerade die Kalendare zeigen uns aber
doch, daB im neunten Jahrhundert St. Gallen ein normales Benedik-
tinerkloster war, und daB in der durch diese Kalendare illustrierten
Liturgie die kolumbanische Uberlieferung eine reine Erinnerung war.
Die irischen Wandermonche setzten die kolumbanische Tradition nicht
ohne Unterbrechung fort. Im Gegensatz zu den Glaubensboten des
6. und 7. Jahrhunderts kamen sie als dienende Vermittler oder Tech-
niker der Bildung. Sie sonnten sich wohl gern in der Tradition ihrer
groBen Landsleute, die sie auf dem Festlande gréBtenteils erst fiir sich

1 MunDiING II, 77 : « Iro-Schotte [siehe unten p. 28 Anm. 3] — 8. VIIL. 689 ».
Beziiglich des Festes ist Hennig (q) durch P. Mundings Bemerkungen zu erginzen.

? KENNEY, p. 497 f.; MunDING II, 42: «Ire — 6. 1IIL. 540». Vgl. meine
Studien iber die hl. Albert von Regensburg, Cataldo von Tarent, Frediano und
Silao von Lucca etc. in Hennig (g) und (h) und in Mediaeval Studies x111 (1951),
234-242.

3 Wie Munding dies fir Sang. 250 (I, 8) annimmt, s. unten. Zu Hennig (m)
p- 207 ist nachzutragen, da zu dem Eintrag « Columbani eliuatio », dem zweiten
irischen Eintrag in MT fir den 27. September, die Herausgeber (p. 238) be-
merkten : « Columban ... founder of Luxeuil and Bobbio». Diese elivatio findet
sich in keinem der St. Galler Kalender und ist mir auch sonst nicht vorgekommen.

4 Mu~NDING I, 6 f.

22



und ihr Heimatland entdeckten, und bestirkten diese Tradition, wo
immer sich eine Gelegenheit dazu bot 1.

Von Sang. 250 (c. 889, obwohl Schrift des 11. Jahrhunderts) sagt
Munding, daB die Zusammenstellung des Kalenders mit Schriften von
Beda und Aldhelm « fiir englische Herkunft spricht », und daB3 der Ein-
trag Cainnichi abb. «fiir den irischen EinfluB wie der iibrige Teil
spricht » 2.

Nach England-Irland weist uns auch das Kalendar: S. Brigida 1. I1.,
S. Athala cf. in Bobbio 10. III., S. Bonifacius et socii 5. VI.,
S. Columba, Abt 9. VI., S. Alban Protom. 21. VI, S. Cainnich,
Abt in Irland 11. XI. [recte: X], S. Augustin, B. von Canterb.
16. XI., S. Columban, Abt, 23. XI. ... Somit scheint das Kailendar
nach irisch-englischer Vorlage geschrieben zu sein in und fiir

St. Gallen. Im 9. Jahrhundert war noch [!] reger Verkehr zwi-
schen England-Irland und St. Gallen, einer irischen Griindung.

Wie in der Einleitung der Zusatz « St. Gallus war Schiiler Kolum-
bans », so ist hier der Zusatz «einer irischen Griindung » offenbar die
Grundlage fiir P. Mundings Gedankenginge iiber den grundlegenden
EinfluB Irlands auf die Entwicklung des Kalendars von St. Gallen. Da-
bei deutet der wiederholte Gebrauch des Ausdrucks « England-Irland »
vermutlich auf das elementarste MiBverstindnis der modernen fest-
lindischen Irlandkunde, ndmlich die Verkennung des Unterschiedes
zwischen England und Irland 3. Im Studium der Periode, in der sich
im Gegensatz zur irischen Kirche die angelsichsische Kirche der fest-
lindischen Liturgie anglich, verdeckt dieses MiBverstindnis entschei-
dende Sachverhalte.

Niheren AufschluB iiber die von Munding fiir Sang. 250 angenom-
mene « Vorlage » erwartete man von seinen Quellenuntersuchungen *.
P. Munding gebraucht das Wort « Quellen » in einem ungewdhnlich
weiten Sinne. Er fithrt die Quellen fiir die einzelnen Feste in vier
Gruppen auf:
testes principales (urgregorianische und junggelasianische Liturgie),
testes secundarii liturgici,

Kalendaria,
Martyrologia 5.

W =

1 Mein Artikel « Irish monastic activities in Eastern Europe » in Irish Eccles.
Record V, Lxv (1945), 394 ff. ist zwar in den meisten Punkten iiberholt, aber meine
Unterscheidung von vier Perioden ist noch giiltig.

1, 81 3 Hennig (c) und (1). 411, 11 ' 11, 22,

23



In jeder der vier Gruppen werden die « Quellen » in der alphabe-
tischen Reihenfolge der Sigel (in Mundings Literaturverzeichnis) ! auf-
gefithrt. Die testes principales sind fast durchweg nicht die direkten
Quellen, sondern lediglich die ersten Belege; die direkten Quellen
miiten zeitlich und ortlich niher liegen. Die Kalendarien und Martyro-
logien sind fir die frithen Texte meistens gleichzeitig oder sogar spiiter,
also Parallelbelege. In keinem Falle wird der Versuch gemacht, wirk-
lich die individuelle Quelle besonders der neu vorkommenden Eintrige
zu ermitteln 2. Wie bereits bemerkt, wird fir die auf diesem Gebiete
so wichtige Vergleichung der Textgestaltung der einzelnen Eintrige nur
das Rohmaterial geboten.

Wie weit deuten nun die als irisch anzusprechenden Eintrige in
Sang. 250 auf eine irische Vorlage ? Das Fest der hl. Brigid kommt
bereits im Gellonense und in Sang. 450 vor ; in diesen beiden Texten
ist es der erste Eintrag fiir den 1. Februar, in Sang. 250 aber der zweite
(nach Polycarp). Der Eintrag fiir S. Brigida, selbst mit dem Zusatz
«in Scotia» (der in Sang. 250 gerade fehlt), findet sich, was in
P. Mundings « Quellennachweis » nicht erwihnt wird, in den Basecl,
Echternach und Reichenau zugehorigen Hss. des Hieronymianum 3. Das
Ausmal der Verehrung dieser Heiligen auf dem Festland im 9. Jahr-
hundert, wie es Gougaud gezeigt hat, ist P. Munding scheinbar unbe-
kannt ; die von ihm aufgefithrten Quellen sind durchweg nicht frither
als Sang. 250 ; der Hinweis auf Beda ist irrefithrend, denn die natiir-
lich besonders erwihnte Hs. Sang. 451 enthilt den Eintrag far die
hl. Brigid gerade nicht *. Dal die Heilige im Martyrologium von Tal-
laght erwihnt wird, entging Munding ®, da dort die (von Quentin nicht
wiedergegebene) irische Abteilung fiir den 1. FFebruar mit dem unge-
wohnlich ausfithrlichen und historischen Eintrag beginnt : « Dormitatio
sancti (!) Brigitae LXX° anno aestatis suae». Dal sich dieser Eintrag

1 II, xi ff.

? Vergleiche meine Ausfithrungen zu P. Mundings Untersuchung des iltesten
Kalendars der Reichenau [Hennig (r) und (s)].

3 MunpIinGg 1I, xv: « H - Martyrologium Hieronymianum sacc. V». Da M.
nie auf die einzelnen Hss. eingeht, mufl der unerfahrene Leser annchmen, dal
die Eintrige, bei denen M. unter den Quellen « H» angibt, bereits im fiinften
Jahrhundert vorkommen (sieche z. B. unten p. 29 Anm. 2).

* Siehe oben p. 18 Anm. 3. Zur Verbreitung der Verehrung der hl. Brigid auBer-
halb Irlands siche Goucaup, p. 16 ff. Nach Munping II, 6 ff. wurden die Feste
der hl. Brigid, Patrick und Columba in St Gallen liturgisch gefeiert, sind aber
St. Gallen nur late eigen.

® Ebenso die schone Stanze in Félire Oengusso.



in der irischen Abteilung befindet, deutet darauf hin, daB er in der
nicht-irischen Abteilung fehlte (im Gegensatz dazu befindet sich der
Eintrag fiir St. Patrick am 17. Miirz in der nicht-irischen Abteilung).
Dieser Sachverhalt deutet darauf hin, daB auch in dem von dem
Martyrologium von Tallaght benutzten Hieronymianum die hl. Brigid
noch nicht aufgefiihrt worden war, was ein bisher unerkannter Hinweis
darauf ist, daB das Martyrologium von Tallaght seinem Inhalt nach
vielfach weiter zuriickreicht als nur bis 900. In der Tat behauptete
ja schon Marianus Gorman, dal3 Oengus sein Félire aus dem « Martyro-
logium von Tallaght [verfalBt von] Maelruan » hergestellt hitte . Das
Martyrologium von Tallaght und die schone (Munding unbekannte)
Stanze fiir das Fest der hl. Brigid in Oengus’ Félire kénnen aber schon
deshalb nicht die direkte Vorlage von Sang. 250 sein, weil in beiden
Werken der Name der Heiligen (wie in der Heiligenliste des Stowe
Missale) # mit einem t geschricben ist. Wir haben aber schon gesehen,
daBl in der Tradition der Kalendarien von St. Gallen selbst die Heilige
von Anfang an so wohl bekannt war, dal man im Eintrag der Sang. 250
keinen erneuten direkten IEinflu von Irland suchen mub.

Dagegen sind unter den St. Galler Kalendarien Sang. 250 (und die
auch sonst damit eng verbundene Hs. Turic. 176) 3 die ersten, die den
hl. Columba am 9. Juni den hl. Primus und Felicianus voranstellen.
Spitere St. Galler Kalendare fiigten die Worte « In scotia depositio »
bei?. Hier fihrt Munding das Félire des Oengus und das Martyro-
logium von Tallaght wieder nicht unter den Quellen an, auch nicht
den Kalender in dem Karlsruher Beda (Aug. crxvir fol. 16v) ®, der von
diesen beiden Werken abgeleitet werden kann, da er wie diese mit dem
Namen des hl. Columba den seines cumtha (Genossen) Baithen auffithrt.
P. Munding verzeichnet zwar unter den « Quellen » Notker, macht aber
nicht auf die auBlerordentliche Bedeutung gerade dieses Beleges aufmerk-
sam : Er entstand am gleichen Orte und zur gleichen Zeit wie Sang. 250
und zeichnet sich durch ungewdshnliche Ausfiihrlichkeit aus . Die Uber-
lieferung des hl. Columba in St. Gallen geht an sich weiter zuriick als
Sang. 250 und Notker. Die berithmte Reichenauer Handschrift (jetzt

Félive hii Gormdin, ed. W. Stokes (H. Bradshaw Soc. 1x, London 1893), 4.
Ed. G.F. Warner (H. Bradshaw Soc. xxxi11, London 1915), 14.
MunbinGg I, 9.

Ibid., 55 f.

KenNNEY, 481 und 670 ; GouGauD, 168.

KennEY, 597.

[~ O < T N & B R

25



in Schaffhausen) von Adamnans Leben, im frithen achten Jahrhundert
in Jona geschrieben, scheint nach der Reichenau gekommen zu sein,
ehe dort unter Abt Grimold (841-872) die kiirzere Version (Sang. 551)
entstand, und diese Quellen waren zweifellos in St. Gallen bekannt !,
Auch die von Munding vermerkte Tatsache, daB der hl. Columba
bereits von Usuard in das Martyrologium eingefithrt worden war, setzt
fiir Sang. 250 keine direkte irische Vorlage fiir den entsprechenden Ein-
trag voraus. Bemerkenswert ist jedoch, daB Usuard den Heiligen als
« presbyter et confessor » bezeichnete, Sang. 250 dagegen als « abb. »,
ein Beispiel dafiir, daB es mit einer einfachen Vergleichung des Vor-
kommens von Heiligen in den einzelnen Kalendern nicht getan ist,
sondern auch die Textgestaltung beriicksichtigt werden mubB.

Von allem, was P. Munding als Spuren einer irischen Vorlage im
Sang. 250 auffithrt, bleibt also nur der Eintrag « Ciannichi abb. » iibrig.
Bis zu Sang. 250 war fiir den 11. Oktober im St. Galler Kalender kein
Eintrag vorgesehen. Hier wire ein Hinweis auf Gougauds Nachweise
gleichzeitiger Eintrige in liturgischen Quellen im alemannischen Raume
von ganz besonderer Bedeutung gewesen 2. Nach Munding ist der Ein-
trag fiir Cainnichus in Usuard ein Zusatz. De Sollier sagt hieriiber
nichts, macht aber die wichtige Bemerkung 3 :

A nullo alio nominatum, adducit forte quod ordinis sui abbatem
censuerit aut in ipsa Gallia peculiari cultu fuerat celebratum *.

Der von Munding wieder nicht erwihnte Eintrag im Martyro-
logium von Tallaght, der letzte in der irischen Gruppe fiir den
11. Oktober, ist jenem fiir die hl. Brigid in Linge und Wortlaut ver-
gleichbar : « Cainnig m. (Sohn des) Daland LXXXIIII anno etatis suae. »
Im Félire des Oengus ist « Cainnech, der Sohn von Dala» der letzte
der drei in dem Vierzeiler fiir den 11. Oktober genannten Heiligen,
alle drei Iren.

Eintriage im Felire des Oengus bedeuten nicht, daB3 die genannten
Heiligen liturgisch gefeiert wurden, 1. weil die altirische Kirche iiber-
haupt nicht Messen zu Ehren einzelner Heiliger feierte, 2. weil nach
Art der martyrologia breviata an jedem Tag mindestens ein Eintrag

1 KENNEY, 429{.

* MunpING I, 79 und II, 120 (fir die spiter beigesetzte Eintragung fir
Sigismundus fehlt der Hinweis auf das Bobbio Missale). GOUGAUD, 46.

3 AASS Oct. 11, p. 642,

* Wahrscheinlich ein Hinweis auf das von Messingham (Florilegium [Paris
1620], 87 fi.) veroffentlichte Offizium aus dem spatmittelalterlichen Frankreich.

26



gemacht wird, 3. weil die Auswahl der angefiithrten Namen weitgehend
durch Riicksichten auf die Regeln der irischen Metrik bestimmt war,
und 4. (mit Riicksicht auf die Iren) ein wesentlich weiterer Begriff des
« Heiligen » zugrunde liegt als in liturgischen Kalendern. Am ehesten
14Bt noch die Linge des Eintrags fiir den hl. Canice im Martyrologium
von Tallaght darauf schlieflen, daB er als bedeutend galt. Dieser Ein-
trag bildet einen besonderen Absatz in der irischen Gruppe und kann
vielleicht als Zusatz angesprochen werden ; der Heilige wire also im
Laufe des 9. Jahrhunderts zu der Stellung aufgestiegen, die er spiter
als Patron von Kilkenny (cella Canici) einnahm (aber, wie gesagt, er
kommt auch schon im Félire des Oengus vor). Die in ihren Quellen
wie die meisten irischen Heiligenviten schwer zu datierende biogra-
phische Uberlieferung des hl. Canice steht mit der Viia S. Columbac
des Adamnan in enger Verbindung und zeichnet sich durch reiches
historisches Detail aus?.

An dieser Stelle ist allgemein zu bemerken, daB P. Munding die
Querverbindungen zwischen seinen Arbeiten iiber die Heiligenleben und
die Kalendare von St. Gallen leider noch nicht hergestellt hat. In den
ersteren erwdhnt er z. B., daB der verlorene Codex S. Brigidae in Sang. 566
unter dem Feste der Heiligen erwiahnt wurde und wahrscheinlich ihre
Vita enthielt 2. Der Zusammenhang zwischen martyrologischen Ein-
tragungen und Viten, besonders den fiir liturgische Zwecke gekiirzten
Fassungen der letzteren, ist noch weithin unerforscht. Dieser Zu-
sammenhang ist aber von besonderer Bedeutung in der Erforschung
eventueller irischer Einfliisse in frithmittelalterlichen Kalendarien des
Festlandes. Feste irischer Heiliger sind zweifellos liturgisch zuerst auf
dem Festlande gefeiert worden, aber die Kenntnisse, die solchen Festen
zugrunde liegen muBten, waren wahrscheinlich eher biographischen als
kalendarisch-martyrologischen Quellen entnommen 3.

Ich weiB nicht, ob die beiden wiederholt genannten Hauptquellen
unserer Kenntnisse des frithmittelalterlichen Heiligenkalenders Irlands
P. Munding unbekannt waren, oder nicht zuginglich waren, oder ob
er aus sprachlichen Riicksichten auf ihre Auswertung verzichtete. Wer
auf Stokes’ englische Ubersetzung von Félire Oengusso angewiesen ist,
geht auf liturgiegeschichtlichem Gebiete leicht fehl®. Die Eintrdge fiir

1 KENNEY, 395 f. ? Hennig (f).

® Hennig (c), (g), (h) und «Irish influences in the folkloristic tradition of
St. Gertrude », Bealoideas x11 (1942), 180 ff.

* Ein besonders krasser Fall liegt in der von Wilmart und Levison ver-

27



die irischen Heiligen im Martyrologium von Tallaght sind zur Hilfte
in irischer Sprache, und selbst die irischen Eintragungen des Kalenders
im Karlsruher Beda sind bisher fast nur vom philologischen Gesichts-
punkt aus betrachtet worden!. Dal} die irische Sprache im friithen
Mittelalter auf dem Festland unbekannt war, 146t sich an zahlreichen
Stellen in dem, was ich «irisch-kontinentale Hagiographie » genannt
habe, vom 9. bis zum 12. Jahrhundert zeigen %, am deutlichsten in der
Wiedergabe der irischen Sdtze in der Vita S. Findani (von Rheinau) 3.
Es ist schon aus diesen Griinden nicht damit zu rechnen, da die uns
bekannten irischen Kalender des 9. Jahrhunderts auf dem Festlande
als Vorlage gedient haben, von den anderen genannten Schwierigkeiten
ganz abgesehen.

Ganz allgemein scheint es mir irrig zu sein, die Entstehung von
Kalendarien nur auf das Zusammenschreiben von Vorlagen zuriick-
zufithren. Bis heute ist der Kalender der rémischen Kirche dadurch
ausgezeichnet, daB er weitgehend miindliche Uberlieferung widerspiegelt ;
Versuche, Heilige durch Schrifttum zu popularisieren, haben etwas Ge-
waltsames und oft Ungesundes an sich. Die Geschichte des Auf- und
Absteigens von Heiligen in der Verehrung des katholischen Volkes zu
erforschen, ist so schwierig, weil sie im Schrifttum nur in ihren End-
ergebnissen, nicht aber im eigentlichen Lebensvorgang studiert werden
kann®. In der Auswahl der Feste irischer Heiliger, die der hl. Fintan
auf Rheinau beging, 1dBt sich z. B. ein personliches Element feststellen.
Neben den beiden Nationalheiligen seines Heimatlandes, Patrick und
Brigid, verehrte Fintan besonders den hl. Aidan von Ferns® Fintan

breiteten Theorie vor, Félire Oengusso sei das erste Zeugnis fiir das Fest Aller-
heiligen am 1. November [siehe Hennig (d) und (1)].

! Sieche oben p. 25 Anm. 5, auch Hennig (n) Anm. 32 und 45.
Siehe oben p. 22 Anm. 2 und Hennig (p) und (q).
KeENNEY, 602 f. IFir das Fest des hl. FFintan, MunbpinGg I, 85 und II, 19
und 174 : « Schotte » (siehe oben p. 22 Anm. 1).

4 Hennig (j) und (t).

> KENNEY, 448 f. « Aed ferna», ein Eintrag der sich direkt aus dem Félire
des Oengus ableiten liBt, ist auch einer der irischen Heiligen in dem Sang. 250
etwa gleichzeitigen hexametrischen martyrologium breviatum in Brit. Mus. Galba
A xvur (und Tib. B v, im Gegensatz zu Jul. A vi), sieche Hennig (r). Im Gegensatz
dazu sind die Listen irischer Heiliger des Kalenders im Karlsruher Beda, der
Litanei von Fleury [Hennig (c), 323, Anm. 1] und — fast gleichlautend — in den
Gedichten Alcuins (KENNEY, 535), sowie die Listen irischer Missionsheiliger in
der festlindischen Literatur [Hennig (m), 209 und 212 und (q), 23] nicht persén-
lich-lokal, sondern allgemein-reprisentativ.

& 1]

28



stammte, wie seine besonders zuverlissige Vifa mitteilt, aus Leinster,
und seine Verehrung fiir den hl. Aidan li8t uns annehmen, daB er ent-
weder aus Ferns (im Siiden der Provinz Leinster) stammte oder dort
ausgebildet war. Ebenso ist es als ziemlich sicher anzunchmen, daB
der Ire, der zuerst die Einfiihrung des hl. Canice in ein festlindisches
Kalendar erlangte, aus dem Gebiet stammte, wo dieser Heilige beson-
ders verehrt wurde, nimlich Kilkenny. Es gelang zunichst nicht, dem
hl. Canice liturgische Verehrung zu sichern!. P. Munding erwihnt die
entscheidende Tatsache nicht, daB jener Ire es doch erreichte, daB bis
heute ein Eintrag fiir S. Canicus im Ré&mischen Martyrologium am
11. Oktober gelesen wird.

Was am entscheidendsten dagegen spricht, daBl Sang. 250 systema-
tisch eine irische Vorlage benutzte, ist der Umstand, daB der hl. Patrick
darin fehlt, obwohl sein Fest doch schon in Sang. 914 (= Gellonense),
878 und 450 erwihnt wurde. Fiir den bereits erwidhnten Zusammen-
hang von Sang. 250 mit Turic. 176 ist es bedeutsam, daB in letzterem
dieses Fest nachgetragen wurde. Es findet sich in den meisten spiiteren
Kalendarien von St. Gallen 2.

Was also an der These, dall Sang. 250 «nach irischer Vorlage
geschrieben » sei, iibrig zu bleiben scheint, ist die Méglichkeit, daB3 hier
zum ersten Male der hl. Canice 1n ein festlindisches Kalendar ein-
gefithrt worden ist, aber selbst diese Erstmaligkeit ist duBerst zweifel-
haft. Das einzige St. Galler Kalendar, welches eine Sang. 250 ver-
gleichbare Menge irischer Heiliger enthilt, ist Sang. 459 (c. 960/1).
P. Munding sagt jedoch hier 3:

Wie aus den Heiligenfesten ersichtlich, fiir St. Gallen geschrieben :

S. Brigida vom 1. II. ... S. Athala, Abt von Bobbio, 10. III. ...
S. Columba, Abt 9. VI., S. Kilianus et socii 8. VII .... S. Cain-
nachus (nach p. 79 : Gainnachus) ... S. Columbanus 23. XI.

Sang. 250 scheint somit die einzige wirkliche Stiitze fiir P. Mun-
dings Annahme zu sein, dal man in der Friihzeit in St. Gallen « Kalen-

I MunpinG II, 17. GoucauD, 46, fithrt eine Heiligenlitanei in einem Basler
Pontifikale des neunten Jahrhunderts an.

® MunpING I, 45 und II, 43. Wie wenig tief die irischen Heiligen auf dem
Festland FuB gefaBt haben, zeigt sich darin, daB in einigen spiteren St. Galler
Kalendarien Patricius mit Pancratius verwechselt wurde. Ahnlich wurde der Name
des hl. Canice hochst verfalscht wiedergegeben (Gougoup, 1. ¢.) und endlich (durch
Florarius) mit dem des hl. Canuthus verwechselt.

31, 10.

29



darien und Martyrologien, die man von Irland ... erhalten oder mit-
gebracht hatte, beniitzte ».

Es war die Hauptaufgabe meiner Arbeit zu zeigen, in wievielen
Beziehungen wir umdenken miissen, wenn wir von irischen Einfliissen
auf die frithmittelalterliche Liturgie des Festlandes sprechen. Was ich
an P. Mundings Untersuchungen kritisiert habe, sind im Rahmen seines
groBen Werkes nur Schonheitsfehler. Sein Werk hat uns wertvolles
Material verschafft, um ein klareres Bild von der Geschichte des Kalen-
dars im frithen Mittelalter zu gewinnen. Irland hat in dieser Entwick-
lung eine bei seiner sonstigen Bedeutung im kirchlichen Leben der Zeit
erstaunlich passive Rolle gespielt. Von den Hunderten in Irland als
notbh bezeichneten Personen fanden nur ganz wenige im Kalendar Platz,
und dabei ist es in den allerwenigsten Fillen auch nur wahrscheinlich,
daB dabei direkter irischer EinfluB mitgewirkt hat.

P. Munding hat uns vor allem das Rohmaterial zum Studium einer
ortlich bestimmten Linie in der Entwicklung des Kalendars als Literatur-
form geboten. In den irisch-festlindischen Beziehungen des Frithmittel-
alters nimmt St. Gallen eine Schliisselstellung ein. DalB hier von einer
systematischen Einwirkung Irlands auf die Kalendarien nichts nach-
zuweisen ist, bestdtigt uns, daB das Fehlen von Kalendarien in der
irischen Kirche nicht etwa durch das Abhandenkommen von ent-
sprechenden Texten zu erkldren ist.

In Untersuchungen auf diesem Gebiete spielen kirchen-, kultur-,
kunst-, literatur-, schrift- und sprachgeschichtliche Erwigungen eine
Rolle, aber all diesen Erwigungen gegeniiber muf3 die liturgiewissen-
schaftliche Forschung sich ihrer Eigenart bewuf3t bleiben. In der Unter-
scheidung zwischen den in der Kalenderliteratur besonders greifbaren
Grundcharakteren der irischen und festlindischen Liturgie werden
wesentliche Formen des geschichtlichen BewuBtseins offenbar, auf die
sich zu besinnen eine der tiefsten Aufgaben geschichtlicher Forschung
sein muf 1.

! Diese Bemerkungen miiten im Lichte meiner Arbeiten iiber irisch-fest-
landische Literaturbeziehungen und iiber die Grundziige der altirischen Liturgie
betrachtet werden.

30



	Irische Einflüsse auf die frühen Kalendarien von St. Gallen

