
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 48 (1954)

Artikel: Irische Einflüsse auf die frühen Kalendarien von St. Gallen

Autor: Hennig, John

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-128040

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-128040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Irische Einflüsse
auf die frühen Kalendarien von St. Gallen

Von JOHN HENNIG

In der Einleitung zu seiner Ausgabe der Kalendarien von St. Gallen

sagte P. E. Munding 1, daß er sich entschlossen habe,

alle Kalendarien von Anfang an, also von 800 an als Gesamtheit

herauszugeben. Diese Methode hat den Vorteil, daß man

1 Literatur :

Felire : Félire Oengusso ed. W. Stokes, Henry Bradshaw Society xxix (London
1905).

Gougaud : L. Gougaud, Les saints irlandais hors d'Irlande (Louvain 1936).
Hennig (m) : J. Hennig, « Die Stellung der Schweiz in der hagiographischen und

liturgischen Tradition Irlands», Z. f. Schweiz. Kirchengesch. xlvi (1952),
204-216. Hier die unter Hennig (a) bis (1) angeführten Arbeiten.

Hennig (n) : « The Irish counterparts of the Anglo-Saxon Menologium », Mediae¬
val Studies xiv (1952), 98-106.

Hennig (o) : « A note on Egerton 185», Eigse vi (1951), 257-264.
Hennig (p) : « The Irish background of St. Fursey », Irish Ecclesiastical Record, V,

Lxxvii (1952), 18-28
Hennig (q) : « Ireland and Germany in the tradition of St. Kilian », ibid.,

LXXViii (1952) 21-33.
Hennig (r) : « Studies in the literary tradition of the Marlyrologium Poeticum »,

Proceedings of the Royal Irish Academy lvi C (1954), 197-226.
Hennig (s) : Besprechung von P. E. Mundings Beitrag über das älteste Kalendar

der Reichenau zu der Festschrift Alban Dold (Colligere Fragmenta, Beuron
1952) in Scriptorium 1953.

Hennig (t) : « England's contribution to the history of the calendar », Clergy
Review (London) 1954.

Kenney : J. F. Kenney, The sources of the early history of Ireland, I (New York
1929).

MT : Martyrology of Tallaght, ed. R. I. Best und H. J. Lawlor, Henry Bradshaw
Society Lxviii (London 1931).

Munding I und II : E. Munding, Die Kalendarien von St. Gallen I, II (Texte
und Arbeiten Erzabtei Beuron I, xxxvi und xxxvn, Beuron 1948 und
1951).

Quentin : H. Quentin, Les martyrologes historiques (Paris 1908).

2 17



an den früheren Kalendarien den Anfangszustand der Kalender-
literatur beobachten kann. Die Tradition ist noch nicht fest. Man
hat und benützt noch Kalendarien und Martyrologien, die man
von auswärts erhalten oder mitgebracht hat : von Irland,
England, Frankreich \

Die Beziehungen zu Frankreich sind geographisch ohne weiteres

einleuchtend und ausgiebig in den frühen Kalendarien von St. Gallen

belegt. Die Beziehungen mit « Irland, England » dagegen bedürfen
der Erläuterung. Darum fuhr P. Munding fort :

Ganz verständlich für St. Gallens Frühzeit, wo das irisch-kolum-
banische Element — St. Gallus war Schüler Kolumbans — noch
so stark vorwiegend war. Irische Wandermönche brachten zudem
viele Handschriften mit nach St. Gallen, woraus sich leicht
erklärt, daß das berühmte Martyrologium Bedae, Cod. 451 aus England

2, sich noch heute in St. Gallen befindet.

Sang. 451 ist zwar scotlice geschrieben, enthält aber im Gegensat/.

zu Palat. 834, 833 und Veron. LXV gerade nicht die irischen Heiligen
Brigid und Patrick 3. — In der Zusammenfassung seiner Ergebnisse
am Anfang und Ende seiner « Untersuchungen » sagt P. Munding 4

:

St. Gallen wurde vom hl. Gallus, einem Iren und Schüler Kolumbans,

gegründet Die liturgische Festordnung nahm St. Gallen,
der Herkunft seines Gründers entsprechend, wohl aus Irland oder
England oder auch von Luxeuil, der Gründung Kolumbans. Im
wesentlichen diente wohl ein Gregorianum oder Gelasianum s. viii,
vielleicht mit gallikanischen und irischen Zutaten Am Ende
des 7. Jahrhunderts finden wir eine gemischte Liturgie. In England

war der römische Ritus verbreitet.

St. Gallen benützte von der Gründung bis zu unseren ersten
Kalendarien, also rund von 620-800, wohl keine Kalendarien, sondern
die Sakramentarien der damaligen Zeit, d. h. gregorianisch-gela-
sianische Texte Dazu kommen noch etliche ambrosianische.
gallikanische und mozarabische Einschläge.

Von irischen Texten während dieser Periode, da doch der irische
Einfluß wohl am stärksten gewesen sein müßte, ist hier keine Rede.

Von irischen Einflüssen auf den Kalender von St. Gallen läßt sich

vor dem neunten Jahrhundert schon deshalb nicht sprechen, weil uns

1 I, 3.
2 Munding II, p. xn unter B; Kenney, p. 479.
3 Quentin, p. 48 f.
* II, p. vii und 174.

18



erst von da an irische Kalender vorliegen, nämlich das in irischer
Sprache abgefaßte kalendarische Gedicht des Oengus von Tallaght1,
das um 800 angesetzt wird, und das Martyrologium von Tallaght, eine

Version des Hieronymianum, das um 900 angesetzt wird 2.

P. Munding gebraucht zwar den Ausdruck « Kalenderliteratur »

und gibt uns wertvolle Aufschlüsse über den Zusammenhang zwischen
Kalender und Martyrologium 3

; nach Anlage und Ziel ist jedoch seine

Arbeit heortologisch, d. h. die Texte werden nach den einzelnen darin
aufgeführten Festen Punkt für Punkt verglichen. Für einen Vergleich
der Texte, wird lediglich das Rohmaterial geboten ; um nur an einem

Beispiel das Fehlen einer Durchdringung dieses Materials zu zeigen :

P. Munding erwähnt nicht, daß die merkwürdige Fassung des

Eintrags für den 1. Januar in Sang. 250 und Turic. 176 (zwei für uns,
wie sich gleich zeigen wird, besonders interessante Texte) der erste
Vers des sog. Martyrologium Poeticum ist 4. Weiterhin, da es lediglich
um die Entwicklung der liturgischen Feste zu tun war, wurde « auf
alle komputistischen, nekrologischen, astronomischen und übrigen
Einträge in den Kalendertexten verzichtet »5 ; es wird also ausdrücklich
davon abgesehen, diese Einträge und ihren Zusammenhang mit den

Heiligenkalendern für die Würdigung der Gesamtwerke als Kalender-
literatur heranzuziehen.

Gerade bei der Erforschung eventueller irischer Einflüsse auf
frühmittelalterliche Kalender ist es nun aber mit der Unterscheidung
zwischen Kalendern und Martyrologien nicht getan. Man muß zu einer
viel grundlegenderen Unterscheidung in der Funktion der Gesamtwerke

vordringen, nämlich der zwischen historischer Kommemoration und
geistlicher Repräsentation der Heiligen. Die Erwähnungen der Heiligen
im Ordinarium und Kanon der römischen Messe, die Akzentuierung
gewisser Fastenzeitmessen auf die Heiligen der Stationskirche, die

Heiligenlitaneien, die Votivmessen zu Ehren einzelner Heiliger, die

ganze volkstümliche Verehrung einzelner Heiliger das ganze Jahr
hindurch, all dies sind noch heute lebendige Formen der geistlichen
Repräsentation der Heiligen gegenüber (oder besser : längs) der durch Sancto-

rale, Kalender und Martyrologium dargestellten historischen
Kommemoration. Die alte irische Kirche kannte, soweit wir wissen, als einzige
westliche Liturgie, nur die geistliche Repräsentation der Heiligen, näm-

1 Félire ; Kenney, p. 479 f. 2 MT.
3 I, 1 f. und ii, 147 f. 4 Hennig (r). 5 I, 1.

19



lieh durch in jeder Messe verlesene lange Listen im Vokativ oder
Genitiv. Daneben entwickelte Irland, das erste Land in Westeuropa,
in dem eine religiöse Literatur in der Volkssprache entstand, besondere

Andachtsformen in irischer Sprache, poetische Litaneien und
kalendarische Gedichte zu Ehren aller Heiligen. Trotz ihrer kalendarischen

Anordnung sind diese Gedichte (für die nur in Irland ein besonderer

Name, félire, existiert) eindeutig Ausdruck geistlicher Repräsentation,
denn sie waren als geschlossene Gedichte dazu bestimmt, an jedem
beliebigen Tag durchrezitiert zu werden, nicht dagegen Vers für Vers

an dem jeweils entsprechenden Tag. Die alte irische Liturgie hatte
kein Sanctorale, ja nicht einmal ein Sacramentarium, geschweige denn

also einen (liturgischen) Kalender1.
Ein eventueller Einfluß von einem faire auf einen liturgischen

Kalender hat also eine viel weitere Spannung als ein Einfluß von
einem Martyrologium auf einen Kalender, geschweige denn von einem

Kalender auf einen anderen. Da P. Munding das Félire des Oengus,
den einzigen Text, der den frühen St. Galler Kalendarien möglicherweise

hätte als Quelle dienen können, nicht erwähnt, könnten diese

Ausführungen als irrelevant betrachtet werden. Sie sind jedoch für
jede Aussage über eventuelle Beziehungen zwischen Irland und dem
Festland in der frühmittelalterlichen Liturgie von Bedeutung, und meine
Arbeit möchte an P. Mundings Werk die Schwierigkeiten solcher

Aussagen darstellen.
In seiner Literaturliste führt P. Munding nur einen Text aus Irland

auf, nämlich « T Martyrolog. des irischen Klosters Tamlachta [besser :

aus dem irischen Kloster Tallaght] bei Dublin s. ix. DQ pg. xn.
Breviar. [soll das nicht heißen « Martyrolog. » ?] Hieronym »2. Während

das Hieronymianum die Grundlage für das, was Quentin das

historische [oder erzählende] Martyrologium genannt hat, gewesen ist,
reduzierte das Martyrologium von Tallaght gerade das Hieronymianum
(wieder) auf eine reine Namensliste, wobei Rangbezeichnungen der

Heiligen und Ortsnamen in Namen weiterer Heiliger uminterpretiert
wurden. Diese Namensliste ist so öde, daß es eine der strengen
Bußübungen, für die die altirische Kirche bekannt war, gewesen sein müßte,
sie zu lesen. Im Gegensatz dazu ist das (heortologisch und geographisch

mit dem Martyrologium von Tallaght engstens verbundene)
Félire des Oengus gerade der erste Versuch, den Kalender zur Lite-

1 Hennig (c), (d), (i), (j) und (o). 2 II, p. xn.

20



ratur zu erheben, also mit einigem Genuß lesbar zu machen 1. Von
einem praktischen Gebrauch des Martyrologiums von Tallaght ist
schon deshalb nicht zu sprechen, weil dieses Werk von Doubletten,
Mißverständnissen und Fehlern wimmelt. Wie stark es in Irland als

Fremdkörper empfunden wurde, läßt sich daran ermessen, daß der

Liste jener dem Hieronymianum entnommenen Namen in einem
besonderen Absatz jeden Tag eine etwa gleich lange Liste von irischen
Namen angefügt wurde. (Im Félire des Oengus dagegen sind irische
und nicht-irische Heilige vermischt.) Während die Listen nichtirischer
Namen für viele Tage des Jahres verloren sind, sind die Listen irischer
Namen wenigstens in einer zuverlässigen Abschrift einigermaßen
vollständig erhalten. In Quentins Ausgabe des Hieronymianum 2 sind nur
die nicht-irischen Namenslisten wiedergegeben. P. Munding kannte
die gleichzeitig mit Quentins Ausgabe des Hieronymianum erschienene

wissenschaftliche Ausgabe des Martyrologiums von Tallaght 3 nicht ;

die dortigen Erwähnungen irischer Heiliger, die auch im St. Galler
Kalender vorkommen, blieben ihm daher unbekannt.

Was also die irischen Quellen angeht, so fehlen P. Mundings
Untersuchungen über ihren eventuellen Einfluß auf St. Gallen gerade die

entscheidenden Grundlagen. Kommen wir zurück zu seinem «

Endergebnis » 4 :

Im 9. Jahrhundert besteht noch keine klare und beständige
Tradition. Die ersten Kalendarien sind zum Teil von auswärts :

England, Irland und vom Niederrhein [warum nicht auch « Frankreich

» ?].

Nächst Sang. 914 (um 800, ein Martyrologium breviatum aus Bur-
gund, dem Gellonense nahe verwandt) ist der älteste von P. Munding
betrachtete Text Sang. 878 (c. 850), der «dem Inhalt nach angelsächsisch

oder niederrhein. zu sein scheint. Im Kalendar werden Boni-
facius und Willibrord genannt »5.

Eine in der heortologischen Erforschung frühmittelalterlicher
Kaiendare erstaunlich oft unbeachtete Unterscheidung ist die zwischen
der Herkunft eines Heiligen und der seines Kultes. Bonifacius und
Willibrord weisen zwar ihrer Herkunft nach nach England, aber ihr

1 Erst wenn man von der heortologischen Betrachtung zur Würdigung der
Gesamtcharaktere dieser Werke fortschreitet, zeigt es sich, daß das Félire des

Oengus und das Martyrologium des Wandelbert von Prüm (von dem Sang. 250
eine Abschrift enthält) zusammengehören.

2 Munding II, p. xm unter DQ. 3 MT. 4 II, 174. 5 I, 5 f.

21



Platz in einem Kalendar von St. Gallen ist durch die viel näher
liegende Herkunft ihres Kultes bestimmt. Noch klarer ist dieser
Sachverhalt bei den irischen Heiligen Kilian 1, Columban und Gallus, deren

Kult ausschließlich festländisch war, von Heiligen des Festlandes,
denen Beziehungen mit der « Insel der Heiligen » zugeschrieben wurden

(wie dem hl. Fridolin von Säckingen)2, ganz zu schweigen. Daß
insbesondere Einträge für den hl. Columban in einem St. Galler Kalendar

nicht auf irischen Einfluß (in diesem Eintrag deuten 3, bedarf
keiner weiteren Erklärung.

Bei dem dritten von Munding betrachteten Text, Sang. 450 (c. 850),
kann man mit Recht sagen, daß die Einträge für die hl. Cuthbert,
Melittus, Alban und Editrudis auf direkten englischen Einfluß deuten 4.

Weil in diesem Martyrologium auch gallische und norditalienische
Einträge vorhanden sind, glaubt P. Munding, daß es « von England
über Frankreich, Italien nach St. Gallen gewandert sein muß,
vermutlich durch Kolumbanschüler und -klöster (Luxeuil, Bobbio, St. Gallen)

». Wir kommen hier zu der Bemerkung in P. Mundings Einleitung
zurück, daß im neunten Jahrhundert in St. Gallen « das irisch-kolumba-
nische Element noch so stark vorwiegend war ». Nun wird mit einem

Zusammenhang der kolumbanischen Stiftungen gerechnet, und wir
hören von Kolumbanschülern. Gerade die Kaiendare zeigen uns aber

doch, daß im neunten Jahrhundert St. Gallen ein normales
Benediktinerkloster war, und daß in der durch diese Kaiendare illustrierten
Liturgie die kolumbanische Überlieferung eine reine Erinnerung war.
Die irischen Wandermönche setzten die kolumbanische Tradition nicht
ohne Unterbrechung fort. Im Gegensatz zu den Glaubensboten des

6. und 7. Jahrhunderts kamen sie als dienende Vermittler oder Techniker

der Bildung. Sie sonnten sich wohl gern in der Tradition ihrer
großen Landsleute, die sie auf dem Festlande größtenteils erst für sich

1 Munding II, 77 : « Iro-Schotte [siehe unten p. 28 Anm. 3] — 8. VII. 689 ».

Bezüglich des Festes ist Hennig (q) durch P. Mundings Bemerkungen zu ergänzen.
2 Kenney, p. 497 f. ; Munding II, 42 : « Ire — 6. III. 540 ». Vgl. meine

Studien über die hl. Albert von Regensburg, Cataldo von Tarent, Frediano und
Silao von Lucca etc. in Hennig (g) und (h) und in Mediaeval Studies xiii (1951),
234-242.

3 Wie Munding dies für Sang. 250 (I, 8) annimmt, s. unten. Zu Hennig (m)

p. 207 ist nachzutragen, daß zu dem Eintrag <i Columbani eliuatio », dem zweiten
irischen Eintrag in MT für den 27. September, die Herausgeber (p. 238)
bemerkten : « Columban founder of Luxeuil and Bobbio ». Diese elivatio findet
sich in keinem der St. Galler Kalender und ist mir auch sonst nicht vorgekommen.

4 Munding I, 6 f.

22



und ihr Heimatland entdeckten, und bestärkten diese Tradition, wo
immer sich eine Gelegenheit dazu bot1.

Von Sang. 250 (c. 889, obwohl Schrift des 11. Jahrhunderts) sagt

Munding, daß die Zusammenstellung des Kalenders mit Schriften von
Beda und Aldhelm « für englische Herkunft spricht », und daß der Eintrag

Cainnichi abb. « für den irischen Einfluß wie der übrige Teil
spricht » 2.

Nach England-Irland weist uns auch das Kalendar: S.Brigida 1. IL,
S. Athala cf. in Bobbio 10. III., S. Bonifacius et socii 5. VI.,
S. Columba, Abt 9. VI., S.Alban Protom. 21. VI, S. Cainnich,
Abt in Irland 11. XL [recte : X], S. Augustin, B. von Canterb.
16. XL, S. Columban, Abt, 23. XL Somit scheint das Kalendar
nach irisch-englischer Vorlage geschrieben zu sein in und für
St. Gallen. Im 9. Jahrhundert war noch [!] reger Verkehr
zwischen England-Irland und St. Gallen, einer irischen Gründung.

Wie in der Einleitung der Zusatz « St. Gallus war Schüler Kolumbans

», so ist hier der Zusatz « einer irischen Gründung » offenbar die

Grundlage für P. Mundings Gedankengänge über den grundlegenden
Einfluß Irlands auf die Entwicklung des Kaiendars von St. Gallen. Dabei

deutet der wiederholte Gebrauch des Ausdrucks « England-Irland »

vermutlich auf das elementarste Mißverständnis der modernen
festländischen Irlandkunde, nämlich die Verkennung des Unterschiedes
zwischen England und Irland 3. Im Studium der Periode, in der sich

im Gegensatz zur irischen Kirche die angelsächsische Kirche der
festländischen Liturgie anglich, verdeckt dieses Mißverständnis entscheidende

Sachverhalte.
Näheren Aufschluß über die von Munding für Sang. 250 angenommene

« Vorlage » erwartete man von seinen Quellenuntersuchungen 4.

P. Munding gebraucht das Wort « Quellen » in einem ungewöhnlich
weiten Sinne. Er führt die Quellen für die einzelnen Feste in vier
Gruppen auf :

1. testes principales (urgregorianische und junggelasianische Liturgie),
2. testes secundarii liturgici,
3. Kalendaria,
4. Martyrologia 5.

1 Mein Artikel > Irish monastic activities in Eastern Europe » in Irish Eccles.
Record V, lxv (1945), 394 ff. ist zwar in den meisten Punkten überholt, aber meine
Unterscheidung von vier Perioden ist noch gültig.

2 I, 8 f. 3 Hennig (c) und (1). 4 II, 1 ff. 5 II, 22.

23



In jeder der vier Gruppen werden die « Quellen » in der alphabetischen

Reihenfolge der Sigel (in Mundings Literaturverzeichnis) J

aufgeführt. Die testes principales sind fast durchweg nicht die direkten
Quellen, sondern lediglich die ersten Belege ; die direkten Quellen
müßten zeitlich und örtlich näher liegen. Die Kalendarien und Martyro-
logien sind für die frühen Texte meistens gleichzeitig oder sogar später,
also Parallelbelege. In keinem Falle wird der Versuch gemacht, wirklich

die individuelle Quelle besonders der neu vorkommenden Einträge
zu ermitteln 2. Wie bereits bemerkt, wird für die auf diesem Gebiete

so wichtige Vergleichung der Textgestaltung der einzelnen Einträge nur
das Rohmaterial geboten.

Wie weit deuten nun die als irisch anzusprechenden Einträge in

Sang. 250 auf eine irische Vorlage Das Fest der hl. Brigid kommt
bereits im Gellonense und in Sang. 450 vor ; in diesen beiden Texten
ist es der erste Eintrag für den 1. Februar, in Sang. 250 aber der zweite
(nach Polycarp). Der Eintrag für S. Brigida, selbst mit dem Zusatz
«in Scotia» (der in Sang. 250 gerade fehlt), findet sich, was in
P. Mundings « Quellennachweis » nicht erwähnt wird, in den Basel,
Echternach und Reichenau zugehörigen Hss. des Hieronymianum 3. Das
Ausmaß der Verehrung dieser Heiligen auf dem Festland im 9.

Jahrhundert, wie es Gougaud gezeigt hat, ist P. Munding scheinbar
unbekannt ; die von ihm aufgeführten Quellen sind durchweg nicht früher
als Sang. 250 ; der Hinweis auf Beda ist irreführend, denn die natürlich

besonders erwähnte Hs. Sang. 451 enthält den Eintrag für die

hl. Brigid gerade nicht 4. Daß die Heilige im Martyrologium von
Tallaght erwähnt wird, entging Munding 5, da dort die (von Quentin nicht
wiedergegebene) irische Abteilung für den 1. Februar mit dem
ungewöhnlich ausführlichen und historischen Eintrag beginnt : « Dormitatio
saneti Brigitae lxx° anno aestatis suae ». Daß sich dieser Eintrag

1 II, XII ff.
2 Vergleiche meine Ausführungen zu P. Mundings Untersuchung des ältesten

Kalcndars der Reichenau [Hennig (r) und (s)].
3 Munding II, xv : « H - Martyrologium Hieronymianum saec. V ». Da M.

nie auf die einzelnen Hss. eingeht, muß der unerfahrene Leser annehmen, daß
die Einträge, bei denen M. unter den Quellen « H » angibt, bereits im fünften
Jahrhundert vorkommen (siehe z.B. unten p. 29 Anm. 2).

4 Siehe oben p. 18 Anm. 3. Zur Verbreitung der Verehrung der hl. Brigid außerhalb

Irlands siehe Gougaud, p. 16 ff. Nach Munding II, 6 ff. wurden die Feste
der hl. Brigid, Patrick und Columba in St Gallen liturgisch gefeiert, sind aber
St. Gallen nur late eigen.

5 Ebenso die schöne Stanze in Félire Oengusso.



in der irischen Abteilung befindet, deutet darauf hin, daß er in der
nicht-irischen Abteilung fehlte (im Gegensatz dazu befindet sich der

Eintrag für St. Patrick am 17. März in der nicht-irischen Abteilung).
Dieser Sachverhalt deutet darauf hin, daß auch in dem von dem

Martyrologium von Tallaght benutzten Hieronymianum die hl. Brigid
noch nicht aufgeführt worden war, was ein bisher unerkannter Hinweis
darauf ist, daß das Martyrologium von Tallaght seinem Inhalt nach
vielfach weiter zurückreicht als nur bis 900. In der Tat behauptete
ja schon Marianus Gorman, daß Oengus sein Félire aus dem « Martyrologium

von Tallaght [verfaßt von] Maelruan » hergestellt hätte 1. Das

Martyrologium von Tallaght und die schöne (Munding unbekannte)
Stanze für das Fest der hl. Brigid in Oengus' Félire können aber schon

deshalb nicht die direkte Vorlage von Sang. 250 sein, weil in beiden
Werken der Name der Heiligen (wie in der Heiligenliste des Stowe

Missale) 2 mit einem t geschrieben ist. Wir haben aber schon gesehen,
daß in der Tradition der Kalendarien von St. Gallen selbst die Heilige
von Anfang an so wohl bekannt war, daß man im Eintrag der Sang. 250

keinen erneuten direkten Einfluß von Irland suchen muß.

Dagegen sind unter den St. Galler Kalendarien Sang. 250 (und die
auch sonst damit eng verbundene Hs. Turic. 176) 3 die ersten, die den

hl. Columba am 9. Juni den hl. Primus und Felicianus voranstellen.

Spätere St. Galler Kaiendare fügten die Worte « In scotia depositio »

bei4. Hier führt Munding das Félire des Oengus und das Martyrologium

von Tallaght wieder nicht unter den Quellen an, auch nicht
den Kalender in dem Karlsruher Beda (Aug. clxvii fol. 16v) 5, der von
diesen beiden Werken abgeleitet werden kann, da er wie diese mit dem

Namen des hl. Columba den seines cumtha (Genossen) Baithen aufführt.
P. Munding verzeichnet zwar unter den « Quellen » Notker, macht aber

nicht auf die außerordentliche Bedeutung gerade dieses Beleges aufmerksam

: Er entstand am gleichen Orte und zur gleichen Zeit wie Sang. 250

und zeichnet sich durch ungewöhnliche Ausführlichkeit aus s. Die
Überlieferung des hl. Columba in St. Gallen geht an sich weiter zurück als

Sang. 250 und Notker. Die berühmte Reichenauer Handschrift (jetzt

1 Félire hüi Gormain, ed. W. Stokes (H. Bradshaw Soc. ix, London 1895)
2 Ed. G. F. Warner (H. Bradshaw Soc. xxxn, London 1915), 14.
3 Munding I, 9.
4 Ibid., 55 f.
5 Kenney, 481 und 670; Gougaud, 168.
6 Kenney, 597.

25



in Schaffhausen) von Adamnans Leben, im frühen achten Jahrhundert
in Iona geschrieben, scheint nach der Reichenau gekommen zu sein,
ehe dort unter Abt Grimold (841-872) die kürzere Version (Sang. 551)
entstand, und diese Quellen waren zweifellos in St. Gallen bekannt1.
Auch die von Munding vermerkte Tatsache, daß der hl. Columba
bereits von Usuard in das Martyrologium eingeführt worden war, setzt
für Sang. 250 keine direkte irische Vorlage für den entsprechenden Eintrag

voraus. Bemerkenswert ist jedoch, daß Usuard den Heiligen als
« presbyter et confessor » bezeichnete, Sang. 250 dagegen als « abb. »,

ein Beispiel dafür, daß es mit einer einfachen Vergleichung des

Vorkommens von Heiligen in den einzelnen Kalendern nicht getan ist,
sondern auch die Textgestaltung berücksichtigt werden muß.

Von allem, was P. Munding als Spuren einer irischen Vorlage im
Sang. 250 aufführt, bleibt also nur der Eintrag « Ciannichi abb. » übrig.
Bis zu Sang. 250 war für den 11. Oktober im St. Galler Kalender kein
Eintrag vorgesehen. Hier wäre ein Hinweis auf Gougauds Nachweise

gleichzeitiger Einträge in liturgischen Quellen im alemannischen Räume

von ganz besonderer Bedeutung gewesen 2. Nach Munding ist der Eintrag

für Cainnichus in Usuard ein Zusatz. De Sollier sagt hierüber
nichts, macht aber die wichtige Bemerkung 3

:

A nullo alio nominatum, adducit forte quod ordinis sui abbatem
censuerit aut in ipsa Gallia peculiari cultu fuerat celebratum 4.

Der von Munding wieder nicht erwähnte Eintrag im Martyrologium

von Tallaght, der letzte in der irischen Gruppe für den
11. Oktober, ist jenem für die hl. Brigid in Länge und Wortlaut
vergleichbar : « Cainnig m. (Sohn des) Daland lxxxiiii anno etatis suae. »

Im Félire des Oengus ist « Cainnech, der Sohn von Dala » der letzte
der drei in dem Vierzeiler für den 11. Oktober genannten Heiligen,
alle drei Iren.

Einträge im Félire des Oengus bedeuten nicht, daß die genannten
Heiligen liturgisch gefeiert wurden, 1. weil die altirische Kirche
überhaupt nicht Messen zu Ehren einzelner Heiliger feierte, 2. weil nach

Art der martyrologia breviata an jedem Tag mindestens ein Eintrag

1 Kenney, 429 f.
2 Munding I, 79 und II, 120 (für die später beigesetzte Eintragung für

Sigismundus fehlt der Hinweis auf das Bobbio Missale). Gougaud, 46.
3 AASS Oct. 11, p. 642.
4 Wahrscheinlich ein Hinweis auf das von Messingham (Florilegium [Paris

1620], 87 ff.) veröffentlichte Offizium aus dem spätmittelalterlichen Frankreich.

26



gemacht wird, 3. weil die Auswahl der angeführten Namen weitgehend
durch Rücksichten auf die Regeln der irischen Metrik bestimmt war,
und 4. (mit Rücksicht auf die Iren) ein wesentlich weiterer Begriff des

« Heiligen » zugrunde liegt als in liturgischen Kalendern. Am ehesten

läßt noch die Länge des Eintrags für den hl. Canice im Martyrologium
von Tallaght darauf schließen, daß er als bedeutend galt. Dieser Eintrag

bildet einen besonderen Absatz in der irischen Gruppe und kann
vielleicht als Zusatz angesprochen werden ; der Heilige wäre also im
Laufe des 9. Jahrhunderts zu der Stellung aufgestiegen, die er später
als Patron von Kilkenny (cella Cantei) einnahm (aber, wie gesagt, er
kommt auch schon im Félire des Oengus vor). Die in ihren Quellen
wie die meisten irischen Heiligenviten schwer zu datierende
biographische Überlieferung des hl. Canice steht mit der Vita S. Columbae

des Adamnan in enger Verbindung und zeichnet sich durch reiches

historisches Detail aus *.

An dieser Stelle ist allgemein zu bemerken, daß P. Munding die

Querverbindungen zwischen seinen Arbeiten über die Heiligenleben und
die Kaiendare von St. Gallen leider noch nicht hergestellt hat. In den

ersteren erwähnt er z. B., daß der verlorene Codex S. Brigidae in Sang. 566

unter dem Feste der Heiligen erwähnt wurde und wahrscheinlich ihre
Vita enthielt 2. Der Zusammenhang zwischen martyrologischen
Eintragungen und Vi ten, besonders den für liturgische Zwecke gekürzten
Fassungen der letzteren, ist noch weithin unerforscht. Dieser

Zusammenhang ist aber von besonderer Bedeutung in der Erforschung-
eventueller irischer Einflüsse in frühmittelalterlichen Kalendarien des

Festlandes. Feste irischer Heiliger sind zweifellos liturgisch .zuerst auf
dem Festlande gefeiert worden, aber die Kenntnisse, die solchen Festen

zugrunde liegen mußten, waren wahrscheinlich eher biographischen als

kalendarisch-martyrologischen Quellen entnommen 3.

Ich weiß nicht, ob die beiden wiederholt genannten Hauptquellen
unserer Kenntnisse des frühmittelalterlichen Heiligenkalenders Irlands
P. Munding unbekannt waren, oder nicht zugänglich waren, oder ob

er aus sprachlichen Rücksichten auf ihre Auswertung verzichtete. Wer
auf Stokes' englische Übersetzung von Félire Oengusso angewiesen ist,
geht auf liturgiegeschichtlichem Gebiete leicht fehl *. Die Einträge für

1 Kenney, 395 f. 2 Hennig (f).
3 Hennig (c), (g), (h) und « Irish influences in the folkloristic tradition of

St. Gertrude», Bealoideas xn (1942), 180 ff.
4 Ein besonders krasser Fall liegt in der von Wilmart und Levison ver-

27



die irischen Heiligen im Martyrologium von Tallaght sind zur Hälfte
in irischer Sprache, und selbst die irischen Eintragungen des Kalenders
im Karlsruher Beda sind bisher fast nur vom philologischen Gesichtspunkt

aus betrachtet worden1. Daß die irische Sprache im frühen
Mittelalter auf dem Festland unbekannt war, läßt sich an zahlreichen
Stellen in dem, was ich « irisch-kontinentale Hagiographie » genannt
habe, vom 9. bis zum 12. Jahrhundert zeigen 2, am deutlichsten in der
Wiedergabe der irischen Sätze in der Vita S. Findani (von Rheinau) 3.

Es ist schon aus diesen Gründen nicht damit zu rechnen, daß die uns
bekannten irischen Kalender des 9. Jahrhunderts auf dem Festlande
als Vorlage gedient haben, von den anderen genannten Schwierigkeiten
ganz abgesehen.

Ganz allgemein scheint es mir irrig zu sein, die Entstehung von
Kalendarien nur auf das Zusammenschreiben von Vorlagen
zurückzuführen. Bis heute ist der Kalender der römischen Kirche dadurch
ausgezeichnet, daß er weitgehend mündliche Überlieferung widerspiegelt ;

Versuche, Heilige durch Schrifttum zu popularisieren, haben etwas
Gewaltsames und oft Ungesundes an sich. Die Geschichte des Auf- und
Absteigens von Heiligen in der Verehrung des katholischen Volkes zu
erforschen, ist so schwierig, weil sie im Schrifttum nur in ihren
Endergebnissen, nicht aber im eigentlichen Lebensvorgang studiert werden
kann 4. In der Auswahl der Feste irischer Heiliger, die der hl. Fintar,
auf Rheinau beging, läßt sich z. B. ein persönliches Element feststellen.
Neben den beiden Nationalheiligen seines Heimatlandes, Patrick und

Brigid, verehrte Fintan besonders den hl. Aidan von Ferns 5. Fintan

breiteten Theorie vor, Félire Oengusso sei das erste Zeugnis für das Fest
Allerheiligen am 1. November [siehe Hennig (d) und (i)].

1 Siehe oben p. 25 Anm. 5, auch Hennig (n) Anm. 32 und 45.
2 Siehe oben p. 2 2 Anm. 2 und Hennig (p) und (q).
3 Kenney, 602 f. Für das Fest des hl. Fintan, Munding I, 85 und II, 19

und 174: «Schotte» (siehe oben p. 22 Anm. 1).
4 Hennig (j) und (t).
5 Kenney, 448 f. « Aed ferna », ein Eintrag der sich direkt aus dem Félire

des Oengus ableiten läßt, ist auch einer der irischen Heiligen in dem Sang. 250
etwa gleichzeitigen hexametrischen martyrologium brevialuni in Brit. Mus. Galba
A xviii (und Tib. B v, im Gegensatz zu Jul. A vi), siehe Hennig (r). Im Gegensatz
dazu sind die Listen irischer Heiliger des Kalenders im Karlsruher Beda, der
Litanei von Fleury [Hennig (c), 323, Anm. 1] und — fast gleichlautend — in den
Gedichten Alcuins (Kenney, 535), sowie die Listen irischer Missionsheiliger in
der festländischen Literatur [Hennig (m), 209 und 212 und (q), 23] nicht
persönlich-lokal, sondern allgemein-repräsentativ.

28



stammte, wie seine besonders zuverlässige Vita mitteilt, aus Leinster,
und seine Verehrung für den hl. Aidan läßt uns annehmen, daß er
entweder aus Ferns (im Süden der Provinz Leinster) stammte oder dort
ausgebildet war. Ebenso ist es als ziemlich sicher anzunehmen, daß
der Ire, der zuerst die Einführung des hl. Canice in ein festländisches
Kalendar erlangte, aus dem Gebiet stammte, wo dieser Heilige besonders

verehrt wurde, nämlich Kilkenny. Es gelang zunächst nicht, dem

hl. Canice liturgische Verehrung zu sichern 1. P. Munding erwähnt die
entscheidende Tatsache nicht, daß jener Ire es doch erreichte, daß bis
heute ein Eintrag für S. Canicus im Römischen Martyrologium am
11. Oktober gelesen wird.

Was am entscheidendsten dagegen spricht, daß Sang. 250 systematisch

eine irische Vorlage benutzte, ist der Umstand, daß der hl. Patrick
darin fehlt, obwohl sein Fest doch schon in Sang. 914 Gellonense),
878 und 450 erwähnt wurde. Für den bereits erwähnten Zusammenhang

von Sang. 250 mit Turic. 176 ist es bedeutsam, daß in letzterem
dieses Fest nachgetragen wurde. Es findet sich in den meisten späteren
Kalendarien von St. Gallen 2.

Was also an der These, daß Sang. 250 « nach irischer Vorlage
geschrieben » sei, übrig zu bleiben scheint, ist die Möglichkeit, daß hier
zum ersten Male der hl. Canice in ein festländisches Kalendar
eingeführt worden ist, aber selbst diese Erstmaligkeit ist äußerst zweifelhaft.

Das einzige St. Galler Kalendar, welches eine Sang. 250

vergleichbare Menge irischer Heiliger enthält, ist Sang. 459 (c. 960/1).
P. Munding sagt jedoch hier 3

:

Wie aus den Heiligenfesten ersichtlich, für St. Gallen geschrieben :

S. Brigida vom 1. IL S. Athala, Abt von Bobbio, 10. III.
S. Columba, Abt 9. VI., S. Kilianus et socii 8. VII.... S. Cain-
nachus (nach p. 79 : Gainnachus) S. Columbanus 23. XL

Sang. 250 scheint somit die einzige wirkliche Stütze für P.

Mundings Annahme zu sein, daß man in der Frühzeit in St. Gallen « Kalen-

1 Munding II, 17. Gougaud, 46, führt eine Heiligenlitanei in einem Basler
Pontifikale des neunten Jahrhunderts an.

2 Munding I, 45 und II, 43. Wie wenig tief die irischen Heiligen auf dem
Festland Fuß gefaßt haben, zeigt sich darin, daß in einigen späteren St. Galler
Kalendarien Patricius mit Pancratius verwechselt wurde. Ähnlich wurde der Name
des hl. Canice höchst verfälscht wiedergegeben (Gougoud, 1. c.) und endlich (durch
Florarius) mit dem des hl. Canuthus verwechselt.

3 I, 10.

29



darien und Martyrologien, die man von Irland erhalten oder

mitgebracht hatte, benützte ».

Es war die Hauptaufgabe meiner Arbeit zu zeigen, in wievielen
Beziehungen wir umdenken müssen, wenn wir von irischen Einflüssen
auf die frühmittelalterliche Liturgie des Festlandes sprechen. Was ich
an P. Mundings Untersuchungen kritisiert habe, sind im Rahmen seines

großen Werkes nur Schönheitsfehler. Sein Werk hat uns wertvolles
Material verschafft, um ein klareres Bild von der Geschichte des Kaiendars

im frühen Mittelalter zu gewinnen. Irland hat in dieser Entwicklung

eine bei seiner sonstigen Bedeutung im kirchlichen Leben der Zeit
erstaunlich passive Rolle gespielt. Von den Hunderten in Irland als

nóibh bezeichneten Personen fanden nur ganz wenige im Kalendar Platz,
und dabei ist es in den allerwenigsten Fällen auch nur wahrscheinlich,
daß dabei direkter irischer Einfluß mitgewirkt hat.

P. Munding hat uns vor allem das Rohmaterial zum Studium einer
örtlich bestimmten Linie in der Entwicklung des Kaiendars als Literaturform

geboten. In den irisch-festländischen Beziehungen des Frühmittelalters

nimmt St. Gallen eine Schlüsselstellung ein. Daß hier von einer

systematischen Einwirkung Irlands auf die Kalendarien nichts
nachzuweisen ist, bestätigt uns, daß das Fehlen von Kalendarien in der
irischen Kirche nicht etwa durch das Abhandenkommen von
entsprechenden Texten zu erklären ist.

In Untersuchungen auf diesem Gebiete spielen kirchen-, kultur-,
kunst-, literatur-, schritt- und sprachgeschichtliche Erwägungen eine

Rolle, aber all diesen Erwägungen gegenüber muß die liturgiewissenschaftliche

Forschung sich ihrer Eigenart bewußt bleiben. In der
Unterscheidung zwischen den in der Kalenderliteratur besonders greifbaren
Grundcharakteren der irischen und festländischen Liturgie werden
wesentliche Formen des geschichtlichen Bewußtseins offenbar, auf die

sich zu besinnen eine der tiefsten Aufgaben geschichtlicher Forschung
sein muß U

1 Diese Bemerkungen müßten im Lichte meiner Arbeiten über irisch-festländische

Literaturbeziehungen und über die Grundzüge der altirischen Liturgie
betrachtet werden.

30


	Irische Einflüsse auf die frühen Kalendarien von St. Gallen

