Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 47 (1953)

Rubrik: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen — Comptes rendus

Dietrich W. H. Schwarz : Die Statutenblicher der Propstei St. Felix
und Regula zu Ziirich. Lxxxi11-400 S. 2 Tafeln (1 mehrfarbig) und 1 Plan.
Schultheil & Co. A. G., Ziirich 1952. Preis I'r. 43.—, in Leinen Fr. 48.50.

Die Erforschung der Geschichte der Kollegiatstifte ist in der Schweiz
ohne Zweifel im Riickstand geblieben, zumal im Vergleich etwa mit Deutsch-
land, wo die kirchenrechtsgeschichtlichen Probleme iiberhaupt intensiver
verfolgt wurden. Nur wenige Stifte sind bisher Gegenstand von Monogra-
phien gewesen. Als eine der letzten Untersuchungen darf die verfassungs-
rechtliche Studie von G. Boner iiber Zofingen riihmend hervorgehoben
werden (Festschrift Fr. I5. Welti, 1937). Die Geschichte des GroBmiinsters
zu Ziirich ist zwar nicht unbeachtet geblieben, aber das Interesse verquickte
sich besonders mit der Geschichte der Reformation. Und eine zusammen-
fassende Darstellung der bemerkenswerten Geschichte des Kollegiatkapitels
zu Bern fehlt uns immer noch, trotz einzelner Ansitze, von zahlreicheren
anderen Stiften gar nicht zu reden. Vielleicht wird die « Helvetia Sacra »,
deren Neuausgabe vorbereitet wird, die Forschung einmal in dieser Richtung
befruchten. Hoffen wir es !

Schon deshalb darf es aufrichtig begriiBt werden, daB sich D. Schw.
der Aufgabe unterzog, die Statutenbiicher des Ziircher Stiftes in einer um-
fassenden Ausgabe der Offentlichkeit zugianglich zu machen. Manchen mag
es verwundern, dal eine so bedeutende Quelle als Ganzes iiberhaupt erst
jetzt erschlossen wird. Bisher 6fters beniitzt, sind aus dem Text sonst nur
einzelne Offnungen verdffentlicht worden. Umso héher darf man das Ver-
dienst des Herausgebers bewerten.

Die Statutenbiicher sind in zwei Handschriften erhalten (C 10 und
C 10"). Die Abfassungszeit des ersten Buches ist bekannt. Aus Anlal
eines Brandes beschlo8 das Kapitel 1346, Magister Johannes, Priabendar
des Marienaltars, mit der Herstellung eines neuen Statutenbuches zu beauf-
tragen. Das zweite Buch wire nach D. Schw. die nicht viel spater oder
beinahe gleichzeitig danach angefertigte Abschrift (vgl. Einl. xxxi1x). Der
Herausgeber widmet gerade dieser Frage viel Aufmerksamkeit und vermag
die von ihm gegebene Losung mit manchen Argumenten zu stiitzen. Aber
besitzt diese Frage hier so grole Bedeutung ? Wir bezweifeln es, da sich
doch beide Statutenbiicher zeitlich so nahestehen, ihr Inhalt sich zudem
groBenteils deckt. Selbstverstindlich sah D. Schw. davon ab, die Texte
doppelt zu drucken, aber er wandte ungemein groe Miihe auf, um auch
die zahlreichen rein orthographischen Abweichungen aus Hs. C 10" anzu-
merken. Personlich sind wir der Meinung, dall damit nicht sehr viel
gewonnen wird ; denn wer etwa die Frage der Schreiber (Einl. XL1, XLIII)

20 305



noch einmal aufgreifen wollte, miiBte doch wieder auf die Codices selbst
zuriickgreifen. So aber sah sich der Herausgeber gezwungen, Fehler des
ersten Buches, selbst wenn sie sinnwidrig sind, zu iibernehmen, weil er
seiner Ausgabe durchwegs C 10* zugrundelegen wollte (s. als Beispiel S. 96
Z. 28 : tatum quantum - Anm. h : b hat richtig tantum, S. 90 Z. 24 : distribi
st. distribui, oder S. 59 Z. 7 : promerei contigerit - Anm. c: b: promereri,
S.40 Z.5: pentus, Anm. a : b: penitus usw.). Gewil}, der Leser kann sich
orientieren, aber wire es nicht vorzuziehen gewesen, auf die allzu forma-
listische Methode zu verzichten und den besseren Text zu bieten, den
Anmerkungsapparat dagegen auf das Wichtigste zu beschrinken, wie z, B.
abweichende Schreibweisen von Eigennamen oder dann wirkliche Textab-
weichungen ?

Obwohl in dieser methodischen Frage anderer Meinung, méchten wir
es nicht unterlassen zu betonen, dal3 die Texte selbst durchaus zuverlissig
gelesen und wiedergegeben sind (S. 308 Z. 21 muB nach « defecerit » ein
Komma gesetzt werden). Natiirlich bieten die Statuten ungewohnlich viel
Interessantes. Es ist iiberhaupt ein seltener Gliicksfall, daB die Statuten sozu-
sagen vollstindig erhalten geblieben sind. Es wire verlockend, auf den Inhalt
niaher einzugehen. Wir miissen uns indessen auf einige Hinweise beschrin-
ken. Sie sind vor allem ergiebig fiir die Geschichte der Liturgie und kirch-
lichen Brauchtums, von der Rechts- und Wirtschaftsgeschichte ganz ab-
gesehen. Wie genau sind beispielsweise die Vorschriften iiber die Verteilung
der Kerzen fiir die Lichterprozession an Marid Lichtmef3 oder fiir die Pro-
zession zum heiligen Grab (31 f.)! Da erfahren wir, daBl urspriinglich vor
dem Grabe der Stiftsheiligen Felix und Regula drei Kerzen von je 18 Pfund
aufgestellt wurden. In Riicksicht auf wiederholte Diebstahle wurde jedoch
ihr Gewicht auf insgesamt 18 Pfund herabgesetzt. Fiir die Grabprozession
wurde eigens vorgesehen, daB3 bei Teilnahme des Kaisers oder des Konigs
oder anderer GroBen mehr Kerzen hergestellt werden mii8ten. Sehr bemer-
kenswert ist, daB der Prokurator aus dem Chorherrenhof dem Pleban
« quatuor urnas albi vini» abgeben mufBte «ad potandum certis festivi-
tatibus communicandos in ecclesia nostra ac eciam die Johannis evange-
liste de vino memorato» (S. 21). Wir hoéren von Bestimmungen iiber die
Prozessionen am Palmsonntag (106), an den Bittagen und den Kirchweih-
festen (107 f.) und am Fest der hl. Fides, das von den Chorherren am Frau-
miinster mitgefeiert wurde. Wir gewinnen Einblick in die Schulverhiltnisse
des Kapitels (vgl. die Bestimmungen fiir den Scolasticus 37-40, iiber die
Mitwirkung der Schiiler an Gottesdiensten 57, 78, bes. 105). Nicht geringen
Raum nehmen natiirlich die Statuten betreffend die Feier der Jahrzeiten
und die Beerdigungen ein. Da werden u. a. die gegenseitigen Verpflichtungen
des Fraumiinsters und des Stiftskapitels festgelegt (91-94). Als Kuriosum
mogen die Aufzeichnungen iiber Karl d. Gr. (147-49, 277) erwahnt werden,
wie auch die das Kapitel ehrenden Bestimmungen fiir Chorherren, die vom
Aussatz befallen werden (249 f., dazu iiber den Baderbesuch S. 90).

Die zahlreichen Statuten, die sich auf die Amtsverpflichtungen oder
auf die Bedingungen zur Aufnahme ins Kapitel beziehen, iibergehen wir.
Dagegen seien noch die fiir die Personengeschichte des Stifts bedeutsamen

306



Namenlisten von Chorherren herausgehoben, die bis an die Zeit der Re-
formation heranreichen. Sie stehen ohne Zweifel mit der Rechnungsfiihrung
des Kapitels im Zusammenhang (S. 114-18, 120-27, 243-45, 313-328, Liste
der Exspektanten 328-32). Zu den Namen bietet der Herausgeber zahlreiche
Belege. Diese Verzeichnisse verdienen allgemeine Beachtung, weil sie auf
Grund der Kumulationen von Kanonikaten an anderen Stiften manche
Riickschliisse erlauben. So finden sich unter den Chorherren von Ziirich
beispielsweise Kanoniker von Chur (zum Todestag von Joh. Sengen wvgl.
Necr. Cur. ed. W. v. Juvalt 70, 113, zu S. 77 ; Ritis ist Rotis, die dem
Stift von St. Gallen 1466 inkorporierte Pfarrei b. Rankweil, s. Mayer,
Gesch. d. Bistums Chur I, 488, hat mit Rodels nichts zu schaffen, zu S. 317
Anm. 7).

Einzelne kritische Bemerkungen seien uns noch zur Einleitung erlaubt.
DaB Chorherr Heinrich von Machelshofen wéahrend seiner 32jihrigen Amts-
fiihrung als Pleban zu St. Stephan in Konstanz 10 000 Gulden verausgabt
hatte, darf wohl auf Prozesse zuriickgefiihrt werden, die er um den Besitz
verschiedener Pfriinden bestreiten mubBlte. Jedenfalls darf daraus kaum auf
Ungeniigen der Chorherrenpfriinde und auf etwelche Berechtigung von
Kumulation der Pfriinden geschlossen werden, wie der Herausgeber es tut
(21). Etwas zu absolut formuliert ist der Gedanke, dal die Reformversuche
in den Kapiteln « Dauernde und tiefere Besserungen nicht zu erzielen »
vermochten (22). Trotz Hinschius glauben wir nicht, da3 wichtigere Sta-
tuten praktisch je einmal der bischoflichen Bestitigung entzogen wurden
(25, 30). Ob es richtig ist zu sagen, da3 der Papst selbst Hand bot, die
feste Zahl von Kanonikaten zu iiberschreiten ? Fast mdchten wir glauben,
daB hier D. Schw. Provisionen bzw. Exspektanzen nicht unterschied (30).

Wir wollen damit das Verdienst des Herausgebers in keiner Weise etwa
ungebiihrlich herabsetzen, vielmehr noch einmal nachdriicklich hervorheben,
daB er mit groBtem FleiB und anerkennenswerter Sorgfalt der Forschung
eine der bedeutendsten Quellen zur Geschichte der Stiftskapitel erschlossen
hat. Oskar Vasella.

J. E. M. Lajeune : Correspondance entre Henri IV et Béthune Ambas-
sadeur de France a Rome 1602-04. Mémoires et Documents publ. par la
Société d’Histoire et Archéologie de Genéve t. 38 (1952) 191-472.

Man kennt die Bedeutung des beriihmt gewordenen Unternehmens des
Herzogs Karl Emanuel von Savoyen vom 21.-22. Dez. 1602 gegen die Stadt
Genf, das unter dem Namen « Escalade de Genéve » in die Geschichte ein-
gegangen ist. Das schicksalhafte Ereignis fand begreiflicherweise von jeher
die stirkste Beachtung der Genfer Geschichtschreiber. Die Société d’Histoire
von Genf gab schon zur Jahrhundertfeier von 1902 einen stattlichen Quellen-
band heraus und zum 350. Gedenkjahr vereinigten sich wieder eine Reihe
von namhaften Genfer Historikern, um in einem umfangreichen Band die
Tragweite des savoyischen Uberfalls der Stadt Genf nach allen Seiten hin
zu beleuchten (L’Escalade de Genéve 1602. Histoire et Tradition. Geneve
1952). Bedeutsam ist darin vor allem die Veroffentlichung des im Turiner

307



Archiv aufgefundenen Briefwechsels des savoyischen Gouverneurs Ch. d’Al-
bigny mit dem Herzog. Nun liegt auch die Korrespondenz des franzosischen
Gesandten in Rom, Philippe de Béthune, des jiingsten Bruders des beriithmten
Herzogs von Sully, mit dem franzdsischen Kénig Heinrich IV. vor, erginzt
durch einige Berichte des Ministers Villeroy und einen Anhang verschiedener
Aktenstiicke, die sich u. a. auf den ProzeB gegen Marschall Biron beziehen.
Der Wert der gesamten Sammlung springt in die Augen. Auch wenn
die Korrespondenz Béthunes (BN ffr. 3492-94) bereits Grundlage der Mono-
graphie von R. V. Couzard iiber Béthunes Gesandtschaft war (vgl. Pastor
11. 183 {.), erhalt diese Publikation ihren besonderen Wert durch ausgedehn-
tere Forschungen des Herausgebers, der an Ertrag sich z. T. auch in der
sorgfaltigen Kommentierung offenbart. Die Haltung Papst Clemens VIII.
wird in seinen Beziehungen zu Frankreich und Spanien noch einmal deut-
lich gemacht, wenn schon der allgemeine Charakter seiner Politik als einer
Politik des Friedens nicht unbekannt war. Es sind ja mannigfache kirchen-
politische Fragen, die in diese Beziehungen hineinspielen : die Protestanten-
frage in Frankreich selbst, die Religionsfrage auch im Pays de Gex (vgl.
etwa S. 205), dann aber auch Streitfragen politischer Ordnung. Was das
Verhiltnis zu Genf betrifft, mag lediglich angemerkt werden, da3 der franzo-
sische Hof bereits im April 1602 iiber die Bedrohung der Stadt durch
Savoyen duBerst besorgt war (vgl. Nr. 9 ff.). Papst Clemens VIII. hoffte
vergeblich, den Konig fiir den Krieg gegen die Tiirken gewinnen zu kénnen.
Heinrich IV. lehnte den Antrag aus Besorgnis vor Habsburg ab. Keiner
war in so schwieriger Lage wie der Papst, der nichts unterlieB, um zwischen
Frankreich und Spanien vermitteln und jeden Konfliktstoff beseitigen zu
kénnen. Von hier aus versteht man auch seine Ablehnung der Politik
Savoyens, die schlieBlich in einer entschiedenen Mi3billigung der « Escalade »
ihren Ausdruck fand. Ubrigens herrschten in franzdsischen Kreisen auch
nachher noch lange Befiirchtungen wegen eines neuen Uberfalls Genfs. Be-
sonders wertvoll sind die Berichte des franzosischen Konigs selbst, die fast
immer eine allgemeine Charakteristik der politischen Lage bieten.
Abgesehen von der personlichen Haltung des Papstes wird die Politik
fithrender kirchlicher Personlichkeiten in bemerkenswerter Weise beleuchtet,
so des Kardinals Aldobrandino, Neffe des Papstes, oder auch des Nuntius
in Paris, die einem betonten Mitrauen Frankreichs begegnen. Woher stammt
aber der Glaube an eine umfassend gestaltete konfessionell-kirchliche Politik
der rémischen Kurie? Da doch alle AuBerungen des Papstes dem véllig
zu widersprechen schienen! Auf die Frage des Urhebers des Planes eines
Zusammenschlusses der katholischen Mdichte zur Bekimpfung der Prote-
stanten, fiir die Lajeune wertvolle Hinweise beisteuert, méchten wir mit
einigen Bemerkungen naher eingehen. Es handelt sich um die seltsame
Personlichkeit eines gewissen « Baron Brochard », angeblich Neffe des be-
rithmten Kardinals C. Baronius. Dessen Umtriebe beunruhigten den franzo-
sischen Hof aufs schwerste und gaben AnlaB zum Verdacht einer papstlichen
Liga gegen die protestantischen Machte (vgl. dazu Nr. 4, 207 und Nr. 12,
229 : Villeroy an Béthune, 25. Februar und 2. Juni 1602, sowic Nr. 7, 214 £
besonders aber Nr. 16, 238 ff. : B. an Heinrich IV., 1. April bzw. 1. Juli 1602,

308



ferner 255). Béthune duBerte sich iiber ihn wie folgt : « que ce galand dont
est question a vrayment nom Broquart Beronius, et non Boronius, qui est
de Parme, prestre de profession, lequel, pour un homicide s’estant enfuy
de son pays, se retira en celuy des Grisons avec quelques enfants, qu’il
en a eu» usw. Er sei durch den beriihmten Jesuiten A. Possevino nach
Rom gebracht worden, weil er konvertieren wollte. Er schwor dann dem
neuen Glauben ab, trat dann jener Bruderschaft « de Notre Dame de com-
passion » nahe, die, von Franz v. Sales in Thonon gegriindet, sich der in
Not geratenen Konvertierten annahm.

Uber diese eigenartige, sicher interessante, aber wenig anziehende
Personlichkeit sind wir nun durch A. Giussani, Il Forte di Fuentes, Como
1905 naher unterrichtet. Denn iiber die Identitit des hier genannten Broc-
cardo Borroni mit der von Lajeune herausgehobenen Personlichkeit (vgl.
Einl. S.191) kann kein Zweifel bestehen. Schade, daBl Lajeune nicht auf
die wertvolle Darstellung Guissanis, der Borroni ein eigenes Kapitel (137-152)
widmet, aufmerksam wurde. Der Lebensgang dieses italienischen Apostaten
von offenbar verwirrender Verlogenheit ist ungemein bewegt. Wir kénnen
nicht auf alles eingehen. Es sei nur herausgehoben, daB3 er zwischen 1592
und 1596 als Pridikant in Trahona (Veltlin) titig und 1596 Kanzler in
Chiavenna war, in diesem Jahr jedoch ausgewiesen wurde. Er trat 1601
in Beziehung zu Fuentes und ging dann nach Rom. Er war es, der, wie
Giussani nachweist (149), aus seiner ausgezeichneten Kenntnis des Landes
dem spanischen Statthalter den Bau der beriihmten Feste vorschlug und
iibrigens 1601 auch eine eingehende, von Giussani S. 350-364 gedruckte
Relation iiber die biindnerischen Verhaltnisse verfal3te. So zeigt sich gerade
in dieser Personlichkeit die von Osten bis Westen verzweigte, zielbewulBt
verfolgte PaBpolitik Spaniens, die freilich so wenig wie jene Frankreichs
rein machtpolitischer Elemente entbehrte.

Man erkennt an diesem Beispiel, wie die Publikation Lajeunes keines-
wegs nur Genf beriihrt, sondern ganz entsprechend der damaligen Zeit in
die europiische Politik iiberhaupt hineinfithrt. Deswegen verdient sie auch
erhohte Beachtung. Oskar Vasella.

Ernest Giddey : Agents et ambassadeurs toscans auprés des Suisses sous
le régne du grand-duc Ferdinand I¢r de Medicis (1587-1609). Schweizerische
Zeitschrift fiir Geschichte. Beiheft Nr. 9. 287 Seiten. Fr. 12.—. Verlag
Leemann, Ziirich 1953.

Die ergiebige und lebendig geschriebene Studie fiigt sich in folgenden
Rahmen : Ferdinand von Medici verzichtet nach fast 25 Jahren Kardinalat
aus dynastischen Interessen auf die Moglichkeit, ein bedeutender Mediceer-
papst zu werden, und wird an Stelle seines verstorbenen Bruders GroB-
herzog von Toskana. Als solcher entfaltet er eine bedeutsame wirtschaft-
liche und kulturelle Tatigkeit, mit der sich ein politisches Wiedererwachen
verbindet. Als Exponent einer nationalitalienischen Welle sucht der Hof
von Florenz die spanische Vorherrschaft auf der italienischen Halbinsel zu
brechen. Zu diesem Zweck erstrebt er unter dem Mantel korrekter Neutrali-

309



tit ein europiisches Gleichgewicht, was weithin zu einer versteckten Forde-
rung der franzésischen Interessen fiihrt. Ein weitverteiltes Netz von Agenten
wird in den Dienst dieser Bestrebungen gestellt.

Auch die bisher losen und mehr gelegentlichen Beziehungen zur Schweiz,
genauerhin zu den katholischen Kantonen, erfahren in diesem Zusammen-
hang eine sorgfiltige Pflege und werden ausgebaut, denn dies Land ist
wertvoll als Horchposten und als Rekrutierungsboden fiir ein allenfalls auf-
zubietendes Soldnerheer. Um die Verhiltnisse an Ort und Stelle zu stu-
dieren, wird Curzio Picchena, ein Kommentator von Tacitus und G&énner
Galileis, als Gesandter in die Schweiz geschickt, er residiert 19 Monate
in Altdorf (1593-1595). Er nimmt den Kontakt mit den fiihrenden Person-
lichkeiten auf und nennt geeignete Agenten. Sebastian von Beroldingen,
beliebt als regelmaBiger Korrespondent des florentinischen Hofes, wihrend
Rudolf Reding in einem Geheimvertrag zum Oberst im Hinblick auf eine
eventuelle Séldneraushebung ernannt wird. Auch zu Bischof Peter Rascher
in Chur und zu den Abten Joachim Opser und Bernhard Miiller in St. Gallen
werden Faden gespannt, ja selbst die florentinischen Vertreter im spanischen
Mailand und im kirchenstaatlichen Bologna haben iiber eidgenossische Be-
lange zu referieren.

Was in diesem Rahmen behandelt wird, sind zumeist nicht bisher un-
bekannte Ereignisse, wohl aber fallt neues Licht auf schon bekanntes
Geschehen, vor allem jedoch auf mehrere Personlichkeiten. Da es sich da-
bei zumeist um Minner handelt, die auch im kirchlichen Bereich eine Rolle
spielten, hat die Untersuchung eine erhebliche Bedeutung fiir die Erforschung
der Kirchengeschichte. Darum folgen einige Skizzen der von Giddey ent-
worfenen Portrits.

Unter den Urnern stehen im Vordergrund Walter Roll und Sebastian
von Beroldingen. Roll ist ein Meister des personlichen Kontaktes und mehr
als ein Fiirst behandelt ihn als Freund. Seele seines Dienstes fiir verschie-
dene Hofe, vor allem fiir Spanien, ist nicht zuletzt sein Eifer fiir die Ver-
teidigung des katholischen Glaubens. Leider nimmt der einfluBreiche Mann
in der Forschung nicht den Platz ein, zu dem ihn seine Verdienste berech-
tigen. Solid katholisch ist auch Beroldingen, was aber nicht hindert, da
seine durchschnittlich alle 14 Tage nach Florenz abgehenden Briefe eine
objektive und abgewogene Berichterstattung erstreben, wie es sich fiir
einen klaren und gebildeten Kopf geziemt. Sein einziger Sohn Hansgeorg
wird mit zwolf Jahren — bereits verheiratet — Page am florentinischen
Hofe, nicht aber Nachfolger des Vaters als Korrespondent in der Schweiz.
Dies wird Gedeon Stricker, der in seine Nachrichten eine personliche,
spritzige Note bringt.

Rudolf Reding von Schwyz ist ein charakteristischer Vertreter der
damaligen Landsgemeindepotentaten. Ohne je fiir die Toscana das Schwert
ziehen zu miissen, bezieht er eine ansehnliche Pension, die er mit Bereit-
schaftshaltung und erginzendem Nachrichtendienst quittiert. Treuer An-
hianger Frankreichs, muBB Reding es erleben, daB zwei Sohne aus « Arbeits-
losigkeit » in savoyischen Dienst ziehen. Diese Enttauschung entlockt dem
Haudegen Tranen, denen jedoch auf Fiirsprache der Mutter der Vatersegen

310



folgt, zusamt dem Geschenke einer goldenen Kette, von Waffen und von
sechs Pferden an den hauptschuldigen Sohn Heinrich.

Auch Melchior Lussy, der iibermichtige Unterwaldner, ringt um die
Gunst des florentinischen Hofes. Dieser zogert nicht, die wertvolle Freund-
schaft sorgfiltig zu pflegen. Lussy darf sich vom Ausbau des Handels-
und Kriegshafens Livorno personlich iiberzeugen und findet im Grof3herzog
einen Forderer seiner Bewerbung um den Posten des Kommandanten der
deutschen Garde in Genua. Die groBherzogliche Garde mochte der Unter-
waldner aus Landsleuten zusammengesetzt wissen, weil diese schoner seien
als die {ibrigen Schweizer (S. 178). Bei allen finanziellen Interessen und trotz
gelegentlicher Grotuerei ist Lussy von ehrlicher Frommigkeit beseelt, und
die Verteidigung der katholischen Kirche ist vermutlich das Leitmotiv seiner
vielseitigen Tatigkeit.

Das Trio der Luzerner wird erdffnet mit Jost Segesser, dem Komman-
danten aller Schweizertruppen im Kirchenstaat. Luzerner und Rémer zu-
gleich, ist er standig auf dem Wege zwischen Reul3 und Tiber und als Garde-
hauptmann der geeignete Mann, dem mit ihm befreundeten ehemaligen
Kurienkardinal Ferdinand von Medici die offiziellen Wiinsche der Schweizer
zur Ubernahme des groBherzoglichen Thrones zu tiberbringen. Weniger gut
werden beurteilt Ludwig Pfyffer, der Schweizerkoénig, und in etwa auch
Renward Cysat, seine rechte Hand. Pfyffer ist in den Augen Picchenas
ein Opportunist, der sogar Tiirke wiirde, wenn er darin seinen Profit finde.
Umgekehrt vernachlassigt Plyfler dem florentinischen Gesandten gegeniiber
die Regeln der diplomatischen Hoflichkeit. Die gegenseitige Antipathie
liegt begriindet in der gegensitzlichen politischen Entwicklung : Wihrend
Toskana von der spanischen zur franzdsischen Seite hiniibergewechselt hat,
ist Pfyffer aus einem Parteiginger Irankreichs zu einem Verbiindeten
Spaniens geworden. Dall dabei nicht nur materielle Interessen im Spiele
waren, bezeugen die Depeschen von Nuntius Paravicini nach Rom, des-
selben Paravicini, der Ferdinand von Medici von der gemeinsamen Rémer-
zeit her kannte und durch Jahre den florentinischen Hof mit Berichten
aus der Schweiz versah. Man vergleiche dazu Joser BUTLER : Mdnner im
Sturm, S. 238 ff. (Luzern 1948). Cysat wird durch Giddey die Genug-
tuung zuteil, vor allem ein militanter Katholik gewesen zu sein, der seinen
katholischen Glauben in der Schweiz umfassend und mit bewundernswerter
Logik wieder aufrichten wollte. Im ibrigen vermi3t er mit Recht immer
noch eine objektive und gesamthafte Biographie dieses Sohnes eines mai-
lindischen Vaters und einer luzernischen Mutter, der Apotheker und Bota-
niker, Stadtschreiber und Archivar, Geschichtsforscher und Heraldiker,
Dichter und Spielleiter, Schulgriinder und Schulreformer war.

Aufs engste mit Cysat befreundet und wie dieser ein Korrespondent
des florentinischen Hofes war der in Mailand téitige Freiburger Ambrosius
Fornerod. Auch diese Gestalt verdient in Erinnerung gerufen zu werden.
War er doch iiber 50 Jahre eine markante Figur der Schweizerkolonie in
der lombardischen Hauptstadt, Verwalter des Helvetischen Kollegs daselbst,
Umsatzstelle der Schweizerpost von und nach Italien und, nicht zuletzt,
Kammerdiener des heiligen Karl und als solcher einer der Hauptzeugen

311



im ProzeB um dessen Heiligsprechung. Neben den genannten Personlich-
keiten treten noch mehrere Gestalten zweiten und dritten Ranges auf die
Biihne ; so unter den Urnern Bernhard Vonmettlen, Hector Hofer, Matthius
Griininger, Hanspeter Roll und die Familie Madran ; in Unterwalden Ulrich
Mettler ; in Chur Martin Rascher, der Bruder des Bischofs ; in St. Gallen
P. Jost Metzler, sowie die Rate David Studer und Hans Georg Jonas. Ein
Personenregister 148t uns die Stellen, wo von ihnen und andern die Rede
ist, leicht auffinden.

Die Untersuchung Giddey’s hat das Verdienst, eine reichhaltige Quelle
nachdriicklich erschlossen und fiir weitere Beniitzung gefaBt zu haben.
Weil er sein Hauptaugenmerk, wie schon der Titel andeutet, auf die Personen
richtet, wurde der Stoff nach der wirtschaftlichen, militirischen, kulturellen
und damit auch kirchlichen Seite noch nicht ausgeschépft. Immerhin ver-
nehmen wir einiges nebenbei. So glaubt Cysat, daB die Heiligsprechung
des Nikolaus von Flie nicht mehr lange auf sich warten lasse (S.121).
Dekan Heil in Altdorf, einst Schiiler Luthers, predigt wie ein Savanarola
gegen oOffentliche Mistande (S. 166 f.). In Vevey wird ein Kapuziner durch
die Berner offentlich ausgepeitscht, weil er ihre religiosen Gefiihle verletzt
hat (S. 191). In einer fiir Spanien rekrutierten Kompagnie werden bei der
Inspektion 18 Frauen entdeckt, die sich in die Uniform gesteckt und den
Platz desertierter Minner eingenommen haben (S. 168).

Giddey schopft aus einer Quelle, die franzosenfreundlich gefiarbt ist.
Umso lebhafter méchte man wiinschen, daBl die im Bundesarchiv bereit-
gestellten Kopien von Korrespondenzen in spanischen Archiven sich als
ebenso ergiebig erweisen und einen ebenso gewandten Bearbeiter finden.

Josef Biitler.

Erbe und Auftrag. Festgabe zum aargauischen Katholikentag im
Jubildaumsjahr1953. Mit Illustr. — Baden, Buchdruckerei Baden. 1953. 424 S.

Auf das Kantonsjubilium und den Katholikentag hin haben die aar-
gauischen Katholiken eine sehr wertvolle Festschrift veréftentlicht, die zahl-
reiche Beitrage enthdilt, welche auch den Historiker interessieren. An erster
Stelle ist die Arbeit von Dr. G. Boner zu nennen, der auf iiber hundert Seiten
eine zusammenfassende Geschichte der katholischen Kirche des Aargau im
19. Jahrhundert entwirft : knapp, wissenschaftlich gediegen und von einem
ruhigen Urteil geleitet. A. Helbling bietet einen guten Uberblick iiber die
bewegte Schulgeschichte des Aargau,' wihrend A. Reinle eine ansprechende
Darstellung der Entwicklung der kirchlichen Kunst im Gebiete des heutigen
Kantons seit ihren Anfingen beisteuert. Ferner verzeichnen wir eine Ab-
handlung von J. Binder iiber die konservative Partei und von A. Barlocher
iiber die katholische Presse. Der Folklorist wird in besonderer Weise die
Darlegungen von A. Fischer iiber das religiése Brauchtum im katholischen
Konfessionsteil begriiBen. Die beigefiigte Karte (bearb. von L. Weber),
welche den frithern (1803) und jetzigen Bestand an Pfarreien, Kirchen und
Kléstern verzeichnet, leistet sehr gute Dienste. -— Die Festschrift crscheint
demndchst in zweiter Auflage. Dy. P. Dom. Planzer O. P.

312



Wolfgang v. Wartburg : Geschichte der Schweiz. 264 Seiten, 18 Bild-
tafeln, 7 Karten. Verlag R. Oldenbourg, Miinchen 1951. Lw. DM 19.80.

Im Rahmen einer groBangelegten Reihe « Geschichte der Staaten und
Volker », die der bekannte Verlag R. Oldenbourg in Miinchen seit wenigen
Jahren begonnen hatte, steht diese Geschichte der Schweiz eines jungen
Schweizer Historikers. Beabsichtigt war eine Darstellung vor allem fiir aus-
landische Leserkreise. Knapp mullte sie sein, und doch sollte sie die Eigen-
art der Eidgenossenschaft in ihrer Geschichte aufzeigen. Hilt man sich
diese Voraussetzungen vor Augen, fillt das Urteil iiber manche Schwichen
des Buches bel vielen Lesern vielleicht milder aus ; andere werden dagegen
der Auffassung sein, daBl nichts den Verfasser einer Landesgeschichte der
wissenschaftlichen Verantwortung entheben kann. Und dieses BewuBtsein
der Verantwortung spiegelt sich stets mehr oder weniger scharf wider in
dem, was der Autor zu wichtigen geschichtlichen Fragen dullert. In jedem
Fall wird sich ein ernsthafter Rezensent fragen miissen, ob das geschicht-
liche Bild in wesentlichen Ziigen verzeichnet ist oder nicht, nicht zuletzt
auch, ob MiBverstindnisse vermieden werden.

Der Verfasser gliedert sein Buch in vier Perioden : 1. Bis zur Grun-
dung der Eidgenossenschaft ; 2. Von der Griindung der Eidgenossenschaft
bis zum Ende des Mittelalters ; 3. Von der Reformation zur franzosischen
Revolution ; 4. Die Schweiz seit der franzosischen Revolution. Gegen
diesen Aufbau wird niemand etwas einzuwenden haben. Auch bieten nicht
alle Abschnitte in gleichem AusmaB Anlafl zur Kritik. So ist die Einleitung
iiber die Natur des Landes (7-12) durchaus ansprechend, und selbst das
Bild, das v. W. von Bruder Klaus (76 f.) entwirft, kann gefallen, davon
abgesehen, da3 er mit Tell zusammengebracht wird. Hier mufl nun ein
Grundgedanke des Verfassers herausgehoben werden. In seinem Buch will
namlich v. W. die Eigenart und Aufgabe der Schweiz besonders heraus-
heben und er tut dies nicht zuletzt auf Grund des « Tellmythos », den er
in einem eigenen Abschnitt iiber die Befreiungssage (38-42) charakterisiert.
Tell verkorpert demnach das Idealbild der ritterlichen Tugenden, die der
Adel bereits verloren hatte, nimlich Treu und Glauben, auf denen der Bund
der Eidgenossen gegriindet war. Deswegen gleicht Bruder Klaus Tell, weil
auch er die Rittertugenden aus sich heraus entwickelt hat. Nun wird
selbst Major Davel in diesen Tellmythos eingeordnet (159 f.), nur findet
er mit seiner Tat kein Gehér. Erwihnen wir blo3 noch, daB3 sich in Pesta-
lozzi dieser Mythos in einer neuen Form vollendet (180), ja daB v. W. selbst
im modernen Initiativ- und Referendumsrecht ein Fortleben des Tellmythos
erblickt ; denn dadurch wurden das Gewissen und die Einsicht des ein-
zelnen anerkannte Elemente des Staatsaufbaus (223). Diese Theorie ent-
stammt in ihren Grundgedanken dem Buch von Ir. Hausler, Die Geburt
der Eidgenossenschaft aus der geistigen Urschweiz (1939), das seine Her-
kunft aus dem Kreise Dr. Rudolf Steiners nicht verleugnet. Mehr braucht
hieriiber nicht gesagt zu werden. Von hier aus aber versteht man manche
AuBerungen und Formulierungen, die energischen Widerspruch und scharfe
Kritik herausfordern. Nicht als ob v. W, irgendwie verletzen mdchte, aber

313



man kommt um den Eindruck vorgefafiter Meinungen, auch zu naiver und
zu vereinfachender Darstellungsweise nicht herum. Wir mochten hiefiir
eine Reihe von Beispielen namhaft machen.

Schon im Abschnitt iiber die Einfiihrung des Christentums liest man
den Absatz : « Die Schweiz ist nicht, wie Deutschland oder England, vom
pipstlichen Rom aus christianisiert worden. Sie hat das Christentum in
zwei Formen kennengelernt, die noch aus wvorkatholischer Zeit stammen,
durch urchristliche Martyrer und durch die von Rom noch unabhangigen
irischen Wanderménche. Erst spiter hat die romische Kirche allmihlich
das bereits Vorhandene in ihren Machtbereich einbezogen ! » Und auf der
folgenden Seite steht ein anderer ErguB : « Schon die ersten Verkiinder des
Christentums wiesen die Alemannen durch ihre Lebensfithrung mehr auf
ein personliches Erarbeiten der re.igiésen Wahrheit als auf Gehorsam gegen-
iiber der geistlichen Autoritit, wie er von der romischen Kirche verlangt
wurde. Die Natur, der Volkscharakter und die besondere Form des Christen-
tums wirkten dahin zusammen, daf in der Schweiz alles von der Person-
lichkeit, nichts von der groB3en, iiberpersoénlichen Organisation erwartet wird.
So ist es verstiandlich, daB die Schweizer spiter oft in den Ruf der Ketzerei
gerieten, wie ja auch die Schweiz den Reformator Zwingli hervorgebracht
und Calvin den Raum fiir sein Wirken gegeben hat.» Aber v. W. erklirt
ja (S. 41) vom Urbild des wahren Eidgenossen: « Nicht einer Regierung,
auch nicht einer Volksmehrheit ist der Eidgenosse verpflichtet, sondern
allein der gottlichen Weltordnung. Was diese von ihm verlangt, das sagt
ithm kein Priester und kein Koénig, das sagt ihm allein sein eigenes freies
Gewissen. »

Man kann nach solchen Spriichen nicht erstaunt sein, dal auch in der
Folge manches widerspruchsvoll, anderes verzerrt erscheint. Das trifft auf
die Darstellung der Entwicklung der Biinde und die politische Geschichte
des 15. Jahrhunderts weniger zu (42-81), als auf spitere Teile des Buches.
Nicht begreiflich ist es uns, weshalb v. W. beim Pfaffen- und Sempacher-
brief von Bundesgesetzen spricht (52) ; auch ist die Erklarung des Pfaffen-
briefes mindestens mi3verstindlich. Dessen Bestimmungen zeigen nach den
Worten des Verfassers : « wie der weltliche Volksstaat in der Eidgenossen-
schaft zum SelbstbewuBtsein erwachte und sich von der Kirche sowohl
wie von der mittelalterlichen Lehensordnung emanzipierte » (54). Dabei
wird aber gar nicht erwahnt, dal der Pfaffenbrief nur die Immunitat der
fremden Geistiichen aberkennt, sich also gegen Osterreich wendet. Aber
v. W. sah offenbar die Untersuchungen von J. Schiirmann (Beih. 6 dieser
Zeitschrift, 1948) nie ein. Irrig ist es auch, das Wallis politisch als eine
Einheit zu bezeichnen (57), und zu dem, was v. W. vom biindnerischen
Gemeindereferendum sagt (58), lieBe sich immerhin ein Fragezeichen setzen.
Loben mochten wir indessen die Beurteilung des sogen. alten Ziirichkrieges
(62 £.), wie auch die Wertung des Pensionenwesens (73 f.). Die Charakte-
ristik des Stanser Verkommnisses dagegen hitte liberzeugender sein konnen
(75). StoBend wirkt es, wenn wir von einem « an Hybris grenzenden Gro83-
machtanspruch des kleinen Volkes » lesen (81). Uberhaupt wire es endlich
Zeit, den Begriff einer Gro8machtpolitik, der entschieden falsche Vorstel-

314



lungen weckt, verschwinden zu lassen, so gut wie die Auffassung, als ob
Marignano eine so einschneidende Wende zur Neutralititspolitik bedeutet
hiatte (87-89). In Wahrheit ist die Mitwirkung und die Geltung der Eid-
genossen bei den italienischen Kriegen nach 1520, trotz Bicocca und Pavia,
viel zu wenig beachtet. Auch wird der Verfasser Kardinal Schiner als
Staatsmann gar nicht gerecht, sonst konnte er nicht schreiben : « zum Hal3
gegen Frankreich trieben ihn die Parteikimpfe seiner Heimat » (84 ; liber
Schiner vgl. 92) : « Nur sein vorzeitiger Tod hinderte ihn, seine Hand auch
nach der hochsten Wiirde der Kirche auszustrecken ». Das ist mehr als
dirftig! Wiirde v. W. wenigstens die Gardegeschichte von R. Durrer
kennen, hitte er manche verfehlte Formulierung vermieden.

Zu wirklichen Entgleisungen kommt es in der Darstellung des Spit-
mittelalters, der Reformation und Gegenreformation. Es finden sich zu oft
gar simple Sitze, die gelegentlich einen Kern von Wahrheit enthalten
mogen, aber in der Ausdrucksweise das Bild entstellen. Da liest man den
altbekannten Satz: extra ecclesiam nulla salus, dann Formulierungen, wie
diese : « da der Mensch das Jenseits zu verdienen hatte » (953), « neben die
ewigen Gesetze der Natur ... trat als gleichberechtigte, ja als iibergeord-
nete Macht die Kirche. Die schwerste Strafe war der AusschluB3 aus der
kirchlichen Gemeinschaft, da der Ausgeschlossene auch seinen Anteil an
der ewigen Heimat verlor ». Da vernimmt man von der «unersittlichen
Gier nach Wundern» und a. m. So kam seit dem 13. Jahrhundert der
Brauch auf, geistliche Strafen durch Geldbullen zu ersetzen. Statt z. B.
eine Wallfahrt zu machen, zahlte der Siinder eine Summe Geld an die Kirche.
Man nannte dies den « Abla3 », liest man an einer anderen Stelle (97) !
Uberhaupt gefillt sich hier der Verfasser in einer Sprache, die jede feinere
Differenzierung der Gedanken vermissen liallt und durch flache Verall-
gemeinerungen falsche Vorstellungen weckt. Er bemerkt (S. 98) : « Es gab
Geistliche, die die Bibel nicht mehr zu lesen vermochten » und (99) « Der
Probst von Bern erhielt den Rang eines Bischofs ». Das belegt auch eine
andere AuBerung (S. 99) : « Aber weder Eingriffe der Regierungen noch die
Kritik des Laienverstandes noch auch die Reformversuche innerhalb der
Kirche selber vermochten der Ubelstinde Herr zu werden, solange die Un-
fehlbarkeit der Kirche in Sachen des Glaubens unangetastet blieb. » Daran
schlieBen sich noch mehrere fragwiirdige Bemerkungen an. Natiirlich kann
es nicht iiberraschen, wenn dann von « mittelalterlicher Dumpfheit » die
Rede ist (100). Es ist oft ein krauses Zeug, das dem Leser vorgesetzt wird.
So wiederholt sich beispielsweise der Begriff des gesunden Laienverstandes
bis zum UberdruB (99, 103 f.).

Auf alle Einzelheiten spaterer Abschnitte konnen wir nicht eingehen.
Es sei hinsichtlich der Reformation lediglich herausgehoben, dal v. W. zu
Unrecht sagt, daB das Kirchengut seinem urspriinglichen Zweck zugefiihrt-
werden sollte (108, 110), daB der Rat von Ziirich « die religiésen Angelegen-
heiten » nach den Bauernunruhen nicht mehr den einzelnen Gemeinden
habe iiberlassen wollen (111), wiahrend doch dieser Umstand gerade eine
der wichtigen Ursachen der Unruhen war. Mindestens ungeschickt ist es
zu sagen : « Die Eidgenossenschaft zerfiel seit der Disputation in Baden in

315



drei Parteien », was doch schon vorher der Fall war, und ferner, Bern sei
der einzige Ort gewesen, der sich an der Seite Frankreichs der drohenden
Ubermacht Karls V. energisch entgegenstemmte (112), als ob nicht auch
Luzern und mit ihm die inneren Orte dieselbe Haltung eingenommen hatten.
Wir bezweifeln auch, daB Vadian schlechthin als der bedeutendste Refor-
mator neben Zwingli gelten kann (114), wie denn auch eine andere Formu-
lierung zu beanstanden ist: « Die ersten Anregungen zu seiner spiteren
Reformationstiatigkeit erhielt Zwingli nicht von Luther, sondern vom
Humanismus » (105).

Die Meinung, daB Ziirich fiir die Bauern ein Anziehungspunkt gewesen
sei, weil der Sieg der Reformation eine Besserung der sozialen Verhdiltnisse
versprach und das sei die Frucht der klugen und weitsichtigen Politik
Zwinglis gewesen (114), ist nur fiir eine gewisse Periode haltbar. Gerade
nach der Bauernbewegung und vor allem in der Zeit des verschirften
Kampfes gegen die Messe dndert sich die Lage groflenteils. Zu wenig betont
und begriindet ist sodann der entscheidende Gegensatz zwischen Ziirich und
Bern (116, vgl. 121). Der Hinweis auf die Westpolitik geniigt bei weitem
nicht. Und wenn dann v. W. den Vertrag von Lausanne von 1564 als « das
betriibende Ergebnis der Glaubensspaltung» bezeichnet, vergiBt er die
Rechtslage, die gegen Bern sprach, so gut wie den eidgensdssischen Aus-
gleichsgedanken, der eine Unterstiitzung Berns selbst durch die iibrigen
protestantischen Stadte verbot.

DaB die sogen. Gegenreformation die Uberschrift : Konfessionelle Spal-
tung erhilt (127), iiberrascht kaum, sofern man die Voraussetzungen auch
anderer Geschichtschreiber kennt. Dazu paBt iibrigens, wenn v. W. von
der « Errichtung der papstlichen Weltherrschaft » spricht (126) und glaubt,
Borromeo habe die Nuntiatur 1579 errichtet, um « die widerspenstige Klerisei
unter stindiger Aufsicht zu halten » (127). Naiv wirkt ebenso die AuBerung :
« Die Luzerner gingen in der Selbstiiberwindung so weit, da3 sie dem Konig
gelegentlich Zahlungsaufschub bewilligten, eine frither ganz undenkbare
Haltung ! » Die wirklichen Motive der Appenzeller Landesteilung sind nicht
geniigend erkannt. Sie ist von den Katholiken erzwungen worden (128).
Noch manches andere bediirfte der Kritik (vgl. 130 die Deutung der Kon-
version von Jenatsch aus nur politischen Griinden, was nach den neuen
Forschungen von Pfister einfach nicht mehr haltbar ist). Merkwiirdigerweise
ist das Personenregister als Sachregister bezeichnet.

Wir miissen innehalten. Noch einmal sei wiederholt, da3 das Buch
eine redlich gemeinte Leistung eines jungen Historikers ist. Doch fehlt ihm
weithin ein eigenes, reifes Urteil, sodaB iiber die Qualitit seines Werkes
jenes Schrifttum entscheidet, das seiner Darstellung zu Gevatter stand.
Daher riihrt die Unausgeglichenheit. Neben an sich gut geschriebenen, wenn
auch begreiflicherweise nicht sehr originellen Teilen iiberraschen den Leser
Naivititen und historische Ungereimtheiten. Wir bedauern es sehr, daB
der riihmlich bekannte Verlag in der Wahl des Verfassers nicht gliicklicher
war. Gerade der an der Schweiz und ihrer Geschichte interessierte aus-
lindische Leser hitte sicher Besseres verdient.

Oskar Vasella.
316



Albert Iten : Tugium Sacrum. Der Weltklerus zugerischer Herkunft
und Wirksamkeit. x1x-546 S. brosch. Fr. 19.75, in Leinen Fr. 24.—,
Beih. Nr. 2 zum Geschichtsfreund. Verlag Josef v. Matt, Stans 1952.

Die vorliegende Veroffentlichung ist ein bedeutsamer Beitrag zur
schweizerischen Kirchengeschichte und stellt eine riithmenswerte Leistung
dar, der man mit umso gro8erer Anerkennung begegnet, als die historischen
Forschungen in den Reihen des Klerus seltener geworden sind. Sie beruht
auf umfassenden archivalischen Untersuchungen und auf umsichtiger Aus-
wertung zahlreicher gedruckter Werke. Wenn wir recht sehen, fehlen frei-
lich das Repertorium Germanicum und besonders auch die Regesten zur
Schweizergeschichte aus den pipstlichen Archiven von C. Wirz.

Einbezogen ist nicht nur die aus Zug stammende Geistlichkeit, sondern
auch jene Fremden, die an zugerischen Benefizien tatig waren. Vorerst ent-
wirft A. Iten eine knappe Geschichte des Landkapitels Zug mit einer Uber-
sicht iiber jene Pfarreien, die zum vorreformatorischen Kapitel Cham
gehorten. Der erste Dekan erscheint in den Jahren 1250-59, nach der
Reformation trat das Kapitel erstmals 1533 in Bremgarten zusammen,
1722 wurden die zugerischen Pfarreien nach einigen Auseinandersetzungen
abgetrennt und in einem selbstindigen Kapitel vereinigt. Nach knappen
Ausfiihrungen iiber die Kapitelsbruderschaften bietet Iten das Verzeichnis
der Dekane vor und nach der Reformation (18-21), wobei sorgfiltige Belege
gegeben werden (zu Bullinger Heinrich I. wire ein Verweis auf F. Blanke,
Der junge Bullinger 1942 wohl angebracht gewesen). Ein kurzer Uber-
blick liber die verschiedenen Stiftungen zugunsten des Klerus beschlieBt
den ersten Teil.

Durchaus selbstindig zeigt sich A. Tten in der Anordnung des bio-
graphischen Stoffes. Er geht vorerst mit Recht von den Benefizien aus,
stellt die bischiéflichen Kommissare und Domherren des Standes Zug an
die Spitze und bietet dann, in chronologischer Reihenfolge, nach einer
knappen geschichtlichen Einfiihrung, die Namen der Inhaber der Benefizien.
Wir bemerken, dafl auch die Kollegiatstifte in und auBerhalb der Schweiz
einbezogen werden, wobei die Namen der Zuger geboten werden, soda3 dem
Beniitzer der Riickgriff auf die alphabetisch geordneten Biographien ermog-
licht ist. Selbstverstindlich werden in den Namenlisten zu den verschie-
denen Benefizien auch die von auswirts stammenden Geistlichen aufgefiihrt.
In den beiden Hauptteilen des Buches, die Biographien der einzelnen Geist-
lichen umfassend, werden die zugerischen und nichtzugerischen Geistlichen
ausgeschieden. Das ist durchaus gerechtfertigt.

Es ist unnétig zu sagen, daB so eine iiberaus klare Ubersicht iiber
samtliche Benefizien Zugs geboten und ein staunenswert reiches biogra-
phisches Material erschlossen wird. Wertvoll ist es ja nicht allein fiir die
Heimat- und Familiengeschichte, oder auch die engere Pfarreigeschichte.
Wer iiberhaupt an der Geschichte des Klerus interessiert ist, wird hier reiche
Aufschliisse finden, gerade auch dank der sorgfialtigen Quellenangaben. Wir
denken etwa an Fragen, die sich mit den Verhiltnissen des vorreformato-
rischen Klerus verkniipfen oder an Geistliche, die in der Zeit der Reforma-

317



tion oder der katholischen Reform hervortreten, oder endlich auch an die
neueren Perioden der Helvetik und der Regeneration mit allen Problemen,
die sie auch fiir die Stellung des Klerus in sich bergen. Als Beispiele mégen
etwa die Namen von Peter Kolin, Andreas Winkler, Philipp Grotz und
Joh. Schénbrunner erwihnt werden, oder der von Nuntius Bonhomini hoch-
geschitzte Pfarrer von Zug Gregor Vogt und die eigenartigen Personlich-
keiten eines Peter Villiger und Joh. Hiirlimann. Wie manches seltsame
Schicksal wird da enthiillt (s. etwa Dom. Liiénd, oder Joh. Nep. Ziircher).
'Wir miissen uns mit diesen wenigen Hinweisen begniigen. Riihmen méchten
wir besonders, daB Pfarrer Iten fiir seine Biographien zahlreiche Universi-
titsmatrikeln ausgewertet hat. Alles in allem handelt es sich um ein hochst
erfreuliches Werk.
Oshkar Vasella.

Paul J. Rochat : Souffle Divin. Communautés religieuses catholiques
de Suisse romande vues par P. J. Rochat. Iausanne F. Ronge & Cie
S. A., Libr. de I'Université 1952. — 476 S. mit zahlr. Illustrationen.

Gewil3, es handelt sich hier nicht um ein Werk streng wissenschaftlichen
Charakters, aber es verdient trotzdem, auch in dieser Zeitschrift rithmend
erwahnt zu werden, und zwar aus mehrfachen Griinden. Einmal ist schon
die Tatsache, daB ein protestantischer Autor in Zusammenarbeit mit einem
protestantischen Verlag es versucht, das Wesen der verschiedenen katho-
lischen Stifte und Kloster in der Westschweiz weiten Kreisen ndher zu
bringen, wirklich der Anerkennung und Beachtung wert, zumal ja noch
zahlreiche irrige Vorstellungen bestehen, in der Westschweiz wohl weniger
als in der deutschen Schweiz. Ein Propagandawerk ist es deswegen nicht ;
denn wie das Ziel erstrebt wird, ist rein menschlich gesehen im allgemeinen
anziehend. Wir bekommen auf Grund groBenteils hervorragender Bilder
einen unmittelbar und lebendig wirkenden Einblick in das mannigfaltige
Leben der Ordensgemeinschaften. Dann darf aber auch betont werden, daB
die Einfithrungstexte, oft in Form von Dialogen geboten, auch in geschicht-
licher Hinsicht gliickliche Belehrung vermitteln. Und gestehen wir es offen,
es ist hier von Klostern die Rede, die selbst Katholiken nicht selten kaum
kennen. Nennen wir bloB8 als Beispiele die Visitandinnen (in Freiburg)
oder die Karmeliterinnen (Le Paquier, Gruyére) u.a. m.

Das glinzend ausgestattete Werk birgt so einen schiatzenswerten Inhalt,
beginnend mit der knappen Darstellung der heute bestehenden west-
schweizerischen Bistiimer (einschlieBlich des franzosischen Teils des Bistums
Basel), dann simtlicher minnlicher Kloster und Stifte (Augustiner-Chor-
herren, Benediktiner, Cisterzienser, Kartiuser, Dominikaner u. a. m.) und
endlich der verhiltnismafBig zahlreichen weiblichen Kldster und Institute,
die die gliickliche Verbindung des religiésen und caritativen Lebens in iiber-
zeugender Weise dartun.

Oskar Vasella.

318



Arno Borst : Die Katharer. Schriften der Monumenta Germaniae
Historica, Bd. 12. Stuttgart, 1953. x1-372 S. Brosch. DM 40.—.

Als ich im Mai 1937 in der Nationalbibliothek zu Florenz den Katha-
rischen Liber de duobus principiis entdeckte und ihn meinem Kollegen
A. Dondaine zur Bearbeitung iibergab, war ich iiberzeugt, da3 dieser eine
vortreffliche Ausgabe herstellen und dadurch in der Katharerforschung eine
neue Epoche einleiten wiirde, aber ich ahnte nicht, daB3 diese Erneuerung
kaum 15 Jahre spater eine so treffliche Gesamtstudie iiber die Katharer,
wie die vorliegende, veranlassen wiirde. Und Borst hat sich seine Aufgabe
wirklich nicht leicht gemacht ! Nur stellt sich die Frage, ob er das Werk
nicht zu frith unternommen oder wenigstens zu {riith veroffentlicht hat,
erschienen doch seit 1939 bis auf heute fast jedes Jahr mehrere wissen-
schaftliche Aufsitze, welche die von Dondaine angeregten und teilweise von
ihm selbst weitergefiihrten Untersuchungen erginzen. Man stellt sich jedes-
mal die Frage: Was wird da noch Neues herausgebracht werden ? Ist es
nicht iibereilt, jetzt schon eine Synthese zu versuchen ? [indgiltig wird
die vorliegende Arbeit nicht sein, aber einen sehr guten Uberblick iiber
das bereits Gewonnene hat A. Borst bestimmt geboten. Den von Dondaine
eingeschlagenen Weg zeigt der Verfasser den Forschern im deutschen Sprach-
gebiet ganz deutlich. Die Geschichte der Katharerforschung, die Borst
vorausschickt (5. 1-59), ist durchaus lehrreich und voller Warnungen ; die
Geschichte des Katharismus selbst bis zum Ende des 14. Jhdts. schildert er
ganz iibersichtlich und mit den erforderlichen Schattierungen (S. 59-142), der
Glaube, die Moral, der Kult und die Kirchenverfassung der Katharer sind
sorgfiltig dargestellt (S. 143-222). Schwicher scheint mir der IV. Abschnitt
iber die Stellung des Katharismus in der mittelalterlichen Gesellschaft
(S. 223-30) ; sehr niitzlich hingegen die von Dondaine angefangenen Bischofs-
listen der Katharer, welche der Vf. hie und da erginzt (S.231-59). Zum
Schluf3 werden die verschiedenen Namen der Sekte erklirt (S. 240-53) und
Ergianzungen zum Liber de duobus principiis geboten (S. 254-318).

Leider wird von den katholischen Bekimpfungsmethoden nur die litera-
rische eingehend behandelt. Uber die Predigt erfahren wir nichts, obwohl
geniigend Material vorhanden ist, sogar gedrucktes. Die katholischen Ver-
einigungen, die damals gegriindet wurden, um die kirchentreuen Laien ins
Gefecht zu rufen, werden nicht einmal erwihnt, obwohl dariiber bereits aus-
fiihrlich berichtet worden ist (vgl. Arch. Fr. Praed. XX-XXIII). Ferner
bedaure ich, daB der Vf. mit der mittelalterlichen Theologie, Kanonistik
und Liturgie ungeniigend vertraut war. Die Sakramentenlehre und vor
allem die BuBlpraxis der Kirche hatten in der Katharischen Dogmatik und
Ritualterminologie manches erkliren konnen, was vom V{. einfach als
eine Tatsache mitgeteilt wird. Die katholischen Elemente, die von den
Katharern iibernommen wurden, hitten deutlicher herausgestrichen werden
sollen. Von der Pataria scheint der V{. keinen historischen Begriff zu
haben : Dal} sie zwei Gesichter hatte, sollte man nicht behaupten ; wohl
aber ist richtig, dal sie, wie so manche pietistische und reformistische Laien-
bewegung, zunichst streng orthodox war, und dann allmihlich auf Abwege

319



geriet. Wie das geschah, wird vom V{. nicht erdrtert, obwohl dies fiir
die Geschichte des Katharismus in Nord-Italien groBe Bedeutung besitzt.
Inwiefern der Antiklerikalismus im 11. Jahrhundert von den Gregorianern,
ja sogar von den Reformpipsten unbewuBt angefacht wurde und die Ent-
wicklung des Katharismus begiinstigte, wird ebensowenig erortert. Von der
Geschichte des Eides hat der Vi. keine klare Vorstellung. Es stimmt aller-
dings, wenn er sagt, dal das Eidverbot zuerst in katholischen Kreisen auf-
taucht, und nachtriglich von den Katharern iibernommen wurde. Es
stiitzte sich natiirlich auf das bekannte Herrenwort (Matth. V 34), das in
der Benediktusregel (Kap. 4) folgendermaBen formuliert wird : « Non iurare,
ne forte periuret. » Die Cluniazenser haben es sodann sehr stark betont.
Soviel ich weil}, spielte es zum erstenmal eine entscheidende Rolle, als Abt
Halinard von Saint-Bénigne zum Bischof von Dijon gewahlt wurde und sich
weigerte, Kaiser Heinrich III. den iiblichen Treueid zu leisten, weil das
Evangelium und die Regel des hl. Benedikt es ihm verboten zu schwoéren.
Aber auch die Abte von Fleury hatten den Bischéfen von Orléans jahrelang
widerstanden, als diese einen Eid von ihnen forderten. Jene in der ersten
Halfte des 11. Jhdts. propagierte Auffassung der Cluniazenser findet sich
im 13. Jhdt. bei gewissen Benediktinern, z. B. bei denen von Chatillon,
die 1206 Innozenz III. um Aufklirung bitten. Von den Cluniazenser Refor-
matoren haben sodann die Katharer, die Waldenser, die Katholischen Armen
und die Franziskaner jene Auffassung iibernommen.

Die vom V{. angegebene Literatur (bis 1952 einschlieBlich) ist etwas
lickenhaft. Einiges hatte wirklich erwahnt und benutzt werden sollen,
z.B.: G. E. Friess, Patarener, Begharden und Waldenser in Osterreich
wihrend des Mittelalters. Osterreichische Vierteljahresschrift fir Kath.
Theol. XTI (1872) S. 209-72 und St. Gheorghieff ; Les Bogomiles et le Pres-
byter Kosma, Lausanne 1920. Unter den neuesten Untersuchungen fehlt
vor allem A. Dondaine, L’origine de 'hérésie médiévale. Rivista di Storia
della Chiesa in Italia VI (1952) S. 47-78, eine Antwort auf R. Morghen,
Medioevi Cristiano, Bari 1951, der vom Verf. wohl benutzt wird. Die Arbeit
L. Spatlings, De Apostolicis, Pseudoapostolis, Apostolinis, Rom 1947, war
A. Borst «nicht zuginglich» (S.141)! Er héitte sie aber leicht erhalten
konnen, nimlich in Miinchen selbst, entweder beim Verfasser oder beim
Drucker, Weberplatz 10. In seiner wissenschaftlichen Bibliographie hitte
A. Borst W. Nigg, Das Buch der Ketzer, Ziirich 1949, besser weggelassen ;
es gehort u. E. zur pseudohistorischen Literatur. Ubrigens, W. Nigg hat
durch seine Besprechung iiber die Arbeit des Vf. (Neue Ziircher Zeitung
17. Mai 1953) bewiesen, daB3 er den vorurteilslosen, objektiv wissenschaft-
lichen Standpunkt des Verfassers nicht zu wiirdigen wei. Eben wegen
dieser Einstellung mochte ich hier Arno Borst das hochste Lob spenden.
Sein Werk wird in der Katharerfrage noch auf langere Zeit das erste und
beste bleiben. Hoffentlich wird der fleiBige Forscher auf diesem seinem
Spezialgebiet bald Neues bringen. Diese Synthese ist gut, aber es bedarf
einstweilen weiterer Quellen, um die noch klaffenden Liicken auszufiillen.

G. G. Meersseman O. P.

320



	Rezensionen = Comptes rendus

