
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 47 (1953)

Rubrik: Rezensionen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen — Comptes rendus

Dietrich W. H. Schwarz : Die Statutenbücher der Propstei St. Felix
und Regula zu Zürich, lxxxii-400 S. 2 Tafeln (1 mehrfarbig) und 1 Plan.
Schultheiß & Co. A. G., Zürich 1952. Preis Fr. 43.—, in Leinen Fr. 48.50.

Die Erforschung der Geschichte der Kollegiatstifte ist in der Schweiz
ohne Zweifel im Rückstand geblieben, zumal im Vergleich etwa mit Deutschland,

wo die kirchenrechtsgeschichtlichen Probleme überhaupt intensiver
verfolgt wurden. Nur wenige Stifte sind bisher Gegenstand von Monographien

gewesen. Als eine der letzten Untersuchungen darf die verfassungsrechtliche

Studie von G. Boner über Zofingen rühmend hervorgehoben
werden (Festschrift Fr. IL Welti, 1937). Die Geschichte des Großmünsters
zu Zürich ist zwar nicht unbeachtet geblieben, aber das Interesse verquickte
sich besonders mit der Geschichte der Reformation. Und eine zusammenfassende

Darstellung der bemerkenswerten Geschichte des Kollegiatkapitels
zu Bern fehlt uns immer noch, trotz einzelner Ansätze, von zahlreicheren
anderen Stiften gar nicht zu reden. Vielleicht wird die « Helvetia Sacra »,

deren Neuausgabe vorbereitet wird, die Forschung einmal in dieser Richtung
befruchten. Hoffen wir es

Schon deshalb darf es aufrichtig begrüßt werden, daß sich D. Schw.
der Aufgabe unterzog, die Statutenbücher des Zürcher Stiftes in einer
umfassenden Ausgabe der Öffentlichkeit zugänglich zu machen. Manchen mag
es verwundern, daß eine so bedeutende Quelle als Ganzes überhaupt erst
jetzt erschlossen wird. Bisher öfters benützt, sind aus dem Text sonst nur
einzelne Öffnungen veröffentlicht worden. Umso höher darf man das
Verdienst des Herausgebers bewerten.

Die Statutenbücher sind in zwei Handschriften erhalten (C 10a und
C 10b). Die Abfassungszeit des ersten Buches ist bekannt. Aus Anlaß
eines Brandes beschloß das Kapitel 1346, Magister Johannes, Präbendar
des Marienaltars, mit der Herstellung eines neuen Statutenbuches zu
beauftragen. Das zweite Buch wäre nach D. Schw. die nicht viel später oder
beinahe gleichzeitig danach angefertigte Abschrift (vgl. Eini. xxxix). Der
Herausgeber widmet gerade dieser Frage viel Aufmerksamkeit und vermag
die von ihm gegebene Lösung mit manchen Argumenten zu stützen. Aber
besitzt diese Frage hier so große Bedeutung Wir bezweifeln es, da sich
doch beide Statutenbücher zeitlich so nahestehen, ihr Inhalt sich zudem
großenteils deckt. Selbstverständlich sah D. Schw. davon ab, die Texte
doppelt zu drucken, aber er wandte ungemein große Mühe auf, um auch
die zahlreichen rein orthographischen Abweichungen aus Hs. C 10b

anzumerken. Persönlich sind wir der Meinung, daß damit nicht sehr viel
gewonnen wird ; denn wer etwa die Frage der Schreiber (Eini. xli, xliii)

20 305



noch einmal aufgreifen wollte, müßte doch wieder auf die Codices selbst
zurückgreifen. So aber sah sich der Herausgeber gezwungen, Fehler des
ersten Buches, selbst wenn sie sinnwidrig sind, zu übernehmen, weil er
seiner Ausgabe durchwegs C 10a zugrundelegen wollte (s. als Beispiel S. 96
Z. 28 : tatum quantum - Anm. h : b hat richtig tantum, S. 90 Z. 24 : distribi
st. distribui, oder S. 59 Z. 1 : promerei contigerit - Anm. c : b : promereri,
S. 40 Z. 5 : pentus, Anm. a : b : penitus usw.). Gewiß, der Leser kann sich
orientieren, aber wäre es nicht vorzuziehen gewesen, auf die allzu
formalistische Methode zu verzichten und den besseren Text zu bieten, den
Anmerkungsapparat dagegen auf das Wichtigste zu beschränken, wie z. B.
abweichende Schreibweisen von Eigennamen oder dann wirkliche
Textabweichungen

Obwohl in dieser methodischen Frage anderer Meinung, möchten wir
es nicht unterlassen zu betonen, daß die Texte selbst durchaus zuverlässig
gelesen und wiedergegeben sind (S. 308 Z. 21 muß nach « defecerit » ein
Komma gesetzt werden). Natürlich bieten die Statuten ungewöhnlich viel
Interessantes. Es ist überhaupt ein seltener Glücksfall, daß die Statuten
sozusagen vollständig erhalten geblieben sind. Es wäre verlockend, auf den Inhalt
näher einzugehen. Wir müssen uns indessen auf einige Hinweise beschränken.

Sie sind vor allem ergiebig für die Geschichte der Liturgie und
kirchlichen Brauchtums, von der Rechts- und Wirtschaftsgeschichte ganz
abgesehen. Wie genau sind beispielsweise die Vorschriften über die Verteilung
der Kerzen für die Lichterprozession an Maria Lichtmeß oder für die
Prozession zum heiligen Grab (31 f.) Da erfahren wir, daß ursprünglich vor
dem Grabe der Stiftsheiligen Felix und Regula drei Kerzen von je 18 Pfund
aufgestellt wurden. In Rücksicht auf wiederholte Diebstähle wurde jedoch
ihr Gewicht auf insgesamt 18 Pfund herabgesetzt. Für die Grabprozession
wurde eigens vorgesehen, daß bei Teilnahme des Kaisers oder des Königs
oder anderer Großen mehr Kerzen hergestellt werden müßten. Sehr
bemerkenswert ist, daß der Prokurator aus dem Chorherrenhof dem Pleban
« quatuor urnas albi vini » abgeben mußte « ad potandum certis
festivitatibus communicandos in ecclesia nostra ac eciam die Johannis evangéliste

de vino memorato » (S. 21). Wir hören von Bestimmungen über die
Prozessionen am Palmsonntag (106), an den Bittagen und den Kirchweihfesten

(107 f.) und am Fest der hl. Fides, das von den Chorherren am
Fraumünster mitgefeiert wurde. Wir gewinnen Einblick in die Schulverhältnisse
des Kapitels (vgl. die Bestimmungen für den Scolasticus 37-40, über die
Mitwirkung der Schüler an Gottesdiensten 57, 78, bes. 105). Nicht geringen
Raum nehmen natürlich die Statuten betreffend die Feier der Jahrzeiten
und die Beerdigungen ein. Da werden u. a. die gegenseitigen Verpflichtungen
des Fraumünsters und des Stiftskapitels festgelegt (91-94). Als Kuriosum
mögen die Aufzeichnungen über Karl d. Gr. (147-49, 277) erwähnt werden,
wie auch die das Kapitel ehrenden Bestimmungen für Chorherren, die vom
Aussatz befallen werden (249 f., dazu über den Bäderbesuch S. 90).

Die zahlreichen Statuten, die sich auf die Amtsverpflichtungen oder
auf die Bedingungen zur Aufnahme ins Kapitel beziehen, übergehen wir.
Dagegen seien noch die für die Personengeschichte des Stifts bedeutsamen

306



Namenlisten von Chorherren herausgehoben, die bis an die Zeit der
Reformation heranreichen. Sie stehen ohne Zweifel mit der Rechnungsführung
des Kapitels im Zusammenhang (S. 114-18, 120-27, 243-45, 313-328, Liste
der Exspektanten 328-32). Zu den Namen bietet der Herausgeber zahlreiche
Belege. Diese Verzeichnisse verdienen allgemeine Beachtung, weil sie auf
Grund der Kumulationen von Kanonikaten an anderen Stiften manche
Rückschlüsse erlauben. So finden sich unter den Chorherren von Zürich
beispielsweise Kanoniker von Chur (zum Todestag von Joh. Sengen vgl.
Necr. Cur. ed. W. v. Juvalt 70, 113, zu S. 77 ; Rätis ist Rötis, die dem
Stift von St. Gallen 1466 inkorporierte Pfarrei b. Rankweil, s. Mayer,
Gesch. d. Bistums Chur I, 488, hat mit Rodels nichts zu schaffen, zu S. 317

Anm. 7).
Einzelne kritische Bemerkungen seien uns noch zur Einleitung erlaubt.

Daß Chorherr Heinrich von Machelshofen während seiner 32jährigen
Amtsführung als Pleban zu St. Stephan in Konstanz 10 000 Gulden verausgabt
hatte, darf wohl auf Prozesse zurückgeführt werden, die er um den Besitz
verschiedener Pfründen bestreiten mußte. Jedenfalls darf daraus kaum auf
Ungenügen der Chorherrenpfründe und auf etwelche Berechtigung von
Kumulation der Pfründen geschlossen werden, wie der Herausgeber es tut
(21). Etwas zu absolut formuliert ist der Gedanke, daß die Reformversuche
in den Kapiteln « Dauernde und tiefere Besserungen nicht zu erzielen »

vermochten (22). Trotz Hinschius glauben wir nicht, daß wichtigere
Statuten praktisch je einmal der bischöflichen Bestätigung entzogen wurden
(25, 30). Ob es richtig ist zu sagen, daß der Papst selbst Hand bot, die
feste Zahl von Kanonikaten zu überschreiten Fast möchten wir glauben,
daß hier D. Schw. Provisionen bzw. Exspektanzen nicht unterschied (30).

Wir wollen damit das Verdienst des Herausgebers in keiner Weise etwa
ungebührlich herabsetzen, vielmehr noch einmal nachdrücklich hervorheben,
daß er mit größtem Fleiß und anerkennenswerter Sorgfalt der Forschung
eine der bedeutendsten Quellen zur Geschichte der Stiftskapitel erschlossen
hat. Oskar Vasella.

J. E. M. Lajeune : Correspondance entre Henri IV et Béthune Ambassadeur

de France à Rome 1602-04. Mémoires et Documents pubi, par la
Société d'Histoire et Archéologie de Genève t. 38 (1952) 191-472.

Man kennt die Bedeutung des berühmt gewordenen Unternehmens des

Herzogs Karl Emanuel von Savoyen vom 21.-22. Dez. 1602 gegen die Stadt
Genf, das unter dem Namen « Escalade de Genève » in die Geschichte
eingegangen ist. Das schicksalhafte Ereignis fand begreiflicherweise von jeher
die stärkste Beachtung der Genfer Geschichtschreiber. Die Société d'Histoire
von Genf gab schon zur Jahrhundertfeier von 1902 einen stattlichen Quellenband

heraus und zum 350. Gedenkjahr vereinigten sich wieder eine Reihe
von namhaften Genfer Historikern, um in einem umfangreichen Band die
Tragweite des savoyischen Überfalls der Stadt Genf nach allen Seiten hin
zu beleuchten (L'Escalade de Genève 1602. Histoire et Tradition. Genève
1952). Bedeutsam ist darin vor allem die Veröffentlichung des im Turiner

307



Archiv aufgefundenen Briefwechsels des savoyischen Gouverneurs Ch. d'Al-
bigny mit dem Herzog. Nun liegt auch die Korrespondenz des französischen
Gesandten in Rom, Philippe de Béthune, des jüngsten Bruders des berühmten
Herzogs von Sully, mit dem französischen König Heinrich IV. vor, ergänzt
durch einige Berichte des Ministers Villeroy und einen Anhang verschiedener
Aktenstücke, die sich u. a. auf den Prozeß gegen Marschall Biron beziehen.

Der Wert der gesamten Sammlung springt in die Augen. Auch wenn
die Korrespondenz Béthunes (BN ffr. 3492-94) bereits Grundlage der
Monographie von R. V. Couzard über Béthunes Gesandtschaft war (vgl. Pastor
11. 183 f.), erhält diese Publikation ihren besonderen Wert durch ausgedehntere

Forschungen des Herausgebers, der an Ertrag sich z. T. auch in der
sorgfältigen Kommentierung offenbart. Die Haltung Papst Clemens VIII.
wird in seinen Beziehungen zu Frankreich und Spanien noch einmal deutlich

gemacht, wenn schon der allgemeine Charakter seiner Politik als einer
Politik des Friedens nicht unbekannt war. Es sind ja mannigfache
kirchenpolitische Fragen, die in diese Beziehungen hineinspielen : die Protestantenfrage

in Frankreich selbst, die Religionsfrage auch im Pays de Gex (vgl.
etwa S. 205), dann aber auch Streitfragen politischer Ordnung. Was das
Verhältnis zu Genf betrifft, mag lediglich angemerkt werden, daß der französische

Hof bereits im April 1602 über die Bedrohung der Stadt durch
Savoyen äußerst besorgt war (vgl. Nr. 9 ff.). Papst Clemens VIII. hoffte
vergeblich, den König für den Krieg gegen die Türken gewinnen zu können.
Heinrich IV. lehnte den Antrag aus Besorgnis vor Habsburg ab. Keiner
war in so schwieriger Lage wie der Papst, der nichts unterließ, um zwischen
Frankreich und Spanien vermitteln und jeden Konfliktstoff beseitigen zu
können. Von hier aus versteht man auch seine Ablehnung der Politik
Savoyens, die schließlich in einer entschiedenen Mißbilligung der « Escalade »

ihren Ausdruck fand. Übrigens herrschten in französischen Kreisen auch
nachher noch lange Befürchtungen wegen eines neuen Überfalls Genfs.
Besonders wertvoll sind die Berichte des französischen Königs selbst, die fast
immer eine allgemeine Charakteristik der politischen Lage bieten.

Abgesehen von der persönlichen Haltung des Papstes wird die Politik
führender kirchlicher Persönlichkeiten in bemerkenswerter Weise beleuchtet,
so des Kardinals Aldobrandino, Neffe des Papstes, oder auch des Nuntius
in Paris, die einem betonten Mißtrauen Frankreichs begegnen. Woher stammt
aber der Glaube an eine umfassend gestaltete konfessionell-kirchliche Politik
der römischen Kurie Da doch alle Äußerungen des Papstes dem völlig
zu widersprechen schienen Auf die Frage des Urhebers des Planes eines
Zusammenschlusses der katholischen Mächte zur Bekämpfung der
Protestanten, für die Lajeune wertvolle Hinweise beisteuert, möchten wir mit
einigen Bemerkungen näher eingehen. Es handelt sich um die seltsame
Persönlichkeit eines gewissen « Baron Brochard », angeblich Neffe des
berühmten Kardinals C. Baronius. Dessen Umtriebe beunruhigten den französischen

Hof aufs schwerste und gaben Anlaß zum Verdacht einer päpstlichen
Liga gegen die protestantischen Mächte (vgl. dazu Nr. 4, 207 und Nr. 12,
229 : Villeroy an Béthune, 25. Februar und 2. Juni 1602, sowie Nr. 7, 214 f._
besonders aber Nr. 16, 238 ff. : B. an Heinrich IV., 1. April bzw. 1. Juli 1602*

308



ferner 255). Béthune äußerte sich über ihn wie folgt : « que ce galand dont
est question a vrayment nom Broquart Beronius, et non Boronius, qui est
de Parme, prestre de profession, lequel, pour un homicide s'estant enfuy
de son pays, se retira en celuy des Grisons avec quelques enfants, qu'il
en a eu » usw. Er sei durch den berühmten Jesuiten A. Possevino nach
Rom gebracht worden, weil er konvertieren wollte. Er schwor dann dem
neuen Glauben ab, trat dann jener Bruderschaft « de Notre Dame de
compassion » nahe, die, von Franz v. Sales in Thonon gegründet, sich der in
Not geratenen Konvertierten annahm.

Über diese eigenartige, sicher interessante, aber wenig anziehende
Persönlichkeit sind wir nun durch A. Giussani, II Forte di Fuentes, Como
1905 näher unterrichtet. Denn über die Identität des hier genannten Broc-
cardo Borroni mit der von Lajeune herausgehobenen Persönlichkeit (vgl.
Fini. S. 191) kann kein Zweifel bestehen. Schade, daß Lajeune nicht auf
die wertvolle Darstellung Guissanis, der Borroni ein eigenes Kapitel (137-152)
widmet, aufmerksam wurde. Der Lebensgang dieses italienischen Apostaten
von offenbar verwirrender Verlogenheit ist ungemein bewegt. Wir können
nicht auf alles eingehen. Es sei nur herausgehoben, daß er zwischen 1592
und 1596 als Prädikant in Trahona (Veltlin) tätig und 1596 Kanzler in
Chiavenna war. in diesem Jahr jedoch ausgewiesen wurde. Er trat 1601

in Beziehung zu Fuentes und ging dann nach Rom. Er war es, der, wie
Giussani nachweist (149), aus seiner ausgezeichneten Kenntnis des Landes
dem spanischen Statthalter den Bau der berühmten Feste vorschlug und
übrigens 1601 auch eine eingehende, von Giussani S. 350-364 gedruckte
Relation über die bündnerischen Verhältnisse verfaßte. So zeigt sich gerade
in dieser Persönlichkeit die von Osten bis Westen verzweigte, zielbewußt
verfolgte Paßpolitik Spaniens, die freilich so wenig wie jene Frankreichs
rein machtpolitischer Elemente entbehrte.

Man erkennt an diesem Beispiel, wie die Publikation Lajeunes keineswegs

nur Genf berührt, sondern ganz entsprechend der damaligen Zeit in
die europäische Politik überhaupt hineinführt. Deswegen verdient sie auch
erhöhte Beachtung. Oskar Vasella.

Ernest Giddey : Agents et ambassadeurs toscans auprès des Suisses sous
le règne du grand-duc Ferdinand Ier de Medicis (1587-1609). Schweizerische
Zeitschrift für Geschichte. Beiheft Nr. 9. 287 Seiten. Fr. 12.—. Verlag
Leemann, Zürich 1953.

Die ergiebige und lebendig geschriebene Studie fügt sich in folgenden
Rahmen : Ferdinand von Medici verzichtet nach fast 25 Jahren Kardinalat
aus dynastischen Interessen auf die Möglichkeit, ein bedeutender Mediceer-
papst zu werden, und wird an Stelle seines verstorbenen Bruders
Großherzog von Toskana. Als solcher entfaltet er eine bedeutsame wirtschaftliche

und kulturelle Tätigkeit, mit der sich ein politisches Wiedererwachen
verbindet. Als Exponent einer nationalitalienischen Welle sucht der Hof
von Florenz die spanische Vorherrschaft auf der italienischen Halbinsel zu
brechen. Zu diesem Zweck erstrebt er unter dem Mantel korrekter Neutrali-

309



tat ein europäisches Gleichgewicht, was weithin zu einer versteckten Förderung

der französischen Interessen führt. Ein weitverteiltes Netz von Agenten
wird in den Dienst dieser Bestrebungen gestellt.

Auch die bisher losen und mehr gelegentlichen Beziehungen zur Schweiz,
genauerhin zu den katholischen Kantonen, erfahren in diesem Zusammenhang

eine sorgfältige Pflege und werden ausgebaut, denn dies Land ist
wertvoll als Horchposten und als Rekrutierungsboden für ein allenfalls
aufzubietendes Söldnerheer. Um die Verhältnisse an Ort und Stelle zu
studieren, wird Curzio Picchena, ein Kommentator von Tacitus und Gönner
Galileis, als Gesandter in die Schweiz geschickt, er residiert 19 Monate
in Altdorf (1593-1595). Er nimmt den Kontakt mit den führenden
Persönlichkeiten auf und nennt geeignete Agenten. Sebastian von Beroldingen,
beliebt als regelmäßiger Korrespondent des florentinischen Hofes, während
Rudolf Reding in einem Geheimvertrag zum Oberst im Hinblick auf eine
eventuelle Söldneraushebung ernannt wird. Auch zu Bischof Peter Rascher
in Chur und zu den Äbten Joachim Opser und Bernhard Müller in St. Gallen
werden Fäden gespannt, ja selbst die florentinischen Vertreter im spanischen
Mailand und im kirchenstaatlichen Bologna haben über eidgenössische
Belange zu referieren.

Was in diesem Rahmen behandelt wird, sind zumeist nicht bisher
unbekannte Ereignisse, wohl aber fällt neues Licht auf schon bekanntes
Geschehen, vor allem jedoch auf mehrere Persönlichkeiten. Da es sich dabei

zumeist um Männer handelt, die auch im kirchlichen Bereich eine Rolle
spielten, hat die Untersuchung eine erhebliche Bedeutung für die Erforschung
der Kirchengeschichte. Darum folgen einige Skizzen der von Giddey
entworfenen Porträts.

Unter den Urnern stehen im Vordergrund Walter Roll und Sebastian
von Beroldingen. Roll ist ein Meister des persönlichen Kontaktes und mehr
als ein Fürst behandelt ihn als Freund. Seele seines Dienstes für verschiedene

Höfe, vor allem für Spanien, ist nicht zuletzt sein Eifer für die
Verteidigung des katholischen Glaubens. Leider nimmt der einflußreiche Mann
in der Forschung nicht den Platz ein, zu dem ihn seine Verdienste berechtigen.

Solid katholisch ist auch Beroldingen, was aber nicht hindert, daß
seine durchschnittlich alle 14 Tage nach Florenz abgehenden Briefe eine

objektive und abgewogene Berichterstattung erstreben, wie es sich für
einen klaren und gebildeten Kopf geziemt. Sein einziger Sohn Hansgeorg
wird mit zwölf Jahren — bereits verheiratet — Page am florentinischen
Hofe, nicht aber Nachfolger des Vaters als Korrespondent in der Schweiz.
Dies wird Gedeon Stricker, der in seine Nachrichten eine persönliche,
spritzige Note bringt.

Rudolf Reding von Schwyz ist ein charakteristischer Vertreter der
damaligen Landsgemeindepotentaten. Ohne je für die Toscana das Schwert
ziehen zu müssen, bezieht er eine ansehnliche Pension, die er mit
Bereitschaftshaltung und ergänzendem Nachrichtendienst quittiert. Treuer
Anhänger Frankreichs, muß Reding es erleben, daß zwei Söhne aus «

Arbeitslosigkeit » in savoyischen Dienst ziehen. Diese Enttäuschung entlockt dem
Haudegen Tränen, denen jedoch auf Fürsprache der Mutter der Vatersegen

310



folgt, zusamt dem Geschenke einer goldenen Kette, von Waffen und von
sechs Pferden an den hauptschuldigen Sohn Heinrich.

Auch Melchior Lussy, der übermächtige Unterwaldner, ringt um die
Gunst des florentinischen Hofes. Dieser zögert nicht, die wertvolle Freundschaft

sorgfältig zu pflegen. Lussy darf sich vom Ausbau des Handelsund

Kriegshafens Livorno persönlich überzeugen und findet im Großherzog
einen Förderer seiner Bewerbung um den Posten des Kommandanten der
deutschen Garde in Genua. Die großherzogliche Garde möchte der
Unterwaldner aus Landsleuten zusammengesetzt wissen, weil diese schöner seien
als die übrigen Schweizer (S. 178). Bei allen finanziellen Interessen und trotz
gelegentlicher Großtuerei ist Lussy von ehrlicher Frömmigkeit beseelt, und
die Verteidigung der katholischen Kirche ist vermutlich das Leitmotiv seiner
vielseitigen Tätigkeit.

Das Trio der Luzerner wird eröffnet mit Jost Segesser, dem Kommandanten

aller Schweizertruppen im Kirchenstaat. Luzerner und Römer
zugleich, ist er ständig auf dem Wege zwischen Reuß und Tiber und als

Gardehauptmann der geeignete Mann, dem mit ihm befreundeten ehemaligen
Kurienkardinal Ferdinand von Medici die offiziellen Wünsche der Schweizer
zur Übernahme des großherzoglichen Thrones zu überbringen. Weniger gut
werden beurteilt Ludwig Pfyffer, der Schweizerkönig, und in etwa auch
Renward Cysat, seine rechte Hand. Pfyffer ist in den Augen Picchenas
ein Opportunist, der sogar Türke würde, wenn er darin seinen Profit fände.
Umgekehrt vernachlässigt Pfyffer dem florentinischen Gesandten gegenüber
die Regeln der diplomatischen Höflichkeit. Die gegenseitige Antipathie
liegt begründet in der gegensätzlichen politischen Entwicklung : Während
Toskana von der spanischen zur französischen Seite hinübergewechselt hat,
ist Pfyffer aus einem Parteigänger Frankreichs zu einem Verbündeten
Spaniens geworden. Daß dabei nicht nur materielle Interessen im Spiele
waren, bezeugen die Depeschen von Nuntius Paravicini nach Rom,
desselben Paravicini, der Ferdinand von Medici von der gemeinsamen Römerzeit

her kannte und durch Jahre den florentinischen Hof mit Berichten
aus der Schweiz versah. Man vergleiche dazu Josef Butler : Männer im
Sturm, S. 238 ff. (Luzern 1948). Cysat wird durch Giddey die Genugtuung

zuteil, vor allem ein militanter Katholik gewesen zu sein, der seinen
katholischen Glauben in der Schweiz umfassend und mit bewundernswerter
Logik wieder aufrichten wollte. Im übrigen vermißt er mit Recht immer
noch eine objektive und gesamthafte Biographie dieses Sohnes eines
mailändischen Vaters und einer luzernischen Mutter, der Apotheker und Botaniker,

Stadtschreiber und Archivar, Geschichtsforscher und Heraldiker,
Dichter und Spielleiter, Schulgründer und Schulreformer war.

Aufs engste mit Cysat befreundet und wie dieser ein Korrespondent
des florentinischen Hofes war der in Mailand tätige Freiburger Ambrosius
Fornerod. Auch diese Gestalt verdient in Erinnerung gerufen zu werden.
War er doch über 50 Jahre eine markante Figur der Schweizerkolonie in
der lombardischen Hauptstadt, Verwalter des Helvetischen Kollegs daselbst,
Umsatzstelle der Schweizerpost von und nach Italien und, nicht zuletzt,
Kammerdiener des heiligen Karl und als solcher einer der Hauptzeugen

311



im Prozeß um dessen Heiligsprechung. Neben den genannten Persönlichkeiten

treten noch mehrere Gestalten zweiten und dritten Ranges auf die
Bühne ; so unter den Urnern Bernhard Vonmettlen, Hector Hofer, Matthäus
Grüninger, Hanspeter Roll und die Familie Madran ; in Unterwaiden Ulrich
Mettler ; in Chur Martin Rascher, der Bruder des Bischofs ; in St. Gallen
P. Jost Metzler, sowie die Räte David Studer und Hans Georg Jonas. Ein
Personenregister läßt uns die Stellen, wo von ihnen und andern die Rede
ist, leicht auffinden.

Die Untersuchung Giddey's hat das Verdienst, eine reichhaltige Quelle
nachdrücklich erschlossen und für weitere Benützung gefaßt zu haben.
Weil er sein Hauptaugenmerk, wie schon der Titel andeutet, auf die Personen
richtet, wurde der Stoff nach der wirtschaftlichen, militärischen, kulturellen
und damit auch kirchlichen Seite noch nicht ausgeschöpft. Immerhin
vernehmen wir einiges nebenbei. So glaubt Cysat, daß die Heiligsprechung
des Nikolaus von Flüe nicht mehr lange auf sich warten lasse (S. 121).
Dekan Heil in Altdorf, einst Schüler Luthers, predigt wie ein Savanarola
gegen öffentliche Mißstände (S. 166 f.). In Vevey wird ein Kapuziner durch
die Berner öffentlich ausgepeitscht, weil er ihre religiösen Gefühle verletzt
hat (S. 191). In einer für Spanien rekrutierten Kompagnie werden bei der
Inspektion 18 Frauen entdeckt, die sich in die Uniform gesteckt und den
Platz desertierter Männer eingenommen haben (S. 168).

Giddey schöpft aus einer Quelle, die franzosenfreundlich gefärbt ist.
Umso lebhafter möchte man wünschen, daß die im Bundesarchiv
bereitgestellten Kopien von Korrespondenzen in spanischen Archiven sich als
ebenso ergiebig erweisen und einen ebenso gewandten Bearbeiter finden.

Josef Butler.

Erbe und Auftrag. Festgabe zum aargauischen Katholikentag im
Jubiläumsjahr 1953. Mit lllustr. —Baden, Buchdruckerei Baden. 1953. 424 S.

Auf das Kantonsjubiläum und den Katholikentag hin haben die
aargauischen Katholiken eine sehr wertvolle Festschrift veröffentlicht, die
zahlreiche Beiträge enthält, welche auch den Historiker interessieren. An erster
Stelle ist die Arbeit von Dr. G. Boner zu nennen, der auf über hundert Seiten
eine zusammenfassende Geschichte der katholischen Kirche des Aargau im
19. Jahrhundert entwirft : knapp, wissenschaftlich gediegen und von einem
ruhigen Urteil geleitet. A. Helbling bietet einen guten Überblick über die
bewegte Schulgeschichte des Aargau, während A. Reinle eine ansprechende
Darstellung der Entwicklung der kirchlichen Kunst im Gebiete des heutigen
Kantons seit ihren Anfängen beisteuert. Ferner verzeichnen wir eine
Abhandlung von J. Binder über die konservative Partei und von A. Bärlocher
über die katholische Presse. Der Folklorist wird in besonderer Weise die
Darlegungen von A. Fischer über das religiöse Brauchtum im katholischen
Konfessionsteil begrüßen. Die beigefügte Karte (bearb. von L. Weber),
welche den frühern (1803) und jetzigen Bestand an Pfarreien, Kirchen und
Klöstern verzeichnet, leistet sehr gute Dienste. — Die Festschrift erscheint
demnächst in zweiter Auflage. Dr. P. Dom. Planzer O. P.

312



Wolfgang v. Wartburg : Geschichte der Schweiz. 264 Seiten, 18
Bildtafeln, 7 Karten. Verlag R. Oldenbourg, München 1951. Lw. DM 19.80.

Im Rahmen einer großangelegten Reihe « Geschichte der Staaten und
Völker », die der bekannte Verlag R. Oldenbourg in München seit wenigen
Jahren begonnen hatte, steht diese Geschichte der Schweiz eines jungen
Schweizer Historikers. Beabsichtigt war eine Darstellung vor allem für
ausländische Leserkreise. Knapp mußte sie sein, und doch sollte sie die Eigenart

der Eidgenossenschaft in ihrer Geschichte aufzeigen. Hält man sich
diese Voraussetzungen vor Augen, fällt das Urteil über manche Schwächen
des Buches bei vielen Lesern vielleicht milder aus ; andere werden dagegen
der Auffassung sein, daß nichts den Verfasser einer Landesgeschichte der
wissenschaftlichen Verantwortung entheben kann. Und dieses Bewußtsein
der Verantwortung spiegelt sich stets mehr oder weniger scharf wider in
dem, was der Autor zu wichtigen geschichtlichen Fragen äußert. In jedem
Fall wird sich ein ernsthafter Rezensent fragen, müssen, ob das geschichtliche

Bild in wesentlichen Zügen verzeichnet ist oder nicht, nicht zuletzt
auch, ob Mißverständnisse vermieden werden.

Der Verfasser gliedert sein Buch in vier Perioden : 1. Bis zur Gründung

der Eidgenossenschaft ; 2. Von der Gründung der Eidgenossenschaft
bis zum Ende des Mittelalters ; 3. Von der Reformation zur französischen
Revolution ; 4. Die Schweiz seit der französischen Revolution. Gegen
diesen Aufbau wird niemand etwas einzuwenden haben. Auch bieten nicht
alle Abschnitte in gleichem Ausmaß Anlaß zur Kritik. So ist die Einleitung
über die Natur des Landes (7-12) durchaus ansprechend, und selbst das
Bild, das v. W. von Bruder Klaus (76 f.) entwirft, kann gefallen, davon
abgesehen, daß er mit Teil zusammengebracht wird. Hier muß nun ein
Grundgedanke des Verfassers herausgehoben werden. In seinem Buch will
nämlich v. W. die Eigenart und Aufgabe der Schweiz besonders herausheben

und er tut dies nicht zuletzt auf Grund des « Teilmythos », den er
in einem eigenen Abschnitt über die Befreiungssage (38-42) charakterisiert.
Teil verkörpert demnach das Idealbild der ritterlichen Tugenden, die der
Adel bereits verloren hatte, nämlich Treu und Glauben, auf denen der Bund
der Eidgenossen gegründet war. Deswegen gleicht Bruder Klaus Teil, weil
auch er die Rittertugenden aus sich heraus entwickelt hat. Nun wird
selbst Major Davel in diesen Teilmythos eingeordnet (159 f.), nur findet
er mit seiner Tat kein Gehör. Erwähnen wir bloß noch, daß sich in Pestalozzi

dieser Mythos in einer neuen Form vollendet (180), ja daß v. W. selbst
im modernen Initiativ- und Referendumsrecht ein Fortleben des Teilmythos
erblickt ; denn dadurch wurden das Gewissen und die Einsicht des
einzelnen anerkannte Elemente des Staatsaufbaus (223). Diese Theorie
entstammt in ihren Grundgedanken dem Buch von Fr. Häusler, Die Geburt
der Eidgenossenschaft aus der geistigen Ursehweiz (1939), das seine
Herkunft aus dem Kreise Dr. Rudolf Steiners nicht verleugnet. Mehr braucht
hierüber nicht gesagt zu werden. Von hier aus aber versteht man manche
Äußerungen und Formulierungen, die energischen Widerspruch und scharfe
Kritik herausfordern. Nicht als ob v. W. irgendwie verletzen möchte, aber

313



man kommt um den Eindruck vorgefaßter Meinungen, auch zu naiver und
zu vereinfachender Darstellungsweise nicht herum. Wir möchten hiefür
eine Reihe von Beispielen namhaft machen.

Schon im Abschnitt über die Einführung des Christentums liest man
den Absatz : « Die Schweiz ist nicht, wie Deutschland oder England, vom
päpstlichen Rom aus christianisiert worden. Sie hat das Christentum in
zwei Formen kennengelernt, die noch aus vorkatholischer Zeit stammen,
durch urchristliche Märtyrer und durch die von Rom noch unabhängigen
irischen Wandermönche. Erst später hat die römische Kirche allmählich
das bereits Vorhandene in ihren Machtbereich einbezogen » Und auf der
folgenden Seite steht ein anderer Erguß : « Schon die ersten Verkünder des

Christentums wiesen die Alemannen durch ihre Lebensführung mehr auf
ein persönliches Erarbeiten der re igiösen Wahrheit als auf Gehorsam gegenüber

der geistlichen Autorität, wie er von der römischen Kirche verlangt
wurde. Die Natur, der Volkscharakter und die besondere Form des Christentums

wirkten dahin zusammen, daß in der Schweiz alles von der
Persönlichkeit, nichts von der großen, überpersönlichen Organisation erwartet wird.
So ist es verständlich, daß die Schweizer später oft in den Ruf der Ketzerei
gerieten, wie ja auch die Schweiz den Reformator Zwingli hervorgebracht
und Calvin den Raum für sein Wirken gegeben hat. » Aber v. W. erklärt
ja (S. 41) vom Urbild des wahren Eidgenossen : « Nicht einer Regierung,
auch nicht einer Volksmehrheit ist der Eidgenosse verpflichtet, sondern
allein der göttlichen Weltordnung. Was diese von ihm verlangt, das sagt
ihm kein Priester und kein König, das sagt ihm allein sein eigenes freies
Gewissen. »

Man kann nach solchen Sprüchen nicht erstaunt sein, daß auch in der
Folge manches widerspruchsvoll, anderes verzerrt erscheint. Das trifft auf
die Darstellung der Entwicklung der Bünde und die politische Geschichte
des 15. Jahrhunderts weniger zu (42-81), als auf spätere Teile des Buches.
Nicht begreiflich ist es uns, weshalb v. W. beim Pfaffen- und Sempacherbrief

von Bundesgesetzen spricht (52) ; auch ist die Erklärung des Pfaffenbriefes

mindestens mißverständlich. Dessen Bestimmungen zeigen nach den
Worten des Verfassers : « wie der weltliche Volksstaat in der Eidgenossenschaft

zum Selbstbewußtsein erwachte und sich von der Kirche sowohl
wie von der mittelalterlichen Lehensordnung emanzipierte » (54). Dabei
wird aber gar nicht erwähnt, daß der Pfaffenbrief nur die Immunität der
fremden Geistlichen aberkennt, sich also gegen Österreich wendet. Aber
v. W. sah offenbar die Untersuchungen von J. Schürmann (Beih. 6 dieser
Zeitschrift, 1948) nie ein. Irrig ist es auch, das Wallis politisch als eine
Einheit zu bezeichnen (57), und zu dem, was v. W. vom bündnerischen
Gemeindereferendum sagt (58), ließe sich immerhin ein Fragezeichen setzen.
Loben möchten wir indessen die Beurteilung des sogen, alten Zürichkrieges
(62 f.), wie auch die Wertung des Pensionenwesens (73 f.). Die Charakteristik

des Stanser Verkommnisses dagegen hätte überzeugender sein können
(75). Stoßend wirkt es, wenn wir von einem « an Hybris grenzenden
Großmachtanspruch des kleinen Volkes » lesen (81). Überhaupt wäre es endlich
Zeit, den Begriff einer Großmachtpolitik, der entschieden falsche Vorstel-

314



lungen weckt, verschwinden zu lassen, so gut wie die Auffassung, als ob
Marignano eine so einschneidende Wende zur Neutralitätspolitik bedeutet
hätte (87-89). In Wahrheit ist die Mitwirkung und die Geltung der
Eidgenossen bei den italienischen Kriegen nach 1520, trotz Bicocca und Pavia,
viel zu wenig beachtet. Auch wird der Verfasser Kardinal Schiner als
Staatsmann gar nicht gerecht, sonst könnte er nicht schreiben : « zum Haß

gegen Frankreich trieben ihn die Parteikämpfe seiner Heimat » (84 ; über
Schiner vgl. 92) : « Nur sein vorzeitiger Tod hinderte ihn, seine Hand auch
nach der höchsten Würde der Kirche auszustrecken ». Das ist mehr als

dürftig Würde v. W. wenigstens die Gardegeschichte von R. Durrer
kennen, hätte er manche verfehlte Formulierung vermieden.

Zu wirklichen Entgleisungen kommt es in der Darstellung des
Spätmittelalters, der Reformation und Gegenreformation. Es finden sich zu oft
gar simple Sätze, die gelegentlich einen Kern von Wahrheit enthalten
mögen, aber in der Ausdrucksweise das Bild entstellen. Da liest man den
altbekannten Satz : extra ecclesiam nulla salus, dann Formulierungen, wie
diese : « da der Mensch das Jenseits zu verdienen hatte » (95), « neben die
ewigen Gesetze der Natur trat als gleichberechtigte, ja als übergeordnete

Macht die Kirche. Die schwerste Strafe war der Ausschluß aus der
kirchlichen Gemeinschaft, da der Ausgeschlossene auch seinen Anteil an
der ewigen Heimat verlor ». Da vernimmt man von der < unersättlichen
Gier nach Wundern » und a. m. So kam seit dem 13. Jahrhundert der
Brauch auf, geistliche Strafen durch Geldbußen zu ersetzen. Statt z. B.
eine Wallfahrt zu machen, zahlte der Sünder eine Summe Geld an die Kirche.
Man nannte dies den « Ablaß », liest man an einer anderen Stelle (97)
Überhaupt gefällt sich hier der Verfasser in einer Sprache, die jede feinere
Differenzierung der Gedanken vermissen läßt und durch flache
Verallgemeinerungen falsche Vorstellungen weckt. Er bemerkt (S. 98) : « Es gab
Geistliche, die die Bibel nicht mehr zu lesen vermochten » und (99) i< Der
Probst von Bern erhielt den Rang eines Bischofs ». Das belegt auch eine
andere Äußerung (S. 99) : « Aber weder Eingriffe der Regierungen noch die
Kritik des Laienverstandes noch auch die Reformversuche innerhalb der
Kirche selber vermochten der Übelstände Herr zu werden, solange die
Unfehlbarkeit der Kirche in Sachen des Glaubens unangetastet blieb. » Daran
schließen sich noch mehrere fragwürdige Bemerkungen an. Natürlich kann
es nicht überraschen, wenn dann von « mittelalterlicher Dumpfheit » die
Rede ist (100). Es ist oft ein krauses Zeug, das dem Leser vorgesetzt wird.
So wiederholt sich beispielsweise der Begriff des gesunden Laienverstandes
bis zum Überdruß (99, 103 f.).

Auf alle Einzelheiten späterer Abschnitte können wir nicht eingehen.
Es sei hinsichtlich der Reformation lediglich herausgehoben, daß v. W. zu
Unrecht sagt, daß das Kirchengut seinem ursprünglichen Zweck zugeführt
werden sollte (108, 110), daß der Rat von Zürich « die religiösen Angelegenheiten

» nach den Bauernunruhen nicht mehr den einzelnen Gemeinden
habe überlassen wollen (111), während doch dieser Umstand gerade eine
der wichtigen Ursachen der Unruhen war. Mindestens ungeschickt ist es

zu sagen : « Die Eidgenossenschaft zerfiel seit der Disputation in Baden in

315



drei Parteien », was doch schon vorher der Fall war, und ferner, Bern sei
der einzige Ort gewesen, der sich an der Seite Frankreichs der drohenden
Übermacht Karls V. energisch entgegenstemmte (112), als ob nicht auch
Luzern und mit ihm die inneren Orte dieselbe Haltung eingenommen hätten.
Wir bezweifeln auch, daß Vadian schlechthin als der bedeutendste Reformator

neben Zwingli gelten kann (114), wie denn auch eine andere Formulierung

zu beanstanden ist : « Die ersten Anregungen zu seiner späteren
Reformationstätigkeit erhielt Zwingli nicht von Luther, sondern vom
Humanismus» (105).

Die Meinung, daß Zürich für die Bauern ein Anziehungspunkt gewesen
sei, weil der Sieg der Reformation eine Besserung der sozialen Verhältnisse
versprach und das sei die Frucht der klugen und weitsichtigen Politik
Zwinglis gewesen (114), ist nur für eine gewisse Periode haltbar. Gerade
nach der Bauernbewegung und vor allem in der Zeit des verschärften
Kampfes gegen die Messe ändert sich die Lage großenteils. Zu wenig betont
und begründet ist sodann der entscheidende Gegensatz zwischen Zürich und
Bern (116, vgl. 121). Der Hinweis auf die Westpolitik genügt bei weitem
nicht. Und wenn dann v. W. den Vertrag von Lausanne von 1564 als « das
betrübende Ergebnis der Glaubensspaltung » bezeichnet, vergißt er die
Rechtslage, die gegen Bern sprach, so gut wie den eidgenössischen
Ausgleichsgedanken, der eine Unterstützung Berns selbst durch die übrigen
protestantischen Städte verbot.

Daß die sogen. Gegenreformation die Überschrift : Konfessionelle Spaltung

erhält (127), überrascht kaum, sofern man die Voraussetzungen auch
anderer Geschichtschreiber kennt. Dazu paßt übrigens, wenn v. W. von
der «Errichtung der päpstlichen Weltherrschaft» spricht (126) und glaubt,
Borromeo habe die Nuntiatur 1579 errichtet, um « die widerspenstige Klerisei
unter ständiger Aufsicht zu halten » (127). Naiv wirkt ebenso die Äußerung :

« Die Luzerner gingen in der Selbstüberwindung so weit, daß sie dem König
gelegentlich Zahlungsaufschub bewilligten, eine früher ganz undenkbare
Haltung » Die wirklichen Motive der Appenzeller Landesteilung sind nicht
genügend erkannt. Sie ist von den Katholiken erzwungen worden (128).
Noch manches andere bedürfte der Kritik (vgl. 130 die Deutung der
Konversion von Jenatsch aus nur politischen Gründen, was nach den neuen
Forschungen von Pfister einfach nicht mehr haltbar ist). Merkwürdigerweise
ist das Personenregister als Sachregister bezeichnet.

Wir müssen innehalten. Noch einmal sei wiederholt, daß das Buch
eine redlich gemeinte Leistung eines jungen Historikers ist. Doch fehlt ihm
weithin ein eigenes, reifes Urteil, sodaß über die Qualität seines Werkes
jenes Schrifttum entscheidet, das seiner Darstellung zu Gevatter stand.
Daher rührt die Unausgeglichenheit. Neben an sich gut geschriebenen, wenn
auch begreiflicherweise nicht sehr originellen Teilen überraschen den Leser
Naivitäten und historische Ungereimtheiten. Wir bedauern es sehr, daß
der rühmlich bekannte Verlag in der Wahl des Verfassers nicht glücklicher
war. Gerade der an der Schweiz und ihrer Geschichte interessierte
ausländische Leser hätte sicher Besseres verdient.

Oskar Vasella.

316



Albert Iten : Tugium Sacrum. Der Weltklerus zugerischer Herkunft
und Wirksamkeit, xix-546 S. brosch. Fr. 19.75, in Leinen Fr. 24.—-.
Beih. Nr. 2 zum Geschichtsfreund. Verlag Josef v. Matt, Stans 1952.

Die vorliegende Veröffentlichung ist ein bedeutsamer Beitrag zur
schweizerischen Kirchengeschichte und stellt eine rühmenswerte Leistung
dar, der man mit umso größerer Anerkennung begegnet, als die historischen
Forschungen in den Reihen des Klerus seltener geworden sind. Sie beruht
auf umfassenden archivalischen Untersuchungen und auf umsichtiger
Auswertung zahlreicher gedruckter Werke. Wenn wir recht sehen, fehlen freilich

das Repertorium Germanicum und besonders auch die Regesten zur
Schweizergeschichte aus den päpstlichen Archiven von C. Wirz.

Einbezogen ist nicht nur die aus Zug stammende Geistlichkeit, sondern
auch jene Fremden, die an zugerischen Benefizien tätig waren. Vorerst
entwirft A. Iten eine knappe Geschichte des Landkapitels Zug mit einer Übersicht

über jene Pfarreien, die zum vorreformatorischen Kapitel Cham
gehörten. Der erste Dekan erscheint in den Jahren 1250-59, nach der
Reformation trat das Kapitel erstmals 1533 in Bremgarten zusammen,
1 722 wurden die zugerischen Pfarreien nach einigen Auseinandersetzungen
abgetrennt und in einem selbständigen Kapitel vereinigt. Nach knappen
Ausführungen über die Kapitelsbruderschaften. bietet Iten das Verzeichnis
der Dekane vor und nach der Reformation (18-21), wobei sorgfältige Belege
gegeben werden (zu Bullinger Heinrich I. wäre ein Verweis auf F. Blanke,
Der junge Bullinger 1942 wohl angebracht gewesen). Ein kurzer Überblick

über die verschiedenen Stiftungen zugunsten des Klerus beschließt
den ersten Teil.

Durchaus selbständig zeigt sich A. Iten in der Anordnung des

biographischen Stoffes. Er geht vorerst mit Recht von den Benefizien aus,
stellt die bischöflichen Kommissare und Domherren des Standes Zug an
die Spitze und bietet dann, in chronologischer Reihenfolge, nach einer
knappen geschichtlichen Einführung, die Namen der Inhaber der Benefizien.
Wir bemerken, daß auch die Kollegiatstifte in und außerhalb der Schweiz
einbezogen werden, wobei die Namen der Zuger geboten werden, sodaß dem
Benutzer der Rückgriff auf die alphabetisch geordneten Biographien ermöglicht

ist. Selbstverständlich werden in den Namenlisten zu den verschiedenen

Benefizien auch die von auswärts stammenden Geistlichen aufgeführt.
In den beiden Hauptteilen des Buches, die Biographien der einzelnen
Geistlichen umfassend, werden die zugerischen und nichtzugerischen Geistlichen
ausgeschieden. Das ist durchaus gerechtfertigt.

Es ist unnötig zu sagen, daß so eine überaus klare Übersicht über
sämtliche Benefizien Zugs geboten und ein staunenswert reiches
biographisches Material erschlossen wird. Wertvoll ist es ja nicht allein für die
Heimat- und Familiengeschichte, oder auch die engere Pfarreigeschichte.
Wer überhaupt an der Geschichte des Klerus interessiert ist, wird hier reiche
Aufschlüsse finden, gerade auch dank der sorgfältigen Quellenangaben. Wir
denken etwa an Fragen, die sich mit den Verhältnissen des vorreformatorischen

Klerus verknüpfen oder an Geistliche, die in der Zeit der Reforma-

317



tion oder der katholischen Reform hervortreten, oder endlich auch an die
neueren Perioden der Helvetik und der Regeneration mit allen Problemen,
die sie auch für die Stellung des Klerus in sich bergen. Als Beispiele mögen
etwa die Namen von Peter Kolin, Andreas Winkler, Philipp Grotz und
Joh. Schönbrunner erwähnt werden, oder der von Nuntius Bonhomini
hochgeschätzte Pfarrer von Zug Gregor Vogt und die eigenartigen Persönlichkeiten

eines Peter Villiger und Joh. Hürlimann. Wie manches seltsame
Schicksal wird da enthüllt (s. etwa Dom. Lüönd, oder Joh. Nep. Zürcher).
Wir müssen uns mit diesen wenigen Hinweisen begnügen. Rühmen möchten
wir besonders, daß Pfarrer Iten für seine Biographien zahlreiche
Universitätsmatrikeln ausgewertet hat. Alles in allem handelt es sich um ein höchst
erfreuliches Werk.

Oskar Vasella.

Paul J. Rochat : Souffle Divin. Communautés religieuses catholiques
de Suisse romande vues par P. J. Rochat. Lausanne F. Rouge & Cie
S. A., Libr. de l'Université 1952. — 476 S. mit zahlr. Illustrationen.

Gewiß, es handelt sich hier nicht um ein Werk streng wissenschaftlichen
Charakters, aber es verdient trotzdem, auch in dieser Zeitschrift rühmend
erwähnt zu werden, und zwar aus mehrfachen Gründen. Einmal ist schon
die Tatsache, daß ein protestantischer Autor in Zusammenarbeit mit einem
protestantischen Verlag es versucht, das Wesen der verschiedenen
katholischen Stifte und Klöster in der Westschweiz weiten Kreisen näher zu
bringen, wirklich der Anerkennung und Beachtung wert, zumal ja noch
zahlreiche irrige Vorstellungen bestehen, in der Westschweiz wohl weniger
als in der deutschen Schweiz. Ein Propagandawerk ist es deswegen nicht ;

denn wie das Ziel erstrebt wird, ist rein menschlich gesehen im allgemeinen
anziehend. Wir bekommen auf Grund großenteils hervorragender Bilder
einen unmittelbar und lebendig wirkenden Einblick in das mannigfaltige
Leben der Ordensgemeinschaften. Dann darf aber auch betont werden, daß
die Einführungstexte, oft in Form von Dialogen geboten, auch in geschichtlicher

Hinsicht glückliche Belehrung vermitteln. Und gestehen wir es offen,
es ist hier von Klöstern die Rede, die selbst Katholiken nicht selten kaum
kennen. Nennen wir bloß als Beispiele die Visitandinnen (in Freiburg)
oder die Karmeliterinnen (Le Pâquier, Gruyère) u. a. m.

Das glänzend ausgestattete Werk birgt so einen schätzenswerten Inhalt,
beginnend mit der knappen Darstellung der heute bestehenden
westschweizerischen Bistümer (einschließlich des französischen Teils des Bistums
Basel), dann sämtlicher männlicher Klöster und Stifte (Augustiner-Chorherren,

Benediktiner, Cisterzienser, Kartäuser, Dominikaner u. a. m.) und
endlich der verhältnismäßig zahlreichen weiblichen Klöster und Institute,
die die glückliche Verbindung des religiösen und caritativen Lebens in
überzeugender Weise dartun.

Oskar Vasella.

318



Arno Borst : Die Katharer. Schriften der Monumenta Germaniae
Historica, Bd. 12. Stuttgart, 1953. xi-372 S. Brosch. DM 40.—.

Als ich im Mai 1937 in der Nationalbibliothek zu Florenz den Katha-
rischen Liber de duobus principiis entdeckte und ihn meinem Kollegen
A. Dondaine zur Bearbeitung übergab, war ich überzeugt, daß dieser eine
vortreffliche Ausgabe herstellen und dadurch in der Katharerforschung eine
neue Epoche einleiten würde, aber ich ahnte nicht, daß diese Erneuerung
kaum 15 Jahre später eine so treffliche Gesamtstudie über die Katharer,
wie die vorliegende, veranlassen würde. Und Borst hat sich seine Aufgabe
wirklich nicht leicht gemacht Nur stellt sich die Frage, ob er das Werk
nicht zu früh unternommen oder wenigstens zu früh veröffentlicht hat,
erschienen doch seit 1939 bis auf heute fast jedes Jahr mehrere
wissenschaftliche Aufsätze, welche die von Dondaine angeregten und teilweise von
ihm selbst weitergeführten Untersuchungen ergänzen. Man stellt sich jedesmal

die Frage : Was wird da noch Neues herausgebracht werden Ist es

nicht übereilt, jetzt schon eine Synthese zu versuchen Endgültig wird
die vorliegende Arbeit nicht sein, aber einen sehr guten Überblick über
das bereits Gewonnene hat A. Borst bestimmt geboten. Den von Dondaine
eingeschlagenen Weg zeigt der Verfasser den Forschern im deutschen Sprachgebiet

ganz deutlich. Die Geschichte der Katharerforschung, die Borst
vorausschickt (S. 1-59), ist durchaus lehrreich und voller Warnungen ; die
Geschichte des Katharismus selbst bis zum Ende des 14. Jhdts. schildert er
ganz übersichtlich und mit den erforderlichen Schattierungen (S. 59-142), der
Glaube, die Moral, der Kult und die Kirchenverfassung der Katharer sind
sorgfältig dargestellt (S. 143-222). Schwächer scheint mir der IV. Abschnitt
über die Stellung des Katharismus in der mittelalterlichen Gesellschaft
(S. 223-30) ; sehr nützlich hingegen die von Dondaine angefangenen Bischofslisten

der Katharer, welche der Vf. hie und da ergänzt (S. 231-59). Zum
Schluß werden die verschiedenen Namen der Sekte erklärt (S. 240-53) und
Ergänzungen zum Liber de duobus principiis geboten (S. 254-318).

Leider wird von den katholischen Bekämpfungsmethoden nur die literarische

eingehend behandelt. Über die Predigt erfahren wir nichts, obwohl
genügend Material vorhanden ist, sogar gedrucktes. Die katholischen
Vereinigungen, die damals gegründet wurden, um die kirchentreuen Laien ins
Gefecht zu rufen, werden nicht einmal erwähnt, obwohl darüber bereits
ausführlich berichtet worden ist (vgl. Arch. Fr. Praed. XX-XXIII). Ferner
bedaure ich, daß der Vf. mit der mittelalterlichen Theologie, Kanonistik
und Liturgie ungenügend vertraut war. Die Sakramentenlehre und vor
allem die Bußpraxis der Kirche hätten in der Katharischen Dogmatik und
Ritualterminologie manches erklären können, was vom Vf. einfach als
eine Tatsache mitgeteilt wird. Die katholischen Elemente, die von den
Katharern übernommen wurden, hätten deutlicher herausgestrichen werden
sollen. Von der Pataria scheint der Vf. keinen historischen Begriff zu
haben : Daß sie zwei Gesichter hatte, sollte man nicht behaupten ; wohl
aber ist richtig, daß sie, wie so manche pietistische und reformistische
Laienbewegung, zunächst streng orthodox war, und dann allmählich auf Abwege

319



geriet. Wie das geschah, wird vom Vf. nicht erörtert, obwohl dies für
die Geschichte des Katharismus in Nord-Italien große Bedeutung besitzt.
Inwiefern der Antiklerikalismus im 11. Jahrhundert von den Gregorianern,
ja sogar von den Reformpäpsten unbewußt angefacht wurde und die
Entwicklung des Katharismus begünstigte, wird ebensowenig erörtert. Von der
Geschichte des Eides hat der Vf. keine klare Vorstellung. Es stimmt
allerdings, wenn er sagt, daß das Eidverbot zuerst in katholischen Kreisen
auftaucht, und nachträglich von den Katharern übernommen wurde. Es
stützte sich natürlich auf das bekannte Herrenwort (Matth. V 34), das in
der Benediktusregel (Kap. 4) folgendermaßen formuliert wird : « Non iurare,
ne forte periuret. » Die Cluniazenser haben es sodann sehr stark betont.
Soviel ich weiß, spielte es zum erstenmal eine entscheidende Rolle, als Abt
Halinard von Saint-Bénigne zum Bischof von Dijon gewählt wurde und sich
weigerte, Kaiser Heinrich III. den üblichen Treueid zu leisten, weil das

Evangelium und die Regel des hl. Benedikt es ihm verboten zu schwören.
Aber auch die Äbte von Fleury hatten den Bischöfen von Orléans jahrelang
widerstanden, als diese einen Eid von ihnen forderten. Jene in der ersten
Hälfte des 11. Jhdts. propagierte Auffassung der Cluniazenser findet sich
im 13. Jhdt. bei gewissen Benediktinern, z. B. bei denen von Châtillon,
die 1206 Innozenz III. um Aufklärung bitten. Von den Cluniazenser
Reformatoren haben sodann die Katharer, die Waldenser, die Katholischen Armen
und die Franziskaner jene Auffassung übernommen.

Die vom Vf. angegebene Literatur (bis 1952 einschließlich) ist etwas
lückenhaft. Einiges hätte wirklich erwähnt und benutzt werden sollen,
z. B. : G. E. Friess, Patarener, Begharden und Waldenser in Österreich
während des Mittelalters. Österreichische Vierteljahresschrift für Kath.
Theol. XI (1872) S. 209-72 und St. Gheorghieff ; Les Bogomiles et le
Presbyter Kosma, Lausanne 1920. Unter den neuesten Untersuchungen fehlt
vor allem A. Dondaine, L'origine de l'hérésie médiévale. Rivista di Storia
della Chiesa in Italia VI (1952) S. 47-78, eine Antwort auf R. Morghen,
Medioevi Cristiano, Bari 1951, der vom Verf. wohl benutzt wird. Die Arbeit
L. Spätlings, De Apostolicis, Pseudoapostolis, Apostolinis, Rom 1947, war
A. Borst «nicht zugänglich» (S. 141) Er hätte sie aber leicht erhalten
können, nämlich in München selbst, entweder beim Verfasser oder beim
Drucker, Weberplatz 10. In seiner wissenschaftlichen Bibliographie hätte
A. Borst W. Nigg, Das Buch der Ketzer, Zürich 1949, besser weggelassen ;

es gehört u. E. zur pseudohistorischen Literatur. Übrigens, W. Nigg hat
durch seine Besprechung über die Arbeit des Vf. (Neue Zürcher Zeitung
17. Mai 1953) bewiesen, daß er den vorurteilslosen, objektiv wissenschaftlichen

Standpunkt des Verfassers nicht zu würdigen weiß. Eben wegen
dieser Einstellung möchte ich hier Arno Borst das höchste Lob spenden.
Sein Werk wird in der Katharerfrage noch auf längere Zeit das erste und
beste bleiben. Hoffentlich wird der fleißige Forscher auf diesem seinem
Spezialgebiet bald Neues bringen. Diese Synthese ist gut, aber es bedarf
einstweilen weiterer Quellen, um die noch klaffenden Lücken auszufüllen.

G. G. Meersseman O. P.

320


	Rezensionen = Comptes rendus

