Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 47 (1953)

Artikel: Studien Uber Heinrich von St. Gallen und den "Extendit manum" -
Passionstraktat

Autor: Ruh, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-127924

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-127924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studien iiber Heinrich von St. Gallen
und den «Extendit manum »-Passionstraktat

Von KURT RUH (Schiers)

(Fortsetzung und Schluf)

II. Quellenstudien zum « Extendit-manum » - Traktat

1. Die Quellen im allgemeinen

Die Grundquelle der Passionsbetrachtung des Meisters zu Prag ist
selbstverstindlich die Heilige Schrift. Als «historia passionis» ! will
der Traktat zunichst nichts anderes sein als eine Nacherzihlung der
heiligen Uberlieferung. Der Verfasser verwendete dabei wohl eine latei-
nische Evangelienharmonie : seine Erzihlung ist aus den Zeugnissen
aller vier Evangelisten zusammengestellt, wobei jedoch der Bericht des
Johannesevangeliums bevorzugt wird. Ferner fillt auf, da gewisse und
keineswegs unwesentliche evangelische Episoden und Ziige fehlen oder
nur andeutungsweise erwihnt, jedenfalls nicht exegetisch ausgewertet
werden. Das gilt beispielsweise fiir Petri Verleugnung, die der Autor
— so scheint es — hochst geflissentlich umgeht. Auf die Worte Christi :
« Ihr werdet euch heute alle an mir drgern », sagt Petrus nur lakonisch :
«Ane ich» (33,20 1f.), worauf dieses Thema kurzerhand abgebrochen
wird. In dhnlicher Weise schrankt dann der Verfasser die dreimalige
Verleugnung des Apostels, von der doch alle Evangelisten in ausfiihr-
licher Weise berichten, auf das Sitzlein ein : « Do [im Hause Hannas’]
loukente Petrus czweir des herren» (40, 8). Ebenso fehlen die Reue

1 Uber den Typus der «historia passionis» sieche VERF. in Basler Theol.
Zs. VI (1950), S. 19 f,

16 241



und der Selbstmord des Judas, die Episode vom guten und bésen
Schicher (exegetisch doch in jeder Beziehung duBerst fruchtbar!) und
viele kleinere evangelische Ziige wie das abgehauene und geheilte Ohr
des Malchus, das Handewaschen des Pilatus, das Kreuztragen Simons,
das Verteilen der Kleider Christi und das Wiirfeln um seinen Rock.
Die Druckausgaben haben dann versucht, solche Liicken auszufiillen.
Wenigstens gilt dies vom Sorgschen Druck von 1482, den die Stifts-
bibliothek St. Gallen besitzt (Ink. Nr. 1126).

Apokryphe Ziige sind nicht besonders zahlreich. TIhre Herkunft
konnte ich nicht immer ermitteln. Die Verdichtigung der Zauberei bei
der Anklage Christi vor Caiphas (42, 3 f.) findet sich im « Evangelium
Nicodemi », das sonst aber nicht benutzt wird. Vor allem sind die
Figuren des A. T. mit apokryphen Ziigen ausgestattet : Moses wird auf
dem Berge von Gott gespeist (28, 28). Beim ersten Schlag Moses’ an
den Felsen stromt Blut heraus, worauf er zum Herrn spricht : « O herre,
du sagist von wassir, nu gibt der stein blut. Wer mac blut trinken ? »
Erst beim zweiten Schlag springt das ersehnte Wasser aus dem Stein
(58, 23 ff.). Ur, der « Marie, der swester Moysi man »!, wird von den
Juden durch Verspeien getotet (57, 19 ff.). Der Prophet Jesaia wird
wahrend seines Martyriums von Gott mit Wasser getrankt (70, 1 ff. ;
siehe Note z. St.). Alle diese Ziige konnte ich in keiner andern Passions-
auslegung wieder finden oder irgendwo sonst belegen, sodal3 es unauf-
geklart bleiben muBl, wo der Meister zu Prag diese z. T. hochst merk-
wiirdigen Geschichten her hat. Es lieBe sich immerhin denken, daB sie,
wenigstens teilweise, bloBe Interpretationen biblischer Stellen wiren,
die man zwar nicht dem Verfasser der Passion selber, aber irgendeiner
mittelalterlichen Autoritit zuzuschreiben hatte. Die Speisung des
Moses konnte z. B. eine Deutung aus Exodus 34, 28 sein, wo es heilit,
dal der Prophet auf dem Sinai vierzig Tage und Nichte kein Brot
gegessen und kein Wasser getrunken hitte: ergo mufl ihn Gott mit
Himmelsbrot gespiesen haben. Auch das Blut aus dem Felsen braucht
nicht unbedingt auf eine apokryph-jiidische Uberlieferung zuriickzu-
gehen, sondern kann eine (uns freilich reichlich abstrus vorkommende)
Deutung des zweimaligen Schlages Moses’ (Num. 20, 11) sein, worauf
der Traktat sogar anspielt : « Dorumme spricht der text : ‘Moyses sluc
czweir den stein’» (59, 91f.). Aber das miissen bloBe MutmaBungen
bleiben.

I Vgl. Fravius JoseEPHUS, Antiquitates iudaicae I1I 2, 4.

242



Aus der Legende stammt folgender Zug : Der Kaiser Oktavian sah,
« daz der iuncfrowen son was die ewige spise und der ewige tranc»
(27, 20 ff.). Er bezieht sich auf eine von Jacobus de Voragine in der
« Legenda aurea » erzihlte Uberlieferung 1.

Ungemein zahlreich sind die Viterzitate. Es galt ja als ganz beson-
dere Tugend eines Auslegers, wenn er all seine Ausfilhrungen aus den
Schriften der heiligen Lehrer zu belegen imstande war. Mit welchem
Stolz zihlt nicht Otto von Passau zu Beginn seiner « Vierundzwanzig
Alten » die 104 benutzten Meister auf! Im Extendit manum-Traktat
verrit sich nun die deutliche Tendenz, die gréBten, die beriihmtesten
und verehrtesten kirchlichen Lehrer und Heiligen zu Worte kommen
zu lassen. Auch das ist ein allgemeiner Zug der spdtmittelalterlichen
Aszetik. Alles, was bedeutsam erschien, ward den groBen Autorititen
zugeschrieben : Augustin, Anselmus, Bernhard, Bonaventura ; die Namen
der wirklichen Verfasser versanken in Vergessenheit, und nur in wenigen
IFillen hat moderne IForschung sie wieder zu Ehren gezogen. Beispielen
werden wir sofort begegnen. — Von den iiber 100 Vaterzitaten, die
einen wesentlichen Teil der Substanz des Traktats ausmachen, scheinen
in der Tat die allerwenigsten echt zu sein, d. h. sie entstammen, so
weit sich dies feststellen lie, fast lauter Pseudo-Schriften. Fiir die
Bernhard-Zitate habe ich dies in den meisten Fillen belegen kénnen.
Es wird aber auch mit den Origencs-, Chrysostomus-, Ambrosius-,
Augustin- und Gregorius-Zitaten, um die am hdufigsten angefiihrten
Viter zu nennen, nicht viel anders bestellt sein. So sucht man in den
Evangelienkommentaren und Passionspredigten eines Origenes, Chry-
sostomus oder Augustin, die man zundchst als Quellen vermutet, ver-
gebens nach Zitaten 2. Namentlich scheinen die meisten Origenes-
Zitate auf eine « Compassio Mariae » zuriickzugehen, die in ihrem typisch
mittelalterlichen Geschmacke unméglich von Origenes sein kann, wie
sich denn auch nichts dergleiches unter seinen Werken findet 3. — Im

1 De nativitate Domini ; vgl. ferner : Vita beatae Mariae rhythmica V. 1920 ff. ;
WALTHER voN RHEINAU, Marienleben (Ausgabe Edit Perjus, Ab6 1949) V. 3650 ff.

* Eine Ausnahme bildet das Chrysostomus-Zitat 23, 5 ff., die Origenes-
Stelle 23, 11 f. und 28, 14-17 aus Augustins Confessionen; um die Paraphrase
einer echten Stelle handelt es sich im Bernhard-Zitat 1, 26 - 2, 6.

8 Auf dieselbe Quelle geht wohl die gleichfalls Origenes zugeschriebene
Homilie in Den Haag, Kgl. Bibl. 75 G 13, 205%-212V (v. ]. 1443) zuriick. Sie
beginnt : « In dien tyden stont maria ten graue buyten weenende. Wy hebben
marien ghehoort ten graue buyten staende» ... und entspricht stilistisch und
thematisch unsern Zitaten durchaus. Ahnlich WoLFENBUTTEL, Helmst. 1268,
69-T96Y (BorcHLING, Ndd. Reiseberichte, Beihefte z. d. Nachrichten d. Gottinger

243



ganzen werden zwanzig Autoren zitiert, darunter weitaus am haufigsten
Bernhard von Clairvaux (28 Zitate). Ihm folgen Augustin (16), Ori-
genes (12), Ambrosius (8), Gregorius (7) und Chrysostomus (6). Von
griechischen Autorititen werden aufler den beiden Genannten noch
Dionysius Areopagita, Eusebius Caesariensis, Eusebius Emesenus und
Johannes Damascenus genannt ; zu den erwihnten groBen Lateinern
gesellt sich weiter Hieronymus. Aus dem frithen Mittelalter erscheint
Isidor von Sevilla und Remigius von Auxerre; aus dem Hochmittel-
alter neben Bernhard: Petrus Damiani, Anselmus von Canterbury,
Richard von St. Victor und Innocens III1. Wer unter « Josephus »
gemeint ist, konnte ich nicht feststellen 2. Unter « Alexander » (21, 30)
ist wohl der Englinder Alexander Necam (1157-1217) zu verstehen,
dem eine Auslegung des Hohenliedes zugeschrieben wird. Von den
Hochscholastikern ist nur an einer Stelle Albertus Magnus genannt
(25, 8). Wieviel scholastisches Gut der Traktat jedoch in Tat und
Wahrheit enthilt, habe ich an anderer Stelle nachgewiesen 3.

Dies sind die Gewdhrsminner, die der Traktat selber bezeugt. Sie
ergeben jedoch ein durchaus falsches Bild von dessen wahren Quellen.
Denn man hat sich nun nicht vorzustellen, daB die Werke der zitierten
Meister auf dem Arbeitstisch des Verfassers und Kompilators gestanden
hitten. Die wirklich benutzten Quellen waren vielmehr sekundérer und
tertidrer Natur. Es handelt sich in erster Linie um eine Reihe latei-
nischer Traktate aus dem 12. bis 14. Jahrhundert, welche fiir alle
spateren Passionen — lateinische und volkssprachliche — gleichsam
exemplarische Bedeutung erlangt haben. Sie kniipfen, was ihre Uber-
lieferung betrifft, an hochverehrte Heilige an : Anselmus von Canter-
bury, Bernhard von Clairvaux, Bonaventura. Jedoch diirfen die wenig-
sten dieser Darstellungen als wirklich authentische Werke der genannten

Ges. d. Wissensch. 1902, ITI 63) und Leiden, Lett. 313 (Catalog L1EFTINCK S. 133) ;
sieche auch MELK, Cod. 586, 171r2-176™® (O. Simon, Schwester Katrei, Diss. Halle
1906, S. 15). — Durch Hans HanseLs Aufsatz, Die Quelle der bayrischen Magda-
lenenklage, ZfdPh. 62 (1937), S. 363-388, wurde ich nachtriglich auch auf den
lateinischen Text verwiesen: Maria stabat ad monumentum ... in Origenis
Opera III, f. 129-131, Parisiis 1512. Es ist die Predigt eines unbekannten Ver-
fassers des 11. oder 12. Jahrhunderts (HANSEL S. 364).

1 Im Text: « Innocenz IV.» (28, 17); doch liegt wohl eine Verwechslung
vor. Innocenz III. schrieb « De sacro altaris mysterio », Migne P. L. 217, 773 ff,
ein verbreitetes und berithmtes Buch (siche AbpoLPH FraNz, Die Messe im deutschen
Mittelalter, Freiburg i. Br. 1902, S. 453 ff.) ; das Zitat scheint sich allgemein auf
lib. IV, c. 25 zu beziehen.

2 Siehe Note zu Diss, 4, 11. 2 Basler Theol. Zs. a.a. O. S. 31 ff.

244



Lehrer angesehen werden ; die gefeierten Namen, unter denen sie segelten,
waren aber ohne Zweifel ein Grund ihrer beispiellosen Beliebtheit und
autoritativen Geltung. Was hier iiber den evangelischen Bericht hin-
aus etwa iber die Herkunft der 30 Silberlinge, iiber den Angstschweil3
in Gethsemane, iiber die Art der Peinigungen, die Kreuzeserhebung
und -abnahme, die Klagen und Schmerzen Marias usw. ausgesagt wurde,
bekam fast die Giiltigkeit apostolischer Zeugnisse.

Die erste Stelle unter diesen Schriften gebiihrt dem «Dialogus
beatac Mariae et Anselmi de passione Domini», auch « Interrogatio »
oder « Planctus » genannt!. Hier erfahren wir u. a., wohl zum ersten
Mal, die Geschichte der 30 Silberlinge (vgl. 17, 27 ff.) ; hier findet sich
das Grundschema der Kreuzigungsszene vor : die vorgebohrten Locher,
das Auseinanderzerren des ILeibes, das AufreiBen der Wunden beim
Aufrichten des Galgens (63, 9 ff.) 2 ; hier sind die besonderen Erlebnisse
der Jungfrau Maria wihrend der Stunden der Passion festgehalten, die
dann in der « Vita beatae virginis Mariae et Salvatoris rhythmica » und
den davon abhingigen deutschen Marienleben paraphrasiert worden
sind ®. — Der « Dialogus » hat dann auf ein Werk gewirkt, das seiner-
seits wieder zur autoritativen Quelle geworden ist : die « Meditationes
vitae Christi»®. Auch sie benutzt der Meister zu Prag gelegentlich
(65, 81.; 52, 20-22 ; b4, 5-15; 60, 6 £.) ; wie hier eine bestimmte, dullerst

1 Migne P.L. 159, 271-290.

2 Man hat diese Darstellung immer wieder auf BoNAVENTURA, d.h. die
Pseudo-Bonaventurschen « Meditationes vitae Christi» zuriickgefiihrt : W. Creil-
zENACH, Geschichte des neueren Dramas?, Halle 1911, T 190 ; P. KEPPLER, Zur
Passionspredigt des Mittelalters, Hist. Jahrb. d. Gorresges. IV, S. 180. Tatsache
ist, daB3 ausgerechnet die « Meditationes» eine andere Art der Kreuzigung be-
schreiben (Ed. Peltier, Paris 1868, XII 605/06), die mir sonst nirgends begegnet
ist, dic aber, nach der bildenden Kunst zu schlieBen, auch ihre Tradition gehabt
haben muB : Christus wird mit Hilfe von Leitern an das bereits aufgerichtete
Kreuz geschlagen. Daneben wird dann freilich auch die andere Kreuzigungsart
erwahnt : « Sunt tamen quidam qui credunt, quod non hoc modo fuerit crucifixus,
sed cruce extenta in terra, eum elavaverunt, et crucem fixerunt in terram » (c. 78).

3 Das « Minnebiichlein » iibernimmt zahlreiche Motive des « Dialogus» z. T.
im Wortlaut, so jenes, wie Maria durch ein Fenster in das Haus Hannas’ hinein-
geguckt habe und unterwegs von den Kriegsknechten geschlagen und geschmaht
worden sei (BIHLMEYER S. 544). Aber auch das « Biichlein der ewigen Weisheit »
steht stark unter dem EinfluB des « Dialogus ».

4 BONAVENTURA, Op. omn., ed. Vatic. VI, 349-419; Peltier Paris XII,
509-630. Die Verfasserschaftsfrage hat P. CoL. FiscHER in vorbildlicher Weise
gelost in Arch. Franc. hist. XXV (1932), 3-25, 175-209, 305-348, 449-483. — DaB3
die « Meditationes » den « Dialogus » benutzen, ist schon von E. Roy, Etudes sur
le théatre francais du XIVe et du XVe siécle III, 93* beachtet worden. Am
deutlichsten ist die Benutzung in den Kap. 77, 80-83.

245



fruchtbare Tradition anhebt, die Ausbildung einer Bethanienszene, wird
im folgenden Abschnitt genauer zu zeigen sein. — Mit dem Namen des
hl. Bonaventura wurde (wie die « Meditationes ») der « Stimulus amoris » 2
verbunden, ein dreiteiliger aszetischer Traktat, dessen erstes Buch eine
Passionsbetrachtung enthdlt. Da bliiht begeisterte und begeisternde
Wunden- und Imitationsmystik (vgl. 74, 7-75, 21). Von der Beliebtheit
des Traktats zeugt die reiche Uberlieferung, darunter auch deutsche
Ubersetzungen 2. — Bernhard zugeschrieben ist der « Liber de passione
Christs et doloribus et planctibus matris » 3, zur Hauptsache eine « com-
passio Mariae » wie der « Dialogus », der auch in diesem Stiick benutzt
worden ist ; doch ist auch das umgekehrte Verhdltnis moglich, da die
Entstehungszeit beider Schriften nicht genauer zu fixieren ist. Als ein
Werk Bernhards oder Bonaventuras galt die « Vitis mystica seu Trac-
tatus de passione Domini » *, wo die ganze Passion unter dem Bilde des
Weinstockes (Joh. 15, 1 ff.) dargestellt wird. Hier herrscht die allego-
rische Auslegung vor. Sehr beliebt und verbreitet ist daraus das Bild
von der Cithara geworden (vgl. 64, 4-6). Endlich steuerte der Pseudo-
bedanische Traktat « De meditatione passionis Christi per septem diei
horas libellus » ® eine ganze Reihe grausamer Ziige bei: die Peiniger
Christi raufen dem Herrn Haupt- und Barthaar mitsamt den Schwarten
aus und treten ihn mit FuBen (39, 22 ff.) ; sie binden ihn mit einer
Kette um den Hals (43, 20 f.) ; das Purpurgewand ist Christus in die
Wunden « gebacken » und verursacht ihm beim Ausziehen die unertrig-
lichsten Schmerzen (58,5 ff.); ganz nackt wird der Herr ans Kreuz
geschlagen, doch eilt Maria herbei und deckt ihn mit ihrem Schleier S.

1 Ed. Vatic. VII, 205-250 ; Peltier XII, 631-703. Die urspriingliche, kiirzere
Form (« Stimulus minor ») des JAkoBUS vON MAILAND in Bibl. Franc. Ascet.
Med. Aevi, t. IV, Quaracchi, 2. ed. 1949.

* Die bekannteste ist diejenige des JoHANN vON NEUMARKT, hrg. von Jos.
KrLAapPER, Vom Mittelalter zur Reformation VI 3, Berlin 1939. Uber weitere
werde ich an anderer Stelle berichten. Auch von den iibrigen in diesem Zu-
sammenhang erwihnten Schriften liegen deutsche Ubersetzungen vor.

3 Migne P.L. 182, 1133-1142. Ausgiebig schopft wiederum das « Minne-
biichlein », das sich immer eindeutiger als Mosaiktraktat zu erkennen gibt, aus
dieser Quelle, aber auch das « Biichlein der ewigen Weisheit », bes. im 19. Kap.,
und wortlich BIHLMEYER S. 270, 20 ff.

1 Migne P. L. 184, 635-740. Die Bonaventura-Herausgeber von Quaracchi
betrachten es in der urspriinglichen, kiirzeren Form als ein genuines Werk Bona-
venturas : Ed. Quaracchi VIII, 159-189.

5 Migne P. L. 94, 561-568 ; auch Bernhard zugeschrieben, in diesem Falle
« Contemplationes » genannt.

8 Col. 566. Die beiden letzterwihnten Ziige, wie ich nachtriglich feststelle,

246



Allen diesen Werken — ich wiederhole es — kommt in der Passions-
literatur iiberragende Bedeutung zu. Es sind die Grundquellen, die
alle spidteren Darstellungen genihrt haben, so auch den Extendit
manum-Traktat. Auller ihnen finden wir in ihm noch benutzt: die
Pseudobernhardischen Schriften « Lamentatio Beati Bernhardi super pas-
sione Domini» ! (53, 6-8; 54, 5-15), « Meditatio in passionem et resur-
rectionem Domini » 2 (75, 21-76, 7), « Sermo de vita et passione Domini » 3
(35, 13-19; 53, 8-11; H4, 5-15), « Meditationes de cognitione humanae
conditionis » * (1, 26-2, 6), « Instructio sacerdotis»? (50, 20 {.), endlich
das « Liber meditationum et orationum » des Anselmus von Canterbury ©
(23, 24-26 ; 35, 13-19; 53, 8-11; 54, 5-15).

Nun scheinen aber nicht einmal diese Werke von unserm Kompi-
lator direkt benutzt worden zu sein. Auch sie sind wieder zu neuen
lateinischen Passionen kombiniert, ausgezogen und erweitert worden.
Erst auf solchen Quellen wird die deutsche Passion Heinrichs von
St. Gallen unmittelbar beruhen. Eine davon, die dem ersten Haupt-
teil des Traktats zugrunde liegt, erkennen wir in der lateinischen
Passion, die Jakobus von Vitry (1160/70-1240) zugeschrieben wird. An
diesem Punkte konnen wir nun das Quellenproblem etwas tiefer an-
packen und die Genesis einer bestimmten Uberlieferung in ihren haupt-
sachlichsten Phasen deutlich machen. Inhaltlich bandelt es sich um
die Vorginge vom Mittwoch der Karwoche ; da sie sich in Bethanien
abspielen, nennen wir sie kurz die Bethanienszene.

-

2. Die Bethanienszene

Das Johannesevangelium bezeugt, dal Christus sechs Tage vor
Ostern nach Bethanien gekommen ist (12, 1) ; von einem solchen Auf-
enthalte Christi in den letzten Tagen vor der Passion wissen auch
auch in den « Meditationes », cap. 78 ; der letztere wiederum vom « Minnebiichlein »
ibernommen (BIHLMEYER S. 545).

1 Migne P. L. 184, 769-772. Eine sehr wertvolle Hs. davon (aus dem 13. Jh))
besitzt die Berner Stadtbibl. in Cod. 63, 16Y ff., wo z. T. bessere Lesarten iiber-

liefert sind, als Migne sie hat. — Das Stiick ist eng verwandt, z. T. identisch mit
dem « Liber de passione Christi»,

? Migne P. L. 184, 741-768. 3 ebd. 953 fl.

4 ebd. 483-508. 5 ebd. 771-792.

% Migne P. L. 158, 709-820 ; gilt als authentisches Werk. Der oben erwihnte
« Sermo » hat viele identische Stellen mit dem « Liber meditationum » : « Intuere
humilitatis ... » 184, 957 = 1538, 752 ; «dominator Domine Jesu ...» 184, 958
= 158, 753 ; « Ego, Domine, uvam ... » 184, 959 = 158, 754 ; « Attende, anima
mea ...» 184, 960 = 158, 755.

247



Matthdus (21, 17) und Markus (11, 11). Dort, in Bethanien, geschah
es wihrend des Nachtmahls, das man dem Herrn bereitete, dal3 Maria,
die Schwester Marthas — welche man seit Leos des GroBen Zeiten im
Abendlande mit Maria Magdalena gleichsetzte —, mit einem Pfund
kostlicher Salbe die FiiBe des Meisters zu salben sich anschickte. Das
argerte Judas, den Verriter, denn «er war ein Dieb und hatte den
Beutel » (Joh. 12, 3-6). — Soviel weill die Schrift von einem Aufenthalt
Christi in Bethanien. Es ist ein Punkt, woran fromme Phantasie leicht
ankniipfen konnte. Wer das Leiden des Herrn in all seinen Stationen
betrachtete — und solche Betrachtung hatte ihr Verdienst —, den
mullte es auch lebhaft interessieren, was Christus unmittelbar vor
seinem Tode nicht nur offentlich gelehrt (davon berichten die Evange-
listen zur Geniige), sondern auch im engsten Kreise seiner Jiinger und
Freunde getan und geredet hatte. Gewil}, so dachte man, hat ihnen
der Heiland ganz besondere Offenbarungen iiber seinen bevorstehenden
Tod gemacht, und wie schmerzlich multe es fiir seine Lieben sein,
davon zu héren! Wenn man sich dann noch Maria, Christi Mutter,
dabei dachte — und das ergab sich ohne weiteres, da sie ja auch spiter
zusammen mit Magdalena und den andern Frauen unter dem Kreuze
gestanden hat (Joh. 19, 25) —, so gewannen all diese frommen Vorstel-
lungen noch bestimmtere Gestalt und lebendigere Farben. So hat sich
allmihlich eine legendenhaft anmutende Geschichte ausgebildet, von
deren Lebenskraft iiber die Jahrhunderte hinweg noch heute das Ober-
ammergauer Spiel und andere volkstiimliche Passionen zeugen 1.

Der Ursprung solcher Vorstellungen 1iBt sich quellenmifBig nicht
eindeutig erfassen. Es mag sein, dal gewisse Ansatzpunkte schon in
der christlichen Antike oder im frithen Mittelalter vorhanden waren.
Die bestimmtere Ausgestaltung der Szene kann jedoch kaum vor dem
13. Jahrhundert erfolgt sein. Denn ihre Voraussetzung ist unzweifel-
haft der leidenschaftlich menschliche Anteil des Gliubigen am Leiden
des Herrn, das fast lyrische Ergriffensein im Anblick seines Sterbens,
die Glut hinreiBenden Mitempfindens mit der Gottesmutter : kurzum
der Geist, wie er erst durch Bernhard von Clairvaux und dann durch
die Bettelorden iiber die abendlindische Christenheit gekommen ist.
Da brach man gleichsam vom Tempel zu Jerusalem, wo Christus als
strenger Lehrer kiindete und richtete, auf, um den Herrn in der Stille

! Oberammergauerspiel vom Jahre 1930, S. 30 ff. ; ferner « Leiden Christi»
aus dem DBayrischen Walde (Volksschauspicle, hrg. von Auc. HarRTMANN, Leipzig
1880) S. 531 ; Neumarkter Passion, ebd. S. 466.

248



und Intimitit von Bethanien wiederzufinden, wo er sich «dulciter
colloquendo », wie es immer wieder heif3t, mit seiner Mutter und seinen
Freunden unterhielt. Da konnte man sich vertraulich mit den Frauen
zu seinen Fiillen setzen und an seinem Munde hangen, da hatte man
teil an seinem Schmerz und konnte ungestért mit ihm weinen. Diese
Stimmung frommer, empfindsamer Devotion muf3 das Stimulans zur
Bildung der Bethanienszene gewesen sein.

Dazu tritt als zweites ein scholastisches Element. Die Szene be-
ginnt sich zu einem Gesprich zwischen Christus und Maria zuzuspitzen.
Wovon sollten sie aber anders reden als von dem nahen Tode des
Gottessohnes ? Und wie konnte es anders sein, als dall die zirtliche
Mutter ithren Sohn vom Marterwege abzuhalten versuchte ? So sieht
sich Christus veranlaf3t, ihr die Notwendigkeit seines Todes darzu-
legen — und die Szene wird zu einer theologischen Unterweisung iiber
die Begriindung des Leidens und Sterbens Christi, nach dialektischer
Methode vorgetragen. -— Dergestalt wirken in dieser Szene ein konfem-
plativ-erbauliches und ein scholastisch-lehrhaftes Element zusammen. In
den verschiedenen Einzeldarstellungen iiberwiegt bald der eine, bald
der andere Grundton, im Anfang der kontemplativ-erbauliche, spiter
der scholastische.

Beim Einbruch dogmatischer Fragestellungen in das Gefiige einer
schlichten Legende spielte sicher das « Soliloquium quod habuit Jesus cum
Maria matre sua» der weitverbreiteten « Vita beatae virginis Mariae et
Salvatoris rhythmica » ' eine bedeutsame vermittelnde Rolle. Es wird in
diesem Zwiegespriach (V. 3450 ff.), das vor der Taufe im Jordan zu denken
ist, der Versuch gemacht, im Rahmen eines Marienlebens die dogmatischen
Grundfragen des Christentums in anschaulicher Weise, gesprichsweise, zu
erlautern : Trinitat, Menschwerdung und Genugtuung. Die hier aufgewor-

fenen Fragen und deren Antworten erscheinen immer wieder auch im
Rahmen der Bethanienszene.

Eine der frihesten Darstellungen unserer « Legende » finden wir
in den aus der italienischen Franziskanerschule hervorgegangenen
« Meditationes vitae Christi » (nach 1300) 2. Dort wird erzihlt, daf3 das
Haus des Lazarus und seiner Schwestern Christi und der Jiinger Zu-
fluchtsstitte — « refugium generale » — gewesen, dal3 der Herr und die

! Hrg. von Ap. VéetLIN (Bibl. d. Lit. Ver. Stuttg. Bd. 180), Tiibingen 1888. —
Nach diesem Kapitel eine freie deutsche Bearbeitung von Andreas Kurzmann,
hrg. von A. E. Scué~nBacH, Uber die Marienklagen (Festschrift der k. k. Univ.
Graz), Graz 1874, Anhang 71-83.

? Siehe oben S. 245, Anm. 4.

249



Apostel dort des Tags gegessen und des Nachts geschlafen hitten, daB
auch Maria die Mutter zugegen gewesen sei (cap.70). Schon vor
Christi Einzug in Jerusalem am Palmsonntag hitten die Frauen und
die Jiinger, von Furcht getrieben, versucht, den Meister in Bethanien
zuriickzuhalten (cap. 71). Dies ist jedoch nur ein Vorspiel zur Szene,
die sich am Mittwoch vor Ostern abspielt. Maria, die Mutter, und
Maria Magdalena bitten den Herrn, am morgigen Tage nicht nach
Jerusalem zu gehen, sondern mit ihnen das Passahlamm zu essen, wor-
auf sich Christus gezwungen sieht, mit der entschiedenen Verweigerung
der Bitte die Notwendigkeit seines Ganges nach Jerusalem zu be-
griinden (cap. 72). Dall wir es in dieser Szene mit einer der frithesten
Ausgestaltungen des Motivs zu tun haben, ergibt sich vor allem aus
der Art und Weise, wie der Verfasser seine Meditation einfithrt. Man
spiirt, er kann noch auf keiner bestimmten Tradition fullen. So sagt
er : « Hic potest interponi meditatio valde pulchra », was nicht anders
heillen soll als : man kann sich das so ausdenken, und es ist schén und
erbaulich, dies zu tun, aber es braucht in Wirklichkeit nicht so gewesen
sein. Daher fiigt er auch ausdriicklich hinzu, da davon die Heilige
Schrift nichts zu berichten weil. Der Verfasser duBert sich iibrigens
schon im Prolog seines Werkleins in diesem Sinnel. Dort wird auch
in schéner Weise die Grundhaltung deutlich, wie ich sie als Voraus-
setzung einer solchen Darstellung bezeichnet habe: das gemiitvolle,
innige Miterleben des Gliubigen, der seinen Herrn dort aufsucht, wo
er am menschlichsten erscheint. Dieser Zug ist denn auch in der
Bethanienmeditation der bestimmende. Dogmatische FIragestellungen
belasten die Idylle noch nicht mit gedanklicher Fracht. Zwar formu-
liert Maria schon hier jene Bitte, die in spiteren Darstellungen ins
Zentrum riicken wird : « Ipse vero, si sibi placebit, poterit de alio modo
redemptionis sine morte tua providere, quia omnia possibilia sunt. »
Doch nimmt sie Christus nicht zum Anla3, seinen Kreuzestod zu be-
griinden, sondern er begniigt sich mit dem Hinweis auf den Gehorsam,
den er dem Vater schulde. So bricht die Darstellung nirgends aus dem
Menschlich-Intimen ins Dogmatisch-Lehrhafte aus.

Sehr friih hat sich in Italien, wo die « Meditationes » entstanden
sind, das geistliche Spiel dieser Szene bemichtigt : in der « Devozione

! « Non autem credas, quod omnia quae ipsum dixisse, vel fecisse constat,
meditari possimus, vel quod omnia scripta sint : ego vere ad majorem impressionem,
ea sic, ac si ita fuissent, narrabo ».

250



dello zobiady sancto»'. Sie gehért nach Form und Uberlieferung eng
zu einer Devotion vom Karfreitag und stellt mit dieser eine Zwischen-
stufe zwischen der dramatischen Lauda und der «rappresentazione
sacra » dar. Sie muf3 daher aus stilistischen Griinden entschieden frither
angesetzt werden als ihre uns erhaltene Niederschrift vom Jahre 1375 2.
Auf jeden Fall geht sie den entsprechenden deutschen dramatischen
Darstellungen um mehr als 150 Jahre voraus. D’ANcoNA scheint anzu-
nehmen, dal} es die « Meditationes » gewesen seien, die diese erste Drama-
tisierung des Themas veranlal3t hitten 3. Dies ist dulerst fragwiirdig.
Die Devotion vom Heiligen Donnerstag geht nimlich unverkennbar
auf eine entwickeltere Stufe zurlick, als sie die « Meditationes » dar-
stellen, und dalB} diese Weiterentwicklung nicht auf Kosten des Dichters
geht, ergibt sich aus genauen Ubereinstimmungen mit ausgebildeteren
Typen. Das Gesprich Christi mit der Mutter und Maria Magdalena,
das in den «Meditationes» duBerst knapp gefal3t ist, hat hier die
Substanz einer dramatischen Szene von immerhin 41 zumeist acht-
zeiligen Stanzen auszumachen. Und hier tauchen denn auch schon mit
aller Deutlichkeit jene dogmatischen Fragestellungen auf, die die spa-
teren Fassungen kennzeichnen. Doch sind sie gleichsam eingebettet
in einen Strom herzlichster Empfindung. Maria bittet ihren Sohn zu-
nichst (in Ubereinstimmung mit den « Meditationes»), daB er «per
altra via salvi lo mondo » (13), worauf ihr Christus antwortet, dal} die
Stinde Adams seinen Tod nétig mache. Die zweite Bitte der Gottes-
mutter, « che non sia la morte con grande dolore», da gewill auch ein
schmerzloser Tod zur Erlésung der Welt geniige (15), wird mit der Begriin-
dung zuriickgewiesen, dal3 der groBen Siinde Adams nur ein dullerst
schmihlicher Tod («la morte con gran desprezo») entsprechen kénne (16).
Auch die weitere Bitte der Maria, der Sohn méoge sie zuerst sterben
lassen oder ithr doch den Tod inmitten seiner Qualen schicken, kann
Christus nicht gewihren, da ihm der Tod in groBer Einsamkeit und
Verlassenheit bestimmt sei (17-20). In dieser Devotion erfahren wir
auch zum erstenmal — was nicht heilen soll, dafl dieser Zug vom

1 Hrg. von A. D’ANconNa in Rivista di filologia romanza II, 14 ff. ; siehe
ferner : Franc. ParLeErMo, I manoscritti Palatini di Firenze (Firenze 1860) II,
272-296 ; D'ANcona, Origini del teatro italiano (Torino 4881) I, 131 ff.; 184 f. ;
[.. TongLL1, 1l teatro italiano (Milano, 2. ed. 1924) 22 f. ; EBERT, Jahrbuch f. rom.
u. engl. Lit. V, 56-72; Franc. DE Sanxcris, Storia della letteratura italiana
(Ed. A. Barion 1936) I, 79 {.

? Siche PALERMO a.a. O. S. 289 ; D’Ancona, Origini I, S. 184.

% Origini I, S. 131.

251



Dichter des Spiels erfunden worden sei —, dal Maria ihren Sohn dem
Verriter Judas, der eben von den Hohenpriestern kommt, in ganz
besonderer Weise empfiehlt (26/27): eine beinah tragisch-ironische
Situation im modernen Sinne. Von all diesen Motiven wissen nun die
« Meditationes » noch gar nichts, wohl aber die unten zu besprechende
lateinische Passion des Jakobus von Vitry, die Quelle unseres Prager
Meisters, und mehrere deutsche Passionsspiele!. Ebenso tritt hier in
Ubereinstimmung mit vielen andern Fassungen der Engel Gabriel auf,
jedoch erst in der Funktion als Troster und Begleiter Marias, noch nicht
als Verkiinder des gottlichen Willens wie im Extendit manum-Traktat
und seiner Vorlage. Auch die Schluszene vor dem Tor Jerusalems
(32 ff.) hat dort ihre Entsprechung.

Die « Meditationes vitae Christi » koénnen also die unmittelbare
— oder jedenfalls einzige — Quelle dieser schonen Devotion nicht sein.
Sie setzt vielmehr bereits erweiterte Fassungen des Themas voraus.
Solche muB3 es bald mehrere gegeben haben, denn spitere — lateinische
sowohl als deutsche — Traktate berufen sich auf verschiedene Autori-
titen. In der Passion des Meisters zu Prag heiBt es (4, 11 £.) : « Josephus
... und ander lerer» oder hiufiger (in andern Handschriften) : « Jakobus ».
Diese zwei Namen sind es denn auch, die in diesem Zusammenhang
immer wieder auftauchen, oft unmittelbar nebeneinander wie in der
Uberlieferung des Meisters zu Prag. Wer unter « Josephus » gemeint
ist oder gemeint sein konnte, vermochte ich nicht festzustellen (siehe
Note zu 4, 11 f.). Hingegen gelang es, mit Hilfe einer allerdings falsch
orientierenden Bemerkung Schmidts 2, dem « Jakobus» auf die Spur
zu kommen. Es handelt sich um Jakobus won Viiry, von dem ein
lateinischer Passionstraktat iiberliefert wird, dessen Hauptteil eben
diese Bethanienszene ausmacht. Ich habe die entscheidenden Partien
daraus nach Cod. Elbing Q 75 und Cod. Fribourg L 16 im Anhang zu
der Ausgabe des deutschen Traktats abgedruckt. Ob diese Darstellung
wirklich auf Jakob von Vitry? zuriickgeht, ist eine Frage fiir sich.
Ich glaube, man mul} sie eher verneinen, und zwar aus zeitlichen
Griinden : es fillt schwer, sich diese Szene schon im frithen 13. Jahr-

1 Egerer Fronleichnamspiel, Prager Marienklage, Augsburger Passionsspiel,
Haller Passion, Brixener Passion.

? « Eine lateinische Passio des Jacobus de Vitriaco, die ebenfalls beginnt :
Extendit manum ..., gehort jedenfalls nicht hierher» (S. 241))

3 Uber ihn: Puir. Funk, J.v. V., Leben und Werk, Leipzig/Berlin 1909.
Eine Passio Christi wird nicht erwihnt.

252



hundert vorzustellen — Jakob lebte 1170-1240 —, fast ein Jahrhundert
vor den « Meditationes », die nun, was diese Szene betrifft, in der Tat
den Eindruck einer originalen Konzeption erwecken. Doch kann man
in solchen Erwigungen nicht vorsichtig genug sein. Es liB3t sich immer-
hin denken, daB3, wie in vielen derartigen Fillen, irgendein Ansatzpunkt
auf diesen Theologen zuriickgeht.

Wichtiger als die Verfasserschaftsfrage ist indes fiir uns der Um-
stand, dal3 diese Passion eine Hauptquelle fiir spatere Darstellungen
der Bethanienszene geworden ist. Sie liegt auch der deutschen Passion
des Meisters zu Prag zugrunde, wenn auch kaum als einzige Quelle.
GroBere Stiicke, wie z. B. das Gesprich mit dem Engel Gabriel, sind
wortlich iibersetzt. Dann wieder, so im Hauptdiskurs der Maria mit
Christus, treten nur die gleichen oder &dhnliche Gedankenginge und
Wendungen auf. Fiir diese Partien diirfte noch eine andere Darstellung
vorgelegen haben. Es scheint auch nicht, dal der Autor diese latei-
nische Passion in der Gestalt benutzt hat, wie sie Cod. Elbing iiber-
liefert, d. h. als ein Werk, das als ganzes Jakobus von Vitry zugeschrieben
ist. Vielmehr hatte er ein Exemplar vor sich, das sich sekundir auf
diesen Jakobus beruft, ihn dann aber freilich wortgetreu benutzt. Dies
ist in Cod. L 16 der Fribourger Universititsbibl. der Fall, wo es ein-
leitend heilt : « Narrat Josephus — hier liegt wieder die Konfusion mit
jenem andern Namen vor — in libro de vita Christi, quod die mercurii
ante passionem Christi» ... Die deutsche Passion folgt diesem Text
genau und ebenso in einer spitern einleitenden Wendung : « Et propter
hoc considerare debemus, quod » ... Beide Stellen fehlen naturgemil
dem Elbinger Text. Es steht damit fest, dal3 der Verfasser des deutschen
Extendit manum-Traktats ein lateinisches Exemplar benutzt hat, das
dem Fribourger Text nidher steht als dem Elbinger.

Uber die Darstellung der Bethanienszene in der Passion des Mei-
sters zu Prag, in Sonderheit iiber deren dogmatischen Gehalt, habe ich
an anderm Ort gehandelt . In diesem Zusammenhang sei nur hervor-
gehoben : Hier vereinigt sich in besonders geschickter Weise das franzis-
kanische Element, dem die Szene ihren Ursprung verdankt, mit schola-
stischer Doktrin, das Anschaulich-Erzahlerische mit dem Lehrhaften,
die Kontemplation mit dem Dogma : ein fiir das spitere Mittelalter
héchst bedeutsames Zusammentreffen zweier Traditionsstrome.

1 Basler Theol. Zs. a.a. O. S. 31 ff.

253



Eine kiirzere deutschsprachige Darstellung der Szene kenne ich aus
einem bereits erwahnten ' Marienleben. Auch hier beruft sich der Erzihler
auf « Maister Jacobus » (157¥ im Sang. 1860) ; die Ubereinstimmungen mit
dem Extendit manum-Traktat sind jedoch nur inhaltlicher, nicht formaler
Natur. Die entscheidende Satisfaktionsfrage wird nicht gestellt, wie sich
iiberhaupt hier alles nur um die Frage dreht, ob Christus sich bewegen
lasse, am Donnerstag nicht nach Jerusalem zu gehen.

Noch kiirzer ist eine Fassung in C 10 f der Ziircher Zentralbibliothek
(B1. 357 ff.) 2. Aus « Jakobus» ist hier — wie auch anderswo?® — «sant
Jacob der zwdlfbotte » geworden (35T), der « ein sundrig biuch gemacht hat
von dem leben cristi » (387). Darf man hier an das apokryphe Protevange-
lium des Jakobus denken, das die klassische Marienlegende begriindet hat * ?
Daf3 die augenscheinlich neu gebildete Legende von Christi Abschied in
Bethanien in diesen Zusammenhang gebracht wurde, ist an und fiir sich
verstindlich ®. Der Verfasser unterlat es iibrigens nicht, darauf hinzu-
weisen, daB diese Geschichte weder von den Ewvangelien noch den « be-
werten » Schriften beglaubigt ist (357), wie ihm iiberhaupt an Rechtglaubig-
keit viel gelegen ist (vgl. 3¥). Die Darstellung selber dreht sich vor allem
um die schon in der italienischen Devotion behandelten Bitte der Gottes-
mutter, sie moge vor Christus sterben, damit sie sein Leiden und seinen
Tod nicht anzuschauen gezwungen sei.

Auch Otto von Passau gedenkt in seinen « Vierundzwanzig Alten », im
Rahmen des Marienlebens des 12. Buches, kurz des Abschiedes Jesu von
seiner Mutter (cap. 7) ¢, die ihren Sohn « mit groBem ernst, mit allen ihres
hertzens begirden, mit betribtem gemutt, mit haiBen zehern, mit*stetem
wainen vnd mit allem fleiB » gebeten habe, « daB er sich des leidens erliele,
so wolt sie gern fur jn sterben vnd leib vnd sel fur jn geben biB3 in den Tod »
(83¥). Der Basler Lesemeister beruft sich zur Abwechslung wieder einmal
auf « Josephus», den er mit Flavius Josephus («in dem Buch der Anti-
quitet ») gleichsetzt (!).

1 Siehe Studie I, S. 228.

* Diese Passion vom Jahre 1436, die im Incipit auf die Glossierung der
« hohen meister in der schule ze Wyen » zuriickgefithrt wird (1r), benutzt als
Hauptquelle die bekannte « Vita Christi» des Ludolf von Sachsen.

3 Cod. Engelberg 168, 236 (lat. Fassung, als ganzes Heinrich von Hessen
zugeschrieben) ; Cod. Fribourg L 16, 50V (lat.); Karlsruhe, Georgen 68, 11V
(«Sant Jacob der merer») ; Sarnen, Cod. 124, 23T (« Jacobus der minder»), Gent,
Cod. 220, 512 (« Jacop die apostel »).

* Siche EpDGAR HENNECKE, Neutestamentl. Apokryphen, 2. Aufl. Tubingen
1924, S. 84 ff.

® Merkwiirdig bleibt nur das Wisser um den Apostel Jakobus als angeblichen
Schopfer der Marienlegende : hatte doch die romische Kirche das Protevangelium
des Jakobus verworfen (HENNECKE S. 85) und die « Vita Mariae» mit anderen
Autoritaten (Hieronymus, Augustin) beglaubigt. So weit ich sehe, taucht auch
nie im Zusammenhang der Kindheitsgeschichte Marid und Christi der Name des
Jakobus auf.

¢ « Von dem Mitleyden vnser lieben Frawen, welches sie het mit irem sun »,
Ausgabe Dillingen 1568, 83T ff.

254



Das « Leiden Christi» in Sarnen, Cod. 124, 247-1417, erzdhlt uns in
ausfithrlicher Weise von den Abschiedsgesprachen Christi in Bethanien
(48v-62r). Es benutzt dabei dieselbe Quelle wie der Extendit manum-
Traktat, steht also diesem besonders nahe.

Der Autor der Passionshistorie in Karlsruhe, Georgen 68, betitelt « die
ler vnd exempel aller exemplar », konzentriert sich auf drei Bitten der
Gottesmutter : Erlose die Menschen durch gottlichen Machtspruch, stirb
einen andern Tod, la mich mit dir sterben (11 ff.) !

Besonders beliebt war unsere Abschiedsszene in den Niederlanden.
Durch Innigkeit zeichnet sich die Darstellung in « Dat lyden ende die passie
ons herven Jhesu Christi »' aus ; sie scheint, wenn nicht im Wortlaut, so
doch dem Tone nach den « Meditationes » verpflichtet. Interessant ist eine
Sondervariante der Judasepisode: Wie der Verriter nach der Mahlzeit
erscheint, veranlaflit Christus, ihm das zuriickgestellte Essen aufzutragen ;
« ende die moeder ons heren die stont op ende diende hem selue ; ende si
brochte hem spise ende dranc» (S.13).

Das sog. « Bonaventura-l.udolphiaanse Leven van fezus» (u.a. Den
Haag, Kgl. Bibl., 133 D 32) folgt im 23. Kapitel (« Sich hier aen onsen heer »
usw. 94¥) der 70. Meditatio, bringt aber nach diesem Vorspiel zu unserer
Uberraschung nicht auch die 72. Meditation (Quomodo Dominus Jesus
mortem suam praedixit matri) *. Auch im Zusammenhang geistlicher Medi-
tationsiibungen wird an die Abschiedsszene in Bethanien erinnert, so in
der Donnerstagbetrachtung der ndld. Schrift « Indica mihki» (S.301.)3%;
sie ist — wie die « Meditationes vitae Christi» — ganz auf inniges Mit-
erleben der betrachtenden Seele abgestimmt.

Den Extendit manum-Traktat als Quelle benutzt die « Passie ons lief
heren ihesu cristi in duutscher talen » in Gent, Cod. 220, S. 18P-2518, 5, 11-
22,12 (= 512-65Y) ist fast unverindert iibernommen *. Dasselbe gilt fiir
Briissel, Cod. 19550 (Nr. 2406), wo die Bethanienszene (mit verschiedenen
Erweiterungen) ab 17, 11 ff. in eine Bearbeitung der Ludolfschen Vita
Christi eingefiigt wird (in cap. 149 und 150, 173v3-174%, 178¥8-179). — In
diesen Zusammenhang gehoren auch die oben als Nr. 79 und 98 aufgefiihrten
Amsterdamer und Leidener Hss. : sie iiberliefern nur die Bethanienszene.

Man konnte die Aufzihlung weiterfithren. Doch geniigen die erwidhnten
Fassungen, um uns zu iiberzeugen, daB wir es mit einem verbreiteten und
vielschichtigen Traditionsgefiige zu tun haben.

Gegen Ende des 15. Jahrhunderts drang schlieBlich die Bethanien-
szene auch in das geistliche Spiel des deutschen Sprachbereiches ein.

! Hrg. von ALFRED HoLbpER, Bibl. van Middelnederlendsche letterkunde,
Groningen 1877.

? Hinweise und Textabschriften verdanke ich Dr. C. C. pE BRUIN in Baren-
drecht, der einc Ausgabe vorbereitet.

% Hrg. von P. Fr. STteEpHANUS ScHOUTENS, Hoochstraten 1906.

* Auch in den spitern Teilen der « Passie » wird der Extendit manum-Traktat
benutzt.

255



Auch hier 1Bt sich die Darstellung des Meisters zu Prag als unmittel-
bare Quelle nachweisen :

Wir kennen fiinf deutsche Passionsspiele, die diese Szene iiber-
liefern : 1. das Egerer Spiel (gewdhnlich « Fronleichnamspiel » genannt),
2. die Prager Marienklage, die ginzlich auf dem Spiel von Eger beruht,
wie schon Milchsack nachgewiesen hat !, 3. das Augsburger Passions-
spiel aus St. Ulrich und Afra 2, 4. die Haller Passion, 5. die Brixener
Passion 3. Es sind dies alles jiingere Spiele aus dem Ende des 15. und
dem Anfang des 16. Jahrhunderts.

Die Quellen der zur Behandlung stehenden Szene sind bis jetzt
noch in keiner Weise erkannt worden. A. E. ScHONBACH, der Heraus-
geber der Prager Marienklage, hat sie als « unzweifelhaftes Eigentum
der Dichterin » (die Hs. ist von einer Nonne geschrieben) hingestellt,
iiber deren «geringe poetische Begabung », «beschrinkten Verstand »
und infolgedessen «elenden Verse» er sich in etwas unangebrachter
Weise lustig macht (S.43). J. E. WACKERNELL hat die Szene aus-
fiihrlich besprochen und versucht, das Verhiltnis der verschiedenen
Fassungen zu bestimmen (S. ccvi ff.). Seine Darlegungen machen deut-
lich, auf was fiir falsche Fihrten die Erwigung innerer Griinde im
Bereiche der mittelalterlichen geistlichen Literatur fithren kann. Denn
solche stehen bei Wackernells Argumentationen durchaus im Vorder-
grund. So wird die Prioritdt des Spiels von Hall vor dem Egerer durch
wohliiberlegtere und dramatisch wirksamere Darstellung gegeniiber
einem kompilatorischen, verwissernden und oft unkonsequenten Ver-
fahren «bewiesen » und Eger von Hall abhingig gemacht. Dies hat
sich nun nebst vielem andern als Irrtum herausgestellt, indem Eger
tiberhaupt nichts mit Hall zu tun hat, sondern (wenigstens in der
betreffenden Szene) unmittelbar auf dem Extendit manum-Traktat
beruht. Das Haller Spiel aber scheint iiber eine besondere, mutmaB-
lich ebenfalls prosaische Quelle verfiigt zu haben. Doch wir miissen
diese Verhiltnisse der Reihe nach vortragen.

! In der Ausgabe der Egerer Passion, L. V. St. 156, Tiibingen 1881, S. 354 ff. —
Prager Marienklage, hrg. von A. E. Scué~sach, Uber die Marienklagen, a. a. O.

. 63-70.
> 6327Hrg. von AuG. HARTMANN, Das Oberammergauerspiel in seiner urspriing-
lichen Gestalt, Leipzig 1880, S. 1-100.

3 Beide hrg. von J. E. WAcCKERNELL, Altdeutsche Passionsspicle aus Tirol,
Graz 1897. — Siehe auch « Ein Recht, dal Christus stirbt», ein Tiroler Spiel,
woriiber AD. PicHLER, Uber das Drama des Mittelalters in Tirol, Innsbruck 1850,

S. 66-70 kurz referiert. Das Thema vom Abschied Christi ist hier mit dem Motiv
des Rechtsprozesses verbunden.

256



Das Resultat WACKERNELLS liBt sich auf folgende Weise kurz zu-
sammenfassen : 1. Dem Haller Passionsspiel kommt das Verdienst zu,
«diese Szene in die dramatische Literatur der Deutschen eingefiihrt
zu haben ». 2. Von ihr ist abhingig : a) das Egerer Spiel und mit ihm
natiirlich die Prager Marienklage, &) das Augsburger Spiel, das aber
auch noch die Bearbeitung von Eger benutzt. 3. Diese ist die Vorlage
des Brixener Spiels, doch hat dessen Verfasser die Szene noch mit
«eigenen Gedanken» erweitert, so mit Motiven aus dem Gesprich
Marias mit dem Erzengel Gabriel.

Ein Vergleich dieser Spiele mit den entsprechenden Partien der
deutschen Passion « Extendit manum » zeitigt nun folgende Ergebnisse :

1. Das Egerer Spiel beruht nicht auf der Passion von Hall, sondern
vollstindig auf dem Traktat des Meisters zu Prag. Es macht schlechter-
dings nichts anderes, als dal3 es die Prosa in Verse umsetzt, wobei ein
Reimvers oft zum inhaltlichen Flickvers wird. Die Ubereinstimmungen
sind in den Noten meiner Textausgabe im einzelnen aufgezeigt. Hier
geniigt eine kurze Textprobe. Maria spricht zum Engel :

O Gabriel, du schoner engel klar,

Ich gedenck und sag das offenwar,

Do du kambst am tag der potschafft,

Als ich in groz bescheligkeit was behafft,

Do sprachst du: Ave, gracia plena,

Der herr ist mit dir juncfraii Maria.

Nun frag ich dich und sag da bei,

Wie ich doch voller gnaden sei,

So ich an dem himelschen vatter nicht findt,
Gnad zu beweisen mein liepsten kindt ?
Auch hor ich, das mein aller liebster san
Heut so jemerlich sol von mir gan:

Wie bin ich dan gesegent unttern beiben,
Seindt mein sun nit sol bei mir bleiben ? (V. 3685-3698)

(Ich bekenne und gedenke, das du in der personen allis himmelischen
heris czu mir quemest an dem tage der botschaft und sprachist czu mir :
« Ave, vol gnaden, der herre is mit dir ! » Wie mag das nu gesin, das ich
bin vol gnaden und ich weder kegen mime kinde noch an dem himmelischen
vater gnade vinde, das myn kint mochte ledig werden der hende der
valschen Juden ? Und wie mag das sin, das der herre mit mir sie, sint
czehant min lieber herre und min liber son sal mir iemerlich genomen
werden ? Wie bin ich die gesegente under den vrouwen, sint czukumftic

17 257



ist der tag, das vil der Juden mich heisen werden die vorvluchte allir
vrouwen ? [5, 32-6, 10]).

Man sieht: Abweichungen geschehen sozusagen nur unter dem
Reimzwang (siehe den zuletzt zitierten Vers und seine Entsprechung!).
Die Ubereinstimmung ist teilweise so groB, daB das Eger Spiel in Einzel-
fillen sogar zur Textkritik des Prosatraktats herbeigezogen werden
kann. So wird 16, 14 die Konigsberger Lesart « ortir » durch Eger 3841
gestiitzt, wihrend alle anderen von mir kollationierten Handschriften
« urteil » haben.

2. Ebenso beruht die Passion von Brixen unmittelbar auf unserm
deutschen Text. Die Darstellung ist jedoch unabhingig vom Egerer
Spiel, d. h. die Prosapassion hat hier eine neue, zweite Bearbeitung
gefunden. Zwei Beispiele sollen dies veranschaulichen. Den eben
zitierten Versen aus dem Egerer Spiel (die vier letzten Zeilen jedoch
sind ausgefallen) entsprechen in der Passion von Brixen :

Gabriell, lieber Enngl, ich sag dir:
Du Brachdest freliche pottschafft mir
Von dem heren und vattern mein :
Ich soll voller genaden sein,

Gesegnedt Ob allen Frauen,

Kchainem schmerczen anschawen,

Und der herr sey mit mir.

Wie kchan das gesein yee,

So mir mein Sun wirdt genumen,
Gefangen und hardt gepunden ?

Des wirdt ich jamers vnnd schmerczen
Tragen yecz in meinen herczen. (V. 143-154)

Das zweite Beispiel : Christus spricht zu Maria :

Eger : Brixen :
SueBe mutter, es wer wol billich, | Muetter, du begerst ain andere
[weis zu finden,
Das ich solt erhérn dich. Darmit Erlest wurdt der Menschen
[kchinden :
Nun wis, das an mir mus erfult | So wil3, liebe Muetter aller Erenn,

[werden, »
Das von mir geschriben ist auff | Es mueB also vallendedt werden,
lerden

258



Eger:

Des menschen kindt mus steigen
[auff,

Es wirt verratten und verkaufft

Und zu dem tod verurteiln :

Darzu sol ich und wil eiln.

(3781-3788)

Brixen :

Das ich hab geredt zu meinen be-
[kchanten :

Wier sollen hinauff gen Jerusalem
[geen,

Da wirdt des Menschen sun iiber
[gebenn

Und mit Martter genomen sein

[lebenn.
(245-252)

(Myne suzse muter, billich solde ich dich irhoren. Du begerist, das
ich vinde des menschen erlosunge in miner wisheit andirs dan mit mime
tod. Nu wisse, libe muter, das das ervullit mus werden, das geschreben
steit von mir. Sich, das is nu geschreben, das ich sprach vor den minen :
« Wir geen of ken Iherusalem, und des menschen kint wirt vorraten den
vursten der prister, und werden in vorteilen czu dem tode» [12, 14-21]).

WACKERNELL hat solche und andere Stellen als Beweis ihrer gegen-
seitigen Abhingigkeit betrachtet und die schlechte Ubereinstimmung
der einzelnen Reimpaare durch gedichtnismifige Aufzeichnung erklirt
(S. ccLx f). Der Nachweis der Quelle erledigt alle diese Uberlegungen.
Hier sieht man deutlich genug : Zwer Bearbeiter haben unabhingig von
einander den selben Text benutzt. Besonders beim zweiten Beispiel ist
es hiibsch zu beobachten, wie beide Versfassungen zusammen den Prosa-
text gleichsam wieder herstellen. So bringt Eger den ersten Gedanken :
« billich solde ich dich irhoren », Brixen dagegen den nichsten: « Du
begerist, das ich vinde des menschen erlosunge ... andirs dan mit
mime tod». Im allgemeinen braucht der Bearbeiter der Brixener
Passion mehr Worte als der Verfasser des Egerer Spiels. Oft ist diese,
bald jene Versifizierung genauer. Gewisse inhaltliche Unterschiede
lassen sich mit Textdifferenzen der Vorlage erkliren, denn mit groBter
Wahrscheinlichkeit haben den beiden Bearbeitern verschiedene Exem-
plare des deutschen Traktats vorgelegen.

3. Hingegen scheint das Awugsburger Passionsspiel aus St. Ulrich
und Afra nicht unmittelbar auf dem Extendit manum-Traktat zu
beruhen. Trotz restloser inhaltlicher Ubereinstimmung kann aus keinem
Vers oder keiner Versgruppe eindeutig geschlossen werden, daB dieser
und kein anderer Text zugrunde liegen muB. Ich gebe, um meine
Behauptung zu belegen, ein kurzes Beispiel, wo die Ubereinstimmung
relativ am weitesten geht :

259



Magdalena zu Christus :

Herr ! du erkennst wol meinen sin :

in deinem dienst ich fleiBig bin.

Ich hin auch kuntschaft offenbar:
itherusalem der iuden schar,

Die fleiBend sich auf deinen tod,

zt bringen dich in groBe not». (133-138)

(Min liber herre, ich bin vlisig dines lebenes und habe alle tage boten,
die do geen kegen Iherusalem und sagen mir her weder, was sie horen
reden von dir in der stat. Die boten sagen mir bose mere, das die vursten
der pristere und die meistere in alle irem rate tichten, dich czu toten [8, 10-15]).

Dagegen vergleiche man die entsprechenden Verse des Spiels von
Eger, wo die textliche Abhidngigkeit von der Prosafassung in die Augen
springt :

Ach, aller liepster herre mein,
Ich bin fleifig des lebens dein.
Ich hab al tag zu Jherusalem potten,
Die sagen mir gar drotte,
Was si horen von dir in der stat:
Si sagen mir, das dij fursten haben rat,
Wie sie dich totten miigen.
(3713-19 ; Prager Marienklage 151-157.)

Man kénnte nun freilich einwenden, der Verfasser des Augsburger
Spiels hiatte seine Quelle eben in viel freierem Sinne benutzt als die
Bearbeiter der Passionen von Eger und Brixen. Aber gerade dies halte
ich nach den gemachten Erfahrungen fiir unwahrscheinlich, zumal die
Verse durchaus nicht den Eindruck eines freien Gestaltens erwecken. —
Aber auch die Abhingigkeit des Augsburger Spiels von der Haller und
Egerer Passion 1aBt sich nicht aufrecht erhalten. Inhaltliche Uberein-
stimmungen einerseits und leichte textliche Anklinge anderseits, wie
sie. Wackernell gibt, konnen, wie die eben angefiihrten Beispiele uns
belehren, auch gar nichts beweisen!. Es darf so als bewiesen gel-

! Schon CrE1zENAcCH, Geschichte des neueren Dramas?, I, 228, Anm. 2 hat
zu den Ausfiihrungen Wackernells, ohne deren Fehlerhaftigkeit im einzelnen nach-
weisen zu konnen, einen prinzipiellen Einwand in diesem Sinne erhoben. Hin-
gegen weil A. DORRER in seinem zur Abhandlung ausgearteten Artikel « Tiroler
Passionsspiele » in Stammlers Verfasser Lexikon III, 741-835 Wackernell nicht
zu korrigieren.

260



ten : das Augsburger Spiel, das seinerseits die Szene an den éiltesten
Text des Oberammergauer Passionsspiels abgegeben hat !, beruht auf
einer andern Quelle, die freilich dem Extendit manum-Traktat sehr
nahe stehen mul}. Ich halte es fiir wahrscheinlich, daf3 auch diese Vor-
lage in einer deutschen Prosaversion zu suchen ist.

4. Dasselbe gilt grundsitzlich von der Haller Passion. Trotz
mancher Ubereinstimmungen und Anklinge kann sie die Bethanien-
szene nicht von der Passion des Meisters zu Prag bezogen haben, son-
dern sie mul}, wie das Augsburger Spiel, auf einer andern Quelle beruhen.

Auf Grund dieser Szene — mehr kénnen und wollen meine Aus-
fiihrungen nicht besagen — stehen also all die angefithrten Passions-
spiele isoliert da ; das Resultat Wackernells 1d8t sich in keinem einzigen
Punkte bestatigen.

Soweit ich die Literatur zu den mittelalterlichen Passionsspielen
iiberblicke, ist hier, d. h. im Spiel von Eger und Brixen, der erste Fall
nachgewiesen, wo der Verfasser eines mittelalterlichen Passionsspiels
einen deutschen Prosatext in Verse umsetzt. Die Abhingigkeit des
geistlichen Dramas vom Epos ist lingst erkannt und belegt worden.
Nun tut sich, zumal fiir die spiteren Spiele, ein neues Quellengebiet
auf : der deutsche Passionstraktat und wohl auch die deutsche Passions-
predigt. Mit fortschreitender ErschlieBung dieses den Philologen und
Theologen in gleicher Weise berithrenden Schrifttums werden sich ohne
Zweifel eine ganze Menge weiterer Versiibersetzungen nachweisen lassen.

III. Wiirdigung

Je weiter der Forscher in die Uberlieferung des spitmittelalter-
lichen Passionstraktats eindringt, je reichlicher er zu vergleichen und
je sicherer er somit zu werten vermag, umso giiltiger muf3 ihm die
Leistung des Meisters zu Prag erscheinen : er kann das Urteil der Zeit-
genossen, das wir an der ungemein dichten und das ganze deutsch-
niederlindische Sprachgebiet umfassenden Uberlieferung (133 Hss. und
eine ganze Reihe von Drucken ) abzulesen vermdgen, durchaus be-

1 HarTMANN, a.a. O. S. 205 ff.

2 Zu den bei Scamipt S. 236 und Diss. S. x1x aufgefithrten Drucken treten
maoglicherweise — die Angaben waren nicht zu tberpriifen — noch hinzu : Kéln
1508, Heinrich von NeulB (BoRCHLING-CLAUSSEN : Niederdeutsche Bibl. Nr. 436),

PANZER : Zusitze zu den Annalen S.103 und PANZER, Annalen I, 260. (Diese
Hinweise verdanke ich Dr. W. ScuMipT, Berlin.)

261



statigen. Der Extendit manum-Traktat ist zudem der Prototyp einer
deutschen Passionshistorie und vertritt als solcher eine ganze reiche
Gattung. Das alles rechtfertigt eine ausfiihrlichere Wiirdigung.

1. Kunst des Aufbaus

Wenn die Vermittler theologischen Schrifttums sich mehr oder
weniger festgepragten Inhalten gegeniibersahen, so bestand neben der
Ubersetzungstitigkeit ihre eigentliche persénliche Leistung in der Dar-
bietung des ge%ebenen Stoffes. Und es lag nahe, in dieser Hinsicht alle
zur Verfiigung!stehende Kunst aufzubieten : wie es allgemein im Zuge
der Zeit lag, ‘das Schwergewicht von selbstverstindlich gewordenen
Inhalten auf kunstvolle Form zu verlegen — man denke z. B. an den
Meistersang — oder, um den selben Tatbestand anders zu deuten :
erschiitterte Inhalte durch die Form zu sichern.

Eigentlicher Formalismus macht sich vor allem bei jenem Typus
der Passionsdarstellungen geltend, der den Gegenstand dem Schema
eines allegorischen Bildes unterstellt. Die « Vitis mystica » Bonaventuras
hat wohl diesen Typus inauguriert ; der Exemplarismus ist seine Vor-
aussetzung. Es wird hier die ganze Passion auf Grund des Johanneischen
Gleichnisses unter dem Bilde des Weinstockes dargestellt : die Beschnei-
dung des Weinstockes bedeutet die verschiedenen Mysterien der Ernie-
drigung Christi, die Umgrabung (circumfossio) die Nachstellungen der
Juden und die Wunden des Herrn, das Aufbinden Jesu Fesseln und
Marter ; die Bliatter der Rebe sind die Worte Christi am Kreuze usw.

Dieser Typus war besonders im 15. Jahrhundert und bei den Passions-
predigern beliebt : Johannes Valtz behandelt die Passion unter dem Bilde
eines Goldbergwerkes mit verschiedenen Stollen '; Geiler von Kaisersberg
nimmt als Dispositionsschema die Sprossen einer Leiter (die den Kreuzes-
stamm versinnbildlicht), auf welcher die Seele von Betrachtung zu Be-
trachtung emporsteigen soll ? ; ein andermal teilt er einen Honiglebkuchen
auf, wovon an jedem Tag der Fastenzeit ein Stiick abgeschnitten und
geistlich verzehrt werden soll ®; der Verfasser des Passionstraktates « Die
vierzig Myrrhenbiischel », ein « geistlicher herr vnd vatter Johanser orden

1 Siehe R. CrueL, Geschichte der deutschen Predigt im Mittelalter, Det-
mold 1879, S. 590 ; P. KeEPPLER, Zur Passionspredigt des Mittelalters, Historisches
Jahrbuch der Gorres-Gesellschaft III, S. 298 f.

2 CRUEL, a.a. 0. S.577; KEPPLER, a.a. Q. III, S. 303.

3 KEPPLER, a. a. O. III, S. 301 ff. ; zur Rechtfertigung solcher Form, « welche
den erschlafften Magen wieder zu Appetit reizt» (Johannes Meder), siehe ebd.

S. 299 1.

262



zu StraBburg », entbindet 40 Myrrhenbiischel, die die « Liebhaberin » zwi-
schen den Briisten trigt (Hoheslied 1, 13), eines nach dem andern und
behandelt dabei jedesmal ein besonderes Leiden Christi!; eine Bernhardin
von Siena zugeschriebene Schrift, « Das Leiden unseres lieben Herrn» 2,
macht es entsprechend mit 12 Koérben und 5 Gerstenbroten (Joh. 6, 13) :
die Korbe sind die einzelnen Artikel, die fiinf Brote teilen sich dann natur-
gemil wieder in « stiicklin » und « brésemlin » auf.

Derartige Kiinsteleien waren dort naheliegend, wo die Passion
Christi in Form von «Betrachtungen » zu systematischer Darstellung
gelangte ; die Historia passionis, an die Chronologie der Geschehnisse
gebunden, entzog sich ihrer von selber. Hier finden wir in der Regel
den Stoff unter Titel aufgeteilt wie « Quomodo fuit captus », « Quomodo
fuit venditus » etc. 3 oder « De interiori afflictione », « De exteriori afflic-
tione », « De iniuriosa persecutione », « De crudeli persecutione » usw. 4

Kunstreicher geht der Meister zu Prag vor, indem er den Gang
der Erzihlung und deren fortlaufende Auslegung an geeigneter Stelle
durch allgemeine, zusammenfassende Betrachtungen unterbricht. Es
entsteht eine Dreiteilung, durch drei Prologe bestimmt, von denen sich
der erste auf die Materie als Ganzes, die beiden Zwischenprologe auf
das betreffende Teilstiick beziehen. Der erste derartige Einschnitt findet
sich nach dem Abendmahl! (30, 30), der zweite vor der Kreuzigung auf
Golgatha (60, 31). Den Prologen entspricht am SchluB3 ein wirkungs-
voller Epilog (74, 7 ff.). In diesen allgemeinen Betrachtungen sind in
der Regel prignante Ausspriiche kirchlicher Autorititen als Kern- und
Leitworte nebeneinander gestellt. So bringt der Hauptprolog Zitate
von Augustin, Ambrosius, Hieronymus, Gregor d. Gr., Bernhard und

1 St. Gallen, Stiftsbibl. Cod. 603, 1r-737; Uberlingen Cod. XXII ; Miinchen
cgm. 853 und 4716 ; Berlin, Staatsbibl. germ. 8°, 503, 30¥-149Y ; vgl. auch HAENEL,
Cat. librorum manuscriptorum, Lipsiae 1830, S. 468. Der Traktat gehort in den
Umkreis der Seuse-Mystik. Vgl. dazu BERNHARD, Sermones in Cant. Cant. Nr. 43 ;
Pseudo-Bonaventura, « Passio Christi breviter collecta ad modum fasciculorum »,
Ed. Peltier XIV, 151 ff. — Ebenfalls nach Stralburg weilt eine Passion, die das
Bild der geistlichen Meerfahrt verwendet (vgl. W. ScamipTt, Christus und die
sieben Laden, Festschrift Eugen Stollbreither, Erlangen 1950, S. 278).

* St. Gallen, Stiftsbibl. Cod. 973, S. 406-475. Gegen die Verfasserschaft Bern-
hardins laut altem Inhaltsverzeichnis der Hs. (S. 14) spricht der Umstand, dal
im Traktat Bernhardin selbst als Autor neben anderen Autoren erwihnt wird
(S. 418).

® So in zwei lat. Passionshistorien in L 16 der Fribourger Univ.-Bibl., 3r-12V
und 737Y-83" und im Ziircher Wiegendruck Inc. K 320, 2.

4 So Gabriel Biel in « Passionis dominicae sermo historialis », zit. bei KEPPLER,
a.a. O. III, S. 281.

263



Richard (von St. Viktor). Wie ich in der Textausgabe (S. c11 ff.) aus-
gefithrt habe, fehlt einer Gruppe von Handschriften, dem Typus B, so-
wohl der Hauptprolog als auch die zusammenfassenden Betrachtungen
vor dem letzten Dritteil. Gerade durch diese Verwischung des komposi-
torischen Prinzips wird die Handschriftengruppe B deutlich als nach-
tragliche Redaktion gekennzeichnet.

An der Spitze des Traktats erscheint ein thematisches Motto :
« Extendit manum ...» (Gen. 22, 10), das der Meister zu Prag der
Passio des Jakobus von Vitry entnommen hat. Dessen Sinn wird im
zweiten Abschnitt des Prologs, nach den Viterzitaten, niher ausgefiihrt
(2, 13 ff.). Das Schriftwort gelangt dann im ersten Hauptabschnitt, der
Bethanienszene, zur thematischen Durchfithrung (5, 18f.; 7, 24 ff. ;
16, 17 ff.). Spiter geht dann, wenigstens formal, bis auf einen Anklang
62, 33 f., dieser unmittelbare Bezug verloren. Solche Thematik gehért
zum Charakteristikum einer Historia passionis : zweifelsohne ist sie als
rhetorisches Element aus dem Sermo passionis in den Traktat hiniiber-
genommen worden. Als Schriftworte erscheinen am hiufigsten : Exodus
25, 40, Jesaias 33, 7 ; 53, 7, Klagelieder 1, 12 ; 1, 18 und Roémer 5, 10.

Auch im einzelnen folgt der Aufbau, wenn auch keineswegs schab-
lonenhaft, bestimmten Regeln. So werden nach dem «Text» d.h.
einem Stiick der Passionserzihlung, zuerst die alttestamentlichen Figu-
ren erwahnt, wenn solche namhaft gemacht werden koénnen. Ihnen
folgen Ausspriiche der Viter, die entweder das Geschehnis als solches
in irgendeiner Weise niher beleuchten oder auch eine eigentliche Deu-
tung allegorischer, seltener moralischer Art enthalten (vgl. z. B. 36, 7 ff.
oder 32,8 ff.). An Stelle eines Viterzitats kann auch eine biblische
Erklirung folgen — so nach dem Ausspruch der Juden: « Wir haben
ein Gesetz, und nach dem Gesetz soll er sterben », wo auf das 13. Kapitel
des Deuteronomiums verwiesen wird (54, 20 ff.) — oder ein « Merke »,
das glossenartig eine Besonderheit hervorhebt (52,7 ff.; 55, 25 ff. ;
74,1 ff.).

Zu einer besonderen Beobachtung formaler Art veranlassen die
Gespriche der Bethanienszene. Hier macht sich ein Gestaltungsprinzip
geltend, wie es die Scholastik des 13. Jahrhunderts als feste Methode
entwickelt hat. Darnach stellt der Magister den am Vortage geltend
gemachten und vom Baccalaureus bekdmpften Einwinden (argumenta,
obiectiones) zuerst als «sed contra» ein Gegenargument gegeniiber,
wobei er in der Regel eine Autoritit zitiert oder auch einen Vernunft-
schlufl anfithrt. Dem «sed contra » folgt die eigentliche Entscheidung

264



der I'rage, die « determinatio magistralis », so genannt im Unterschied
zu den am ersten Disputationstag vom Baccalaureus vorgetragenen
Antworten. Sie erlaubte dann die Erledigung der einzelnen Objek-
tionen !. Den literarischen Niederschlag dieser Disputationsform finden
wir im Aufbau des Artikels der scholastischen Summen. — Solche wissen-
schaftliche Dialektik ist nun unverkennbar aus den Gesprichen in
Bethanien herauszuhoren, am schoénsten im Disput, den die Gottes-
mutter mit dem Erzengel Gabriel fiihrt 2 (5, 32 ff.) :

Maria bringt in scharfsinniger Deutung der Verkiindigungsworte
(Luc. 1, 28) drei Objektionen vor : 1. gratia plena : « Wie mag das nu gesin,
das ich bin vol gnaden und ich weder kegen mime kinde noch an dem
himmelischen vater gnade vinde, das myn kint mochte ledig werden der
hende der valschen Juden ? » 2. dominus tecum : « Und wie mag das sin,
das der herre mit mir sie, sint czehant min liber herre und min liber son

sal mir iemerlich genomen werden ? » 3. benedicta mulierum : « Wie bin
ich die gesegente under den vrouwen, sint czukumftig ist der tag, das vil

der Juden mich heisen werden die vorvluchte allir vrouwen ? » — Das
« sed contra » enthilt ein « wohl — aber » und ist entsprechend durch gegen-
siatzliche Begriffspaare bestimmt: « Is ist war, das ich dich gruste mit

grosen vrewden, aber nu troste ich dich mit grosem leide. » Dem « respondeo
dicendum » voran geht sodann die Auflésung der Objektionen : ad primum :
6, 13-23, ad secundum 6, 23-30, ad tertium 6, 30-7, 5. Das «respondeo
dicendum » folgt 7, 5-27. — In ahnlicher Weise baut sich das Gesprich
zwischen Christus und der Mutter auf. Nur ist es dort jeweils nur eine
Objektion, die Maria vortragt. Das « sed contra » ist in der Regel ein Hin-
weis auf eine alttestamentliche Figur. Hinter dieser scholastischen Form
bergen sich selbstverstindlich auch scholastische Inhalte 3.

2. Ubersetzungskunst

Unsere zweite Studie hat dargelegt, dafl die deutsche Passion des
Meisters zu Prag auf verschiedenen lateinischen Traktaten beruht. Ihre
zweckdienliche Verwertung, die Klitterung heterogener Partien, die
Wahrung der Einheit durch Streichungen und eigene Erginzungen usw.
war Aufgabe des Kompilators. Sie zu wiirdigen, wire nur mdoglich,
wenn uns alle direkten Vorlagen bekannt wiren. Davon sind wir nun

! Genaueres uber scholastische Disputationsiibungen bei P. MANDONNET,
Chronologie des Questiones disputées de Saint Thomas d'Aquin, Revue Thomiste
1918 (Toulouse), p. 266 sqq.

? Ich habe schon an anderer Stelle (Theologische Zeitschrift a. a. O. S. 37 1))
auf diese scholastische Gespriachsform aufmerksam gemacht; man gestatte mir
um des Zusammenhanges und der Vollstindigkeit willen diese Wiederholung.

3 Dariiber Basler Theol. Zs. a.a. Q. S. 31 ff.

265



weit entfernt : auch die Passio des Jakobus von Vitry, die cum grano
salis als unmittelbare Quelle anzusprechen ist, scheint unserm Autor
in einer etwas andern Gestalt vorgelegen zu haben, als wir sie aus Cod.
Elbing Q 75 und Cod. Fribourg L 16 kennen. — Aus dem selben Grunde
ist es auch nicht ganz leicht, die Leistung des Ubersetzers zu werten.
Doch sei hier eine kleine Untersuchung gewagt.

Ich wihle als Grundlage eine Stelle aus dem Epilog, die dem
« Stimulus amoris » entnommen ist, weil wir hier die Méglichkeit haben,
mit zwei anderen, wenig ilteren Ubersetzungen zu vergleichen : mit
derjenigen Johanns von Neumarkt (vor 1380) und einer wohl bei den
Augustiner-Eremiten in Briinn entstandenen Ubertragung (um 1370) 2.

Stimulus amoris (Ed. Peltier XII, 639) :

Sit ergo regula nostra vivendi passio Salvatoris: et tanto amplius in
hoc consolemur, quanto amplius Christo conformamur ; et tanto amplius
desolemur, quanto ab hoc exemplari et regula amplius elongamur. Semper
ergo, quantum in nobis est, velimus ab omnibus conculcari, dejici, vili-
pendi, illudi, persequi, flagellari, et in divinis obsequiis ab omnibus expro-
brari. Simus nudi cum eo nudo, et nihil penitus cupiamus : habere aliquid
sit nobis gravissima poena et dolor immensus ; nihil autem habere, plena
exultatio. Abhorreamus dulcia et delectabilia degustare, et potius velimus
vilibus et amaris cibari, et desideremus quod quaelibet cibaria felleum nobis
potius, quam melleum ferant saporem : quia ipse Christus felle et aceto
fuit potatus.

Heinrich von St. Gallen (H) :

Das liden Cristi ist unsir regele, nach der wir sullen leben, und ist
unsir ingesigel, in das wir uns drucken sullen. Und immerme wir uns
dorinne bilden, immerme wir werden getrost, und also vil me wir werden
vorelint von ? gote, wen wir uns virren von dem liden Cristi, unsirs herren. —
Dorumme spricht Bernhardus : Czu allen cziten sulle wir wellen von allen
menschen gedruckt werden, vorworfen werden, snoder werden geacht,
gegeisilt, gelestirt werden mit unserem bildere ®. Mit den nackten sulle
wir nackt sin und nicht enhaben die strenge notdorft ; aber etwas haben
sal uns sin eine grose marter und eine unselige smercze ; aber nicht haben
sal uns sin eine grose vreude. Do mete sullen uns gruwen, suzse und wol-
lustige dinc czu kosten und mer mit snoden dingen unsren lichnam spisen ;
honic und smachaftige dinc sal verre von uns sin, wen unsir herre wart
gespisit mit essige und mit galle (74, 16-75, 10).

1 Sieche KLAPPER, Stachel der Liebe a.a. O. S. xI11I.

? In meiner Textausgabe steht nach K « vorebint vor» ; es ist nach Bi und
G 2 in «vorelint von» zu korrigieren.

3 « bilde » der Ausgabe (73, 3) ist in « bildere » richtigzustellen.

266



Johann von Neumarkt (J) :

Dorvm zo schol vnser anweisung sein czu leben dy leidung vnsers
heilandes. Vnd wir schiillen dester mer doran getréstet seyn, y mer wir
ym vns enlichen vnd nach ym czihen mit dem leben. Wir schiillen auch
dester mer betrlibet vnd gemissetréstet seyn, ye mer wir vns von seinem
bilde vnd leben virren. Dorvm, alz vil alz daz an vns leit, zo schal wir
alleczeit wellen von allen letiten vndertreten werden vnd vorworffen, vor-
nichtet, vorspottet, gedchtet, gepeiniget vnd yn dem dinst gotes von yn
allen gelestert werden. Wir schullen nackent seyn mit dem nackten Cristo,
vnd czumal nichtisnicht czu haben schiille wir vns winschen, vnd ist auch,
daz wir etwaz haben, daz schol vns gar peinlich vnd gar leit seyn. Hab
wir aber nichtisnicht, daz schol vns seyn ein groBe frewd. Wir stllen vns
auch schemen die listigen vnd sGzzen dinck czu kosten. Wir schille vil
liber wollen gespeiset werden mit geringen vnd pittern dingen. Wir schillen
auch wegeren, daz vns iczlich speis mer einen pittern smack pring denn
eynen suzzen, wann Cristus mit gall vnd mit ezzig getrenckt wart (Jos.
KrLaprpPER, Stachel der Liebe S. 46 f.).

Briinner Ubertragung (B) :

Dorvm sal vnser leben also geschiket sein, das wir nach folgen der
leidunge vnsers herren vnd vnsers hailandes. Vnd also vil werde wir mer
getrostet, als vil wir vns ym mer pilden in seiner leidunge. Wir wern auch
also vil mer uorweiset, als vil wir vns auch mer uon seinem pilde fremden.
Wir sullen alweg begern als vil als wir uormugen in vns, das wir wellen
uon allen letiten werden czutreten vnd uorworfen, uorsnddet vnd uor-
spottet, geechtet vnd gegeiselt vnd in gétlichen dinst uon allen letiten
uorsmehet. Wir stillen nakt mit den nakten [sein], also das wir nichtes
nicht begern, vnd hab wir icht, das sal vns sein ein swere pein vnd ein
groBe leidunge. So wir aber nichtes nichte haben, das sal vns sein ein
frevde. Vns sal scheticzen czu kosten di liplichen vnd die sien dinge des
leiplichen gutes, vnd wir sullen liber gespeiset werden mit der snéden vnd
pittern speise. Das wir begern mugen, das icliche speise vns mer brenge
saurikeit denn sussikeit, wan er wart getrenket mit der gallen (OLmUTz,
Studienbibl, Nr. 74, 87/V; ungedruckt) .

Es handelt sich, wie man unschwer erkennt, um drei unter sich
unabhingige Ubertragungen. Inhaltliche Verschiedenheiten sind wohl
auf Varianten der Vorlagen zuriickzufiihren: so beruht H « Mit den
nackten sulle wir nackt sin» auf einer lat. Lesart « siamus nudi cum
nudo » (so Breslau I F 569, Klapper S. 46, 18), Johanns Fassung « Wir
schullen nackent seyn mit dem nackten Cristo » auf « siamus nudi cum
eo nudo » (so Peltier-Ausgabe) ; oder H « mit unserem bildere » an Stelle

1 Die Textprobe verdanke ich Prof. Jos. KLAPPER, Erfurt.

267



von «in divinis obsequiis » (J und B iibersetzen darnach) wird auf lat.
«cum exemplari nostro» zuriickzufithren sein. Ob die im Anschlul3
an das Hohelied 8, 6 erfolgte Interpolation in H «und ist unsir inge-
sigel, in das wir uns drucken sullen » der Vorlage oder dem Ubersetzer
zuzuschreiben ist, kann nicht entschieden werden.

Die « Genauigkeit » kann also nicht wesentliches Kriterium der Be-
urteilung sein, solange wir nicht iiber die jeweilige genuine Vorlage
verfiigen. Aber dies 14t sich zweifelsohne feststellen, da H die elegan-
teste, souverinste Ubertragung ist. Mit einem gewissen Erstaunen
registrieren wir dies vor allem Johann von Neumarkt gegeniiber, dessen
Ubersetzerqualititen in alter und neuer Zeit auBerordentlich hoch ein-
geschitzt wurden. Doch wirkt er an dieser Stelle im Vergleich zu H
entschieden schwerfillig. Ich fithre einige Beispiele an:

1. Sit ergo regula nostra vivendi passio Salvatoris :

H : Das liden Cristi ist unsir regel, nach der wir sullen leben ;

J: Dorvm zo schol vnser anweisung sein czu leben dy leidung wvnsers
heilandes ;

B: Dorvm sal vnser leben also geschiket sein, das wir nach folgen der
leidunge vnsers herren.

Auch B ist in diesem Falle schlanker als J, weil das Gerundium in einem
vollstindigen Nebensatze ausgedriickt ist, wihrend Johann hier — und
anderswo — Gerundium- und Gerundivkonstruktionen durch Infinitive
wiedergibt (vergleiche einige Zeilen weiter oben : Primo ad imitandum,
secundo ad compatiendum etc., H : dez ersten, das her im nach volge,
czum andren male, das her habe metelidunge usw. ; J: Czu dem ersten
czu nachfolgen, czu dem andern czu mitleiden usw. ; B : Czu dem ersten
male an der nachfolgunge ; czu dem andern an der mytleidunge usw.).

2. et tanto amplius desolemur, quanto ab hoc exemplari et regula amplius
elongamur :

H : und also vil me wir werden vorelint von gote, wen wir uns virren von
dem liden Cristi ;

J : Wir schillen auch dester mer betriibet vnd gemissetréstet seyn, ye
mer wir vns von seinem bilde vnd leben virren ;

B: Wir wern auch also vil mer uorweiset, als vil wir vns auch mer uon
seinem pilde fremden.

«desolere » mit « verellenden » (in das «ellende » schicken, verbannen)
zu iibertragen, ist im Hinblick auf das korrespondierende « virren »
meisterhaft.

3. et nihil penitus cupiamus» (Var. « cupiamus habere ») :
H : und nicht enhaben die strenge notdorft;

268



J: vnd czumal nichtisnicht czu haben schiille wir vns wiinschen ;
B : also das wir nichtes nicht begern.

Fir das abstrakte «nihil penitus» findet H einen ansprechenden
konkreten Ausdruck.

4. Abhorreamus dulcia et delectabilia degustare :

H: Do mete sullen uns gruwen, suzse und wollustige dinc czu kosten ;
J : Wir stllen vns auch schemen die listigen vnd stizzen dinck czu kosten ;
B: Vns sal scheticzen czu kosten di liplichen vnd die sGBen dinge.

Auch hier will uns H in der Ubersetzung von « abhorrere » am gliick-
lichsten bediinken.

Das sind zwar Einzelheiten, aber, wie mir scheinen will, recht
sprechende. Anderseits sind wir nicht in der Lage, dhnliche Vorziige
Johanns oder der Briinner Ubersetzung gegeniiber H geltend zu machen.

Vor allem jedoch fillt die Ubertragung des Prager Meisters durch
beschwingte Diktion auf : sie gibt die glithende Beredsamkeit der Vor-
lage vortrefflich wieder, wihrend Johann nicht Glitte und Sauberkeit,
wohl aber Schwung und Glut vermissen lillit. Oft gelingt es H, dem
lateinischen Satzrhythmus in vollkommener Weise gerecht zu werden :
Siamus nudi cum eo nudo, et nihil pénitus ctpiamus :

H : Mit den nackten sulle wir nackt sin und nicht enhiben die strénge
nétdorft ;

J: Wir schullen nackent seyn mit dem nackten Cristo, vnd czumal
nichtisnicht czu haben schille wir vns wtnschen.

Oder : quia ipse Christus felle et acéto fuit potatus:

H: wen unsir herre wart gespiset mit ¢ssige tind mit galle ;

J: wan Cristus mit gall vnd mit ezzig getrenckt wart.

Dieses Nachempfinden des Rhythmus ist erstaunlich. Wir nehmen
es auch an anderer Stelle wahr :

Agnésce hémo: O ménsche, irkénne — quam nébilis ést: wie édel
si ist — et quam gravia fuerint vilnera : und wie swér die winden gewésen
sind (1, 26 ft.).

Leider ist die Vergleichsbasis sehr schmal. Wo immer aber wir
vergleichen konnen, will uns scheinen, daB die Ubertragung des Mei-
sters zu Prag sich durch freie, iiberlegene Fiigung und einen bemerkens-
werten Sinn fiir das Rhythmische auszeichnet.

269



3. Bildhaftigkeit

Diirftig ist der Extendit manum-Traktat an Metaphern. Sie sind
in den meisten Féllen biblischer Herkunft und Allgemeingut des geist-
lichen Schrifttums jener Zeit : Christus ist « born der gnaden » (6, 16 {.),
«rouchvas der gnaden» (73, 19 £.), « vuere der gnaden» (75, 15), «des
ewigen vatirs licht » (19, 8), uns und den Engeln eine «spise » (26, 20 ;
27, 1), die « Sonne », erloschen am Kreuze zu Golgatha (67, 18 {.), «das
lebindinge brot, daz der heilige geist machte in Mariam und buch in
dem oven der gotlichen libe und derrete do das brot an dem crucze »
(26, 5 ff.) ; Christi Leiden : «unsir ingesigel, in das wir uns drucken
sullen » (74, 17 f.). Das Kreuz erscheint als «alter » (5, 25), als Kreuzes-
«holz » (61, 2 1. ; 76, 6 {.), als « Waage » (62, 30 ; 63, 7 £.) ; die drei gott-
lichen Personen sind « eppil des lebinden holczis » (76, 6 £.), Maria ist
der « Morgenstern », « vinster und tunkil worden » in der Stunde des
Todes Christi (67, 19 f.). Das ist so ziemlich der ganze Metaphern-
reichtum der Schrift.

Selten sind auch ausfiihrliche Bildallegorien.: Weit verbreitet das
wohl auf Pseudobonaventurasche Schriften zuriickgehende! Bild von
den zerdehnten Gliedern als den gespannten Saiten einer Harfe (64, 5 {.
und Anhang I, Var. 6, 9ff.), originell — d.h. nirgend anderswo zu
belegen — das folgende : « Der personen (der Maria und der Maria
Magdalena) czere beczeichent der berc Libanus: Rechte alse us dem
berge czwene riche brunne entspringen — der eine heisit Yor, der
ander Dan, von deme kumpt der name Yordan —, also entsprungen
us eime herczeleide czwene vlussige brunnen, die sich irgossen in himmel
und in erde» (11, 21 ff.).

Haben die Metaphern und Allegorien, als aus dem Bereiche der
Deutung stammend, grundsitzlich theologische Substanz, so sind Ver-
gleiche mit ihrem individuellen, beweglichen Charakter vorwiegend dar-
stellerisches, in diesem Falle erzahlerisches Mittel. Hier bemiiht sich
der Autor entschieden um drastische Bildhaftigkeit : Der Kampf des
Herrn im Garten Gethsemane ist so schwer, daf3 sich vom Leibe Christi
ein « Dunst » und ein « Rauch » erhebt « alse von eime vuchten walde » ;
er schwitzt dabei wie in einer Badestube, und sein Gewand wird so naB,
als hitte man ihn aus einem Bach gezogen (34, 18 ff.). Sogar die Erde
wird von seinem blutigen SchweiBe benetzt, « alse ab sie were begossin

1 Siehe Ed. Peltier XIII, 168, 2141{., 438.

270



mit eime gewaldigen platz regene » (34, 26 ff.). Dem nicht genug : Der
Schweil} ist so hitzig, «als ab her were in eime vuere gesoten » (35, 2),
sein Leib ist «als eyn gluender bacoven» (35, 23). Beim Tode des
Herrn knacken dessen Glieder, «alse der ein starkis, dickis holcz
breche » (71, 13) ; sein Leib wird zerstoBen wie das Gewiirze in einem
Morser (71, 19 ff.). Weniger drastisch, dafiir modernem Geschmack
gemiler sind Vergleiche wie: Der Herr ging um seine Jiinger herum
«als die henne umme ire kuchil» (37, 13 f.), oder: Christus eilte zu
seinem Tode «alse ein durstiger mensche czu einem kulen brunne »
(55,14 1.).

Alle diese Bilder entsprechen volkstiimlicher Anschauungsweise ;
es geht ja darum, die Leidensgeschichte des Herrn dem schlichten Manne
zu vergegenwirtigen, und solche Vergegenwirtigung ereignet sich in
Bezug auf die ihm vertraute Lebenssphire. Das geschieht indes nicht
nur durch Vergleiche. Wie in der gleichzeitigen bildenden Kunst und
der etwas spiteren Dramatik vollzieht sich die Passion Christi in der
Welt und der Atmosphire der mittelalterlichen Stadt : bei Tagesanbruch
offnet man das Stadttor (41, 24) ; um Caiphas herum sind versammelt
« edele lute, burger, ratlute und das gancze hantwerc» (43, 7f{.); der
Herr sitzt « mittene of deme marckte » (59, 19). — Doch damit haben
wir den Ubergang vollzogen von Ausdrucksmitteln zum Ausdruck selber.

4. Gesicht der Zeit

Wir miissen nochmals an die imponierende Uberlieferung des Pas-
sionstraktats erinnern, eine Uberlieferung, wie sie wenig andere Werke
der Zeit aufzuweisen haben, etwa noch Seuses «Biichlein der ewigen
Weisheit », Ottos von Passau « Vierundzwanzig Alte» und die « Zehn
Gebote » Marquards von Lindau. Man kann diese erstaunliche Ver-
breitung verschieden interpretieren ! ; sicher ist, daB3 diese Biicher einem
groBen Bediirfnis entgegenkamen, und sicher entsprachen sie dem
Geschmack der Zeit. Das will aber doch wohl auch besagen, dal} sie
in starkem Malle « zeithaltig » sind, daf sie, mit andern Worten, Grund-
krifte und -empfindungen ihrer Zeit, das Gesicht ihrer Zeit in besonders
eindriicklicher Weise widerspiegeln.

1 Vgl. beispielsweise W. Scumipt, Die 24 Alten Ottos von Passau (Pa-
laestra 212), Leipzig 1938, S. 3 f.

271



J. HuizingA schildert in seinem « Herbst des Mittelalters » ein-
driicklich das Lebensgefiihl dieser Spiatzeit. Es duBert sich vor allem
in emotional bedingten Spannungen, «in der schwankenden Stimmung
von roher Ausgelassenheit, heftiger Grausamkeit und inniger Rithrung » ;
«zwischen héllischen Angsten und kindlichstem SpaB, zwischen grau-
samer Hirte und schluchzender Rithrung pendelt das Volk hin und her
wie ein Riese mit einem Kinderkopf » 1. Die Passion « Extendit manum »
bestitigt dieses Bild. Die Seele, die sich in ihr duBert, kann in hin-
reiBendem Mitleid zerflieBen, aber auch in kalter Grausamkeit erstarren,
und so konnte der Leser mit Maria und den Frauen den Heiland unter
Klagen und herzzerbrechendem Weinen auf seinem Leidensweg be-
gleiten, er konnte aber auch, gleichsam in der Person der jiidischen
Henkersknechte, den Herrn peinigen und ans Kreuz schlagen oder
wenigstens mit gespanntester Aufmerksamkeit, kalt und grausam beob-
achten, wie diese Akte vor sich gingen.

« Christi Leiden soll unser Mitleiden erwecken.» Auf diesen Satz
stoBen wir immer wieder in der Passionsliteratur. Der Leser soll bei
der Betrachtung der Passion zu Trinen kommen, wie denn auch das
Explizit der Hs. G 1 lautet : « Wer das andachtigklich vnd gruntlich
iber 1iBt, als es hie geschriben ist, on zwiuel der empfacht groBsen
andacht vnd zihern, er hab dan ain staines hertz. » Das ist zunichst
theologisch von Bedeutung: das Mitleid, die compassio, ist die erste
Staffel, die die contemplierende Seele zur « Einbildung », zur Christus-
konformitit, fithrt. Doch davon soll in diesem Zusammenhang nicht
die Rede sein; ich méchte vielmehr auf die darstellerische Seite des
Phinomens hinweisen.

Wo immer die Jungfrau Maria auftritt, iiberwiegt die Stimmung
mitleidvoller Empfindsamkeit. Die Gottesmutter ist die Haupttrigerin
aller weichen, weiblichen und miitterlichen Affekte. Wie tot faillt sie
mehrere Male am Mittwoch vor Karfreitag zu den FiiBen des Herrn
nieder (4, 12 ff.). Dessen abschlﬁgige Antworten auf alle ihre Bitten
lassen sie zweimal ohnmichtig darniedersinken (16, 23 ff. ; 21, 8 ff.).
Mit heilen, bitteren Trinen begleitet sie ihre Reden (20, 14 ff.). Sie
sitzt verzweifelt mit ihrer Herzensfreundin Magdalena zusammen und
vergieBt mit ihr solch bittere Trinen «czu wederstrit », dall sich alle
Kreatur in Himmel und auf Erden hidtte erbarmen mogen (11, 17 ff.).
Unter dem Kreuze kann sie nicht zum Antlitz ihres Sohnes aufschauen,

! Deutsche Ausgabe, Kroner Stuttgart 1938, S. 3 u. 30.

[ ]
~1
o



weil ihr die Trinen allzu heftig iiber das Gesicht stromen (67, 20 ff.).
Aber auch Christus weint : der Jammer der Mutter schmerzt ihn so,
dal er in Trinen ausbricht und sich mit nassen Augen auf den Weg
nach Jerusalem begibt (21, 9 ff.); er weint bitterlich iiber die Hart-
herzigkeit seiner Peiniger (39, 18ff.) ; er weint am Kreuze mit der
Mutter (67, 16 ff.). Von rithrender Weichherzigkeit sind die Jiinger.
Sie stehen vor dem Herrn in Gethsemane und fangen vor lauter Rat-
losigkeit bitterlich zu weinen an (34, 2 ff.) ; endlich « verweinen » sie
sich in den Schlaf (36, 5 f.).

Trinen werden aber nicht nur durch Trinen erweckt. Maria, die
ihren Sohn vom Leidenswege abhalten mdochte, appelliert an die natiir-
liche Kindesliebe : « Min suzser son, sich, das is der lichnam, der dich
getragen hat! Das sint die bruste, die du gesogen hast» (12, 4 ff.) !
Wie soilte da der Sohn sich nicht bewegen lassen ! Da er es nicht kann,
erscheint er, ungeachtet der Milde und Giite seiner Antwort, beinahe
als herzlos. Nach dem Verrate des Judas ruft der Verfasser mit Bern-
hard aus : Hiittest du das, Maria, gewul3t, du wiirest von Haus zu Haus
gegangen, das Geld zu erbetteln, und hittest es Judas gegeben (18, 14 ff.) !
Jakob von Vitry geht hier noch weiter, indem er meint, wenn Maria
um den Verrat des Judas gewullt hiitte, sie wire zu dessen Iiillen
gekniet und hitte ihn gebeten, sie als Magd zu nehmen, dal3 sie ihm
durch niedrigen Dienst die Silberlinge wieder einbringe oder, wenn das
nicht geniige, dal er sie als Sklavin verkaufe, an wen er wolle!. Wen
mullte das nicht rithren! Die Gottesmutter bettelnd vor den Tiiren
zu Jerusalem oder als Sklavin bei niedrigstem Dienste! Die Zeit hat
solche Effekte nicht zu stark gefunden. Um derartige Vorstellungen
rankten sich vielmehr die frommsten und rithrendsten Gefiihle.

Die Seele, die so ergriffen den Schmerz der Maria und des Gottes-
sohnes nacherlebte, war aber auch imstande, den kéltesten und grau-
samsten Zuschauer zu spielen. Sie setzte sich dann gleichsam an die
Stelle der Peiniger ; ihr Beobachten erreicht eine Schiirfe und Objekti-
vitdt, die uns grausen macht. Die Kriegsknechte binden den Herrn so
sehr, dafl ihm das Blut aus den Nigeln dringt (38, 32 ff. ; 50, 12 ff.) ;
sie schlagen ihn mit Fdusten an die Brust (39, 11 {.) ; sie treten ihn
mit FiiBen und raufen ihm das Haar mit den Schwarten aus (39, 22 1) ;
sie schlagen mit Holzern auf sein Haupt ein, daB das Blut herabrinnt
(41, 11 f.). Christi ganzes Gesicht ist mit erhdrteten Speicheln bedeckt

! Cod. Elbing Q 75, 168,

18 273



— das Bild eines Aussitzigen voll von Schwiren und Eiter (42, 29 ff. ;
44,15 ff. ; 57,12 ff.). Das Gewand, das ihm Herodes anziehen lieB3,
kommt ihm unter die Fiie, sodaB er mit dem Antlitz in den Kot der
StraBe fallt (48, 5 ff.). Die GeiBeln, mit denen er geschlagen wird, sind
mit eisernen Nadeln versehen (50, 20 {.) ; sein Fleisch hangt daran « mit
stucken » (50, 25£.). Die Dornenkrone wird dem Herrn so tief ins
Haupt gedriickt, daB die Spitzen bis ins Gehirn dringen (52, 20f.). Er
ist so rot von Blut, daB man meinen kénnte, es wire ein Scharlach-
gewand iiber ihn gezogen (51, 26 ff.). Das Kleid ist ihm in die Wunden
verbacken, als ob es ihm angeleimt worden ware (58, 13 ff.), und wird
ihm aufs grausamste vom Leibe gerissen (58, 17 ff. ; 61, 30 ff.). Nackt
steht er vor aller Welt und zittert vor Frost und Schmerz (62, 3 ff.). —
Das alles ist auch theologisch bedeutsam, wie ja diese Ziige zum
groBten Teil aus figiirlicher Exegese gewonnen sind !. Doch schlieBt
dies weder den emotionalen Gehalt noch die zeitgeschichtliche Farbung
aus, die wir ihnen hier zuschreiben.

Peinlich genau ist die Kreuzigung beschrieben (63, 9 ff.), wobei
Christi ganzer Leib auseinandergerissen wird (63, 17 ff.). Endlich wird
mit wollistigem Grausen sein Sterben dargestellt, wie der Tod von
Glied zu Gliede fahrt und eines um das andere zerbricht und zermalt
«als ein gewurcze in eime morser » (71, 8 ff.). Wieviel eigene Grausam-
keit ist doch hier und anderswo in Christi Peiniger hineingedacht !
Unwillkiirlich denkt man an die Szenerie einer mittelalterlichen Hin-
richtung. Es herrscht die Stimmung einer Sensation, ja oft einer Jahr-
marktsergétzung. Die Pharisier und die Altesten des Volkes haben die
ganze Nacht gewacht, um Christus zu sehen, wenn er gefangen dahin-
gefiihrt wiirde (40,21.). Eine Unmenge Volkes begleitet den Herrn,
und damit ihn alle sehen konnen, lassen ihm die Kriegsknechte mog-
lich viel Raum ; ja, sie hetzen die Menge auf, bis sie ihn mit Kot und
Steinen bewirft (47,7 ff.). Sogar der Maria eignet etwas von dem
wolliistigen Grausen, das die Masse des Volkes beseelt. Sie will peinlich
genau mit ihren Augen sehen, was dem geliebten Sohne widerfahrt :
« Ich wil sten und wil sehen, wie man minen son slan wirt an der sule.
Ich wil sten und wil sehen, wie man minen son dornach wirt cronen
und wie man wirt das orteil obir in geben, wy man in wirt us vuren,
wie man in wirt nagiln of das crucze, wie man in wirt erheben in die
luft. Ich wil sten und wil sehen, wie sich min kint wirt stellen in der

1 Basler Theol. Zs. a.a. O. S. 22 ff., bes. S. 24.

274



luft, wen im wirt swindeln in dem gehirne» (65, 11 ff.). Das Leiden
und Sterben Christi liuft so Gefahr, zu rithrenden Martyrerakten oder
zu einem grausigen Hinrichtungsdrama zu werden, je nachdem man es
mit Augen und Herzen der weinenden Frauen oder mit denen der
jidischen Peiniger und der gaffenden Menge verfolgt.

Es ist ein unerhérter Realismus, der sich in diesen Schilderungen
kundtut, und er droht den letzten Rest des Mysterienhaften zu zer-
storen, der die Passion des Herrn im christlichen Altertum umgeben
hatte. Alles wird — wie im Passionsspiel des 15. Jahrhunderts — unter
Scheinwerferlicht gesehen, oft ins Grausig-Groteske gesteigert. Wenn
wir nach einer Erklirung dieser Sdkularisierung suchen, so werden wir
im weiten geistesgeschichtlichen Zusammenhang an das Uberhand-
nehmen des Nominalismus denken diirfen. Im Hinblick auf unsere
besondere Materie ist eine dogmengeschichtliche und religionspsycho-
logische Antwort naheliegender : Die Zeit erlebte Christus in erster
Linie als Menschen und in der Passion eben als leidenden Menschen,.
Wir stehen hier am Ende der Entwicklung, die mit Bernhard von
Clairvaux begonnen hatte. «Die menscheit unsirs herren ist uns ein
wec czu siner gotheit » (33, 12 f.), heil3t es an einer Stelle des Traktats.
Es ist ein Satz, dem wir in der religiésen Erbauungsliteratur der Zeit
immer wieder begegnen. Wollte man damit den Einbruch des Allzu-
menschlichen ins Heilige, den man wohl dunkel empfinden mochte,
rechtfertigen ? Bezeichnenderweise ist es vor allem Heinrich Seuse, der
liebesdurstige Diener und Vertraute der ewigen Weisheit, der diesen
Gedanken immer wieder umschrieben hat : « Es mag nieman komen ze
gotlicher hocheit noch ze ungewonlicher stzikeit, er werde denn vor
gezogen dur daz bilde miner menschlichen bitterkeit ... Min menscheit
ist der weg, den man gat, min liden ist daz tor, durch daz man gan
muz, der zu dem wil komen, daz du da suchest », so sagt die ewige
Weisheit in der Person Christi zu ihrem Diener !. Eine recht eindring-
liche und bis in jede Kleinigkeit ausgefiihrte Darstellung der Leiden
Christi war daher auch theologisch gerechtfertigt. Man konnte kaum
etwas zu drastisch, zu deutlich oder gar als pietitlos empfinden. Viel-
mehr will eindriicklich gemacht werden: so iiber alles MaB hinaus
muBte Christus leiden. Daher auch die stets wiederholte Versicherung,

1 BiHLMEYER S. 205 ; dhnlich in der « Vita », BIHLMEYER S. 34 ; aber auch
schon AuGUSTIN, In Joann. tract. 13, n. 4 : « Per Christum hominem ad Christum
Deum » ; Tuomas, Comp. theol. c. 2: « Christi humanitas via est, qua ad Divini-
tatem pervenitur ».

275



daB nie ein Mensch mehr gelitten habe als Jesus Christus. Man konnte
sich dabei auf die scholastischen Meister berufen, die darauf bedacht
waren, die Einzigartigkeit des Leidens Christi auch nach MaB und Art
darzutun 1.

Von hier aus gesehen, ist das UbermaB an innern, seelischen
Qualert und dullern Schmerzen, die man iiber die Berichte der Evange-
listen hinaus, oft auf Grund von besonderen Visionen und Offen-
barungen 2, den Herrn erdulden lie8, verstindlich. Es soll dadurch
deutlich werden : so grausame Qual hat kein Martyrer je erlitten.
Jesaia ist zwar mit einer hélzernen Sige entzweigesigt worden, aber
sein Durst ist doch von Gott dem Vater selbst gestillt worden. « Do
troste got den profeten. Und nu lies her nicht einen czar wassirs geben
sinem liben kinde, abir essic, do mirre was und galle inne gesoten »
(70, 2 ff.). Diese Version, welche die bekannte Apokryphe voem Marty-
rium des Jesaia nicht kennt, scheint eigens dazu erfunden, die Schwere
des Leidens Christi in anschaulichen Kontrast zum Leiden eines Marty-
rers zu bringen.

Empfindsamkeit und Grausamkeit bedingen sich gegenseitig. Sie
haben ihre gemeinsame Wurzel in der Vermenschlichung der Glaubens-
inhalte, einer Vermenschlichung, die Verinnerlichung und Profanierung
zugleich sein konnte und wohl auch sein muflte. Hier war ein Ansatz-
punkt zur Kritik seitens der Reformatoren 3.

Der Passionstraktat « Extendit manum » ist das Dokument eines
zu Ende gehenden Zeitalters. Die Glut leidenschaftlicher Christus- und
Passionsmystik, die Bernhard von Clairvaux, Franz von Assisi, Bona-
ventura und die deutsche Mystik (Seuse) angefacht, glimmt nur noch
matt, das gliubig-ekstatische Erschiittertsein ist zu bloBen Mitleids-
emphasen verharmlost. So vermag uns dieses Werk — und mit ihm

1 Vgl. THoMAs vON Ag@uiN, Summa theologica IIT q. 46 a. 6 ; BONAVENTURA,
IIT Sent., dist. 16 a. 1 q. 2; DERrs., De perfectione vitae c. 6 n. 5.

? Beriihmt waren vor allem die Offenbarungen, die der hl. Birgitte von
Schweden (gest. 1373) iber die Passion Christi zuteil wurden. Sie sind vielfach
auch ins Deutsche iibertragen worden : Berlin germ. 8° 350 ; ebd. germ. 2° 660 ;
Diisseldorf C 93 ; Liibeck, theol. germ. 66 und 71 ; Maihingen III 1 4c 31; IIT 1
20 17; IIT 1 20 18 ; Ziirich D 231 ; iiber ndld. Hss. sieche WILLEM DE VREESE,
De handschriften van Jan van Ruusbroec’s werken, Gent 1900-1902, 5. 613 f.

3 Siehe bes. MARTIN LUTHER, Ein sermon von der Betrachtung des heiligen
Leidens Christi (1519), W. A. II, 136 ; Von der fruht des Leydens Christi, Haus-
postille 1544, W. A. LII, 228. Die ersterwihnte Stelle hat ausdriicklich die
Bethanienszene im Auge.

276



der Grofteil geistlicher Literatur des Spdtmittelalters — auch keine
Glaubensimpulse mehr zu verleihen, sondern es erregt nur literar-, theo-
logiegeschichtliches und religionspsychologisches Interesse.

Dem Verfasser ist es in erster Linie um die Historia der Passion
Christi zu tun, er bemiiht sich, und nicht ohne Erfolg, sie in aller Ein-
dringlichkeit zu vergegenwirtigen. Als scholastisch gebildeter Geist-
licher erfiillt er seine Aufgabe der Vermittlung durchaus gemill den
« Regeln der Kunst »: unser Autor ist ein gewandter Kompilator, ein
geschickter Gestalter, ein vortrefflicher Ubersetzer ; man ist fast ver-
sucht zu sagen: ein Mann der Routine. Wir glauben das vor allem
auch der Sprache entnehmen zu diirfen, die glatt und sauber dahin-
flieft und gewill in manchen Belangen ausgesprochen « modern » wirkte.

Das Werk kam dem Bediirfnis weitester Kreise, aber sicher vor-
nehmlich frommer und, wie man heute zu sagen pflegt, « religids inter-
essierter » Laien, entgegen. Sie fanden in ihm Geschichte und Predigt,
Drama und Legende, Unterhaltung und Erbauung, rhetorisches und
lyrisches Pathos, Inniges und Belehrendes. So reiht sich der Traktat
in die deutsche Bildungsgeschichte ein 1.

Zwei michtige religiose Strome bestimmen das spitere Mittel-
alter : Mystik und Scholastik. Sie strebten oft auseinander, wenn auch
bei den Grofiten und Besten des Zeitalters — ich erinnere an ALBERT
DEN GROSSEN, an THOMAS VON AQUIN und vor allem an BONAVENTURA —
mystische Versenkung und geistige Durchdringung immer eine leben-
dige Einheit bildeten. Spiter, vor allem im ausgehenden 14. und im
15. Jahrhundert, haben beide Wege der Gotteserkenntnis in groBerer
Selbstverstindlichkeit sich vereinigt, und zwar im wesentlichen durch
den Prozell der « Ausebnung», wie ihn die volkssprachliche Vermitt-
lung, die « Laienrezeption », mit sich brachte. — In diesen besonderen
Zusammenhang stellt sich unser Passionstraktat. Was sich in der
Bethanienszene, stoff- und formgeschichtlich nachweisbar, ereignet, die
Durchdringung kontemplativ-erbaulichen Erzidhlstoffes aus dem Um-
kreis der Franziskaner-Mystik mit geschliffenen theologischen Frage-
stellungen und dialektischer Form : das gilt grundsitzlich fiir den
ganzen Traktat, ja fiir einen groflen Teil des aszetischen Schrifttums

1 Uber die bildungsgeschichtliche Bedeutung spitmittelalterlicher Literatur
haben sich in jiingster Zeit WOLFGANG STAMMLER, Von mittelalterlicher deutscher
Prosa, The journal of English and Germanic Philology XLVIII (1949), bes. 31 ff.
und WieLaNnDp Scumipt, Christus und die sieben Laden, a.a. Q. bes. S. 264 ff.
gedulert.

277



des Spitmittelalters iiberhaupt. Die Ablagerungen — man gestatte
dieses Bild — des mystischen Stromes in deutscher Sprache und Bildung
sind, wenn nicht in ganzer Tiefe und Breite, so doch in wesentlichen
Sondierungen erforscht worden ; was der scholastische Strom gebracht,
das harrt im weitesten Umfange noch der Untersuchung!.

1 Vgl. WOLFGANG STAMMLER, Von m. a. deutscher Prosa a.a. O. S. 30. —
Inzwischen ist das Verstindnis der deutschen Scholastik durch MorGaNs und
STROTHMANNS Edition der mhd. Summa theologica des Thomas von Aquin ent-
scheidend geférdert worden (Middle High German Translation of the Summa
theologica by Thomas Aquinas by B. Q. Morgan and Fr. W. Strothmann, Stanford,
California 1950) ; siehe dazu VERF., Thomas von Aquin in mhd. Sprache, Basler
Theol. Zs. VII (1951), S. 341-365 und WoLFG. STAMMLER, Deutsche Scholastik,
ZfdPh. 72 (1953) 7 {.

278



	Studien über Heinrich von St. Gallen und den "Extendit manum" - Passionstraktat

