
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 47 (1953)

Artikel: Studien über Heinrich von St. Gallen und den "Extendit manum" -
Passionstraktat

Autor: Ruh, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-127924

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-127924
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studien über Heinrich von St. Gallen

und den «Extendit manum »-Passionstraktat

Von KURT RUH (Schiers)

(Fortsetzung und Schluß)

II. Quellenstudien zum « Extendit-manum » - Traktat

1. Die Quellen im allgemeinen

Die Grundquelle der Passionsbetrachtung des Meisters zu Prag ist
selbstverständlich die Heilige Schrift. Als « historia passionis »* will
der Traktat zunächst nichts anderes sein als eine Nacherzählung der

heiligen Überlieferung. Der Verfasser verwendete dabei wohl eine
lateinische Evangelienharmonie : seine Erzählung ist aus den Zeugnissen
aller vier Evangelisten zusammengestellt, wobei jedoch der Bericht des

Johannesevangeliums bevorzugt wird. Ferner fällt auf, daß gewisse und
keineswegs unwesentliche evangelische Episoden und Züge fehlen oder

nur andeutungsweise erwähnt, jedenfalls nicht exegetisch ausgewertet
werden. Das gilt beispielsweise für Petri Verleugnung, die der Autor
— so scheint es — höchst geflissentlich umgeht. Auf die Worte Christi :

« Ihr werdet euch heute alle an mir ärgern », sagt Petrus nur lakonisch :

«Ane ich» (33, 20 f.), worauf dieses Thema kurzerhand abgebrochen
wird. In ähnlicher Weise schränkt dann der Verfasser die dreimalige
Verleugnung des Apostels, von der doch alle Evangelisten in ausführlicher

Weise berichten, auf das Sätzlein ein : « Do [im Hause Hannas']
loukente Petrus czweir des herren » (40, 8). Ebenso fehlen die Reue

1 Über den Typus der « historia passionis » siehe Verf. in Basler Theol.
Zs. VI (1950), S. 19 ff.

16 241



und der Selbstmord des Judas, die Episode vom guten und bösen

Schacher (exegetisch doch in jeder Beziehung äußerst fruchtbar und
viele kleinere evangelische Züge wie das abgehauene und geheilte Ohr
des Malchus, das Händewaschen des Pilatus, das Kreuztragen Simons,
das Verteilen der Kleider Christi und das Würfeln um seinen Rock.
Die Druckausgaben haben dann versucht, solche Lücken auszufüllen.

Wenigstens gilt dies vom Sorgschen Druck von 1482, den die
Stiftsbibliothek St. Gallen besitzt (Ink. Nr. 1126).

Apokryphe Züge sind nicht besonders zahlreich. Ihre Herkunft
konnte ich nicht immer ermitteln. Die Verdächtigung der Zauberei bei

der Anklage Christi vor Caiphas (42, 3 f.) findet sich im « Evangelium
Nicodemi », das sonst aber nicht benutzt wird. Vor allem sind die

Figuren des A. T. mit apokryphen Zügen ausgestattet : Moses wird auf
dem Berge von Gott gespeist (28, 28). Beim ersten Schlag Moses' an
den Felsen strömt Blut heraus, worauf er zum Herrn spricht : « O herre,
du sagist von wassir, nu gibt der stein blut. Wer mac blut trinken »

Erst beim zweiten Schlag springt das ersehnte Wasser aus dem Stein
(58, 23 ff.). Ur, der «Marie, der swester Moysi man»1, wird von den

Juden durch Verspeien getötet (57, 19 ff.). Der Prophet Jesaia wird
während seines Martyriums von Gott mit Wasser getränkt (70, 1 ff. ;

siehe Note z. St.). Alle diese Züge konnte ich in keiner andern
Passionsauslegung wieder finden oder irgendwo sonst belegen, sodaß es

unaufgeklärt bleiben muß, wo der Meister zu Prag diese z. T. höchst
merkwürdigen Geschichten her hat. Es ließe sich immerhin denken, daß sie,

wenigstens teilweise, bloße Interpretationen biblischer Stellen wären,
die man zwar nicht dem Verfasser der Passion selber, aber irgendeiner
mittelalterlichen Autorität zuzuschreiben hätte. Die Speisung des

Moses könnte z. B. eine Deutung aus Exodus 34, 28 sein, wo es heißt,
daß der Prophet auf dem Sinai vierzig Tage und Nächte kein Brot
gegessen und kein Wasser getrunken hätte : ergo muß ihn Gott mit
Himmelsbrot gespiesen haben. Auch das Blut aus dem Felsen braucht
nicht unbedingt auf eine apokryph-jüdische Überlieferung zurückzugehen,

sondern kann eine (uns freilich reichlich abstrus vorkommende)
Deutung des zweimaligen Schlages Moses' (Num. 20, 11) sein, worauf
der Traktat sogar anspielt : « Dorumme spricht der text : 'Moyses sluc
czweir den stein'» (59, 9 f.). Aber das müssen bloße Mutmaßungen
bleiben.

1 Vgl. Flavius Josephus, Antiquitates iudaicae III 2, 4.

242



Aus der Legende stammt folgender Zug : Der Kaiser Oktavian sah,

« daz der iuncfrowen son was die ewige spise und der ewige tranc »

(27, 20 ff.). Er bezieht sich auf eine von Jacobus de Voragine in der
« Legenda aurea » erzählte Überlieferung 1.

Ungemein zahlreich sind die Väterzitate. Es galt ja als ganz besondere

Tugend eines Auslegers, wenn er all seine Ausführungen aus den

Schriften der heiligen Lehrer zu belegen imstande war. Mit welchem

Stolz zählt nicht Otto von Passau zu Beginn seiner « Vierundzwanzig
Alten » die 104 benutzten Meister auf Im Extendit manum-Traktat
verrät sich nun die deutliche Tendenz, die größten, die berühmtesten
und verehrtesten kirchlichen Lehrer und Heiligen zu Worte kommen

zu lassen. Auch das ist ein allgemeiner Zug der spätmittelalterlichen
Aszetik. Alles, was bedeutsam erschien, ward den großen Autoritäten
zugeschrieben : Augustin, Anselmus, Bernhard, Bonaventura ; die Namen
der wirklichen Verfasser versanken in Vergessenheit, und nur in wenigen
Fällen hat moderne Forschung sie wieder zu Ehren gezogen. Beispielen
werden wir sofort begegnen. — Von den über 100 Väterzitaten, die
einen wesentlichen Teil der Substanz des Traktats ausmachen, scheinen

in der Tat die allerwenigsten echt zu sein, d. h. sie entstammen, so

weit sich dies feststellen ließ, fast lauter Pseudo-Schriften. Für die

Bernhard-Zitate habe ich dies in den meisten Fällen belegen können.
Es wird aber auch mit den Origcncs-, Chrysostomus-, Ambrosius-,
Augustin- und Gregorius-Zitaten, um die am häufigsten angeführten
Väter zu nennen, nicht viel anders bestellt sein. So sucht man in den

Evangelienkommentaren und Passionspredigten eines Origenes,
Chrysostomus oder Augustin, die man zunächst als Quellen vermutet,
vergebens nach Zitaten2. Namentlich scheinen die meisten Origenes-
Zitate auf eine « Compassio Mariae » zurückzugehen, die in ihrem typisch
mittelalterlichen Geschmacke unmöglich von Origenes sein kann, wie
sich denn auch nichts dergleiches unter seinen Werken findet 3. — Im

1 De nativitate Domini ; vgl. ferner : Vita beatae Mariae rhythmica V. 1920 ff. ;

Walther von Rheinau, Marienleben (Ausgabe Edit Perjus, Abo 1949) V. 3650 ff.
2 Eine Ausnahme bildet das Chrysostomus-Zitat 23, 5 ff., die Origenes-

Stelle 23, 11 f. und 28,14-17 aus Augustins Confessionen ; um die Paraphrase
einer echten Stelle handelt es sich im Bernhard-Zitat 1, 26 - 2, 6.

3 Auf dieselbe Quelle geht wohl die gleichfalls Origenes zugeschriebene
Homilie in Den Haag, Kgl. Bibl. 75 G 13, 205r-212v (v. J. 1443) zurück. Sie
beginnt : « In dien tyden stont maria ten graue buyten weenende. Wy hebben
marien ghehoort ten graue buyten staende » und entspricht stilistisch und
thematisch unsern Zitaten durchaus. Ähnlich Wolfenbüttel, Heimst. 1268,
69-r96T (Borchling, Ndd. Reiseberichte, Beihefte z. d. Nachrichten d. Göttinger

243



ganzen werden zwanzig Autoren zitiert, darunter weitaus am häufigsten
Bernhard von Clairvaux (28 Zitate). Ihm folgen Augustin (16),

Origenes (12), Ambrosius (8), Gregorius (7) und Chrysostomus (6). Von
griechischen Autoritäten werden außer den beiden Genannten noch

Dionysius Areopagita, Eusebius Caesariensis, Eusebius Emesenus und
Johannes Damascenus genannt ; zu den erwähnten großen Lateinern
gesellt sich weiter Hieronymus. Aus dem frühen Mittelalter erscheint
Isidor von Sevilla und Remigius von Auxerre ; aus dem Hochmittelalter

neben Bernhard : Petrus Damiani, Anselmus von Canterbury,
Richard von St. Victor und Innocens III1. Wer unter « Josephus »

gemeint ist, konnte ich nicht feststellen 2. Unter « Alexander » (21, 30)
ist wohl der Engländer Alexander Necam (1157-1217) zu verstehen,
dem eine Auslegung des Hohenliedes zugeschrieben wird. Von den
Hochscholastikern ist nur an einer Stelle Albertus Magnus genannt
(25, 8). Wieviel scholastisches Gut der Traktat jedoch in Tat und
Wahrheit enthält, habe ich an anderer Stelle nachgewiesen 3.

Dies sind die Gewährsmänner, die der Traktat selber bezeugt. Sie

ergeben jedoch ein durchaus falsches Bild von dessen wahren Quellen.
Denn man hat sich nun nicht vorzustellen, daß die Werke der zitierten
Meister auf dem Arbeitstisch des Verfassers und Kompilators gestanden
hätten. Die wirklich benutzten Quellen waren vielmehr sekundärer und
tertiärer Natur. Es handelt sich in erster Linie um eine Reihe
lateinischer Traktate aus dem 12. bis 14. Jahrhundert, welche für alle
späteren Passionen — lateinische und volkssprachliche — gleichsam
exemplarische Bedeutung erlangt haben. Sie knüpfen, was ihre
Überlieferung betrifft, an hochverehrte Heilige an : Anselmus von Canterbury,

Bernhard von Clairvaux, Bonaventura. Jedoch dürfen die wenigsten

dieser Darstellungen als wirklich authentische Werke der genannten

Ges. d. Wissensch. 1902, III 63) und Leiden, Lett. 313 (Catalog Lieftinck S. 133) ;

siehe auch Melk, Cod. 586, 171rb-176rb (O. Simon, Schwester Katrei, Diss. Halle
1906, S. 15). — Durch Hans Hansels Aufsatz, Die Quelle der bayrischen Magda-
lenenklage, ZfdPh. 62 (1937), S. 363-388, wurde ich nachträglich auch auf den
lateinischen Text verwiesen : Maria stabat ad monumentum in Origenis
Opera III, f. 129-131, Parisiis 1512. Es ist die Predigt eines unbekannten
Verfassers des 11. oder 12. Jahrhunderts (Hansel S. 364).

1 Im Text: «Innocenz IV.» (28, 17) ; doch liegt wohl eine Verwechslung
vor. Innocenz III. schrieb « De sacro altaris mysterio », Migne P. L. 217, 773 ff.,
ein verbreitetes und berühmtes Buch (siehe Adolph Franz, Die Messe im deutschen
Mittelalter, Freiburg i. Br. 1902, S. 453 ff.) ; das Zitat scheint sich allgemein auf
üb. IV, c. 29 zu beziehen.

* Siehe Note zu Diss. 4, 11. 8 Basler Theol. Zs. a. a. O. S. 31 ff.

244



Lehrer angesehen werden ; die gefeierten Namen, unter denen sie segelten,

waren aber ohne Zweifel ein Grund ihrer beispiellosen Beliebtheit und
autoritativen Geltung. Was hier über den evangelischen Bericht hinaus

etwa über die Herkunft der 30 Silberlinge, über den Angstschweiß
in Gethsemane, über die Art der Peinigungen, die Kreuzeserhebung
und -abnähme, die Klagen und Schmerzen Marias usw. ausgesagt wurde,
bekam fast die Gültigkeit apostolischer Zeugnisse.

Die erste Stelle unter diesen Schriften gebührt dem «Dialogus
beatae Mariae et Anselmi de passione Domini », auch « Interrogatio »

oder «Planctus» genannt1. Hier erfahren wir u.a., wohl zum ersten

Mal, die Geschichte der 30 Silberlinge (vgl. 17, 27 ff.) ; hier findet sich

das Grundschema der Kreuzigungsszene vor : die vorgebohrten Löcher,
das Auseinanderzerren des Leibes, das Aufreißen der Wunden beim
Aufrichten des Galgens (63, 9 ff.) 2

; hier sind die besonderen Erlebnisse
der Jungfrau Maria während der Stunden der Passion festgehalten, die
dann in der « Vita beatae virginis Mariae et Salvatoris rhythmica » und
den davon abhängigen deutschen Marienleben paraphrasiert worden
sind 3. — Der « Dialogus » hat dann auf ein Werk gewirkt, das seinerseits

wieder zur autoritativen Quelle geworden ist : die « Meditationes
vitae Christi »4. Auch sie benutzt der Meister zu Prag gelegentlich
(65, 8 f. ; 52, 20-22 ; 54, 5-15 ; 60, 6 f.) ; wie hier eine bestimmte, äußerst

1 Migne P. L. 159, 271-290.
2 Man hat diese Darstellung immer wieder auf Bonaventura, d. h. die

Pseudo-Bonaventurschen « Meditationes vitae Christi » zurückgeführt : W. Crei-
zenach, Geschichte des neueren Dramas2, Halle 1911, I 190; P. Keppler, Zur
Passionspredigt des Mittelalters, Hist. Jahrb. d. Görresges. IV, S. 180. Tatsache
ist, daß ausgerechnet die « Meditationes » eine andere Art der Kreuzigung
beschreiben (Ed. Peltier, Paris 1868, XII 605/06), die mir sonst nirgends begegnet
ist, die aber, nach der bildenden Kunst zu schließen, auch ihre Tradition gehabt
haben muß : Christus wird mit Hilfe von Leitern an das bereits aufgerichtete
Kreuz geschlagen. Daneben wird dann freilich auch die andere Kreuzigungsart
erwähnt : « Sunt tamen quidam qui credunt, quod non hoc modo fuerit crueifixus,
sed cruce extenta in terra, eum elavaverunt, et crucem fixerunt in terram » (c. 78).

3 Das « Minnebüchlein » übernimmt zahlreiche Motive des « Dialogus » z. T.
im Wortlaut, so jenes, wie Maria durch ein Fenster in das Haus Hannas'
hineingeguckt habe und unterwegs von den Kriegsknechten geschlagen und geschmäht
worden sei (Bihlmeyer S. 544). Aber auch das « Büchlein der ewigen Weisheit »

steht stark unter dem Einfluß des « Dialogus ».
4 Bonaventura, Op. omn., ed. Vatic. VI, 349-419 ; Peltier Paris XII,

509-630. Die Verfasserschaftsfrage hat P. Col. Fischer in vorbildlicher Weise
gelöst in Arch. Franc, hist. XXV (1932), 3-25, 175-209, 305-348, 449-483. — Daß
die « Meditationes » den « Dialogus » benutzen, ist schon von E. Roy, Etudes sur
le theatre français du XIVe et du XVe siècle III, 93* beachtet worden. Am
deutlichsten ist die Benutzung in den Kap. 77, 80-83.

245



fruchtbare Tradition anhebt, die Ausbildung einer Bethanienszene, wird
im folgenden Abschnitt genauer zu zeigen sein. — Mit dem Namen des

hl. Bonaventura wurde (wie die « Meditationes ») der « Stimulus amoris »*

verbunden, ein dreiteiliger aszetischer Traktat, dessen erstes Buch eine

Passionsbetrachtung enthält. Da blüht begeisterte und begeisternde
Wunden- und Imitationsmystik (vgl. 74, 7-75, 21). Von der Beliebtheit
des Traktats zeugt die reiche Überlieferung, darunter auch deutsche

Übersetzungen2. — Bernhard zugeschrieben ist der « Liber de passione
Christi et doloribus et planctibus matris »3, zur Hauptsache eine «

compassio Mariae » wie der « Dialogus », der auch in diesem Stück benutzt
worden ist ; doch ist auch das umgekehrte Verhältnis möglich, da die

Entstehungszeit beider Schriften nicht genauer zu fixieren ist. Als ein

Werk Bernhards oder Bonaventuras galt die « Vitis mystica seu Tractatus

de passione Domini »4, wo die ganze Passion unter dem Bilde des

Weinstockes (Joh. 15, 1 ff.) dargestellt wird. Hier herrscht die allegorische

Auslegung vor. Sehr beliebt und verbreitet ist daraus das Bild
von der Cithara geworden (vgl. 64, 4-6). Endlich steuerte der Pseudo-
bedanische Traktat « De meditatione passionis Christi per Septem diei
horas libellus »5 eine ganze Reihe grausamer Züge bei : die Peiniger
Christi raufen dem Herrn Haupt- und Barthaar mitsamt den Schwarten

aus und treten ihn mit Füßen (39, 22 ff.) ; sie binden ihn mit einer
Kette um den Hals (43, 20 f.) ; das Purpurgewand ist Christus in die
Wunden « gebacken » und verursacht ihm beim Ausziehen die unerträglichsten

Schmerzen (58, 5 ff.) ; ganz nackt wird der Herr ans Kreuz
geschlagen, doch eilt Maria herbei und deckt ihn mit ihrem Schleier 6.

1 Ed. Vatic. VII, 205-250 ; Peltier XII, 631-703. Die ursprüngliche, kürzere
Form (ii Stimulus minor ») des Jakobus von Mailand in Bibl. Franc. Ascet.
Med. Aevi, t. IV, Quaracchi, 2. ed. 1949.

2 Die bekannteste ist diejenige des Johann von Neumarkt, hrg. von Jos.
Klapper, Vom Mittelalter zur Reformation VI 3, Berlin 1939. Über weitere
werde ich an anderer Stelle berichten. Auch von den übrigen in diesem
Zusammenhang erwähnten Schriften liegen deutsche Übersetzungen vor.

3 Migne P. L. 182, 1133-1142. Ausgiebig schöpft wiederum das
«Minnebüchlein », das sich immer eindeutiger als Mosaiktraktat zu erkennen gibt, aus
dieser Quelle, aber auch das «Büchlein der ewigen Weisheit», bes. im 19. Kap.,
und wörtlich Bihlmeyer S. 270, 20 ff.

4 Migne P. L. 184, 635-740. Die Bonaventura-Herausgeber von Quaracchi
betrachten es in der ursprünglichen, kürzeren Form als ein genuines Werk
Bonaventuras : Ed. Quaracchi VIII, 159-189.

5 Migne P. L. 94, 561-568 ; auch Bernhard zugeschrieben, in diesem Falle
« Contemplationes » genannt.

6 Col. 566. Die beiden letzterwähnten Züge, wie ich nachträglich feststelle,

246



Allen diesen Werken — ich wiederhole es — kommt in der Passionsliteratur

überragende Bedeutung zu. Es sind die Grundqucllen, die

alle späteren Darstellungen genährt haben, so auch den Extendit
manum-Traktat. Außer ihnen finden wir in ihm noch benutzt : die

Pseudobernhardischcn Schriften « Lamentatio Beati Bernhardi super
passione Domini »* (53, 6-8 ; 54, 5-15), « Meditatio in passionem et
resurrectionem Domini »

2 (75, 21-76, 7), « Sermo de vita et passione Domini »
3

(35, 13-19 ; 53, 8-11 ; 54, 5-15), « Meditationes de cognitionc humanae

conditionis »4 (1,26-2,6), « Instructio sacerdotis » 5 (50, 20 f.), endlich
das « Liber meditationum et orationum » des Anselmus von Canterbury 6

(23, 24-26 ; 35, 13-19 ; 53, 8-11 ; 54, 5-15).
Nun scheinen aber nicht einmal diese Werke von unserm Kompilator

direkt benutzt worden zu sein. Auch sie sind wieder zu neuen
lateinischen Passionen kombiniert, ausgezogen und erweitert worden.

Erst auf solchen Quellen wird die deutsche Passion Heinrichs von
St. Gallen unmittelbar beruhen. Eine davon, die dem ersten Hauptteil

des Traktats zugrunde liegt, erkennen wir in der lateinischen

Passion, die Jakobus von Vitry (1160/70-1240) zugeschrieben wird. An
diesem Punkte können wir nun das Quellenproblem etwas tiefer
anpacken und die Genesis einer bestimmten Überlieferung in ihren
hauptsächlichsten Phasen deutlich machen. Inhaltlich handelt es sich um
die Vorgänge vom Mittwoch der Karwoche ; da sie sich in Bethanien

abspielen, nennen wir sie kurz die Bethanienszene.

2. Die Bethanienszene

Das Johannesevangelium bezeugt, daß Christus sechs Tage vor
Ostern nach Bethanien gekommen ist (12, 1) ; von einem solchen
Aufenthalte Christi in den letzten Tagen vor der Passion wissen auch

auch in den « Meditationes », cap. 78 ; der letztere wiederum vom « Minnebüchlein »

übernommen (Bihlmeyer S. 545).
1 Migne P. L. 184, 769-772. Eine sehr wertvolle Hs. davon (aus dem 13. Jh.)

besitzt die Berner Stadtbibl. in Cod. 63, 16Tff, wo z. T. bessere Lesarten
überliefert sind, als Migne sie hat. — Das Stück ist eng verwandt, z. T. identisch mit
dem « Liber de passione Christi ».

- Migne P. L. 184, 741-768. 3 ebd. 953 ff.
4 ebd. 485-508. 5 ebd. 771-792.
6 Migne P. L. 158, 709-820 ; gilt als authentisches Werk. Der oben erwähnte

> Sermo » hat viele identische Stellen mit dem « Liber meditationum » : « Intuere
humilitatis ...» 184, 957 158, 752; « dominator Domine Jesu ...» 184, 958

158, 753 ; « Ego, Domine, uvam ...» 184, 959 158, 754 ; « Attende, anima
mea ...» 184, 960 158, 755.

247



Matthäus (21, 17) und Markus (11, 11). Dort, in Bethanien, geschah

es während des Nachtmahls, das man dem Herrn bereitete, daß Maria,
die Schwester Marthas — welche man seit Leos des Großen Zeiten im
Abendlande mit Maria Magdalena gleichsetzte —, mit einem Pfund
köstlicher Salbe die Füße des Meisters zu salben sich anschickte. Das

ärgerte Judas, den Verräter, denn « er war ein Dieb und hatte den
Beutel » (Joh. 12, 3-6). — Soviel weiß die Schrift von einem Aufenthalt
Christi in Bethanien. Es ist ein Punkt, woran fromme Phantasie leicht
anknüpfen konnte. Wer das Leiden des Herrn in all seinen Stationen
betrachtete — und solche Betrachtung hatte ihr Verdienst —, den
mußte es auch lebhaft interessieren, was Christus unmittelbar vor
seinem Tode nicht nur öffentlich gelehrt (davon berichten die Evangelisten

zur Genüge), sondern auch im engsten Kreise seiner Jünger und
Freunde getan und geredet hatte. Gewiß, so dachte man, hat ihnen
der Heiland ganz besondere Offenbarungen über seinen bevorstehenden
Tod gemacht, und wie schmerzlich mußte es für seine Lieben sein,
davon zu hören Wenn man sich dann noch Maria, Christi Mutter,
dabei dachte — und das ergab sich ohne weiteres, da sie ja auch später
zusammen mit Magdalena und den andern Frauen unter dem Kreuze
gestanden hat (Joh. 19, 25) —, so gewannen all diese frommen Vorstellungen

noch bestimmtere Gestalt und lebendigere Farben. So hat sich
allmählich eine legendenhaft anmutende Geschichte ausgebildet, von
deren Lebenskraft über die Jahrhunderte hinweg noch heute das Ober-

ammergauer Spiel und andere volkstümliche Passionen zeugen 1.

Der Ursprung solcher Vorstellungen läßt sich quellenmäßig nicht
eindeutig erfassen. Es mag sein, daß gewisse Ansatzpunkte schon in
der christlichen Antike oder im frühen Mittelalter vorhanden waren.
Die bestimmtere Ausgestaltung der Szene kann jedoch kaum vor dem
13. Jahrhundert erfolgt sein. Denn ihre Voraussetzung ist unzweifelhaft

der leidenschaftlich menschliche Anteil des Gläubigen am Leiden
des Herrn, das fast lyrische Ergriffensein im Anblick seines Sterbens,
die Glut hinreißenden Mitempfindens mit der Gottesmutter : kurzum
der Geist, wie er erst durch Bernhard von Clairvaux und dann durch
die Bettelorden über die abendländische Christenheit gekommen ist.
Da brach man gleichsam vom Tempel zu Jerusalem, wo Christus als

strenger Lehrer kündete und richtete, auf, um den Herrn in der Stille

1 Oberammergauerspiel vom Jahre 1930, S. 30 ff. ; ferner « Leiden Christi »

aus dem Bayrischen Walde (Volksschauspicle, hrs;. von Aug. Hartmann, Leipzig
1880) S. 531 ; Neumarkter Passion, ebd. S. 166.

248



und Intimität von Bethanien wiederzufinden, wo er sich « dulciter
colloquendo », wie es immer wieder heißt, mit seiner Mutter und seinen

Freunden unterhielt. Da konnte man sich vertraulich mit den Frauen

zu seinen Füßen setzen und an seinem Munde hangen, da hatte man
teil an seinem Schmerz und konnte ungestört mit ihm weinen. Diese

Stimmung frommer, empfindsamer Devotion muß das Stimulans zur
Bildung der Bethanienszene gewesen sein.

Dazu tritt als zweites ein scholastisches Element. Die Szene

beginnt sich zu einem Gespräch zwischen Christus und Maria zuzuspitzen.
Wovon sollten sie aber anders reden als von dem nahen Tode des

Gottessohnes Und wie konnte es anders sein, als daß die zärtliche
Mutter ihren Sohn vom Marterwege abzuhalten versuchte So sieht
sich Christus veranlaßt, ihr die Notwendigkeit seines Todes darzulegen

— und die Szene wird zu einer theologischen Unterweisung über
die Begründung des Leidens und Sterbens Christi, nach dialektischer
Methode vorgetragen. — Dergestalt wirken in dieser Szene ein

kontemplativ-erbauliches und ein scholastisch-lehrhaftes Element zusammen. In
den verschiedenen Einzeldarstellungen überwiegt bald der eine, bald
der andere Grundton, im Anfang der kontemplativ-erbauliche, später
der scholastische.

Beim Einbruch dogmatischer Fragestellungen in das Gefüge einer
schlichten Legende spielte sicher das « Soüloquium quod habuit Jesus cum
Maria matre sua » der weitverbreiteten « Vita beatae virginis Mariae et
Salvatoris rhythmica »

1 eine bedeutsame vermittelnde Rolle. Es wird in
diesem Zwiegespräch (V. 3450 ff.), das vor der Taufe im Jordan zu denken
ist, der Versuch gemacht, im Rahmen eines Marienlebens die dogmatischen
Grundfragen des Christentums in anschaulicher Weise, gesprächsweise, zu
erläutern : Trinität, Menschwerdung und Genugtuung. Die hier aufgeworfenen

Fragen und deren Antworten erscheinen immer wieder auch im
Rahmen der Bethanienszene.

Eine der frühesten Darstellungen unserer « Legende » finden wir
in den aus der italienischen Franziskanerschule hervorgegangenen
« Meditationes vitae Christi » (nach 1300) 2. Dort wird erzählt, daß das

Haus des Lazarus und seiner Schwestern Christi und der Jünger
Zufluchtsstätte — « refugium generale » — gewesen, daß der Herr und die

1 Hrg. von Ad. Vögtlin (Bibl. d. Lit. Ver. Stuttg. Bd. 180), Tübingen 1888. —-

Nach diesem Kapitel eine freie deutsche Bearbeitung von Andreas Kurzmann,
hrg. von A. E. Schönbach, Über die Marienklagen (Festschrift der k. k. Univ.
Graz), Graz 1874, Anhang 71-83.

2 Siehe oben S. 215, Anm. 4.

249



Apostel dort des Tags gegessen und des Nachts geschlafen hätten, daß
auch Maria die Mutter zugegen gewesen sei (cap. 70). Schon vor
Christi Einzug in Jerusalem am Palmsonntag hätten die Frauen und
die Jünger, von Furcht getrieben, versucht, den Meister in Bethanien
zurückzuhalten (cap. 71). Dies ist jedoch nur ein Vorspiel zur Szene,
die sich am Mittwoch vor Ostern abspielt. Maria, die Mutter, und
Maria Magdalena bitten den Herrn, am morgigen Tage nicht nach

Jerusalem zu gehen, sondern mit ihnen das Passahlamm zu essen, worauf

sich Christus gezwungen sieht, mit der entschiedenen Verweigerung
der Bitte die Notwendigkeit seines Ganges nach Jerusalem zu
begründen (cap. 72). Daß wir es in dieser Szene mit einer der frühesten

Ausgestaltungen des Motivs zu tun haben, ergibt sich vor allem aus
der Art und Weise, wie der Verfasser seine Meditation einführt. Man

spürt, er kann noch auf keiner bestimmten Tradition fußen. So sagt
er : « Hic potest interponi meditatio valde pulchra », was nicht anders
heißen soll als : man kann sich das so ausdenken, und es ist schön und
erbaulich, dies zu tun, aber es braucht in Wirklichkeit nicht so gewesen
sein. Daher fügt er auch ausdrücklich hinzu, daß davon die Heilige
Schrift nichts zu berichten weiß. Der Verfasser äußert sich übrigens
schon im Prolog seines Werkleins in diesem Sinne 1. Dort wird auch
in schöner Weise die Grundhaltung deutlich, wie ich sie als Voraussetzung

einer solchen Darstellung bezeichnet habe : das gemütvolle,
innige Miterleben des Gläubigen, der seinen Herrn dort aufsucht, wo
er am menschlichsten erscheint. Dieser Zug ist denn auch in der
Bethanienmeditation der bestimmende. Dogmatische Fragestellungen
belasten die Idylle noch nicht mit gedanklicher Fracht. Zwar formuliert

Maria schon hier jene Bitte, die in späteren Darstellungen ins
Zentrum rücken wird : « Ipse vero, si sibi placebit, poterit de alio modo

redemptionis sine morte tua providere, quia omnia possibilia sunt. »

Doch nimmt sie Christus nicht zum Anlaß, seinen Kreuzestod zu
begründen, sondern er begnügt sich mit dem Hinweis auf den Gehorsam,
den er dem Vater schulde. So bricht die Darstellung nirgends aus dem
Menschlich-Intimen ins Dogmatisch-Lehrhafte aus.

Sehr früh hat sich in Italien, wo die « Meditationes » entstanden
sind, das geistliche Spiel dieser Szene bemächtigt : in der « Devozione

1
« Non autem credas, quod omnia quae ipsum dixisse, vel fecisse constat,

meditari possimus, vel quod omnia scripta sint : ego vere ad majorem impressionem.
ea sic, ac si ita fuissent, narrabo ».

250



dello zobiadi sancto »1. Sie gehört nach Form und Überlieferung eng
zu einer Devotion vom Karfreitag und stellt mit dieser eine Zwischenstufe

zwischen der dramatischen Lauda und der « rappresentazione
sacra » dar. Sie muß daher aus stilistischen Gründen entschieden früher
angesetzt werden als ihre uns erhaltene Niederschrift vom Jahre 1375 2.

Auf jeden Fall geht sie den entsprechenden deutschen dramatischen

Darstellungen um mehr als 150 Jahre voraus. D'Ancona scheint
anzunehmen, daß es die « Meditationes » gewesen seien, die diese erste
Dramatisierung des Themas veranlaßt hätten 3. Dies ist äußerst fragwürdig.
Die Devotion vom Heiligen Donnerstag geht nämlich unverkennbar
auf eine entwickeltere Stufe zurück, als sie die u Meditationes »

darstellen, und daß diese Weiterentwicklung nicht auf Kosten des Dichters

geht, ergibt sich aus genauen Übereinstimmungen mit ausgebildeteren
Typen. Das Gespräch Christi mit der Mutter und Maria Magdalena,
das in den « Meditationes » äußerst knapp gefaßt ist, hat hier die
Substanz einer dramatischen Szene von immerhin 41 zumeist
achtzeiligen Stanzen auszumachen. Und hier tauchen denn auch schon mit
aller Deutlichkeit jene dogmatischen Fragestellungen auf, die die
späteren Fassungen kennzeichnen. Doch sind sie gleichsam eingebettet
in einen Strom herzlichster Empfindung. Maria bittet ihren Sohn
zunächst (in Übereinstimmung mit den «Meditationes»), daß er «per
altra via salvi lo mondo » (13), worauf ihr Christus antwortet, daß die
Sünde Adams seinen Tod nötig mache. Die zweite Bitte der
Gottesmutter, « che non sia la morte con grande dolore », da gewiß auch ein

schmerzloser Tod zur Erlösung der Welt genüge (15), wird mit der Begründung

zurückgewiesen, daß der großen Sünde Adams nur ein äußerst

schmählicher Tod (« la morte con gran desprezo ») entsprechen könne (16).

Auch die weitere Bitte der Maria, der Sohn möge sie zuerst sterben
lassen oder ihr doch den Tod inmitten seiner Qualen schicken, kann
Christus nicht gewähren, da ihm der Tod in großer Einsamkeit und
Verlassenheit bestimmt sei (17-20). In dieser Devotion erfahren wir
auch zum erstenmal — was nicht heißen soll, daß dieser Zug vom

1 Hrg. von A. D'Ancona in Rivista di filologia romanza II, 14 ff. ; siehe
ferner: Franc Palermo, I manoscritti Palatini di Firenze (Firenze 1860) II,
272-296 ; D'Ancona, Origini del teatro italiano (Torino 4881) I, 131 ff. ; 184 ff. ;

Tonelli. Il teatro italiano (Milano, 2. ed. 1924) 22 f. ; Ebert, Jahrbuch f. rom.
u. engl. Lit. V, 56-72 ; Franc. De Sanctis, Storia della letteratura italiana
(Ed. A. Barion 1936) I, 79 f.

2 Siche Palermo a. a. O. S. 289 ; D'Ancona, Origini I, S. 184.
3 Origini I, S. 131.

251



Dichter des Spiels erfunden worden sei —, daß Maria ihren Sohn dem
Verräter Judas, der eben von den Hohenpriestern kommt, in ganz
besonderer Weise empfiehlt (26/27) : eine beinah tragisch-ironische
Situation im modernen Sinne. Von all diesen Motiven wissen nun die
« Meditationes » noch gar nichts, wohl aber die unten zu besprechende
lateinische Passion des Jakobus von Vitry, die Quelle unseres Prager
Meisters, und mehrere deutsche Passionsspielel. Ebenso tritt hier in
Übereinstimmung mit vielen andern Fassungen der Engel Gabriel auf,
jedoch erst in der Funktion als Tröster und Begleiter Marias, noch nicht
als Verkünder des göttlichen Willens wie im Extendit manum-Traktat
und seiner Vorlage. Auch die Schlußszene vor dem Tor Jerusalems
(32 ff.) hat dort ihre Entsprechung.

Die « Meditationes vitae Christi » können also die unmittelbare
— oder jedenfalls einzige — Quelle dieser schönen Devotion nicht sein.
Sie setzt vielmehr bereits erweiterte Fassungen des Themas voraus.
Solche muß es bald mehrere gegeben haben, denn spätere —¦ lateinische
sowohl als deutsche — Traktate berufen sich auf verschiedene Autoritäten.

In der Passion des Meisters zu Prag heißt es (4, 11 f.) : « Josephus
und ander lerer» oder häufiger (in andern Handschriften) : « Jakobus ».

Diese zwei Namen sind es denn auch, die in diesem Zusammenhang
immer wieder auftauchen, oft unmittelbar nebeneinander wie in der
Überlieferung des Meisters zu Prag. Wer unter « Josephus » gemeint
ist oder gemeint sein könnte, vermochte ich nicht festzustellen (siehe
Note zu 4, 11 f.). Hingegen gelang es, mit Hilfe einer allerdings falsch
orientierenden Bemerkung Schmidts 2, dem « Jakobus » auf die Spur
zu kommen. Es handelt sich um Jakobus von Vitry, von dem ein
lateinischer Passionstraktat überliefert wird, dessen Hauptteil eben
diese Bethanienszene ausmacht. Ich habe die entscheidenden Partien
daraus nach Cod. Elbing Q 75 und Cod. Fribourg L 16 im Anhang zu
der Ausgabe des deutschen Traktats abgedruckt. Ob diese Darstellung
wirklich auf Jakob von Vitry3 zurückgeht, ist eine Frage für sich.
Ich glaube, man muß sie eher verneinen, und zwar aus zeitlichen
Gründen : es fällt schwer, sich diese Szene schon im frühen 13. Jahr-

1 Egerer Fronleichnamspiel, Prager Marienklage, Augsburger Passionsspiel,
Haller Passion, Brixener Passion.

2
« Eine lateinische Passio des Jacobus de Vitriaco, die ebenfalls beginnt :

Extendit manum gehört jedenfalls nicht hierher» (S. 241.)
3 Über ihn: Phil. Funk, J. v. V., Leben und Werk. Leipzig/Berlin 1909.

Eine Passio Christi wird nicht erwähnt.

252



hundert vorzustellen — Jakob lebte 1170-1240 —, fast ein Jahrhundert
vor den « Meditationes », die nun, was diese Szene betrifft, in der Tat
den Eindruck einer originalen Konzeption erwecken. Doch kann man
in solchen Erwägungen nicht vorsichtig genug sein. Es läßt sich immerhin

denken, daß, wie in vielen derartigen Fällen, irgendein Ansatzpunkt
auf diesen Theologen zurückgeht.

Wichtiger als die Verfasserschaftsfrage ist indes für uns der
Umstand, daß diese Passion eine Hauptquelle für spätere Darstellungen
der Bethanienszene geworden ist. Sie liegt auch der deutschen Passion
des Meisters zu Prag zugrunde, wenn auch kaum als einzige Quelle.
Größere Stücke, wie z. B. das Gespräch mit dem Engel Gabriel, sind
wörtlich übersetzt. Dann wieder, so im Hauptdiskurs der Maria mit
Christus, treten nur die gleichen oder ähnliche Gedankengänge und
Wendungen auf. Für diese Partien dürfte noch eine andere Darstellung
vorgelegen haben. Es scheint auch nicht, daß der Autor diese
lateinische Passion in der Gestalt benutzt hat, wie sie Cod. Elbing
überliefert, d. h. als ein Werk, das als ganzes Jakobus von Vitry zugeschrieben
ist. Vielmehr hatte er ein Exemplar vor sich, das sich sekundär auf
diesen Jakobus beruft, ihn dann aber freilich wortgetreu benutzt. Dies
ist in Cod. L 16 der Fribourger Universitätsbibl. der Fall, wo es

einleitend heißt : « Narrât Josephus — hier liegt wieder die Konfusion mit
jenem andern Namen vor — in libro de vita Christi, quod die mercurii
ante passionem Christi »... Die deutsche Passion folgt diesem Text
genau und ebenso in einer spätem einleitenden Wendung : « Et propter
hoc considerare debemus, quod »... Beide Stellen fehlen naturgemäß
dem Elbinger Text. Es steht damit fest, daß der Verfasser des deutschen
Extendit manum-Traktats ein lateinisches Exemplar benutzt hat, das

dem Fribourger Text näher steht als dem Elbinger.
Über die Darstellung der Bethanienszene in der Passion des

Meisters zu Prag, in Sonderheit über deren dogmatischen Gehalt, habe ich
an anderm Ort gehandelt1. In diesem Zusammenhang sei nur
hervorgehoben : Hier vereinigt sich in besonders geschickter Weise das
franziskanische Element, dem die Szene ihren Ursprung verdankt, mit
scholastischer Doktrin, das Anschaulich-Erzählerische mit dem Lehrhaften,
die Kontemplation mit dem Dogma : ein für das spätere Mittelalter
höchst bedeutsames Zusammentreffen zweier Traditionsströme.

1 Basler Theol. Zs. a. a. O. S. 31 ff.

253



Eine kürzere deutschsprachige Darstellung der Szene kenne ich aus
einem bereits erwähnten ' Marienleben. Auch hier beruft sich der Erzähler
auf « Maister Jacobus » (157v im Sang. 1860) ; die Übereinstimmungen mit
dem Extendit manum-Traktat sind jedoch nur inhaltlicher, nicht formaler
Natur. Die entscheidende Satisfaktionsfrage wird nicht gestellt, wie sich
überhaupt hier alles nur um die Frage dreht, ob Christus sich bewegen
lasse, am Donnerstag nicht nach Jerusalem zu gehen.

Noch kürzer ist eine Fassung in C 10 f der Zürcher Zentralbibliothek
(Bl. 35r ff.) 2. Aus « Jakobus » ist hier — wie auch anderswo 3 — « sant
Jacob der zwölfbotte » geworden (35r), der « ein sundrig buch gemacht hat
von dem leben cristi » (38r). Darf man hier an das apokryphe Protevange-
lium des Jakobus denken, das die klassische Marienlegende begründet hat 4

Daß die augenscheinlich neu gebildete Legende von Christi Abschied in
Bethanien in diesen Zusammenhang gebracht wurde, ist an und für sich
verständlich s. Der Verfasser unterläßt es übrigens nicht, darauf
hinzuweisen, daß diese Geschichte weder von den Evangelien noch den «

bewerten » Schriften beglaubigt ist (35T), wie ihm überhaupt an Rechtgläubigkeit
viel gelegen ist (vgl. 3T). Die Darstellung selber dreht sich vor allem

um die schon in der italienischen Devotion behandelten Bitte der Gottesmutter,

sie möge vor Christus sterben, damit sie sein Leiden und seinen
Tod nicht anzuschauen gezwungen sei.

Auch Otto von Passau gedenkt in seinen « Vierundzwanzig Alten », im
Rahmen des Marienlebens des 12. Buches, kurz des Abschiedes Jesu von
seiner Mutter (cap. 7) 6, die ihren Sohn « mit großem ernst, mit allen ihres
hertzens begirden, mit betrübtem gemüt, mit haißen zehern, mit'stetem
wainen vnd mit allem fleiß » gebeten habe, « daß er sich des leidens erließe,
so wolt sie gern für jn sterben vnd leib vnd sei für jn geben biß in den Tod »

(83T). Der Basler Lesemeister beruft sich zur Abwechslung wieder einmal
auf « Josephus », den er mit Flavius Josephus (« in dem Buch der
Antiquität ») gleichsetzt

1 Siehe Studie I, S. 228.
2 Diese Passion vom Jahre 1436, die im Incipit auf die Glossierung der

«hohen meister in der schule ze Wyen» zurückgeführt wird (lr), benutzt als
Hauptquelle die bekannte Vita Christi » des Ludolf von Sachsen.

3 Cod. Engelberg 168, 236v (lat. Fassung, als ganzes Heinrich von Hessen
zugeschrieben) ; Cod. Fribourg L 16, 50T (lat.) ; Karlsruhe, Georgen 68, 11T
(.' Sant Jacob der merer ») ; Sarnen, Cod. 124, 23r (« Jacobus der minder »), Gent,
Cod. 220, 51a (» Jacop die apostel»).

4 Siehe Edgar Hennecke, Neutestamentl. Apokryphen, 2. Aufl. Tübingen
1924, S. 84 ff.

6 Merkwürdig bleibt nur das Wissen um den Apostel Jakobus als angeblichen
Schöpfer der Marienlegende : hatte doch die römische Kirche das Protevangelium
des Jakobus verworfen (Hennecke S. 85) und die « Vita Mariae » mit anderen
Autoritäten (Hieronymus, Augustin) beglaubigt. So weit ich sehe, taucht auch
nie im Zusammenhang der Kindheitsgeschichte Maria und Christi der Name des

Jakobus auf.
e Von dem Mitleyden vnser lieben Frawen, welches sie het mit irem sun »,

Ausgabe Dillingen 1568, 83r ff.

254



Das « Leiden Christi» in Sarnen, Cod.Wk, 24M41T, erzählt uns in
ausführlicher Weise von den Abschiedsgesprächen Christi in Bethanien
(48T-62r). Es benutzt dabei dieselbe Quelle wie der Extendit manum-
Traktat, steht also diesem besonders nahe.

Der Autor der Passionshistorie in Karlsruhe, Georgen 68, betitelt « die
1er vnd exempel aller exemplar », konzentriert sich auf drei Bitten der
Gottesmutter : Erlöse die Menschen durch göttlichen Machtspruch, stirb
einen andern Tod, laß mich mit dir sterben (llTff.)

Besonders behebt war unsere Abschiedsszene in den Niederlanden.
Durch Innigkeit zeichnet sich die Darstellung in « Dat lyden ende die passie
ons herren Jhesu Christi »

1 aus ; sie scheint, wenn nicht im Wortlaut, so
doch dem Tone nach den « Meditationes » verpflichtet. Interessant ist eine
Sondervariante der Judasepisode : Wie der Verräter nach der Mahlzeit
erscheint, veranlaßt Christus, ihm das zurückgestellte Essen aufzutragen ;

« ende die moeder ons heren die stont op ende diende hem selue ; ende si
brochte hem spise ende dranc » (S. 15).

Das sog. « Bonaventura-Ludolphiaanse Leven van Jezus » (u. a. Den
Haag, Kgl. Bibl., 133 D 32) folgt im 23. Kapitel (« Sich hier aen onsen heer »

usw. 94T) der 70. Meditatio, bringt aber nach diesem Vorspiel zu unserer
Überraschung nicht auch die 72. Meditation (Quomodo Dominus Jesus
mortem suam praedixit matri) 2. Auch im Zusammenhang geistlicher
Meditationsübungen wird an die Abschiedsszene in Bethanien erinnert, so in
der Donnerstagbetrachtung der ndld. Schrift « Indica mihi » (S. 30 f.) :i

;

sie ist — wie die « Meditationes vitae Christi » — ganz auf inniges
Miterleben der betrachtenden Seele abgestimmt.

Den Extendit manum-Traktat als Quelle benutzt die « Passie ons lief
heren ihesu cristi in duutscher talen » in Gent, Cod. 220, S. 18b-251a. 5, 11-

22,12 51a-65b) ist fast unverändert übernommen'1. Dasselbe gilt für
Brüssel, Cod. 19550 (Nr. 2406), wo die Bethanienszene (mit verschiedenen
Erweiterungen) ab 17, 11 ff. in eine Bearbeitung der Ludolfschen Vita
Christi eingefügt wird (in cap. 149 und 150, 173Ta-174v, 178Ta-179rb). — In
diesen Zusammenhang gehören auch die oben als Nr. 79 und 98 aufgeführten
Amsterdamer und Leidener Hss. : sie überliefern nur die Bethanienszene.

Man könnte die Aufzählung weiterführen. Doch genügen die erwähnten
Fassungen, um uns zu überzeugen, daß wir es mit einem verbreiteten und
vielschichtigen Traditionsgefüge zu tun haben.

Gegen Ende des 15. Jahrhunderts drang schließlich die Bethanienszene

auch in das geistliche Spiel des deutschen Sprachbereiches ein.

1 Hrg. von Alfred Holder, Bibl. van Middelnederlendsche letterkunde,
Groningen 1877.

2 Hinweise und Textabschriften verdanke ich Dr. C. C. de Bruin in
Barendrecht, der eine Ausgabe vorbereitet.

3 Hrg. von P. Fr. Stephanus Schoutens, Hoochstraten 1906.
4 Auch in den spätem Teilen der « Passie » wird der Extendit manum-Traktat

benutzt.

255



Auch hier läßt sich die Darstellung des Meisters zu Prag als unmittelbare

Quelle nachweisen :

Wir kennen fünf deutsche Passionsspiele, die diese Szene
überliefern : 1. das Egerer Spiel (gewöhnlich « Fronleichnamspiel » genannt),
2. die Prager Marienklage, die gänzlich auf dem Spiel von Eger beruht,
wie schon Milchsack nachgewiesen hat1, 3. das Augsburger Passionsspiel

aus St. Ulrich und Afra 2, 4. die Haller Passion, 5. die Brixener
Passion3. Es sind dies alles jüngere Spiele aus dem Ende des 15. und
dem Anfang des 16. Jahrhunderts.

Die Quellen der zur Behandlung stehenden Szene sind bis jetzt
noch in keiner Weise erkannt worden. A. E. Schönbach, der Herausgeber

der Prager Marienklage, hat sie als « unzweifelhaftes Eigentum
der Dichterin » (die Hs. ist von einer Nonne geschrieben) hingestellt,
über deren « geringe poetische Begabung », « beschränkten Verstand »

und infolgedessen « elenden Verse » er sich in etwas unangebrachter
Weise lustig macht (S. 43). J. E. Wackernell hat die Szene
ausführlich besprochen und versucht, das Verhältnis der verschiedenen

Fassungen zu bestimmen (S. ccvi ff.). Seine Darlegungen machen deutlich,

auf was für falsche Fährten die Erwägung innerer Gründe im
Bereiche der mittelalterlichen geistlichen Literatur führen kann. Denn
solche stehen bei Wackerneils Argumentationen durchaus im Vordergrund.

So wird die Priorität des Spiels von Hall vor dem Egerer durch
wohlüberlegtere und dramatisch wirksamere Darstellung gegenüber
einem kompilatorischen, verwässernden und oft unkonsequenten
Verfahren « bewiesen » und Eger von Hall abhängig gemacht. Dies hat
sich nun nebst vielem andern als Irrtum herausgestellt, indem Eger
überhaupt nichts mit Hall zu tun hat, sondern (wenigstens in der
betreffenden Szene) unmittelbar auf dem Extendit manum-Traktat
beruht. Das Haller Spiel aber scheint über eine besondere, mutmaßlich

ebenfalls prosaische Quelle verfügt zu haben. Doch wir müssen
diese Verhältnisse der Reihe nach vortragen.

1 In der Ausgabe der Egerer Passion, L. V. St. 156, Tübingen 1881, S. 354 ff. —
Prager Marienklage, hrg. von A. E. Schönbach, Über die Marienklagen, a. a. O.
S. 63-70.

2 Hrg. von Aug. Hartmann, Das Oberammcrgauerspiel in seiner ursprünglichen

Gestalt, Leipzig 1880, S. 1-100.
3 Beide hrg. von J. E. Wackernell, Altdeutsche Passionsspiele aus Tirol,

Graz 1897. — Siehe auch «Ein Recht, daß Christus stirbt», ein Tiroler Spiel,
worüber Ad. Pichler, Über das Drama des Mittelalters in Tirol, Innsbruck 1850,
S. 66-70 kurz referiert. Das Thema vom Abschied Christi ist hier mit dem Motiv
des Rechtsprozesses verbunden.

256



Das Resultat Wackernells läßt sich auf folgende Weise kurz
zusammenfassen : 1. Dem Haller Passionsspiel kommt das Verdienst zu,
« diese Szene in die dramatische Literatur der Deutschen eingeführt
zu haben ». 2. Von ihr ist abhängig : a) das Egerer Spiel und mit ihm
natürlich die Prager Marienklage, b) das Augsburger Spiel, das aber
auch noch die Bearbeitung von Eger benutzt. 3. Diese ist die Vorlage
des Brixener Spiels, doch hat dessen Verfasser die Szene noch mit
« eigenen Gedanken » erweitert, so mit Motiven aus dem Gespräch
Marias mit dem Erzengel Gabriel.

Ein Vergleich dieser Spiele mit den entsprechenden Partien der
deutschen Passion « Extendit manum » zeitigt nun folgende Ergebnisse :

1. Das Egerer Spiel beruht nicht auf der Passion von Hall, sondern

vollständig auf dem Traktat des Meisters zu Prag. Es macht schlechterdings

nichts anderes, als daß es die Prosa in Verse umsetzt, wobei ein

Reimvers oft zum inhaltlichen Flickvers wird. Die Übereinstimmungen
sind in den Noten meiner Textausgabc im einzelnen aufgezeigt. Hier
genügt eine kurze Textprobe. Maria spricht zum Engel :

O Gabriel, du schöner engel klar,
Ich gedenck und sag das offenwar,
Do du kambst am tag der potschafft,
Als ich in groz bescheligkeit was behafft,
Do sprachst du : Ave, gracia plena,
Der herr ist mit dir junefraü Maria.
Nun frag ich dich und sag da bei,
Wie ich doch voller gnaden sei,
-So ich an dem himelschen vatter nicht findt,
Gnad zu beweisen mein liepsten kindt
Auch hör ich, das mein aller liebster san

Heut so jemerlich sol von mir gan :

Wie bin ich dan gesegent unttern beiben,
Seindt mein sun nit sol bei mir bleiben (V. 3685-3698)

(Ich bekenne und gedenke, das du in der personen aliis himmelischen
heris czu mir quemest an dem tage der botschaft und sprachist czu mir :

i Ave, vol gnaden, der herre is mit dir » Wie mag das nu gesin, das ich
bin vol gnaden und ich weder kegen mime kinde noch an dem himmelischen
vater gnade vinde, das myn kint mochte ledig werden der hende der
valschen Juden Und wie mag das sin, das der herre mit mir sie, sint
czehant min lieber herre und min liber son sal mir iemerlich genomen
werden Wie bin ich die gesegente under den vrouwen, sint czukumftic

17 257



ist der tag, das vil der Juden mich heisen werden die vorvluchte allir
vrouwen [5, 32-6, 10]).

Man sieht : Abweichungen geschehen sozusagen nur unter dem

Reimzwang (siehe den zuletzt zitierten Vers und seine Entsprechung
Die Übereinstimmung ist teilweise so groß, daß das Eger Spiel in Einzelfällen

sogar zur Textkritik des Prosatraktats herbeigezogen werden
kann. So wird 16,14 die Königsberger Lesart « ortir » durch Eger 3841

gestützt, während alle anderen von mir kollationierten Handschriften
« urteil » haben.

2. Ebenso beruht die Passion von Brixen unmittelbar auf unserm
deutschen Text. Die Darstellung ist jedoch unabhängig vom Egerer
Spiel, d. h. die Prosapassion hat hier eine neue, zweite Bearbeitung
gefunden. Zwei Beispiele sollen dies veranschaulichen. Den eben

zitierten Versen aus dem Egerer Spiel (die vier letzten Zeilen jedoch
sind ausgefallen) entsprechen in der Passion von Brixen :

Gabrieli, lieber Enngl, ich sag dir :

Du Brachdest freliche pottschafft mir
Von dem heren und vattern mein :

Ich soll voller genaden sein,

Gesegnedt Ob allen Frauen,
Kchainem schmerczen anschawen,
Und der herr sey mit mir.
Wie kchan das gesein yee,
So mir mein Sun wirdt genumen,
Gefangen und hardt gepunden
Des wirdt ich j amers vnnd schmerczen

Tragen yecz in meinen herczen. (V. 143-154)

Das zweite Beispiel : Christus spricht zu Maria :

Eger :

Sueße mutter, es wer wol billich,

Das ich solt erhörn dich.

Nun wis, das an mir mus erfult
[werden,

Das von mir geschriben ist auff
[erden

258

Brixen :

Muetter, du begerst ain andere

[weis zu finden,
Darmit Erlest wurdt der Menschen

[kchinden :

So wiß, liebe Muetter aller Erenn,

Es mueß also vallendedt werden,



Eger :

Des menschen kindt mus steigen
[auff,

Es wirt verratten und verkaufft

Und zu dem tod verurteiln :

Darzu sol ich und wil eiln.

Brixen :

Das ich hab geredt zu meinen be-

[kchanten :

Wier sollen hinauff gen Jerusalem
[geen,

Da wirdt des Menschen sun über

[gebenn
Und mit Martter genomen sein

[lebenn.
(3781-3788) (245-252)

(Myne suzse muter, billich solde ich dich irhoren. Du begerist, das
ich vinde des menschen erlosunge in miner wisheit andirs dan mit mime
tod. Nu wisse, übe muter, das das ervullit mus werden, das geschreben
steit von mir. Sich, das is nu geschreben, das ich sprach vor den minen :

« Wir geen of ken Hierusalem, und des menschen kint wirt vorraten den
vursten der prister, und werden in vorteilen czu dem tode » [12, 14-21]).

Wackernell hat solche und andere Stellen als Beweis ihrer
gegenseitigen Abhängigkeit betrachtet und die schlechte Übereinstimmung
der einzelnen Reimpaare durch gedächtnismäßige Aufzeichnung erklärt
(S. CCLX f). Der Nachweis der Quelle erledigt alle diese Überlegungen.
Hier sieht man deutlich genug : Zwei Bearbeiter haben unabhängig von
einander den selben Text benutzt. Besonders beim zweiten Beispiel ist
es hübsch zu beobachten, wie beide Versfassungen zusammen den Prosatext

gleichsam wieder herstellen. So bringt Eger den ersten Gedanken :

« billich solde ich dich irhoren », Brixen dagegen den nächsten : « Du
begerist, das ich vinde des menschen erlosunge andirs dan mit
mime tod ». Im allgemeinen braucht der Bearbeiter der Brixener
Passion mehr Worte als der Verfasser des Egerer Spiels. Oft ist diese,

bald jene Versifizierung genauer. Gewisse inhaltliche Unterschiede
lassen sich mit Textdifferenzen der Vorlage erklären, denn mit größter
Wahrscheinlichkeit haben den beiden Bearbeitern verschiedene Exemplare

des deutschen Traktats vorgelegen.
3. Hingegen scheint das Augsburger Passionsspiel aus St. Ulrich

und Afra nicht unmittelbar auf dem Extendit manum-Traktat zu
beruhen. Trotz restloser inhaltlicher Übereinstimmung kann aus keinem
Vers oder keiner Versgruppe eindeutig geschlossen werden, daß dieser

und kein anderer Text zugrunde liegen muß. Ich gebe, um meine

Behauptung zu belegen, ein kurzes Beispiel, wo die Übereinstimmung
relativ am weitesten geht :

259



Magdalena zu Christus :

Herr du erkennst wol meinen sin :

in deinem dienst ich fleißig bin.
Ich hän auch kuntschaft offenbar :

iherusalem der iuden schar,
Die fleißend sich auf deinen tod,
zu bringen dich in große not ». (133-138)

(Min liber herre, ich bin vlisig dines lebenes und habe alle tage boten,
die do geen kegen Iherusalem und sagen mir her weder, was sie hören
reden von dir in der stat. Die boten sagen mir böse mere, das die vursten
der pristere und die meistere in alle irem rate tichten, dich czu toten [8,10-15]).

Dagegen vergleiche man die entsprechenden Verse des Spiels von
Eger, wo die textliche Abhängigkeit von der Prosafassung in die Augen
springt :

Ach, aller liepster herre mein,
Ich bin fleißig des lebens dein.
Ich hab al tag zu Jherusalem potten,
Die sagen mir gar drotte,
Was si hören von dir in der stat :

Si sagen mir, das dij fürsten haben rat,
Wie sie dich tötten mügen.

(3713-19 ; Prager Marienklage 151-157.)

Man könnte nun freilich einwenden, der Verfasser des Augsburger
Spiels hätte seine Quelle eben in viel freierem Sinne benutzt als die
Bearbeiter der Passionen von Eger und Brixen. Aber gerade dies halte
ich nach den gemachten Erfahrungen für unwahrscheinlich, zumal die
Verse durchaus nicht den Eindruck eines freien Gestaltens erwecken. —
Aber auch die Abhängigkeit des Augsburger Spiels von der Haller und
Egerer Passion läßt sich nicht aufrecht erhalten. Inhaltliche
Übereinstimmungen einerseits und leichte textliche Anklänge anderseits, wie
sie Wackernell gibt, können, wie die eben angeführten Beispiele uns
belehren, auch gar nichts beweisen1. Es darf so als bewiesen gel-

1 Schon Creizenach, Geschichte des neueren Dramas2, I, 228, Anm. 2 hat
zu den Ausführungen Wackernells, ohne deren Fehlerhaftigkeit im einzelnen
nachweisen zu können, einen prinzipiellen Einwand in diesem Sinne erhoben.
Hingegen weiß A. Dörrer in seinem zur Abhandlung ausgearteten Artikel « Tiroler
Passionsspiele » in Stammlers Verfasser Lexikon III, 741-835 Wackernell nicht
zu korrigieren.

260



ten : das Augsburger Spiel, das seinerseits die Szene an den ältesten
Text des Oberammergauer Passionsspiels abgegeben hat1, beruht auf
einer andern Quelle, die freilich dem Extendit manum-Traktat sehr
nahe stehen muß. Ich halte es für wahrscheinlich, daß auch diese Vorlage

in einer deutschen Prosaversion zu suchen ist.
4. Dasselbe gilt grundsätzlich von der Haller Passion. Trotz

mancher Übereinstimmungen und Anklänge kann sie die Bethanienszene

nicht von der Passion des Meisters zu Prag bezogen haben,
sondern sie muß, wie das Augsburger Spiel, auf einer andern Quelle beruhen.

Auf Grund dieser Szene — mehr können und wollen meine

Ausführungen nicht besagen — stehen also all die angeführten Passionsspiele

isoliert da ; das Resultat Wackernells läßt sich in keinem einzigen
Punkte bestätigen.

Soweit ich die Literatur zu den mittelalterlichen Passionsspielen
überblicke, ist hier, d. h. im Spiel von Eger und Brixen, der erste Fall
nachgewiesen, wo der Verfasser eines mittelalterlichen Passionsspiels
einen deutschen Prosatext in Verse umsetzt. Die Abhängigkeit des

geistlichen Dramas vom Epos ist längst erkannt und belegt worden.
Nun tut sich, zumal für die späteren Spiele, ein neues Quellengebiet
auf : der deutsche Passionstraktat und wohl auch die deutsche Passionspredigt.

Mit fortschreitender Erschließung dieses den Philologen und
Theologen in gleicher Weise berührenden Schrifttums werden sich ohne
Zweifel eine ganze Menge weiterer Versübersetzungen nachweisen lassen.

III. Würdigung

Je weiter der Forscher in die Überlieferung des spätmittelalterlichen

Passionstraktats eindringt, je reichlicher er zu vergleichen und
je sicherer er somit zu werten vermag, umso gültiger muß ihm die

Leistung des Meisters zu Prag erscheinen : er kann das Urteil der

Zeitgenossen, das wir an der ungemein dichten und das ganze deutsch-
niederländische Sprachgebiet umfassenden Überlieferung (133 Hss. und
eine ganze Reihe von Drucken2) abzulesen vermögen, durchaus be-

1 Hartmann, a. a. O. S. 205 ff.
2 Zu den bei Schmidt S. 236 und Diss. S. xix aufgeführten Drucken treten

möglicherweise — die Angaben waren nicht zu überprüfen — noch hinzu : Köln
1508, Heinrich von Neuß (Borchling-Claussen : Niederdeutsche Bibl. Nr. 436),
Panzer : Zusätze zu den Annalen S. 103 und Panzer, Annalen I, 260. (Diese
Hinweise verdanke ich Dr. W. Schmidt, Berlin.)

261



stätigen. Der Extendit manum-Traktat ist zudem der Prototyp einer
deutschen Passionshistorie und vertritt als solcher eine ganze reiche

Gattung. Das alles rechtfertigt eine ausführlichere Würdigung.

1. Kunst des Aufbaus

Wenn die Vermittler theologischen Schrifttums sich mehr oder

weniger festgeprägten Inhalten gegenübersahen, so bestand neben der
Übersetzungstätigkeit ihre eigentliche persönliche Leistung in der
Darbietung des gegebenen Stoffes. Und es lag nahe, in dieser Hinsicht alle

zur Verfügung* stehende Kunst aufzubieten : wie es allgemein im Zuge
der Zeit lag, ;das Schwergewicht von selbstverständlich gewordenen
Inhalten auf kunstvolle Form zu verlegen — man denke z. B. an den

Meistersang — oder, um den selben Tatbestand anders zu deuten :

erschütterte Inhalte durch die Form zu sichern.

Eigentlicher Formalismus macht sich vor allem bei jenem Typus
der Passionsdarstellungen geltend, der den Gegenstand dem Schema
eines allegorischen Bildes unterstellt. Die « Vitis mystica » Bonaventuras
hat wohl diesen Typus inauguriert ; der Exemplarismus ist seine

Voraussetzung. Es wird hier die ganze Passion auf Grund des Johanneischen
Gleichnisses unter dem Bilde des Weinstockes dargestellt : die Beschneidung

des Weinstockes bedeutet die verschiedenen Mysterien der
Erniedrigung Christi, die Umgrabung (circumfossio) die Nachstellungen der

Juden und die Wunden des Herrn, das Aufbinden Jesu Fesseln und
Marter ; die Blätter der Rebe sind die Worte Christi am Kreuze usw.

Dieser Typus war besonders im 15. Jahrhundert und bei den
Passionspredigern beliebt : Johannes Valtz behandelt die Passion unter dem Bilde
eines Goldbergwerkes mit verschiedenen Stollen l ; Geiler von Kaisersberg
nimmt als Dispositionsschema die Sprossen einer Leiter (die den Kreuzesstamm

versinnbildlicht), auf welcher die Seele von Betrachtung zu
Betrachtung emporsteigen soll 2

; ein andermal teilt er einen Honiglebkuchen
auf, wovon an jedem Tag der Fastenzeit ein Stück abgeschnitten und
geistlich verzehrt werden soll3 ; der Verfasser des Passionstraktates « Die
vierzig Myrrhenbüschel », ein « geistlicher herr vnd vatter Johanser orden

1 Siehe R. Cruel, Geschichte der deutschen Predigt im Mittelalter,
Detmold 1879, S. 590 ; P. Keppler, Zur Passionspredigt des Mittelalters, Historisches
Jahrbuch der Görres-Gesellschaft III, S. 298 f.

2 Cruel, a. a. O. S. 577 ; Keppler, a. a. O. III, S. 303.
3 Keppler, a. a. O. III, S. 301 ff. ; zur Rechtfertigung solcher Form, « welche

den erschlafften Magen wieder zu Appetit reizt» (Johannes Meder), siehe ebd.
S. 299 f.

262



zu Straßburg », entbindet 40 Myrrhenbüschel, die die « Liebhaberin »

zwischen den Brüsten trägt (Hoheslied 1, 13), eines nach dem andern und
behandelt dabei jedesmal ein besonderes Leiden Christi ' ; eine Bernhardin
von Siena zugeschriebene Schrift, « Das Leiden unseres lieben Herrn » 2,

macht es entsprechend mit 12 Körben und 5 Gerstenbroten (Joh. 6, 13) :

die Körbe sind die einzelnen Artikel, die fünf Brote teilen sich dann
naturgemäß wieder in « stücklin » und « brösemlin » auf.

Derartige Künsteleien waren dort naheliegend, wo die Passion

Christi in Form von « Betrachtungen » zu systematischer Darstellung
gelangte ; die Historia passionis, an die Chronologie der Geschehnisse

gebunden, entzog sich ihrer von selber. Hier finden wir in der Regel
den Stoff unter Titel aufgeteilt wie « Quomodo fuit captus », « Quomodo
fuit venditus » etc.3 oder « De interiori afflictione », « De exteriori afflic-
tione », « De iniuriosa persecutione », « De crudeli persecutione » usw. 4

Kunstreicher geht der Meister zu Prag vor, indem er den Gang
der Erzählung und deren fortlaufende Auslegung an geeigneter Stelle
durch allgemeine, zusammenfassende Betrachtungen unterbricht. Es

entsteht eine Dreiteilung, durch drei Prologe bestimmt, von denen sich

der erste auf die Materie als Ganzes, die beiden Zwischenprologe auf
das betreffende Teilstück beziehen. Der erste derartige Einschnitt findet
sich nach dem Abendmahl (30, 30), der zweite vor der Kreuzigung auf
Golgatha (60, 31). Den Prologen entspricht am Schluß ein wirkungsvoller

Epilog (74, 7 ff.). In diesen allgemeinen Betrachtungen sind in
der Regel prägnante Aussprüche kirchlicher Autoritäten als Kern- und
Leitworte nebeneinander gestellt. So bringt der Hauptprolog Zitate
von Augustin, Ambrosius, Hieronymus, Gregor d. Gr., Bernhard und

1 St. Gallen, Stiftsbibl. Cod. 603, lr-73r ; Überlingen Cod. XXII ; München
cgm. 853 und 4716 ; Berlin, Staatsbibl. germ. 8", 503, 30T-149T; vgl. auch Haenel,
Cat. librorum manuscriptorum, Lipsiae 1830, S. 468. Der Traktat gehört in den
Umkreis der Seuse-Mystik. Vgl. dazu Bernhard, Sermones in Cant. Cant. Nr. 43 ;

Pseudo-Bonaventura, « Passio Christi breviter collecta ad modum fasciculorum »,

Ed. Peltier XIV, 151 ff. — Ebenfalls nach Straßburg weißt eine Passion, die das
Bild der geistlichen Meerfahrt verwendet (vgl. W. Schmidt, Christus und die
sieben Laden, Festschrift Eugen Stollbreither, Erlangen 1950, S. 278).

2 St. Gallen, Stiftsbibl. Cod. 973, S. 406-475. Gegen die Verfasserschaft Bern-
hardins laut altem Inhaltsverzeichnis der Hs. (S. 14) spricht der Umstand, daß
im Traktat Bernhardin selbst als Autor neben anderen Autoren erwähnt wird
(S. 418).

3 So in zwei lat. Passionshistorien in L 16 der Fribourger Univ.-Bibl., 3M2T
und 73T-83r und im Zürcher Wiegendruck Inc. K 320, 2.

4 So Gabriel Biel in « Passionis dominicae sermo historialis », zit. bei Keppler,
a. a. O. Ill, S. 281.

263



Richard (von St. Viktor). Wie ich in der Textausgabe (S. cu ff.)
ausgeführt habe, fehlt einer Gruppe von Handschriften, dem Typus B,
sowohl der Hauptprolog als auch die zusammenfassenden Betrachtungen
vor dem letzten Dritteil. Gerade durch diese Verwischung des

kompositorischen Prinzips wird die Handschriftengruppe B deutlich als

nachträgliche Redaktion gekennzeichnet.
An der Spitze des Traktats erscheint ein thematisches Motto :

«Extendit manum ...» (Gen. 22, 10), das der Meister zu Prag der
Passio des Jakobus von Vitry entnommen hat. Dessen Sinn wird im
zweiten Abschnitt des Prologs, nach den Väterzitaten, näher ausgeführt
(2, 13 ff.). Das Schriftwort gelangt dann im ersten Hauptabschnitt, der

Bethanienszene, zur thematischen Durchführung (5, 18 f. ; 7, 24 ff. ;

16, 17 ff.). Später geht dann, wenigstens formal, bis auf einen Anklang
62, 33 f., dieser unmittelbare Bezug verloren. Solche Thematik gehört
zum Charakteristikum einer Historia passionis : zweifelsohne ist sie als

rhetorisches Element aus dem Sermo passionis in den Traktat
hinübergenommen worden. Als Schriftworte erscheinen am häufigsten : Exodus
25, 40, Jesaias 33, 7 ; 53, 7, Klagelieder 1, 12 ; 1, 18 und Römer 5, 10.

Auch im einzelnen folgt der Aufbau, wenn auch keineswegs
schablonenhaft, bestimmten Regeln. So werden nach dem « Text », d. h.

einem Stück der Passionserzählung, zuerst die alttestamentlichen Figuren

erwähnt, wenn solche namhaft gemacht werden können. Ihnen
folgen Aussprüche der Väter, die entweder das Geschehnis als solches

in irgendeiner Weise näher beleuchten oder auch eine eigentliche Deutung

allegorischer, seltener moralischer Art enthalten (vgl. z. B. 36, 7 ff.
oder 32, 8 ff.). An Stelle eines Väterzitats kann auch eine biblische

Erklärung folgen — so nach dem Ausspruch der Juden : « Wir haben
ein Gesetz, und nach dem Gesetz soll er sterben », wo auf das 13. Kapitel
des Deuteronomiums verwiesen wird (54, 20 ff.) — oder ein « Merke »,

das glossenartig eine Besonderheit hervorhebt (52, 7 ff. ; 55, 25 ff. ;

74, 1 ff.).
Zu einer besonderen Beobachtung formaler Art veranlassen die

Gespräche der Bethanienszene. Hier macht sich ein Gestaltungsprinzip
geltend, wie es die Scholastik des 13. Jahrhunderts als feste Methode
entwickelt hat. Darnach stellt der Magister den am Vortage geltend
gemachten und vom Baccalaureus bekämpften Einwänden (argumenta,
obiectiones) zuerst als « sed contra » ein Gegenargument gegenüber,
wobei er in der Regel eine Autorität zitiert oder auch einen Vernunftschluß

anführt. Dem « sed contra » folgt die eigentliche Entscheidung



der Frage, die « determinatio magistralis », so genannt im Unterschied

zu den am ersten Disputationstag vom Baccalaureus vorgetragenen
Antworten. Sie erlaubte dann die Erledigung der einzelnen Objektionen

1. Den literarischen Niederschlag dieser Disputationsform finden
wir im Aufbau des Artikels der scholastischen Summen. — Solche
wissenschaftliche Dialektik ist nun unverkennbar aus den Gesprächen in
Bethanien herauszuhören, am schönsten im Disput, den die Gottesmutter

mit dem Erzengel Gabriel führt2 (5, 32 ff.) :

Maria bringt in scharfsinniger Deutung der Verkündigungsworte
(Luc. 1, 28) drei Objektionen vor : 1. gratia plena : « Wie mag das nu gesin,
das ich bin vol gnaden und ich weder kegen mime kinde noch an dem
himmelischen vater gnade vinde, das myn kint mochte ledig werden der
hende der valschen Juden » 2. dominus tecum : < Und wie mag das sin,
das der herre mit mir sie, sint czehant min liber herre und min liber son
sal mir iemerlich genomen werden » 3. benedicta mulierum : < Wie bin
ich die gesegente under den vrouwen, sint czukumftig ist der tag, das vil
der Juden mich heisen werden die vorvluchte allir vrouwen ?» — Das
« sed contra » enthält ein « wohl — aber » und ist entsprechend durch
gegensätzliche Begriffspaare bestimmt : « Is ist war, das ich dich gruste mit
grosen vrewden, aber nu tröste ich dich mit grosem leide. » Dem « respondeo
dicendum » voran geht sodann die Auflösung der Objektionen : ad primum :

6, 13-23, ad secundum 6, 23-30, ad tertium 6, 30-7, 5. Das « respondeo
dicendum » folgt 7, 5-27. — In ähnlicher Weise baut sich das Gespräch
zwischen Christus und der Mutter auf. Nur ist es dort jeweils nur eine

Objektion, die Maria vorträgt. Das « sed contra » ist in der Regel ein Hinweis

auf eine alttestamentliche Figur. Hinter dieser scholastischen Form
bergen sich selbstverständlich auch scholastische Inhalte 3.

2. Übersetzungskunst

Unsere zweite Studie hat dargelegt, daß die deutsche Passion des

Meisters zu Prag auf verschiedenen lateinischen Traktaten beruht. Ihre
zweckdienliche Verwertung, die Klitterung heterogener Partien, die

Wahrung der Einheit durch Streichungen und eigene Ergänzungen usw.

war Aufgabe des Kompilators. Sie zu würdigen, wäre nur möglich,
wenn uns alle direkten Vorlagen bekannt wären. Davon sind wir nun

1 Genaueres über scholastische Disputationsübuncen bei P. Mandonnet,
Chronologie des Questiones disputées de Saint Thomas d'Aquin, Revue Thomiste
1918 (Toulouse), p. 266 sqq.

2 Ich habe schon an anderer Stelle (Theologische Zeitschrift a. a. O. S. 37 f.)
auf diese scholastische Gesprächsform aufmerksam gemacht ; man gestatte mir
um des Zusammenhanges und der Vollständigkeit willen diese Wiederholung.

3 Darüber Basier Theol. Zs. a. a. O. S. 31 ff.

265



weit entfernt : auch die Passio des Jakobus von Vitry, die cum grano
salis als unmittelbare Quelle anzusprechen ist, scheint unserm Autor
in einer etwas andern Gestalt vorgelegen zu haben, als wir sie aus Cod.

Elbing Q 75 und Cod. Fribourg L 16 kennen. — Aus dem selben Grunde

ist es auch nicht ganz leicht, die Leistung des Übersetzers zu werten.
Doch sei hier eine kleine Untersuchung gewagt.

Ich wähle als Grundlage eine Stelle aus dem Epilog, die dem
« Stimulus amoris » entnommen ist, weil wir hier die Möglichkeit haben,
mit zwei anderen, wenig älteren Übersetzungen zu vergleichen : mit
derjenigen Johanns von Neumarkt (vor 1380) und einer wohl bei den

Augustiner-Eremiten in Brunn entstandenen Übertragung (um 1370)1.

Stimulus amoris (Ed. Peltier XII, 639) :

Sit ergo régula nostra vivendi passio Salvatoris : et tanto amplius in
hoc consolemur, quanto amplius Christo conformamur ; et tanto amplius
desolemur, quanto ab hoc exemplari et régula amplius elongamur. Semper
ergo, quantum in nobis est, velimus ab omnibus conculcari, dejici,
vilipendi, illudi, persequi, flagellari, et in divinis obsequiis ab omnibus expro-
brari. Simus nudi cum eo nudo, et nihil penitus cupiamus : habere aliquid
sit nobis gravissima poena et dolor immensus ; nihil autem habere, plena
exultatio. Abhorreamus dulcia et delectabilia degustare, et potius velimus
vilibus et amaris cibari, et desideremus quod quaelibet cibaria felleum nobis
potius, quam melleum ferant saporem : quia ipse Christus felle et aceto
fuit potatus.

Heinrich von St. Gallen (H) :

Das liden Cristi ist unsir regele, nach der wir sullen leben, und ist
unsir ingesigel, in das wir uns drucken sullen. Und immerme wir uns
dorinne bilden, immerme wir werden getrost, und also vil me wir werden
vorelint von 2 gote, wen wir uns virren von dem liden Cristi, unsirs herren. —
Donimme spricht Bernhardus : Czu allen cziten sulle wir wellen von allen
menschen gedruckt werden, vorworfen werden, snoder werden geacht,
gegeisilt, gelestirt werden mit unserem bildere 3. Mit den nackten sulle
wir nackt sin und nicht enhaben die strenge notdorft ; aber etwas haben
sal uns sin eine grose marter und eine unselige smercze ; aber nicht haben
sal uns sin eine grose vreude. Do mete sullen uns gruwen, suzse und
wollustige dine czu kosten und mer mit snoden dingen unsren lichnam spisen ;

honic und smachaftige dine sal verre von uns sin, wen unsir herre wart
gespisit mit essige und mit galle (74, 16-75, 10).

1 Siehe Klapper, Stachel der Liebe a. a. O. S. xin.
2 In meiner Textausgabe steht nach K « vorebint vor » ; es ist nach Bi und

G 2 in « vorelint von » zu korrigieren.
3

« bilde » der Ausgabe (75, 3) ist in « bildere » richtigzustellen.

266



Johann von Neumarkt (J) :

Dorvm zo schol vnser anweisung sein czu leben dy leidung vnsers
heilandes. Vnd wir schöllen dester mer doran getröstet seyn, y mer wir
ym vns enlichen vnd nach ym czihen mit dem leben. Wir schöllen auch
dester mer betrübet vnd gemissetrêstet seyn, ye mer wir vns von seinem
bilde vnd leben virren. Dorvm, alz vil alz daz an vns leit, zo schäl wir
alleczeit wellen von allen leöten vndertreten werden vnd vorworffen, vor-
nichtet, vorspottet, geächtet, gepeiniget vnd yn dem dinst gotes von yn
allen gelestert werden. Wir schuhen nackent seyn mit dem nackten Cristo,
vnd czumal nichtisnicht czu haben schölle wir vns wünschen, vnd ist auch,
daz wir etwaz haben, daz schol vns gar peinlich vnd gar leit seyn. Hab
wir aber nichtisnicht, daz schol vns seyn ein große frewd. Wir sullen vns
auch Schemen die lustigen vnd sözzen dinck czu kosten. Wir schölle vü
liber wollen gespeiset werden mit geringen vnd pittern dingen. Wir schöllen
auch wegeren, daz vns iczlich speis mer einen pittern smack pring denn

eynen suzzen, wann Cristus mit gall vnd mit ezzig getrenckt wart (Jos.
Klapper, Stachel der Liebe S. 46 f.).

Brunner Übertragung (B) :

Dorvm sal vnser leben also geschiket sein, das wir nach folgen der
leidunge vnsers herren vnd vnsers hailandes. Vnd also vil werde wir mer
getröstet, als vil wir vns ym mer pilden in seiner leidunge. Wir wem auch
also vil mer uorweiset, als vil wir vns auch mer uon seinem pilde fremden.
Wir sullen alweg begern als vil als wir uormögen in vns, das wir wellen
uon allen leöten werden czutreten vnd uorworfen, uorsnôdet vnd uor-
spottet, geechtet vnd gegeiselt vnd in gotlichen dinst uon allen leöten
uorsmehet. Wir sollen nakt mit den nakten [sein], also das wir nichtes
nicht begern, vnd hab wir icht, das sal vns sein ein swere pein vnd ein
große leidunge. So wir aber nichtes nichte haben, das sal vns sein ein
frevde. Vns sal scheöczen czu kosten di liplichen vnd die sößen dinge des

leiplichen gutes, vnd wir sollen liber gespeiset werden mit der snôden vnd
pittern speise. Das wir begern mögen, das icliche speise vns mer brenge
saurikeit denn sössikeit, wan er wart getrenket mit der gallen (Olmütz,
Studienbibl. Nr. 74, 8r'T ; ungedruckt) \

Es handelt sich, wie man unschwer erkennt, um drei unter sich

unabhängige Übertragungen. Inhaltliche Verschiedenheiten sind wohl
auf Varianten der Vorlagen zurückzuführen : so beruht H « Mit den

nackten sulle wir nackt sin » auf einer lat. Lesart « siamus nudi cum
nudo » (so Breslau I F 569, Klapper S. 46, 18), Johanns Fassung «Wir
schullen nackent seyn mit dem nackten Cristo » auf « siamus nudi cum
eo nudo » (so Peltier-Ausgabe) ; oder H « mit unserem bildere » an Stelle

1 Die Textprobe verdanke ich Prof. Jos. Klapper, Erfurt.

267



von « in divinis obsequiis » (J und B übersetzen darnach) wird auf lat.
« cum exemplari nostro » zurückzuführen sein. Ob die im Anschluß

an das Hohelied 8, 6 erfolgte Interpolation in H « und ist unsir inge-
sigel, in das wir uns drucken sullen » der Vorlage oder dem Übersetzer

zuzuschreiben ist, kann nicht entschieden werden.

Die « Genauigkeit » kann also nicht wesentliches Kriterium der

Beurteilung sein, solange wir nicht über die jeweilige genuine Vorlage

verfügen. Aber dies läßt sich zweifelsohne feststellen, daß H die eleganteste,

souveränste Übertragung ist. Mit einem gewissen Erstaunen

registrieren wir dies vor allem Johann von Neumarkt gegenüber, dessen

Übersetzerqualitäten in alter und neuer Zeit außerordentlich hoch

eingeschätzt wurden. Doch wirkt er an dieser Stelle im Vergleich zu H
entschieden schwerfällig. Ich führe einige Beispiele an :

1. Sit ergo régula nostra vivendi passio Salvatoris :

H : Das liden Cristi ist unsir regel, nach der wir sullen leben ;

J : Dorvm zo schol vnser anweisung sein czu leben dy leidung vnsers
heilandes ;

B : Dorvm sal vnser leben also geschiket sein, das wir nach folgen der
leidunge vnsers herren.

Auch B ist in diesem Falle schlanker als J, weil das Gerundium in einem

vollständigen Nebensatze ausgedrückt ist, während Johann hier — und
anderswo — Gerundium- und Gerundivkonstruktionen durch Infinitive
wiedergibt (vergleiche einige Zeilen weiter oben : Primo ad imitandum,
secundo ad compatiendum etc., H : dez ersten, das her im nach volge,
czum andren male, das her habe metelidunge usw. ; J : Czu dem ersten

czu nachfolgen, czu dem andern czu mitleiden usw. ; B : Czu dem ersten
male an der nachfolgunge ; czu dem andern an der mytleidunge usw.).
2. et tanto amplius desolemur, quanto ab hoc exemplari et régula amplius

elongamur :

H : und also vil me wir werden vorelint von gote, wen wir uns virren von
dem liden Cristi ;

J : Wir schöllen auch dester mer betrübet vnd gemissetröstet seyn, ye
mer wir vns von seinem bilde vnd leben virren ;

B : Wir wem auch also vil mer uorweiset, als vil wir vns auch mer uon
seinem püde fremden.

« desolere » mit « verellenden » (in das « eilende » schicken, verbannen)
zu übertragen, ist im Hinblick auf das korrespondierende « virren »

meisterhaft.
3. et nihil penitus cupiamus » (Var. « cupiamus habere ») :

H : und nicht enhaben die strenge notdorft ;

268



J : vnd czumal nichtisnicht czu haben schölle wir vns wünschen ;

B : also das wir nichtes nicht begern.

Für das abstrakte « nihil penitus » findet H einen ansprechenden
konkreten Ausdruck.
4. Abhorreamus dulcia et delectabilia degustare :

H : Do mete sullen uns gruwen, suzse und wollustige dine czu kosten ;

J : Wir sullen vns auch Schemen die lustigen vnd sözzen dinck czu kosten ;

B : Vns sal scheuezen czu kosten di liplichen vnd die süßen dinge.

Auch hier will uns H in der Übersetzung von « abhorrere « am
glücklichsten bedünken.

Das sind zwar Einzelheiten, aber, wie mir scheinen will, recht
sprechende. Anderseits sind wir nicht in der Lage, ähnliche Vorzüge
Johanns oder der Brunner Übersetzung gegenüber H geltend zu machen.

Vor allem jedoch fällt die Übertragung des Prager Meisters durch
beschwingte Diktion auf : sie gibt die glühende Beredsamkeit der Vorlage

vortrefflich wieder, während Johann nicht Glätte und Sauberkeit,
wohl aber Schwung und Glut vermissen läßt. Oft gelingt es H, dem
lateinischen Satzrhythmus in vollkommener Weise gerecht zu werden :

Siamus nüdi cum eo nudo, et nihil penitus cupiamus :

H : Mit den nackten sulle wir nackt sin und nicht enhäben die strenge
nötdorft ;

J : Wir schuhen nackent seyn mit dem nackten Cristo, vnd czumal
nichtisnicht czu haben schölle wir vns wünschen.

Oder : quia ipse Christus felle et acéto fuit potâtus :

H : wen unsir herre wart gespiset mit éssige und mit galle ;

J : wan Cristus mit gall vnd mit ezzig getrenckt wart.

Dieses Nachempfinden des Rhythmus ist erstaunlich. Wir nehmen
es auch an anderer Stelle wahr :

Agnósce homo : O mónsche, irkénne — quam nobilis est : wie édel
si ist — et quam grävia fuerint vulnera : und wie swér die wunden gewesen
sind (1, 26 ff.).

Leider ist die Vergleichsbasis sehr schmal. Wo immer aber wir
vergleichen können, will uns scheinen, daß die Übertragung des

Meisters zu Prag sich durch freie, überlegene Fügung und einen bemerkenswerten

Sinn für das Rhythmische auszeichnet.

269



3. Bildhaftigkeit

Dürftig ist der Extendit manum-Traktat an Metaphern. Sie sind
in den meisten Fällen biblischer Herkunft und Allgemeingut des
geistlichen Schrifttums jener Zeit : Christus ist « born der gnaden » (6,16 f.),
« rouchvas der gnaden » (73, 19 f.), « vuere der gnaden » (75,15), « des

ewigen vatirs licht » (19, 8), uns und den Engeln eine « spise » (26, 20 ;

27, 1), die « Sonne », erloschen am Kreuze zu Golgatha (67, 18 f.), « das

lebindinge brot, daz der heilige geist machte in Mariam und buch in
dem oven der gotlichen libe und derrete do das brot an dem crucze »

(26, 5 ff.) ; Christi Leiden : « unsir ingesigel, in das wir uns drucken
sullen » (74,17 f.). Das Kreuz erscheint als « alter » (5, 25), als Kreuzes-
« holz » (61, 2 f. ; 76, 6 f.), als « Waage » (62, 30 ; 63, 7 f.) ; die drei
göttlichen Personen sind « eppil des lebinden holczis » (76, 6 f.), Maria ist
der « Morgenstern », « vinster und tunkil worden » in der Stunde des

Todes Christi (67, 19 f.). Das ist so ziemlich der ganze Metaphernreichtum

der Schrift.
Selten sind auch ausführliche Bildallegorien: WTeit verbreitet das

wohl auf Pseudobonaventurasche Schriften zurückgehende 1 Bild von
den zerdehnten Gliedern als den gespannten Saiten einer Harfe (64, 5 f.

und Anhang I, Var. 6, 9 ff.), originell — d.h. nirgend anderswo zu
belegen — das folgende : « Der personen (der Maria und der Maria
Magdalena) czere beczeichent der bere Libanus : Rechte alse us dem

berge czwene riche brunne entspringen — der eine heisit Yor, der
ander Dan, von deme kumpt der name Yordan —, also entsprungen
us eime herczeleide czwene vlussige brunnen, die sich irgossen in himmel
und in erde» (11,21 ff.).

Haben die Metaphern und Allegorien, als aus dem Bereiche der

Deutung stammend, grundsätzlich theologische Substanz, so sind
Vergleiche mit ihrem individuellen, beweglichen Charakter vorwiegend
darstellerisches, in diesem Falle erzählerisches Mittel. Hier bemüht sich

der Autor entschieden um drastische Bildhaftigkeit : Der Kampf des

Herrn im Garten Gethsemane ist so schwer, daß sich vom Leibe Christi
ein « Dunst » und ein « Rauch » erhebt « alse von eime vuehten walde » ;

er schwitzt dabei wie in einer Badestube, und sein Gewand wird so naß,
als hätte man ihn aus einem Bach gezogen (34, 18 ff.). Sogar die Erde
wird von seinem blutigen Schweiße benetzt, « alse ab sie were begossin

1 Siehe Ed. Peltier XIII, 168, 214 f., 438.

270



mit eime gewaldigen platz regene » (34, 26 ff.). Dem nicht genug : Der
Schweiß ist so hitzig, « als ab her were in eime vuere gesoten » (35, 2),
sein Leib ist « als eyn gluender bacoven » (35, 23). Beim Tode des

Herrn knacken dessen Glieder, « alse der ein starkis, dickis holcz
breche» (71, 13) ; sein Leib wird zerstoßen wie das Gewürze in einem

Mörser (71, 19 ff.). Weniger drastisch, dafür modernem Geschmack

gemäßer sind Vergleiche wie : Der Herr ging um seine Jünger herum
« als die henne umme ire kuchil » (37, 13 f.), oder : Christus eilte zu
seinem Tode « alse ein durstiger mensche czu einem kulen brunne »

(55, 14 f.).
Alle diese Bilder entsprechen volkstümlicher Anschauungsweise ;

es geht ja darum, die Leidensgeschichte des Herrn dem schlichten Manne

zu vergegenwärtigen, und solche Vergegenwärtigung ereignet sich in
Bezug auf die ihm vertraute Lebenssphäre. Das geschieht indes nicht
nur durch Vergleiche. Wie in der gleichzeitigen bildenden Kunst und
der etwas späteren Dramatik vollzieht sich die Passion Christi in der
Welt und der Atmosphäre der mittelalterlichen Stadt : bei Tagesanbruch
öffnet man das Stadttor (41, 24) ; um Caiphas herum sind versammelt
« edele lute, burger, ratlute und das gancze hantwerc » (43, 7 f.) ; der
Herr sitzt « mittene of deme marckte » (59, 19). — Doch damit haben

wir den Übergang vollzogen von Ausdrucksmitteln zum Ausdruck selber.

4. Gesicht der Zeit

Wir müssen nochmals an die imponierende Überlieferung des

Passionstraktats erinnern, eine Überlieferung, wie sie wenig andere Werke
der Zeit aufzuweisen haben, etwa noch Seuses « Büchlein der ewigen
Weisheit », Ottos von Passau « Vierundzwanzig Alte » und die « Zehn
Gebote » Marquards von Lindau. Man kann diese erstaunliche
Verbreitung verschieden interpretieren *

; sicher ist, daß diese Bücher einem

großen Bedürfnis entgegenkamen, und sicher entsprachen sie dem
Geschmack der Zeit. Das will aber doch wohl auch besagen, daß sie

in starkem Maße « zeithaltig » sind, daß sie, mit andern Worten, Grundkräfte

und -empfindungen ihrer Zeit, das Gesicht ihrer Zeit in besonders

eindrücklicher Weise widerspiegeln.

1 Vgl. beispielsweise W. Schmidt, Die 24 Alten Ottos von Passau
(Palaestra 212), Leipzig 1938, S. 3 f.

271



J. HuiziNGA schildert in seinem « Herbst des Mittelalters »

eindrücklich das Lebensgefühl dieser Spätzeit. Es äußert sich vor allem
in emotional bedingten Spannungen, « in der schwankenden Stimmung
von roher Ausgelassenheit, heftiger Grausamkeit und inniger Rührung » ;

« zwischen höllischen Ängsten und kindlichstem Spaß, zwischen
grausamer Härte und schluchzender Rührung pendelt das Volk hin und her
wie ein Riese mit einem Kinderkopf »1, Die Passion « Extendit manum »

bestätigt dieses Bild. Die Seele, die sich in ihr äußert, kann in
hinreißendem Mitleid zerfließen, aber auch in kalter Grausamkeit erstarren,
und so konnte der Leser mit Maria und den Frauen den Heiland unter
Klagen und herzzerbrechendem Weinen auf seinem Leidensweg
begleiten, er konnte aber auch, gleichsam in der Person der jüdischen
Henkersknechte, den Herrn peinigen und ans Kreuz schlagen oder

wenigstens mit gespanntester Aufmerksamkeit, kalt und grausam
beobachten, wie diese Akte vor sich gingen.

« Christi Leiden soll unser Mitleiden erwecken. » Auf diesen Satz
stoßen wir immer wieder in der Passionsliteratur. Der Leser soll bei
der Betrachtung der Passion zu Tränen kommen, wie denn auch das

Explizit der Hs. G 1 lautet : « Wer das andächtigklich vnd gruntlich
über lißt, als es hie geschriben ist, on zwiuel der empfacht großsen
andacht vnd zähem, er hab dan ain staines hertz. » Das ist zunächst

theologisch von Bedeutung : das Mitleid, die compassio, ist die erste

Staffel, die die contemplierende Seele zur « Einbildung », zur
Christuskonformität, führt. Doch davon soll in diesem Zusammenhang nicht
die Rede sein ; ich möchte vielmehr auf die darstellerische Seite des

Phänomens hinweisen.
Wo immer die Jungfrau Maria auftritt, überwiegt die Stimmung

mitleidvoller Empfindsamkeit. Die Gottesmutter ist die Hauptträgerin
aller weichen, weiblichen und mütterlichen Affekte. Wie tot fällt sie

mehrere Male am Mittwoch vor Karfreitag zu den Füßen des Herrn
nieder (4, 12 ff.). Dessen abschlägige Antworten auf alle ihre Bitten
lassen sie zweimal ohnmächtig darniedersinken (16, 23 ff. ; 21, 8 ff.).
Mit heißen, bitteren Tränen begleitet sie ihre Reden (20, 14 ff.). Sie

sitzt verzweifelt mit ihrer Herzensfreundin Magdalena zusammen und
vergießt mit ihr solch bittere Tränen « czu wederstrit », daß sich alle
Kreatur in Himmel und auf Erden hätte erbarmen mögen (11, 17 ff.).
Unter dem Kreuze kann sie nicht zum Antlitz ihres Sohnes aufschauen,

1 Deutsche Ausgabe, Kröner Stuttgart 1938, S. 3 u. 30.

272



weil ihr die Tränen allzu heftig über das Gesicht strömen (67, 20 ff.).
Aber auch Christus weint : der Jammer der Mutter schmerzt ihn so,
daß er in Tränen ausbricht und sich mit nassen Augen auf den Weg
nach Jerusalem begibt (21, 9 ff.); er weint bitterlich über die

Hartherzigkeit seiner Peiniger (39, 18 ff.) ; er weint am Kreuze mit der
Mutter (67, 16 ff.). Von rührender Weichherzigkeit sind die Jünger.
Sie stehen vor dem Herrn in Gethsemane und fangen vor lauter
Ratlosigkeit bitterlich zu weinen an (34, 2 ff.) ; endlich « verweinen » sie

sich in den Schlaf (36, 5 f.).
Tränen werden aber nicht nur durch Tränen erweckt. Maria, die

ihren Sohn vom Leidenswege abhalten möchte, appelliert an die natürliche

Kindesliebe : « Min suzscr son, sich, das is der lichnam, der dich

getragen hat Das sint die brüste, die du gesogen hast » (12, 4 ff.)
Wie sollte da der Sohn sich nicht bewegen lassen Da er es nicht kann,
erscheint er, ungeachtet der Milde und Güte seiner Antwort, beinahe
als herzlos. Nach dem Verrate des Judas ruft der Verfasser mit Bernhard

aus : Hättest du das, Maria, gewußt, du wärest von Haus zu Haus

gegangen, das Geld zu erbetteln, und hättest es Judas gegeben (18, 14 ff.)
Jakob von Vitry geht hier noch weiter, indem er meint, wenn Maria

um den Verrat des Judas gewußt hätte, sie wäre zu dessen Füßen

gekniet und hätte ihn gebeten, sie als Magd zu nehmen, daß sie ihm
durch niedrigen Dienst die Silberlinge wieder einbringe oder, wenn das

nicht genüge, daß er sie als Sklavin verkaufe, an wen er wolle 1. Wen
mußte das nicht rühren Die Gottesmutter bettelnd vor den Türen
zu Jerusalem oder als Sklavin bei niedrigstem Dienste Die Zeit hat
solche Effekte nicht zu stark gefunden. Um derartige Vorstellungen
rankten sich vielmehr die frömmsten und rührendsten Gefühle.

Die Seele, die so ergriffen den Schmerz der Maria und des Gottessohnes

nacherlebte, war aber auch imstande, den kältesten und
grausamsten Zuschauer zu spielen. Sie setzte sich dann gleichsam an die
Stelle der Peiniger ; ihr Beobachten erreicht eine Schärfe und Objektivität,

die uns grausen macht. Die Kriegsknechte binden den Herrn so

sehr, daß ihm das Blut aus den Nägeln dringt (38, 32 ff. ; 50, 12 ff.) ;

sie schlagen ihn mit Fäusten an die Brust (39, 11 f.) ; sie treten ihn
mit Füßen und raufen ihm das Haar mit den Schwarten aus (39, 22 f.) ;

sie schlagen mit Hölzern auf sein Haupt ein, daß das Blut herabrinnt
(41, 11 f.). Christi ganzes Gesicht ist mit erhärteten Speicheln bedeckt

1 Cod. Elbing Q 75, 168r.

is 273



— das Bild eines Aussätzigen voll von Schwären und Eiter (42, 29 ff. ;

44,15 ff. ; 57,12 ff.). Das Gewand, das ihm Herodes anziehen ließ,
kommt ihm unter die Füße, sodaß er mit dem Antlitz in den Kot der
Straße fällt (48, 5 ff.). Die Geißeln, mit denen er geschlagen wird, sind
mit eisernen Nadeln versehen (50, 20 f.) ; sein Fleisch hängt daran « mit
stucken » (50, 25 f.). Die Dornenkrone wird dem Herrn so tief ins

Haupt gedrückt, daß die Spitzen bis ins Gehirn dringen (52, 20 f.). Er
ist so rot von Blut, daß man meinen könnte, es wäre ein Scharlachgewand

über ihn gezogen (51, 26 ff.). Das Kleid ist ihm in die Wunden
verbacken, als ob es ihm angeleimt worden wäre (58, 13 ff.), und wird
ihm aufs grausamste vom Leibe gerissen (58, 17 ff. ; 61, 30 ff.). Nackt
steht er vor aller Welt und zittert vor Frost und Schmerz (62, 3 ff.). —
Das alles ist auch theologisch bedeutsam, wie ja diese Züge zum
größten Teil aus figürlicher Exegese gewonnen sind l. Doch schließt
dies weder den emotionalen Gehalt noch die zeitgeschichtliche Färbung
aus, die wir ihnen hier zuschreiben.

Peinlich genau ist die Kreuzigung beschrieben (63, 9 ff.), wobei
Christi ganzer Leib auseinandergerissen wird (63, 17 ff.). Endlich wird
mit wollüstigem Grausen sein Sterben dargestellt, wie der Tod von
Glied zu Gliede fährt und eines um das andere zerbricht und zermalt
« als ein gewurcze in eime morser » (71, 8 ff.). Wieviel eigene Grausamkeit

ist doch hier und anderswo in Christi Peiniger hineingedacht
Unwillkürlich denkt man an die Szenerie einer mittelalterlichen
Hinrichtung. Es herrscht die Stimmung einer Sensation, ja oft einer Jahr-
marktsergötzung. Die Pharisäer und die Ältesten des Volkes haben die

ganze Nacht gewacht, um Christus zu sehen, wenn er gefangen dahin-

geführt würde (40, 2 f.). Eine Unmenge Volkes begleitet den Herrn,
und damit ihn alle sehen können, lassen ihm die Kriegsknechte möglich

viel Raum ; ja, sie hetzen die Menge auf, bis sie ihn mit Kot und
Steinen bewirft (47, 7 ff.). Sogar der Maria eignet etwas von dem

wollüstigen Grausen, das die Masse des Volkes beseelt. Sie will peinlich
genau mit ihren Augen sehen, was dem geliebten Sohne widerfährt :

« Ich wil sten und wil sehen, wie man minen son slan wirt an der sule.

Ich wil sten und wil sehen, wie man minen son dornach wirt cronen
und wie man wirt das orteil obir in geben, wy man in wirt us vuren,
wie man in wirt nagiln of das crucze, wie man in wirt erheben in die
luft. Ich wil sten und wil sehen, wie sich min kint wirt stellen in der

1 Basler Theol. Zs. a. a. O. S. 22 ff., bes. S. 24.

274



luft, wen im wirt swindeln in dem gehirne» (65, 11 ff.). Das Leiden
und Sterben Christi läuft so Gefahr, zu rührenden Märtyrerakten oder

zu einem grausigen Hinrichtungsdrama zu werden, je nachdem man es

mit Augen und Herzen der weinenden Frauen oder mit denen der

jüdischen Peiniger und der gaffenden Menge verfolgt.
Es ist ein unerhörter Realismus, der sich in diesen Schilderungen

kundtut, und er droht den letzten Rest des Mysterienhaften zu
zerstören, der die Passion des Herrn im christlichen Altertum umgeben
hatte. Alles wird — wie im Passionsspiel des 15. Jahrhunderts — unter
Scheinwerferlicht gesehen, oft ins Grausig-Groteske gesteigert. Wenn
wir nach einer Erklärung dieser Säkularisierung suchen, so werden wir
im weiten geistesgeschichtlichen Zusammenhang an das Überhandnehmen

des Nominalismus denken dürfen. Im Hinblick auf unsere
besondere Materie ist eine dogmengeschichtliche und religionspsychologische

Antwort naheliegender : Die Zeit erlebte Christus in erster
Linie als Menschen und in der Passion eben als leidenden Menschen.

Wir stehen hier am Ende der Entwicklung, die mit Bernhard von
Clairvaux begonnen hatte. « Die menscheit unsirs herren ist uns ein

wec czu siner gotheit » (33, 12 f.), heißt es an einer Stelle des Traktats.
Es ist ein Satz, dem wir in der religiösen Erbauungsliteratur der Zeit
immer wieder begegnen. Wollte man damit den Einbruch des

Allzumenschlichen ins Heilige, den man wohl dunkel empfinden mochte,
rechtfertigen Bezeichnenderweise ist es vor allem Heinrich Seuse, der

liebesdurstige Diener und Vertraute der ewigen Weisheit, der diesen
Gedanken immer wieder umschrieben hat : « Es mag nieman komen ze

gütlicher hocheit noch ze ungewonlicher suzikeit, er werde denn vor
gezogen dur daz bilde miner menschlichen bitterkeit Min menscheit
ist der weg, den man gat, min liden ist daz tor, durch daz man gan
mùz, der zu dem wil komen, daz du da suchest », so sagt die ewige
Weisheit in der Person Christi zu ihrem Diener l. Eine recht eindringliche

und bis in jede Kleinigkeit ausgeführte Darstellung der Leiden
Christi war daher auch theologisch gerechtfertigt. Man konnte kaum
etwas zu drastisch, zu deutlich oder gar als pietätlos empfinden.
Vielmehr will eindrücklich gemacht werden : so über alles Maß hinaus
mußte Christus leiden. Daher auch die stets wiederholte Versicherung,

1 Bihlmeyer S. 205 ; ähnlich in der « Vita », Bihlmeyer S. 34 ; aber auch
schon Augustin, In Joann. tract. 13, n. 4 : « Per Christum hominem ad Christum
Deum » ; Thomas, Comp, theol. c. 2 : « Christi humanitas via est, qua ad Divini-
tatem pervenitur ».

275



daß nie ein Mensch mehr gelitten habe als Jesus Christus. Man konnte
sich dabei auf die scholastischen Meister berufen, die darauf bedacht

waren, die Einzigartigkeit des Leidens Christi auch nach Maß und Art
darzutun l.

Von hier aus gesehen, ist das Übermaß an innern, seelischen

Qualen und äußern Schmerzen, die man über die Berichte der Evangelisten

hinaus, oft auf Grund von besonderen Visionen und
Offenbarungen 2, den Herrn erdulden ließ, verständlich. Es soll dadurch
deutlich werden : so grausame Qual hat kein Märtyrer je erlitten.
Jesaia ist zwar mit einer hölzernen Säge entzweigesägt worden, aber
sein Durst ist doch von Gott dem Vater selbst gestillt worden. « Do
tröste got den profeten. Und nu lies her nicht einen czar wassirs geben
sinem liben kinde, abir essic, do mirre was und galle inne gesoten »

(70, 2 ff.). Diese Version, welche die bekannte Apokryphe vom Martyrium

des Jesaia nicht kennt, scheint eigens dazu erfunden, die Schwere
des Leidens Christi in anschaulichen Kontrast zum Leiden eines Märtyrers

zu bringen.
Empfindsamkeit und Grausamkeit bedingen sich gegenseitig. Sie

haben ihre gemeinsame Wurzel in der Vermenschlichung der Glaubensinhalte,

einer Vermenschlichung, die Verinnerlichung und Profanierung
zugleich sein konnte und wohl auch sein mußte. Hier war ein Ansatzpunkt

zur Kritik seitens der Reformatoren s.

Der Passionstraktat « Extendit manum » ist das Dokument eines

zu Ende gehenden Zeitalters. Die Glut leidenschaftlicher Christus- und
Passionsmystik, die Bernhard von Clairvaux, Franz von Assisi,
Bonaventura und die deutsche Mystik (Seuse) angefacht, glimmt nur noch

matt, das gläubig-ekstatische Erschüttertsein ist zu bloßen
Mitleidsemphasen verharmlost. So vermag uns dieses Werk — und mit ihm

1 Vgl. Thomas von Aquin, Summa theologica III q. 46 a. 6 ; Bonaventura,
III Sent., dist. 16 a. 1 q. 2 ; Ders., De perfectionc vitae c. 6 n. 5.

2 Berühmt waren vor allem die Offenbarungen, die der hl. Birgitte von
Schweden (gest. 1373) über die Passion Christi zuteil wurden. Sie sind vielfach
auch ins Deutsche übertragen worden : Berlin germ. 8° 350 ; ebd. germ. 2° 660 ;

Düsseldorf C 93 ; Lübeck, theol. germ. 66 und 71 ; Maihingen III 1 4» 31 ; III 1

2° 17 ; III 1 2° 18 ; Zürich D 231 ; über ndld. Hss. siehe Willem de Vreese,
De handschriften van Jan van Ruusbroec's werken, Gent 1900-1902, S. 613 f.

3 Siehe bes. Martin Luther, Ein sermon von der Betrachtung des heiligen
Leidens Christi (1519), W. A. II, 136 ; Von der fruht des Leydens Christi, Haus-
postillc 1544, W. A. LII, 228. Die ersterwähnte Stelle hat ausdrücklich die
Bethanienszene im Auge.

276



der Großteil geistlicher Literatur des Spätmittelalters — auch keine

Glaubensimpulse mehr zu verleihen, sondern es erregt nur literar-,
theologiegeschichtliches und religionspsychologisches Interesse.

Dem Verfasser ist es in erster Linie um die Historia der Passion

Christi zu tun, er bemüht sich, und nicht ohne Erfolg, sie in aller
Eindringlichkeit zu vergegenwärtigen. Als scholastisch gebildeter Geistlicher

erfüllt er seine Aufgabe der Vermittlung durchaus gemäß den

« Regeln der Kunst » : unser Autor ist ein gewandter Kompilator, ein

geschickter Gestalter, ein vortrefflicher Übersetzer ; man ist fast
versucht zu sagen : ein Mann der Routine. Wir glauben das vor allem
auch der Sprache entnehmen zu dürfen, die glatt und sauber dahinfließt

und gewiß in manchen Belangen ausgesprochen « modern » wirkte.
Das Werk kam dem Bedürfnis weitester Kreise, aber sicher

vornehmlich frommer und, wie man heute zu sagen pflegt, « religiös
interessierter » Laien, entgegen. Sie fanden in ihm Geschichte und Predigt,
Drama und Legende, Unterhaltung und Erbauung, rhetorisches und

lyrisches Pathos, Inniges und Belehrendes. So reiht sich der Traktat
in die deutsche Bildungsgeschichte ein 1.

Zwei mächtige religiöse Ströme bestimmen das spätere Mittelalter

: Mystik und Scholastik. Sie strebten oft auseinander, wenn auch

bei den Größten und Besten des Zeitalters — ich erinnere an Albert
den Grossen, an Thomas von Aquin und vor allem an Bonaventura —
mystische Versenkung und geistige Durchdringung immer eine lebendige

Einheit bildeten. Später, vor allem im ausgehenden 14. und im
15. Jahrhundert, haben beide Wege der Gotteserkenntnis in größerer
Selbstverständlichkeit sich vereinigt, und zwar im wesentlichen durch
den Prozeß der « Ausebnung », wie ihn die volkssprachliche Vermittlung,

die « Laienrezeption », mit sich brachte. — In diesen besonderen

Zusammenhang stellt sich unser Passionstraktat. Was sich in der

Bethanienszene, stoff- und formgeschichtlich nachweisbar, ereignet, die

Durchdringung kontemplativ-erbaulichen Erzählstoffes aus dem
Umkreis der Franziskaner-Mystik mit geschliffenen theologischen
Fragestellungen und dialektischer Form : das gilt grundsätzlich für den

ganzen Traktat, ja für einen großen Teil des aszetischen Schrifttums

1 Über die bildungsgeschichtliche Bedeutung spätmittelalterlicher Literatur
haben sich in jüngster Zeit Wolfgang Stammler, Von mittelalterlicher deutscher
Prosa, The journal of English and Germanic Philology XLVIII (1949), bes. 31 ff.
und Wieland Schmidt, Christus und die sieben Laden, a. a. O. bes. S. 264 ff.
geäußert.

277



des Spätmittelalters überhaupt. Die Ablagerungen — man gestatte
dieses Bild — des mystischen Stromes in deutscher Sprache und Bildung
sind, wenn nicht in ganzer Tiefe und Breite, so doch in wesentlichen

Sondierungen erforscht worden ; was der scholastische Strom gebracht,
das harrt im weitesten Umfange noch der Untersuchung1.

1 Vgl. Wolfgang Stammler, Von m. a. deutscher Prosa a. a. O. S. 30. —¦
Inzwischen ist das Verständnis der deutschen Scholastik durch Morgans und
Strothmanns Edition der mhd. Summa theologica des Thomas von Aquin
entscheidend gefördert worden (Middle High German Translation of the Summa
theologica by Thomas Aquinas by B. Q. Morgan and Fr. W. Strothmann, Stanford,
California 1950) ; siehe dazu Verf., Thomas von Aquin in mhd. Sprache, Basler
Theol. Zs. VII (1951), S. 341-365 und Wolfg. Stammler, Deutsche Scholastik,
ZfdPh. 72 (1953) 7 f.

278


	Studien über Heinrich von St. Gallen und den "Extendit manum" - Passionstraktat

