
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 47 (1953)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen — Comptes rendus

Othmar Perler : Die Mosaiken der Juliergruft im Vatikan. (Freiburger
Universitätsreden, NF. Nr. 16). Freiburg, Universitätsverlag, (1953). 74 S.

+ 12 Bildtafeln. Fr. 8.50.

M. Perler, professeur d'archéologie chrétienne et de patristique à

l'Université de Fribourg, dont il est le recteur pour les années 1953 et 1954,
a choisi comme sujet de son discours inaugural (15 nov. 1952) un des à-
côtés des fouilles pratiquées récemment sous la basilique de Saint-Pierre
à Rome : la crypte des Julii, située entre deux mausolées, à 14 m. environ
du tombeau du Prince des Apôtres.

Elle avait déjà été visitée au XVIe siècle, mais ce sont les recherches
souterraines entreprises dernièrement qui ont permis de l'étudier de plus près.
Créée au début du IIIe siècle, (peu probablement à la fin du IIe) cette crypte
était païenne à l'origine, mais ses propriétaires étaient devenus chrétiens un
peu avant le milieu du IIIe. La voûte et une partie des parois sont couvertes
de mosaïques : au plafond, au centre d'une riche et abondante végétation
(feuilles de vigne), un personnage, surmontant deux chevaux, debout sur
un char représenté par une roue, sa chlamyde flottant au vent et un globe
terrestre dans la main gauche, semble être, à première vue, le dieu soleil
emporté vers le zénith.

Les scènes accessoires par contre apparaissent immédiatement comme
chrétiennes : face à l'entrée, la pêche, symbole du baptême ; à gauche, le
Bon Pasteur et, à droite, Jonas sauvé des eaux, le type de l'espérance en
l'au-delà. C'est dire que l'auteur de ces mosaïques n'a certainement pas
voulu encadrer par des sujets bibliques une fable de la mythologie et qu'il
faut donc examiner de plus près le motif central. Un détail, très accentué,

y est particulièrement frappant : des sept rayons qui, ordinairement,
entourent la face du Soleil, quelques-uns, ceux de la partie supérieure, ont été
maintenus, mais, remplaçant les autres, des deux côtés de la tête du personnage
partent deux barres parallèles, rappelant les bras d'une croix et suggérant de

voir en lui le divin Crucifié. M. Perler énumère alors, avec la richesse
d'informations qu'il possède dans ce domaine, les textes des Pères et de la liturgie
primitive ainsi que les peintures des catacombes qui célèbrent le Christ,
Soleil véritable, Sol iustitiae, et qui le représentent remontant des enfers,
le jour de sa résurrection et s'élevant triomphalement vers le ciel.
Particulièrement significative est une fresque, un peu plus jeune il est vrai, de
la catacombe des saints Pierre et Marcellin et surtout un sarcophage de

231



La Gayolle en Gaule. Ce dernier, qui appartient au IIIe siècle, représente,
aux côtés d'une scène centrale en partie détruite, à droite le Bon Pasteur,
et à gauche une orante, puis, dans les bords, le pêcheur symbolique avec,
au-dessus, le buste rayonnant du soleil et, vis-à-vis de lui, un homme assis,

revêtu du pallium, tenant un sceptre de la main gauche et désignant, de
la droite, l'une des deux figures qu'il a en face de lui. Quand on se rappelle
l'importance prise par le soleil, au IIIe siècle, dans la religion de Mithra
comme aussi dans le syncrétisme hénothéiste de l'Empire à son déclin, on
comprend la préoccupation qui a guidé notre mosaïste, dans sa composition

assez gauche comme exécution mais combien evocatrice par l'idée
qui l'inspire : il a voulu illustrer cette pensée, souvent exprimée dans la
liturgie pascale des premiers siècles, que le baptême fait participer le
néophyte à la résurrection du Sauveur et lui vaudra, un jour, de pénétrer
auprès de lui dans le ciel.

C'est dire l'intérêt que présente la crypte des Julii au Vatican ainsi
que la plaquette que lui consacre M. le professeur Perler. Ces mosaïques
viennent confirmer et compléter ce que nous savions déjà des conceptions
dans lesquelles se complaît l'art chrétien primitif et des images dont il se

sert pour les exprimer. Il emprunte ces dernières en partie à celles qui
étaient traditionnelles dans le paganisme contemporain. Ainsi que le note,
en effet, l'auteur, à part Jonas, tout dans notre crypte pouvait s'interpréter
en fonction des croyances païennes. Etait-ce routine, voire même incapacité

artistique C'est possible parfois ; mais c'était surtout habileté voulue
et désir de camoufler des idées nouvelles, celles du christianisme naissant,
sous des images dont seuls les initiés savaient la signification qu'il fallait
leur attribuer. L. Waeber.

Eduard Zingg : Ölten im Bauernkrieg. Mit den späteren Zusätzen des
Verf. versehen und herausgegeben von Eduard Fischer. Ölten, O. Walter AG.
(1953). 56 S. Fr. 3.50. (Publikationen aus dem Stadtarchiv Ölten. Nr. 2).

Ölten spielte im Bauernkrieg von 1653 eine mehr als bloß lokale Rolle.
Denn nach der Ausbreitung der Bauernunruhen auf Bern, Basel und
Solothurn plante die Tagsatzung neben der Besetzung Aaraus auch jene von
Ölten, wozu die Obrigkeit von Solothurn in der Folge die nötigen
Maßnahmen traf. Die Oltener widersetzten sich diesem Vorgehen und schritten,
vom Landvolk unterstützt, zu Gegenmaßnahmen. Nach dem Mißlingen
eines Vermittlungsversuches von Solothurn wirkte sich die Niederlage der
Bauern auch auf Ölten ungünstig aus : die führenden Oltner wurden hart
bestraft, die Obrigkeit von Solothurn entzog ihnen ihr Stadtrecht ; Ölten
wurde dadurch zu einem Untertanenstädtchen degradiert. — Zingg, von
1877 bis 1886 Schulrektor in Ölten, hat die einzelnen Etappen und die
Tätigkeit der führenden Oltner gut herausgearbeitet und die Klage der
Oltner Bürgerschaft in extenso in die Darstellung eingeflochten, ist aber
auch Solothurns vermittelnder Haltung voll gerecht geworden. Mit dem
Orts- und Personenregister des Herausgebers bildet diese Publikation einen
wertvollen Beitrag zur Erforschung des Bauernkriegs von 1653.

Hellmut Gutzwiller.

232



Mohlberg L. C. : Mittelalterliche Handschriften der Zentralbibliothek
Zürich. — Zürich 1951. Buchdruckerei Berichthaus, Zürich. 637 S.

Nach einer interessanten Einleitung, die sich nicht nur auf die
Bibliotheksgeschichte, sondern auch auf die Anfänge von Zürich und nicht
zuletzt auf die Heiligen Felix und Regula bezieht, widmet sich der Verfasser.
der Mönch von Maria-Laach und Professor im Anselmianum zu Rom ist,
den Handschriften der Stadtbibliothek, dann der Stiftsbibliothek
(Großmünster), weiterhin der Zentralbibliothek und des Staatsarchives. Diese
zürcherischen Schätze sind an sich schon sehr bedeutend, man denke nur
etwa an die langobardischen Gesetzesfragmente des 7./8. Jahrh., an die
Alkuinbibel usw. Was aber die Stadt- und Stiftsbibliothek von Zürich
wesentlich vermehrte, war die 1862 erfolgte gewaltsame Eingliederung der
Klosterbücherei von Rheinau. Auf diesem Wege kamen das Verbrüderungsbuch

der Reichenau, das Hymnar von Farfa, das Rituale von Hirsau, die
Gewohnheiten von Cluny, Schriften Anselms von Canterbury und Ruperts
von Deutz usw. in die Zürcher Bücherkammer. P. Cunibert, rühmlichst
bekannt als Erforscher der Liturgie, katalogisierte in jahrelanger immenser
Arbeit den ganzen Bestand und identifizierte auch den Inhalt, soweit es

nur immer möglich war. Eine fast uferlose Literatur wurde dazu
herangezogen. Neueste Erkenntnisse bietet der Verfasser insbesondere in den
Berichtigungen und Ergänzungen (S. 345-397), in denen auch die früheren
Kataloge von P. Germain Morin und die paläographischen Bemerkungen
in A. Brückners Scriptoria hineinverarbeitet sind. Das ganze Material
erschließt sich erst in den beiden großangelegten Registern. Das erste bietet
auf hundert Seiten die Textanfänge der griechischen und lateinischen,
deutschen, französischen und italienischen Sprache. Das zweite Register
auf 130 Seiten enthält die Orts- und Personennamen sowie die Sach-Indices.
Gerade letztere sind besonders sorgfältig angelegt, man sehe sich nur etwa
Stichwörter wie Besitzer, Geschichte, Heilige, Hygiene, Jus, Jahrhundert
usw. an. Wir können Prof. Mohlberg für seine großartige Leistung nur
von Herzen dankbar sein. Erst jetzt ist das großartige Handschriftenmaterial

von Zürich mit seinen 648 Codices, worunter sich sehr viele
Sammelhandschriften befinden, voll erreichbar. Wie interessant ist nicht die
Tatsache, daß dort so manche rätische Handschrift des 8./9. Jahrh. liegt Und
wer sich mit dem Spätmittelalter befaßt, sucht nicht umsonst nach der
Devotionalliteratur und den Jahrzeitbüchern. Herausgeber und Verfasser
haben sich hier ein dauerndes Denkmal gesetzt. Man möchte nur wünschen,
daß die Stiftsbibliothek St. Gallen, deren Katalog G. Scherrer 1875 verfaßt
hat, sich ebenfalls eine Ehre daraus macht, ein ähnliches modernes
Handschriftenverzeichnis herzustellen.

P. Iso Müller.

233



Sankt Gallus Gedenkbuch zur Erinnerung an die Dreizehnhundertjahr-
Feier vom Tode des heiligen Gallus am 16. Oktober 1951. Hrg. vom Bischöfl.
Ordinariat und vom Kath. Administrationsrat St. Gallen, redigiert von
Joh. Duft, Stiftsbibliothekar. — St. Gallen 1952. 201 S.

Die Erinnerung an die würdevolle Feier zu Ehren des irischen Missionärs

Gallus ist in einem vorzüglichen Gedenkbuch festgehalten worden. Es
bietet Forschung und Bericht, Reden und Ansprachen, Festeindrücke und
Dichtung. Wie die rühmliche Gallusfeier, so kennzeichnet sich auch das
Festbuch durch ein lebendiges Geschichtsbewußtsein und weltofienen Blick.
Nicht nur Gestalt und Tat des hl. Gallus rücken ins Rampenlicht, mit
ebenso viel Eifer sind Forscher und Redner der Wirkung und Entfaltung
seiner Persönlichkeit und geschichtlichen Leistung durch die Jahrhunderte
nachgegangen. Von St. Gallen spannen sich die Beziehungen nach Irland,
nach Luxeuil, das Gallus als Abt wünschte, nach Konstanz, das ihn zum
Bischof begehrte, nach der kolumbanischen Gründung in Bobbio, nach
Österreich und Deutschland, wo zahlreiche Galluskirchen die christliche
Großtat des Apostels von Alemannien in frommer Erinnerung bewahren.
Vier wertvolle wissenschaftliche Beiträge bereichern die Gallusforschung :

P. Laurenz Kilger zeichnet den Lebensgang des Irenmissionärs nach den
neuesten Ergebnissen der Forschung, Arthur Kobler untersucht die ältesten
Berichte über Tod und Begräbnis des Heiligen und berichtet über das
Schicksal seines Grabes und seiner Reliquien. Das Todesjahr des hl. Gallus
ist noch umstritten, man schwankt zwischen 627 und 660. Die Arbeit
Koblers zeugt von gründlicher und sorgfältiger Nachforschung, die auch
einem akademisch gebildeten Historiker Ehre machte. Den Bericht, daß
ungezähmte Pferde Bischof und Gläubigen den Ort zur Bestattung des
hl. Gallus gewiesen, wird man kaum mit dem Hinweis auf die Gottesurteilgewohnheit

des frühen Mittelalters für die historische Gewißheit retten
können, er ist ein typisch legendärer Zug. Stiftsarchivar Paul Staerkle ist
mit vorsichtig tastender Kritik den Galluspatrozinien nachgegangen.
Ursachen der weitverbreiteten Gallusverehrung erkennt er in der klösterlichen
Grundherrschaft, in den Verbrüderungen der Benediktinerklöster und in
der besonderen Verehrung geistlicher und weltlicher Fürsten, Priester und
Laien für den hl. Gallus. Die vorzüglichen Karten und die wissenschaftlich
vorbildlich unterbauten Listen der älteren Galluspatrozinien erhöhen den
Wert seiner Untersuchung. Stiftsbibliothekar J. Duft legt mit Kennerurteil
den Grund zu einer Gallus-Ikonographie. Das älteste Gallusbild stammt
aus der Künstlerhand des Mönches Tutilo. Das reichbefrachtete Gedenkbuch

erweist sich als beweiskräftiges Zeugnis der unverwüstlichen Lebensmacht,

die in der Gallussaat aufgebrochen ist.

Theophil Graf.

234



P. Sigisbert Beck O. S. B. : Untersuchungen zum Engelberger Prediger.
Zeitschrift für Schweiz. Kirchengeschichte. Beiheft 10. — Freiburg in der
Schweiz 1952. 142 S.

Die wertvolle Sammlung mittelhochdeutscher Predigten in der Engelberger

Stiftsbibliothek ist unter dem Namen des « Engelberger Prediger »

bekannt geworden. Das Verdienst, die wissenschaftliche Erschließung
dieses Sprachgutes angeregt zu haben, gebührt dem Germanisten Wilhelm
Wackernagel. Die spätere Forschung bemühte sich vor allem um die genaue
Beschreibung der Handschriften, um Gehalt und Sprachform der Predigten,
um Entstehungszeit und Verfasser. Mit neuen, überraschenden Einsichten
drängte Walter Muschg die Untersuchungen über den « Engelberger
Prediger » vorwärts. Jundt und Durrer vermuteten in dem Engelberger Prior
Johannes Bolsenheim den Verfasser, Muschg glaubte nun, gestützt auf eine
St. Galler Handschrift, die noch unbekannte Predigten des « Engelberger
Predigers » enthalte, in dem Stanser Leutpriester Bartholomäus Fridauer
den wahren Urheber entdeckt zu haben.

Die Studie von Beck setzt sich vor allem mit den Auffassungen von
Muschg auseinander. Sie möchte aber auch wichtige Lücken der bisherigen
Forschung ausfüllen und zuverlässige Voraussetzungen zu gedeihlicher
Weiterarbeit schaffen. Beck befaßt sich deshalb zuerst mit der Einheit des
Werkes, soweit es in den Engelberger Handschriften vorliegt. Die Sammelbände

werden nach der Besonderheit ihrer Lagen und Schriftarten, die
Predigten nach den Kriterien ihrer Zusammengehörigkeit abgetastet. Methodisch

anfechtbar scheint mir die Beweisführung über die Stileigentümlichkeiten

der Predigten. Ein Vergleich in weiterem Rahmen, mit andern
Predigtgruppen, hätte Formelhaftigkeit, Abhängigkeit und Sondergut
deutlicher ausscheiden lassen. Die Beweise Becks bauen auf zu schmaler Grundlage.

Die Untersuchung über die Einheit des Werkes schließt mit der
Feststellung, daß von den 49 Predigten der Engelberger Handschriften nicht
alle in gleicher Weise dem Engelberger Prediger zugehören. Der 2. Teil
der Arbeit erörtert Zeit und Ort der Entstehung der Predigten. Abschließend
sucht Beck die Verfasserfrage zu beantworten. Als Entstehungszeit hatten
frühere Forscher die Jahre 1350 und 1390 erschlossen, Beck möchte, mit
guten Gründen, dafür 1350 festhalten. Die Auffassung, daß die Predigten
für die Benediktinerinnen des Klosters S. Andreas in Engelberg gehalten
worden und daß der Prediger ein Mönch gewesen sei, hält Beck für
wissenschaftlich nicht gesichert. Auch die Verfasserfrage ist nach seiner Meinung
noch nicht beantwortet. Beck entscheidet sich weder für Bolsenheim noch
für Fridauer. Doch scheint mir gerade hier die Beschränkung auf die Engelberger

Handschriften, die Beck sich umständehalber auferlegen mußte, sich
nicht vorteilhaft auszuwirken. Seine Arbeit erweist sich wohl als wertvoller
Beitrag zur Erschließung des « Engelberger Predigers », nicht aber —¦ der
Verfasser ist sich dessen wohl bewußt — als abschließende Lösung.

Theophil Graf.

235



Meissinger Karl August : Der katholische Luther. (Veröffentlicht mit
Unterstützung der Deutschen Forschungsgemeinschaft. Durchges. von
Otto Hiltbrunner. Bibliographie und Register bearb. von Frau Mordstein.) —
München: Lehnen. Bern: Francke (1952). vm-320 S. (Fr. 16.45.)

K. A. Meissinger, der volle vier Jahrzehnte seiner wissenschaftlichen
Tätigkeit als Historiker und Theologe auf das Studium der für die
reformationsgeschichtliche Forschung so entscheidenden Frühtexte Luthers
verwendet hat, war wie kaum ein zweiter dazu berufen, einen wesentlichen
Beitrag zur Klärung des Streites um den Hergang, den inneren Zusammenhang

und die Hintergründe der tragischen Spaltung in der abendländischen
Christenheit beizusteuern. Es geht ihm dabei als « kritischem Lutheraner »

(7) einzig um Wahrheit und Gerechtigkeit ; sein Kampf gilt ebenso den
bösartigen Märchen wie den beschönigenden Legenden, die sich von Anfang
an der Persönlichkeit Luthers bemächtigt haben.

Die Kernfrage der historisch-theologischen Problematik der Glaubensspaltung

: « War der vorreformatorische Luther schon von vornherein so
unkatholisch, daß er notwendig mit der alten Kirche zerfallen mußte »

beantwortet M. mit einem überzeugenden « Nein ». Seine hervorragende
Kenntnis sowohl der Quellen wie auch der geistigen und kulturellen
Zusammenhänge berechtigen ihn, die Schuld am verhängnisvollen Bruch
ebensosehr dem unglücklichen Vorgehen der römischen Kurie wie dem
leidenschaftlichen Temperament Luthers zur Last zu legen. Hier muß das «

offizielle » katholische Lutherbild, das allerdings schon weitgehend durch die
verdienstvollen Forschungen Lortz's berichtigt worden ist, wesentliche
Korrekturen entgegennehmen. Denifles und auch Grisars Hauptthesen von
Luthers psychologischer Entwicklung dürften von M. endgültig widerlegt
sein. Luther war kein Psychopath, « seine Erbmasse, seine Umwelt und
seine Jugend ist im ganzen so gesund und normal gewesen, wie es dort und
damals möglich war » (17). Auch in Bezug auf die Echtheit seines Ordensberufes

ist der Verfasser überzeugt, daß Luther « ohne die Folgen des
Ablaßstreites sein Leben recht gut als der musterhafte Ordensmann hätte
beschließen können, der er von Anfang an war » (32). Wenn schon in seinen
frühen Vorlesungen auffallende Neuerungen enthalten waren, « so waren
diese nicht von der Art, daß sie notwendig zu einem Bruch mit der alten
Kirche führen mußten » (82). Sind diese Neuerungen « in dem Ganzen seiner
Zeit und Umwelt überhaupt schon als unkatholisch anzusehen ?» Zu einer
definitiven Beantwortung dieser wichtigen Frage erwartet der Verfasser
überraschende Beiträge « von der im Franziskanerorden im Gang befindlichen

Renaissance des Occamismus » (105). Mit Recht betont er, daß ein
heutiger Beurteiler von Luthers Bruch mit der Scholastik von der
Tridentinischen Restauration des Thomismus muß abstrahieren können, wenn er
den Ereignissen gerecht werden will.

Bei aller Objektivität und strengster Wissenschaftlichkeit ist
allerdings auch Meissingers Lutherbild nicht ganz frei von übertreibender
Einseitigkeit, so z. B. wenn er das große katholische Erneuerungswerk des
Konzils von Trient geradezu als alleiniges Verdienst Luthers hinstellt (9, 71).

236



« Das Herz der Kirche war krank und bedurfte einer lebensgefährlichen
Krise, um sich wiederherzustellen. Die Wiedergeburt der katholischen
Kirche sollte Luthers Verdienst werden — aber um welchen Preis » (155 f.).
« Seit der Tridentinischen Restauration hat die Kirche keine schlechten
Päpste mehr erlebt, wohl aber viele gute. Diesen weltgeschichtlichen Wandel
hat Luther zustandegebracht, man muß es immer wiederholen » (167 f.).
M. übertreibt hier die Rolle Luthers, und man gewinnt bei der häufigen
Wiederkehr dieser These geradezu den Eindruck, er wolle malgré tout für
Luther den Ehrentitel eines Reformators der Kirche Christi retten. Liegt
zudem nicht ein Widerspruch vor, wenn wir bald hernach wieder lesen
können : « Die Gesamtstruktur der katholischen Kirche entspricht heute
den klassischen Verhältnissen ihrer Frühzeit ungleich mehr als es im Mittelalter

der Fall gewesen war. Und zwar hat diese Entwicklung bereits
200 Jahre vor der Reformation begonnen und sie hätte auch ohne diese
gewaltsame Erschütterung nicht viel anders verlaufen können, als sie wirklich

verlaufen ist » (184). Liegt nicht auch eine trügerische Halbheit darin,
daß M. meint, in Bezug auf die Grundlagen des christlichen Sittengesetzes
bestehe zwischen der katholischen und protestantischen Auffassung lediglich

ein « Unterschied in der theoretischen Begründung des christlichen
Lebens » und um dieses Unterschiedes willen habe man hundert Jahre lang
blutige Kriege geführt und dabei die Hauptsache vergessen : « die praktische
Christlichkeit der christlichen Völker» (102 f.). Gewiß liegt in dieser
Auffassung eine tiefe Wahrheit enthalten und doch grenzt sie bedenklich an
dogmatischen Relativismus, so unrecht es wäre den von vorbildlichem
religiösem Ernst geleiteten Verfasser einer solchen Absicht zu bezichtigen.

Hans Wicki.

Kuno Müller : Die von Flüe. Ein Herrengeschlecht im alten Freistaat
Obwalden. S. A. aus Festgabe des luzernischen Anwaltsverbandes zum
Schweizerischen Anwaltstag, 9./10. Mai 1953 in Luzern.

In dieser Studie gibt der Verfasser zuerst eine eingehende Darstellung
des Freistaates Obwalden, jener eigentümlichen Synthese von direkter Demokratie

und Geschlechterherrschaft, und wendet sich dann einem dieser
Herrengeschlechter, den von Flüe, zu. Mit Bruder Klaus beginnend, läßt
er diesen und die nachfolgenden Generationen bis 1830 an uns vorüberziehen.

Er richtet dabei sein Augenmerk vor allem auf den Anteil jeder
Generation an der Staatslenkung, auf ihre Bedeutung und auf ihre
Einstellung zu den Zeitereignissen und politischen und geistigen Strömungen.

Hellmut Gutzwiller;

237



Paul Kläui : Das Johanniterhaus Bubikon. — Bubikon 1953. 45 S.

+ 11 S. Pläne und Abbildungen. Fr. 1.50.

Catholicum est, non legitur : diese Abwandelung einer altbekannten
Bemerkung scheint uns leider für unsere Zeitschrift am Platze, soweit dies
gewisse Kreise in Zürich angeht. Diese Folgerung drängt sich jedenfalls
auf, wenn man z. B. die im August-Heft 1953 der « Reformierten Schweiz »

begonnene Abhandlung von Hans Senn über « Die Niederlassungen des

Johanniter-Ordens in der Schweiz » liest, die sich darauf beschränkt, von
sichtlich eigener Anschauung abgesehen (die Ansicht von « Klingnau » stellt
jedoch Freiburg dar), eher überholte Veröffentlichungen zu konsultieren.
Es mag ein Nachteil des reformierten Pfarrer-Berufes sein, annehmen zu
müssen, daß lediglich der « evangelische » Johanniter-Orden —- womit die
Bailei Brandenburg bezeichnet wird — auf dem Boden des Evangeliums
stehe. Wenn aber der Verfasser die Frage stellt, weshalb der Johanniter-
Orden in der Schweiz, im Gegensatz zu Deutschland, den Anschluß an die
Reformation nicht finden konnte (« wollte » wäre vielleicht sachlicher), so
vermögen wir hierauf diese Antwort zu geben, daß in Nord-Deutschland
— denn nur um dieses handelte es sich im 16. Jahrhundert für den Orden —
die Fürsten, vorwiegend Lutheraner, sich darauf beschränkten, die
Domkapitel, Klöster, Ordens-Komtureien u. ä. in Einrichtungen der neuen
Religion umzuwandeln, während man in den Kantonen der Schweiz unter
Calvin'schem und Zwingli'schem Einfluß zu radikalen Konfiskationen schritt.

Wenn also die Senn'sche Veröffentlichung unter den Nachteilen eines
konfessionellen Blickwinkels zu leiden scheint, so hatten wir von dem sonst
sehr tüchtigen Historiker Kläui, der ja nicht bei seiner ersten derartigen
Arbeit steht, eine umfassendere Kenntnis der Materie vorausgesetzt. Schlimmer

als der frühere « Führer » von Hans Lehmann (s. diese Zeitschrift, 1945,
S. 307 sq.) konnte die neue Fassung allerdings kaum werden. Wenn man
aber bedenkt, daß derjenige Kläuis eine Auflage von u. W. 3000 Exemplaren

hat, so kann man nur davor erschrecken, wieviele Irrtümer nun
weiterhin in weite Kreise gepumpt werden.

Das Umschlagsbild zeigt, an Stelle des wohl den Kardinal d'Aubusson
darstellen sollenden Ordensritters nach der Ulmer Ausgabe (1496) des
Wilhelm von Cahors — den Lehmann « Caonersin » nannte und von dem es

übrigens eine hübsche neue illustrierte Ausgabe in englischer Übersetzung
gibt ' — einen eher dämonischen Holzschnitt der Rückseite der Kapelle
in Bubikon, welcher deren ruhigen Linien kaum gerecht wird.

Es ist verständlich, wenn die Ritterhausgesellschaft ihr Museum als
« einzigartig » bezeichnet (S. 9). In der Schweiz ist es dies ohne weiteres,
und die Verdienste der lediglich der Sache dienenden Gründer der Gesellschaft

sind tatsächlich sehr große, so daß man nur immer wieder bedauern
kann, daß sie und ihre Zürcher Ratgeber so sehr in verba magistri Lehmann
eingeschworen bleiben. Immerhin sei bemerkt, daß das Museum in St. John's

1 Caoursin's Account of The Siege ofRhodes in 1480, hrg. von H.W. Fincham,
London, 1926.

238



Gate T noch immer an erster Stelle — von Malta selbst abgesehen — steht
und daß auch der dem Orden gewidmete Saal des derzeit der Öffentlichkeit

nicht zugänglichen Museums der Ehren-Legion in Paris nicht
unerwähnt bleiben sollte.

Im Gegensatz zu Lehmann hat sich Kläui in der historischen Übersicht

kurz gefaßt, was ihm leider Ungenauigkeiten nicht erspart hat. Das
achtspitzige Ordenskreuz (S. 13) erscheint erst auf Rhodos, also im 14.
Jahrhundert. Das Ordenshaupt führte erst seit dem letzten Viertel des 15.
Jahrhunderts den Titel eines « Groß »-Meisters. Die Ratsmitglieder waren
Piliers-Säulen, aber nicht « Hochmeister » (S. 14). Der Groß-Pnor (aber nun
wirklich niemals Groß-« Komtur ») von Deutschland hatte seinen ständigen
Sitz in Heitersheim (S. 14) erst nach dem Schwaben-Krieg.

Die (territoriale) Selbständigkeit des Ordens endete natürlich nicht
mit dem Verlust Maltas (S. 14), sondern er hatte noch bis 1806 seinen

Repräsentanten im Reichsfürsten-Rat. — Die der Reformation anhangenden
Johanniter, also außer einigen Engländern (Adrian Fortescue erlitt jedoch
den Martertod) und Schotten nur die Bailei Brandenburg, haben seit jenem
Augenblick so gut wie nichts « ideales » getan, und erst nach 1852 ging man
daran, sich wieder auf die wahren Aufgaben des Ordens zu besinnen. —
Die englische (nicht-katholische) Bezeichnung (S. 15) heißt heute richtig
« The Grand Priory in the British Realm of the venerable Order of the
Hospital of St. John of Jerusalem » und tatsächlich ist es heute dieses
Groß-Priorat allein, das in Jerusalem ein Hospital unterhält, wozu sich der
souveräne (katholische) Orden leider bisher nicht aufraffen konnte. —
Lediglich die von Kläui aber gar nicht erwähnten nicht-katholischen
« Johanniter-Orden » in Holland und Schweden, die sich von den Brandenburgern

losgesagt haben, führen nicht mehr die alten Bezeichnungen wie
Groß-Priorat oder Ballei.

Daß außer Bubikon die früheren Niederlassungen des Ordens in der
Schweiz ihre alte Gestalt vollständig verloren hätten (S. 23), ist ja nun
glücklicherweise nicht zutreffend. Die Restauration der Johanniter-Kapelle
in Rheinfelden ist besonders gut gelungen. Von Freiburg besteht, trotz
unglücklicher Modernisierung (die wir in der « Liberté » einer Kritik
unterziehen wollten, vor allem wegen einer völlig sinnlosen Inschrift), doch
immerhin noch ein guter Teil, wie man sich auch in Compesières um
stilvolle Erhaltung des noch Bestehenden bemüht.

Getreu den Spuren Lehmanns (aber warum denn nicht denen Zellers
hält Kläui an der Identifizierung der Wappenhalter mit Kranichen fest
(S. 24, 26), obwohl diese dünne Beine und lange Schnäbel haben, die wir
in Bubikon nicht entdecken konnten. — Die Führung des Fürstenhutes
(S. 26) durch den Fürsten von Heitersheim erfolgte sicher erst im 18.
Jahrhundert, woher ja auch die Darstellungen in Bubikon stammen ; hier wurde
der Hut auf der Vorderfront falsch, auf der Rückfront aber richtig restauriert.

1 H. W. Fincham, Notes on the History of the Library and the Museum of
the venerable Order of the Hospital of St. John of Jerusalem at St. John's Gate,
Clerkenwell, London 1945.

239



Im Gegensatz zu Kläui (S. 27) glauben wir nicht, daß die Schwal-
bach'schen Ausbauten im Zusammenhang mit der glücklichen Verteidigung
Maltas im Jahre 1565 stehen. Wir neigen eher dazu, hier die Initiative
des « Statthalters » Marx Vogel und die lokalen Ergebnisse guter Verwaltung
zu sehen, denn weder von Heitersheim und noch weniger von Malta dürfte
auch nur ein Heller dazu beigetragen worden sein.

Die Zeittafel auf S. 38-39 ist leider unbefriedigend. — Die Gründung
einer Ordenskirche in Jerusalem « zu Ehren des hl. Johannes des Täufers »

seitens des sei. Gerhard dürfte sich kaum nachweisen lassen. Bekanntlich
war das Oratorium im Spital ursprünglich dem hl. Johannes dem Almosen-
Geber geweiht, während die Installierung des Konventes im heute griechisch-
nicht-unierten Kloster (heute Mar Hanna) des hl. Johannes des Täufers
wohl dem Orden seinen Patron gab. — Der Titel eines « Groß » - Meisters
wurde erst seit 1489 offiziell geführt. — Der Aufenthalt der Ordens-Regierung
auf Kreta und in Messina dauerte kaum einige Monate des Jahres 1523,
dagegen wären eher Nizza (Nov. 1527 - Juli 1529) und Syrakus (bis Okt. 1530)
zu nennen gewesen.

Wir erwähnten bereits, daß, im Gegensatz zu Kläuis Angaben, der
Orden mit dem Verlust Maltas im Jahre 1798 nicht seine Selbständigkeit
einbüßte. Hompesch, der 1799 abdankte, war auch nicht der « letzte »

Großmeister, da Tommasi (f 1805) allgemein anerkannt war. — Das Jahr
1810 brachte nicht die Aufhebung des «evangelischen Johanniter-Ordens »

— der, strikte betrachtet, nie bestanden hat — sondern die Konfiskation
der in Preußen gelegenen Güter der (seit dem 16. Jahrhundert protestantischen)

Bailei Brandenburg. — Bei der Niederlassung in Rom (1834) sprach
niemand von einem « Malteser » - Orden, und die Wiederherstellung der
Großmeister-Würde (1879) erfolgte für den « Ordo S. Joannis Hierosolymi-
tani » durch eine im (damals dem Staatssekretariat noch nicht untergeordneten)

Sekretariat der apostolischen Breven ausgefertigte Urkunde, also
ohne den heute so beliebten Souveränitätswahn oder dessen sinnlose
Verknüpfung mit dem sizilischen Lehen Malta.

Die Liste der Komture (S. 42), in der leider neben Groß-Prioren
(richtig) die wohl von Lehmann erfundenen « Groß-Komture » weiterspuken,
ist kürzer als die von uns 1946 in dieser Zeitschrift gegebene. Ohne Quellen-
Angaben seitens Kläui können wir die Gründe hiefür nicht erkennen.

W7ir glaubten ausführlicher auf diese neue Ausgabe des « Führers »

durch Bubikon wegen dessen vermutlicher Verbreitung in weiten Kreisen
eingehen zu sollen. Leider können die amtlich protegierten Veröffentlichungen

aus Rom (wie das sprachlich und sachlich völlig unbefriedigende
« Monumental »-Werk von Rudolf Prokopowski) uns kaum hoffen lassen,
daß man in Zürich und Bubikon, wo wir wegen unserer Einstellung zu den
Veröffentlichungen von Hans Lehmann in Ungnade sind, sich so bald zu
einer rein sachlichen Darstellung der Ordensgeschichte durchringen werde.
Wir bedauern dies auf das lebhafteste, denn die Anstrengungen der
Ritterhausgesellschaft hätten Besseres verdient.

H. C. v. Zeininger.

240


	Rezensionen = Comptes rendus

