Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung fur Schweizerische Kirchengeschichte
Band: 47 (1953)

Buchbesprechung: Rezensionen = Comptes rendus
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen — Comptes rendus

Corpus Christianorum. Réédition des Péres de 1'Eglise sous la direction
des moines de l’'abbaye Saint-Pierre de Steenbrugge (Belgique). Editions
Brepols, Turnhout-Paris.

Il v a quatre ans avait ét¢ communiqué au public le plan d’une
nouvelle édition complete et critique des Péres de 1'lEglise latine et grecque,
entreprise assumée par les bénédictins de Belgique. Les travaux prépa-
ratoires ¢tant aujourd’hui suffisamment avancés, la publication wvient
de commencer.

Les écrivains latins paraitront tout d’abord : écrits patristiques pro-
prements dits (auteurs hérétiques et schismatiques y compris) poétes,
grammairiens et rhéteurs, actes et décrets des papes, symboles, textes
conciliaires, hagiographiques, liturgiques, correspondance, monuments épi-
graphiques, diplémes, etc. Huit volumes seront consacrés a saint Ambroise,
trente-trois a saint Augustin, onze a saint Jéréme, sept a saint Léon, six
a Grégoire le Grand, etc. e Liber pontificalis fera I’objet d’'un volume, puis
viendront les diverses collections (Avellana, Veronensis, Arvelatensis, etc.),
le Liber Diurnus, les lois des peuples barbares, les capitulaires, les regles
monastiques, les Libri paenitentiales, les martyrologes, les calendriers, les
chronographes, les itinéraires, bref tout ce qui est conservé en fait de
monuments écrits jusqu’au VIIIe siécle exclusivement.

La série latine comprendra environ 175 volumes, grand in octavo,
de 600 a 800 pages. Il est prévu qu’il en sortira de presse une dizaine chaque
année. e prix d’'un volume est de 500 fr. belges (600 pour l’exemplaire
reli¢), mais les souscripteurs a la série compléte bénéficieront d’une remise
de 10 9.

C’est I'édition regardée aujourd’hui comme la meilleure qui sera repro-
duite, retouchée au besoin. En principe, il sera renvoyé¢, en marge, 4 la
pagination de Migne, a celle, s’il v a lieu, des auctores antiquissimz des
Monumenta Gevmaniae historica, et, dans le texte, jusqu'aux lignes des
ouvrages publiés dans le Corpus de Vienne.

Une Clavis Patrum Latinorum, parue en 1951, par les soins de Dom
E. Dekkers (Sacris erudiri, 111, 460 pages), sert d’introduction a toute la
collection. Elle « énumeére, dans I'ordre méme qu’ils garderont dans le
Corpus Christianorum, tous les textes chrétiens écrits en langue latine
depuis les origines jusqu’a la renaissance carolingienne (pas moins de
2348 ouvrages ou fragments, diplomes et inscriptions non compris). Elle
indique la meilleure édition qui existe actuellement, les manuscrits et tous

5 65



les travaux, notes ou comptes rendus, présentant quelque utilité pour I'éta-
blissement du texte critique ». Dom Elie Dekkers a été grandement aidé
dans son travail par M. Emile Gaar, qui avait, de son c6té, préparé un
répertoire analogue pour le Corpus scriptorum ecclesiasticorum latinorum.
Avec l'assentiment de M. Richard Meister, directeur de 1’Académie des
Sciences de Vienne et griace a la bienveillance de Mlle L. Krestan, qui s’est
donné la peine de les transcrire, il a communiqué ses fiches 24 Dom Dekkers,
et celui-ci, dans le titre de son livre a associé & son nom celui de M. Gaar,
devenu ainsi son précieux collaborateur.

Les éditeurs ont fait appel, chaque fois, & un spécialiste des plus
qualifiés. La trentaine de volumes annoncés comme devant paraitre sous
peu ont été confiés a des érudits de tous les pays : religieux, bénédictins
spécialement, de Belgique, de France, d’Espagne, d’Allemagne, d’Autriche,
d’Angleterre, mais aussi 2 des séculiers ainsi qu'a des lajques.

Les deux premiers volumes de la série latine seront consacrés a Ter-
tullien et a2 Minucius Felix. La 1re livraison vient de paraitre. Elle
comprend, due aux éditeurs, une introduction générale — en latin — sur
la vie du prétre africain, ses ceuvres, puis la liste de toutes les éditions
ou traductions de I’ensemble de ses écrits ou de 1'un d’eux en particulier ;
les travaux critiques relatifs & Tertullien parus surtout au cours de ces
derniéres années, qu’il s’agisse de son texte, de sa langue, de ses con-
ceptions théologiques, philosophiques ou juridiques, du texte biblique qu’il
utilise, de problémes de chronologie, etc. Cette liste ne couvre pas moins
de 16 pages; puis, viennent trois grandes tables indiquant les passages
de Tertullien qui ont été cités par les écrivains postérieurs jusqu’'a Isidore
de Séville, tandis qu’une 4¢ donne la liste des 40 manuscrits ou sont —
ou plus exactement ol étaient, puisque plusieurs sont aujourd’hui perdus
— conservés 'un ou l'autre des trente et un traités du fougueux africain
parvenus jusqu'a nous et des quatre dont nous ne connaissons que les
titres. Enfin, a titre d’exemple, on donne la généalogie de la collection
actuellement la plus compléte des écrits de notre auteur : le Corpus
cluniacense.

Dom E. Dekkers publie ensuite la premiére édition critique de 1'Ad
Martyras, avec comme base le manuscrit de Florence et celui de Luxem-
bourg.

Puis M. le professeur J. W. Ph. Borleffs, de la Haye, qui a déja fait
paraitre plusieurs études sur Tertullien et publié quelques-uns de ses écrits,
notamment, & Leiden, en 1929, les deux livres Ad Nationes, donne de
ces derniers une nouvelle édition, d’aprés le seul manuscrit que l'on
posséde, le codex Agobardinus, qu’il a examiné encore aux rayons ultra-
violets de la lampe de Quartz, ce qui lui a permis d’introduire en divers
endroits un texte si ce n’est définitif, du moins meilleur que celui qu’il
avait précédemment adopté.

L’apparat critique, qui occupe parfois toute la moitié inférieure de
la page, est dressé d'aprés la méthode a laquelle nous ont habitués la
Revue bénédictine, les Recherches de théclogie anmcienme et médiévale ainsi
que les éditions dues 3 Dom Morin, a Dom Wilmart, a Dom de Bruyne

66



ou 2 Dom Capelle. On se rend compte immédiatement de ce que I'éditeur
a ajouté, supprimé ou modifié. Les variantes les plus minimes des manuscrits
sont toutes reproduites. Pour 1'’Ad Nationes, qui n’est conservé que dans
un seul manuscrit, M. Borleffs indique les divergences que présentent, par
rapport a la sienne, les éditions parues jusqu'a ce jour. Bref, c’est, en
format agréable, sur un beau papier, dans une présentation impeccable,
A laquelle on pourrait tout au plus reprocher une acribie presque exagérée,
une édition qui répond aux exigences des plus difficiles et qui place entre
les mains du lecteur le texte scientifiquement le meilleur qu'’il soit actuel-
lement possible de lui présenter.

C’est une tiche monumentale qu’ont assumée les bénédictins, et que
seuls ils pouvaient entreprendre : au bénéfice d’une tradition séculaire,
perfectionnée encore par les travaux dans lesquels ils se sont spécialisés
depuis la fin du siécle dernier, en possession d'une méthode qui est
aujourd’hui universellement reconnue, ainsi que de la documentation la
plus compléte qui se puisse imaginer, groupant, dans de nombreux pays,
une équipe de chercheurs initiés aux meémes disciplines, les fils de saint
Benoit étaient les savants les plus qualifiés pour aborder une tiche de
cette envergure. On ne saurait assez les en remercier et leur souhaiter
le succes que mérite leur courageuse entreprise.

L. Waeber.

Ellen J. Beer : Die Rose der Kathedrale von Lausanne und der kosmo-
logische Bilderkreis des Mittelalters, mit einer Farbtafel und 65 Abbildungen
(Berner Schriften zur Kunst, herausgegeben von Prof. Dr. Hans R. Hahnloser,
Bd. VI), Benteliverlag Bern und Biimpliz. 1952.

La rose du transept sud de la cathédrale de Lausanne fut célébre deés
l'origine, puisque, déja au XIII¢ siécle, Villard de Honnecourt l’avait
reproduite dans son album, non sans y apporter d’ailleurs d’importantes
retouches. Elle comporte un peu plus de cent médaillons représentant la
synthése du cosmos, selon une idée chére au moyen age, qui l'avait héritée
des anciens, aprés qu'elle eut été adaptée et retouchée par divers écrivains
ecclésiastiques.

Les verriéeres de Lausanne nous sont parvenues en assez mauvais
état : plusieurs avaient été réparées, échangées avec d’autres; un grand
nombre surtout n’existaient plus : il en manquait plus d’un quart i la fin
du siécle dernier, alors que fut confiée & un architecte et peintre-verrier
d’origine baloise établi a Lausanne, M. Edouard Hosch, la tiche de les
restaurer, de remplacer en particulier les scénes qui étaient perdues.

Les sujets réunis dans la rosace représentent, si I’on va de la périphérie
vers le centre, tout d’abord la personnification de huit d’entre les douze
vents qu’énuméraient les anciens, puis huit étres plus ou moins monstrueux,
les quatre fleuves issus du Paradis terrestre, le soleil et la lune, deux sciences
divinatoires : l’aérimancie et la pyromancie, les douze signes du zodiaque,
les quatre éléments, les quatre saisons avec les douze mois de l'année,
caractérisés par les travaux particuliers & chacun d’eux.

67



Les cinq médaillons du centre étaient du nombre de ceux qui man-
quaient. M. Rahn avait supposé qu'ils étaient consacrés a Dieu le Pére,
entouré des quatre évangélistes. M. Hosch, lui, y a placé les différentes
phases de la création d’apres le texte de la Genése. A cette solution, M!e Beer
objecte avec raison que jamais on ne se serait permis de résuire a cinq les
six jours du récit de la Bible. Basée sur certains rapprochements elle propose,
pour sa part, de mettre au centre I’Année (l’ancienne divinité Annus)
environnée du Soleil, de la Lune, du Jour et de la Nuit. La place du soleil
et de la lune devrait donc étre changée dans la verriére telle qu’elle se pré-
sente aujourd’hui : au lieu de se trouver ’un tout au sommet et I’autre tout
au bas de la rose, ils viendraient se ranger au milieu, et cette transposition
en entrainerait d’autres que 1’auteur s’efforce de justifier en faisant appel
a d’anciennes mosaiques, au Chronographe de 354, a des calendriers, des
cartes géographiques, des dessins illustrant des manuscrits du moyen age
ainsi qu’'a différentes ceuvres d’art. Notons que, en 1876, M. Rahn avait
déja émis I'hypothése que le médaillon du centre représentait 1’Année
(Gesch. d. bildenden Kiinste in der Schweiz, p. 657, n. 5). En 1879, par contre,
le méme auteur, reprenant d’'une maniére plus détaillée 1'étude de la rosace
de Lausanne (Mitteil. der antiquarischen Gesellschaft in Ziirich, XLIII,
p- 42) laissait tomber cette supposition et se pronongait pour celle qui a
été rappelée plus haut. '

Etudiant ensuite la rose du point de wvue architectural, M!le Beer,
s’applique a démontrer que la conception qui a présidé a sa construction,
avec comme base le chiffre 4 combiné avec le 3 (exactement comme les
médaillons auxquels elle sert de cadre) dépend de compositions analogues
du Nord de la France. Elle retrouve la méme influence dans les vitraux
eux-mémes, dans la maniére de traiter les figures, les plis du vétement,
les paysages, dans le choix des couleurs, dans le schéma adopté pour établir
les proportions des personnages.

Plusieurs médaillons, avant la restauration de M. Hosch, avaient été
empruntés a d’autres vitraux de la cathédrale, illustrant la vie de saint
Jean-Baptiste. Ceux-ci, conservés en petit nombre seulement, s’apparentent
a ceux de Bourges, si bien qu’on peut se demander si 'auteur de ces der-
niers n’aurait pas travaillé & Lausanne, entre 1220 et 1225, aprés I'incendie
de 1219. Les médaillons appartenant authentiquement a la rose se rappro-
chent par contre des verriéres de Laon et de Soissons, mais n’ont rien de
commun avec celles de Chartres.

M!le Beer rappelle alors le seul texte historique de nature a nous ren-
seigner sur les vitraux de notre cathédrale. C’est une notice, consignée dans
le Cartulaire de Lausanne : en date du 1er septembre 1235, a la demande des
amis de P. Eliot (p. 53, la virgule est mal placée ; elle doit non pas apreés
amicorum mais apres Eliot), le Chapitre autorise ce dernier a construire un
scriptorium devant 1'église de Notre-Dame (monasterium), « a 1’endroit ol
s'était élevé I'atelier de Pierre d’Arras ad faciendas ad opus monasterii vitreas
fenestras ».

Poursuivant ses investigations, M!le Beer croit découvrir dans les ceuvres
d’art du Nord de la France une influence aristotélicienne, tandis qu’'a

68



Chartres se reconnaitraient plutét les conceptions platoniciennes. Or, saint
Boniface, « sans doute le plus éminent des évéques de Lausanne » (affirmation
exagérée), était un ardent partisan d’Aristote. Notons que c’est aussi 'avis
de ses derniers biographes, MM. Simon et Aubert (Boniface de Bruxelles,
évéque de Lausanne, Bruxelles, 1945, pp. 58 et sq.), qui ajoutent méme
quelques indices nouveaux a l'anectode du futur évéque priant pour le
salut de ’ame du Stagyrite. Boniface ayant occupé le siége de [.ausanne de
1231 a 1239, le détenait par conséquent lors de l'incendie d’aott 1235, qui
détruisit, raconte le Cartulaire, les « splendides verriéres » (pulcherrime vitree
fenestre) de la cathédrale (Nos 805 et 866). M. le docteur Bach en a conclu
(La cathédrale de Lausanne, p. 264, n. 3) que les verriéres de la rose ne
pouvaient donc étre que postérieures a I'incendie et il les date de 1250 environ.
MUle Beer n’est pas de cet avis, parce que, dit-elle, si elles étaient du milieu
du XIIIe siécle, on y découvrirait I'influence de la Sainte-Chapelle, influence
qui est totalement absente de Lausanne, et elle conclut : a2 s’en tenir aux
preductions paralleles de l'art frangais, les verriéres de la rosace de Lau-
sanne sont de la 4¢ décade du XII11I¢ siecle, et, plus exactement, d’avant 1235
d’aprés le renseignement fourni par le Cartulaire ; elles doivent étre I’ceuvre
de Pierre d’Arras, un artiste de Picardie —— du méme pays par conséquent
que Villard de Honnecourt — qui les aura composées a 'instigation de saint
Boniface, cet évéque que ses études et son enseignement antérieur avaient
familiarisé avec les conceptions paiennes d’une part et la littérature ecclé-
siastique de l'autre (p. 59).

Nos verriéres seralent, autrement dit, antérieures al’incendie d’aofit 1235.
Mle Beer ne tient par conséquent pas compte de I'affirmation du Cartulaire
rappelée ci-dessus (qu’elle connait sans doute mais qu’elle ne signale pas),
affirmant que les vitraux de la cathédrale ont péri dans la catastrophe.
Sans doute, M. Bach le reconnait, les dégits causés par les deux incendies,
méme par celui de 1235, qui fut le plus grave, ont été exagérés par le Cartu-
laire. Les verriéres n’en constituent pas moins, dans un édifice sacré, 1’élé-
ment le plus délicat, celui par conséquent qui aura vraisemblablement le
plus souffert, et nous ajouterions plus de poids a l’affirmation précise d'un
texte qu’a tous les indices en sens contraire tirés de ce que, en art comme en
histoire, il faut appeler des arguments de critique interne.

Mlle Beer termine son étude par quelques pages d’une belle envolée
sur le moyen age, sur les deux tendances qui s’y affrontent et sur les réper-
cussions de chacune d’elles dans le domaine de l'art : d'une part, a Chartres,
la conception idéaliste aboutissant & ce merveilleux élan tout pénétré de
mystique et, d’autre part, les principes aristotéliciens, cantonnés plutdt
dans le Nord de la France, ou ils donnent naissance A un art plus froid, plus
raisonneur, si ce n’est méme rationaliste, tendance qui se retrouve égale-
ment dans la rose de la cathédrale de Lausanne.

M. le professeur Hahnloser a souligné dans 1I’Avant-propos, peut-étre
avec un peu trop d’insistance, les éléments paiens que présente notre
rosace. Sans doute le moyen ige a fait preuve parfois, dans le domaine de
I'art comme dans celui des idées, d’une audace qui nous surprend aujour-
d’hui ; mais il ne faudrait pas y voir une sorte de libre-pensée, de scepti-

69



cisme, voire méme 1'étalage d’une certaine incrédulité. Tout se résolvait
alors finalement dans 1'unité ; au sommet de toute la synthése, le moyen
dge plagait toujours Dieu, et en cas d’apparente contradiction entre les
conclusions de la science et les affirmations de la foi, c’étaient ces derniéres
naturellement qui l’emportaient. Ainsi, dans la deuxiéme moitié de ce
méme XIIIe siécle, les adeptes de ce qu’on a cru pouvoir appeler I'aver-
roisme latin, n’en sont pas moins demeurés d’authentiques chrétiens. Nous
rappelions récemment, ici méme (Revue, 1952, p. 151), les conclusions a
ce sujet de 1’étude de M. Van Steenberghen. Si, dans la rose de Lausanne,
le médaillon central représentait — rappelons que c’est une pure hypothése —
Annus, ce n'était certainement pas la divinité paienne de ce nom, mais le
symbole ou la personnification de I’Année. Jamais on n'aurait toléré dans
le lieu saint une « Ymage du Monde » de conception paienne, et saint Boniface,
tout partisan qu'’il fit, comme saint Thomas apres lui, des principes d’Aris-
tote, était avant tout le chrétien convaincu et décidé a faire passer sa con-
viction dans les actes, qui le fit choisir par le pape comme évéque de
Lausanne. Sans aller jusqu'a retrouver, avec K. Kiinstle (Ikonographie
der christlichen Kunst, Bd I, p. 205) dans la rose de Lausanne la lutte du
bien et du mal et le triomphe du royaume fondé par le Christ, rappelons
cependant que c’était bien cette conception qui, implicitement, était a
la base de cet enseignement par l'image que constituaient les verrieres du
moyen age, et que soulignaient peut-étre, a Lausanne, soit des médaillons
aujourd’hui disparus de la rose, soit surtout d’autres vitraux situés a proxi-
mité des premiers et dont ils formaient la réplique ou la contre-partie.

La rosace de la cathédrale est une ceuvre d’art peut-étre unique en son
genre, et il faut se féliciter de ce que le fait d’avoir dii mettre en siareté
ces précieuses verriéres, lors de la derniére guerre, ait fourni l’occasion
— comme ce fut le cas pour tant d’autres vitraux — de les étudier de plus
prés et d’en dégager l'originalité. C’était la premiére fois, souligne notre
auteur, qu’étaient transposées dans le vitrail des idées qui jusqu’alors ne se
rencontraient que dans l'illustration des manuscrits. Les verriéres de la
rose de Lausanne — c’est la conclusion de M!le Beer — nous offrent, aux
confins géographiques de l’art frangais, un cycle profane plus poussé et
plus impressionnant que ceux que nous fournissent les grandes cathédrales
de France, un exemple achevé, sur sol suisse, des conceptions et de 'ame
du moyen age.

M!le Beer a groupé dans son étude des renseignements qui témoignent
de longues et patientes recherches. Elle fait preuve d’une érudition peu
commune, au point que l’énoncé en devient parfois un peu touffu. Elle
prend soin de donner comme des hypothéses plusieurs de ses suggestions,
en particulier la reconstitution qu’elle propose des verrieres des trois baies
inférieures du transept sud, au-dessous de la rosace a laquelle elles servent
en quelque sorte de support. Aux 80 pages grand format de son texte
(qu’elle a illustrés par endroits, de sa main), elle a ajouté une quarantaine
de pages de reproductions photographiques, ne reculant devant aucun
sacrifice pour mettre sous les yeux du lecteur les éléments destinés a lui
permettre de suivre plus aisément et plus exactement son exposé. (Parmi

70



les médaillons de la planche 63 tout au moins, il en est un, le quatriéme, qui
ne semble gueére étre de 1220.)

M. le professeur Hahnloser présente le travail de M!le Beer comme une
premiere contribution au Corpus vitrearun wmedii aevi, projet qui vient
de prendre corps avec l'aide de 'UNESCO et le comité international des
historiens de l’art. Dans cette collection paraitra sous peu, comme complé-
ment au travail de M!le Beer et comme 1¢r volume suisse du Corpus des
vitraux du moyen 4ge, la reproduction intégrale des médaillons de la rose
de Lausanne : encore une généreuse entreprise et une bonne nouvelle, celle-14,

pour les historiens de l'art.
L. Waeber.

Bernhard Becker: Die Glarner Landsgemeinde 1861-1878. Berichte und
Reflexionen. Hrg. von Eduard Vischer. — Glarus, Verlag Tschudi u.Co., 1952
167 S.

Wer vorerst nur feststellen wiirde, daB diese Berichte aus der Presse,
namlich den « Basler Nachrichten », stammen, kénnte gegen diese Veroffent-
lichung beinahe kritisch gestimmt sein. Aber er wiirde entschieden fehl-
gehen ; denn was hier geboten wird, ist eine von E. Vischer sorgfiltig zu-
sammengestellte und trefflich kommentierte Sammlung von Schilderungen
und Betrachtungen des protestantischen Pfarrers B. Becker, die eine geistige
Tiefe offenbaren, an die der heutige Zeitungsleser kaum mehr gewéhnt wird.
Der Wert des Buches ist nicht allein den besonderen Problemen zu ver-
danken, die B. in den Kreis seiner Betrachtungen einbezieht, sondern das
Ganze strahlt den Geist einer iiberaus originellen und wirklich unabhédngigen
Personlichkeit aus. Demokratie-Industrie ist zwar die wichtigste Antithese,
die alles beherrscht und der Entwicklung des Landes ihre Eigenart verleiht,
aber zufolge der starken geschichtlichen Tradition und der gleichzeitigen
Auswirkungen der Industrialisierung greift dieser Gegensatz in die ver-
schiedensten Bereiche des Lebens ein.

Das Kernstiick des ganzen Buches bilden ohne Zweifel die Betrach-
tungen aus dem Jahr 1872 (S. 50-80). Hier finden sich einige iiberaus bemer-
kenswerte AuBerungen iiber das Verhiltnis der beiden Konfessionen des
Landes (57 ff.). Man lese etwa S. 59 : « Edle Protestanten sollten sich mit
gleichgesinnten frommen Katholiken vereinigen. Das gibe etwas ; da ware
Aussicht, daB ein Bau, ein Werk, eine Kirche entstinde. Aus der Verbin-
dung liberaler Katholiken mit liberalen Protestanten kann eine Partei wer-
den, eine aufgeklirte, tiichtige, ehrenwerte Partei, aber nie eine Kirche ... »
Diese Reflexionen, zusammengehalten mit der Rede des bekannten Land-
ammanns Joachim Heer (132-134) iiber den Beruf der Schweiz bildet nicht
allein fiir den auslindischen Leser eine iiberaus instruktive Lektion iiber
demokratisches Denken, sondern vermittelt selbst dem Eidgenossen unserer
Tage beherzigenswerte Lehren, weil das Gesagte gedacht und das Ergebnis
einer heute mehr und mehr sich verlierenden Verbindung zwischen Geschichte
und aktiver Politik ist.

0. Vasella.

71



Peter Biihrer : Der Kreuzkrieg in St. Gallen 1697/98. Diss. phil. Ziirich.
— St. Gallen 1951. 136 Seiten.

Der Abscheu vor der Bilderverehrung, der den schweizerischen Pro-
testantismus besonders kennzeichnet, hat in der Zeit der héchsten kon-
fessionellen Spannungen (1656-1712) in der Stadt Vadians eine Episode
zur Folge gehabt, die unter dem Namen Kreuzkrieg in die Geschichte
eingegangen ist. Thr Verlauf ist folgender : Am Bittsonntag 1697 (5. Mai)
wallen aus dem Fiirstenland acht Bittgidnge ins Kloster St. Gallen. Einige
Pfarrherren tragen die Kreuze, die sie vertragsgemaBl von den Stangen
gehoben, aufrecht vor der Brust. Die Stadtviter protestieren gegen diese
Tragart. Die Biirgerschaft gerit in Aufregung. Wie nun am Nachmittag
die hungrigen Bittginger eilends den Klosterhof verlassen, fiirchten die
Stidtler einen Angriff, schlagen das Hoftor zu und fiihren Kanonen vor
ihm auf. Biirgermeister und Rite billigen diese blinden MafBnahmen, ja
setzen selbst die Stadt in Verteidigungszustand, worauf auch die Abtei
mobilisiert.

Der Autor forscht erst den entfernteren Ursachen des Streites nach.
Er sieht sie im altreformierten Kirchenwesen der Stadt, dessen Interessen
dermaBen mit der Souveranitit verquickt sind, daB3 ein Eingriff in seine
Lehre ein Attentat auf ihre politische Freiheit bedeutet. Biihrer erkennt
in der Regierungstiatigkeit TFiirstabt Leodegars eine weitere Vorursache,
den er zwar auf Grund einlaBlichen Studiums dessen Tagebuches giinstiger
beurteilt, als es manche Geschichtsforscher bisher getan. Wenn er aber
als « Haupttendenz der dbtischen Politik » die Konversion (S. 13,27 29)
bezeichnet, so vermdgen wir ihm umso weniger zu folgen, als die st. galli-
schen Fiirstibte niemals gehofft haben, die Stadt zur katholischen Kirche
zuriickzufiihren. Biihrers Ansicht kénnte wohl fiir das Toggenburg zutreffen,
niemals aber fiir die Stadt St. Gallen, deren protestantisches Bekenntnis
durch eidgenotssische Vertrige zur Geniige verbiirgt war.

Im zweiten Kapitel behandelt der Verfasser die Kreuzprozessionen in
die Stadt. Wir gehen mit ihm einig, wenn er die strittige Interpretation
des unklaren Vertrages von 1549 zwischen Stift und Stadt, der die Art
und Weise des Kreuztragens regelte und die Siegeszeichen des Christentums
« unterschlagen » hieB, als nihere Ursache des Konflikts bezeichnet. Peter
Biihrer hitte gerade dieses Moment anhand weiterer Quellen noch ein-
gehender behandeln kénnen. Wenn das Gedichtnis des Archivars zuweilen
nicht alle Quellen erschlieBt, steht dem Forscher immer noch das gedruckte
Inventar des Archives zu Gebote, bei dem er sich weiter orientieren kann.

In den weitern Kapiteln schildert der Autor den Auflauf in St. Gallen,
die militirischen Riistungen und die Verhandlungen in Rorschach vom
20. Mai bis 8. Juni 1697, welche die schirmoértischen Gesandten aus Ziirich,
Luzern, Schwyz und Glarus auf den Plan riefen, um die streitenden Par-
teien miteinander auszusohnen. Vorerst erreichten sie die Entwaffnung
der beiden Partner und die Heimholung der Kreuze. In ihrem Abschied
schlossen sie sich eher der stiftischen Interpretation an, indem er bestimmte,
dafB «alle Kreuze von den Pfarrherren inskiinftig an einer an dem Hals

72



hingenden Seidenschnur aufrecht, aber ohne sie in die Hohe zu halten,
sollten getragen werden» (1697 Juni 8). Das Stift begniigte sich nicht
mit dieser MaBnahme, sondern verlangte eine angemessene Genugtuung
und die Bezahlung der Riistungskosten, gegen welche sich die Stadt machtig
striubte. SchlieBlich muBte letztere auf Einwirken der Tagsatzung zu
Baden den von den vier Schirmorten des Klosters betreftend Satisfaktion
entworfenen Vergleich annehmen, sich dem Rorschacher-Abschied unter-
werfen und dem Stifte als Entschidigung 3800 Gulden zahlen (1698).
Was dazwischen liegt, der Streit um den Abschied von Rorschach und
die Einwirkung Frankreichs, ist Gegenstand zweier weiterer Kapitel.

SchlieBlich riickt der Autor die beiden Sachfiihrer der Parteien in den
Vordergrund, welche die Interessen ihrer Kommittenten mit ungleichem
Geschick verfochten haben: Leonhard Laurenz Hoégger und Fidel von
Thurn. Ich halte ihre Charakterisierung als das Beste seiner Arbeit. Beson-
ders gelang ihm das Bild, das er von I‘idel-Thurn entwirft. Es ist wohl
das erste Mal, dall ein Autor das gesamte Thurnsche I'amilienarchiv in
den Kreis seiner Forschung gezogen hat, um diesen hervorragendsten
Beamten der stift-st. gallischen Geschichte zu portraitieren. In derselben
Art behandelt Biihrer die bedeutendsten Mdinner der Rorschacher Ver-
mittlung : Biirgermeister Heinrich Escher von Ziirich und Schulthei3 Rudolf
Diirler von Luzern, deren hohes VerantwortungsbewufBtsein jene Ent-
scheidung brachten, die zwar beiden Partnern wenig behagte, schlieBlich
aber doch im Lichte eidgendssischer Friedenspolitik die bestmoglichste
Loésung darstellte.

Biihrer verfiigt iiber einen gewandten Stil, so dafBl seine Darstellung
nie ermiidet, seine Lebendigkeit verliert sich zuweilen in einem Sarkasmus,
welcher der Objektivitit zu nahe riicken koénnte (u.a. S. 78). Er bedient
sich mit Vorteil der Schreibweise der zu behandelnden Personen.

Daf3 Peter Biihrer Protestant ist, 148t sich unschwer erkennen, so
wenn er das Verbot des offenen Kreuztragens « eine vor Gott getroffene
und dessen Ehre hochhaltende Entscheidung» nennt. TUbrigens gesteht
er es offen : Geschichte kann nur von einem Standpunkt aus geschrieben
werden. Wir kénnen es ihm nicht veriibeln, wenn er seine Vaterstadt,
so gut er kann, in Schutz nimmt. Eine Verurteilung des Auflaufes, der
mit Kanonen gegen wehrlose Bittginger auffuhr, 148t sich doch aus dem
Satze schlieBen: « Sie vermeinten ihr Glaubensgut aufs beste zu ver-
teidigen und sie gefihrdeten die eidgendssische Ordnung» (S. 89). Das
ist schluBendlich die Quintessenz des gesamten Vorganges, der sich auch
die eidgendssische Vermittlung anschloB.

Peter Biihrer hat sich mit seiner Dissertation gut eingefiithrt. Wir
wiinschen ihm weitere Erfolge auf dem Gebiete der Geschichtsforschung.

P. Staerkle.

73



Anton Sigrist : Niklaus Wolf von Rippertschwand 1756-1832. Ein
Beitrag zur Luzerner Kirchengeschichte. — Verlag Riaber & Cie., Luzern
0. J.(1952). 296 Seiten. Kart. Fr.15.—; Lein. Fr. 18.—.

Das Werk tragt wissenschaftlichen Charakter und fiihrt den luzerni-
schen Volksmann in die Forschung der Gegenwart ein. Das Hauptergebnis
liegt im Satze : « Wir sprechen im Hinblick auf unsern Gegenstand die
starke Vermutung aus : Die Gebetsheilungen des Niklaus Wolf von Rippert-
schwand gehen auf iibernatiirliche Ursachen zuriick, das heit, es liegt
eine eigentliche charismatische Begabung vor » (S. 192). Damit ist den sich
verstirkenden Bemiihungen zur Einleitung des Seligsprechungsprozesses eine
wissenschaftliche Riickendeckung zuteil geworden. Zur Einfiihrung des
genannten Forschungsergebnisses sind Untersuchungen iiber Parallel-
erscheinungen und « Suggestion oder Charisma ? » vorausgeschickt. Die
biographische Darstellung wird dadurch unterbrochen. Das wirkt sich
etwas hemmend aus auf jene Leser, die ein literarisch abgerundetes
Portrat erwarten, angelockt durch die verlegerischen Gesichtspunkten ent-
sprechende Formulierung des Haupttitels und die Ausstattung. Andere
hitten eine groBere Vollstindigkeit gewiinscht und werden Wolfs Litanei oder
eine genauere Beschreibung deriiberlieferten Heilungen nur ungern vermissen.

Der Forscher wird insofern um eine Hoffnung armer, als es auch
Sigrist noch nicht gelungen ist, Funde zu bergen, die unser Wissen um
die innere Gestalt oder die duBere Wirksamkeit Wolfs wesentlich erweitern.
Wohl wurden einige Akten entdeckt oder erstmals verwertet, aber ihr
Ertrag bleibt mehr an der Peripherie kirchlicher und staatlicher Stellung-
nahme. Als Gewdhrsmann steht weiterhin Dekan J. Ackermann an erster
Stelle. Man wird darum diesen Kronzeugen vermehrt in die Forschung
einbeziehen miissen. Erste Dienste dazu leistet X. Herzog in « Geistlicher
Ehrentempel » (II 32 ff.). Danach scheint Ackermann eher ein Verstandes-
als ein Gemiitsmensch gewesen zu sein, was fiir seine Glaubwiirdigkeit
spricht. Weiter vernehmen wir, daB er viele Jahre in freundschaftlichem
Umgang mit Wolf lebte und bemiiht war, die Tatsachen fleiBig zu
sammeln und schlicht wieder zu erzihlen, insbesondere jedoch, daB er sich
dessen Reden aufzeichnete und den reichen schriftlichen Nachla8 (!) benutzen
durfte (Schweiz. Kirchenzeitung, 1832, Spalte 285). Die Biographie Acker-
manns scheint denn auch, entgegen den Erwartungen der Kirchenzeitung,
von gegnerischer Seite wenig angefochten worden zu sein, was auf deren
Zuverlassigkeit hinweist. Bessere Beachtung verdienen auch Ackermanns
Erbauungsschriften. In « Trost der Armen Seelen» fithrt er wiederholt
Wolf an (18494 S. 70, 117, 151, 171, 172). Die Stellung zu den Armen
Seelen fiigt sich denn auch harmonisch ins Portrit des Dieners Gottes ;
vgl. dazu « Christl. Hauskalender », 1950, S. 55.

Aus dem etwas knappen Quellenbestand auf mangelnde Bedeutung
Wolfs zu schlieBen wire verfehlt. Die Schriftenbeschlagnahmungen des
Jahres 1835 muBten zu vorsorglicher Vernichtung « verdichtiger » Brief-
schaften usw. fithren ; man vergleiche dazu die « Beschwerdeschrift an den
hohen Groflen Rat des Kantons Luzern von Prof. M. Schlumpf» (Luzern

74



1835) und die « Rekursschrift fiir die Herren Dekan Groth usw. an das
hohe Obergericht des Kantons Aargau von Dr. R. Feer» (Aarau 1835).
Aus letzterer kann man entnehmen (S. 80), daB im Falle Pfarrer Hiselin
in Herznach das Schriftchen « Bruderschaft zur Bewahrung und Belebung
des Glaubens » eine Rolle spielte. Dabei wird Pfarrer Ackermann als Prases
der Bruderschaft bezeichnet. Der Gegner seinerseits diirfte in der Ver-
nichtung unbequemer Dokumente ein weiteres geleistet haben. Jeden-
falls miissen wir vernehmen, daB die Briefschaften Geigers, Widmers und
Blums zerstért wurden, sodaB jeder Forscher auf empfindliche Liicken
stoBt. Im Falle Blum (Sigrist S.144) mochten wir hoffen, daB es sich
z. T. um eine Mystifikation handelt. M. Estermann schreibt namlich in
« Geschichte der alten Pfarrei Hochdorf » (Luzern 1891)S. 129 : « Es liegen
groBe AktenstoBe aus der Feder des vielthitigen Kaplans im Stiftsarchiv »
(Beromiinster). Man hat dabei zwar zunidchst an Akten der Kaplanei
Peter und Paul in Hochdorf zu denken, die dem Stifte unterstand. Aber
Rektor Josef Troxler wies uns als Propst (1937-1938) auf eine Kiste, die
bedeutsames Material enthalte und dem Kloster Baldegg zur Beniitzung
iibergeben werden solle, wobei der Name Blum fiel. Da sich heute weder
in Baldegg noch in Beromiinster etwas finden Iif3t, besteht die Vermutung,
diese Bestinde seien, weil ungesichtet und ungestempelt, unter den Privat-
nachlal3 Troxlers geraten.

Je sparlicher die handschriftlichen Quellen flieBen, umso sorgfiltiger
miissen die Druckschriften ausgebeutet werden. Dazu gehdort die Pastoral-
medizin « Uber den EinfluB der Heilkunst auf die praktische Theologie »
von Franz Xaver Mezler (Ulm 1806 %), die fiir den Gebrauch am Kon-
stanzer Priesterseminar vorgesehen war. Sie offenbart, in welchem Geiste
solche Fragen dem angehenden Klerus vorgelegt wurden. In derselben
Richtung gehen die « Geistliche Monatschrift » und das « Archiv fiir die
Pastoralkonferenzen » (Meersburg seit 1802, spater Freiburg i. Br.). Von
der andern Seite ist Franz Geiger zu beachten, besonders mit seinen
Studien « Gibt es bose Geister und haben sie Einflu auf die Menschen ? »
und « Uber das AuBere in der kath. Kirche » (Ges. Schriften, Bd. 5, S. 129 ff.
und Bd. 7, S.193 ff.). Geiger war Berater der Nuntiatur. Auf die Aus-
einandersetzung mit Wolf scheint auch zuriickzugehen die Untersuchung
« Notwendigkeit und zweckmifBige Einrichtung des Hausgottesdienstes »
von J. L. Schiffmann (Schweiz. Kirchenzeitung 1833). Dagegen kann Schiff-
mann (1 1856) von 1863 an nicht mehr das Amt eines Seelenfiihrers der
Jungfrau Anna Biihlmann versehen haben (Sigrist S. 212).

Beachtenswert sind die Wechselbeziehungen zwischen den verschie-
denen « affilierten » Persoénlichkeiten. Kaplan J. Tanner in Miiswangen
(besser als « Vikar J. Tanner in Kulmerau») stand in naher Verbindung
mit Pfarrer Strebel in Abtwil und unterhielt eine Lateinschule (X. Herzog,
Ehrentempel IV S. 37 ff.). Strebel seinerseits fithrte ca. 1810-1824 in
Abtwil ein vierklassiges Progymnasium nach der Methode Pestalozzis.
Schiiler war auch M. Schlumpf, der seinen Lehrer noch spiter als Berater
beizog. Auf das Priestertum wurde Schlumpf in Willisau von J. E. Banz
vorbereitet (Hans Koch, Zuger Kopfe, S. 85).

75



Die Bedeutung Wolfs wird auch erwiesen durch das Echo, das er
in der unmittelbaren Nachwelt fand. 1833 erschien im Druck ein jiingst
von Dr. E. Miiller in Beromiinster entdecktes « Lied aus dem Leben des
Nikolaus Wolf von Rippertschwand » auf die Melodie « LaBt uns Christen
jetzt betreten». Es besteht aus einem Prolog und 20 Strophen, die uns
u. a. auch verraten, daB der Gepriesene ein eifriger Wallfahrer war und
Kriippelhafte sowie Lahme heilte. Bei Ratsherr Leu war die Nachwirkung
so stark, daB3 er 1835 ein GroBratsmandat erst wieder annahm, als ihn
die Mutter an seinen Seelenfiihrer Wolf erinnerte. (Siegwart I 48). Erwih-
nenswert ist auch der kurze Lebensabri3 in « Christl. Hauskalender 1836 »,
aufschluBreich das Zeugnis des ref. Theologen und Direktors der Real-
schule Fellenbergs in Hofwil Raget Christoffel. Er schreibt: « Jetzt nach
des seligen Wolf Tod wird zu seinem Grabe formlich gewallfahrtet, das-
selbe mit Votivtafeln umhangen und der Abgeschiedene ganz wie ein
Heiliger verehrt » (Luzernische Zustinde, Bern 1840). Tatsichlich hat sich
im Pfarrhof zu Neuenkirch eine Votivtafel aus dem Jahre 1849 erhalten.
DaB Wolfs Gestalt auch in der Ostschweiz zu einem Begriff geworden
war, verrit uns Dekan J. B. Keller in Wil in einem Brief vom 6. April 1861
an den Stiftsdekan in Einsiedeln. Er charakterisiert darin einen Heinrich
Schoch aus Oberwangen in der Pfarrei DuBnang durch Vergleich mit Wolf
(O. Ringholz : Wallfahrtsgeschichte U. L. F. von Einsiedeln, Freiburg 1896,
S. 215). Kulturgeschichtlich interessant sind zwei uns bekannt gewordene
Haarmalereien, fiir deren Herstellung Barbara Schiffmann in Altishofen
in Frage kommt. Nebst Haaren von Wolf enthalten sie solche von Rats-
herr Leu, Pfarrer Petermann, Helfer Staffelbach, Bischof Salzmann und
Graf Stolberg. Der Name des Letztgenannten illustriert die auch von
Sigrist festgehaltenen Auslandbeziehungen.

Das besprochene Buch st6B3t in eine Welt vor, die reich ist an mannig-
fachen Verkniipfungen und den luzernischen Raum sprengt. Im gesetzten
Ziel historisch-theologischer Wiirdigung des Gebetslebens und der Kran-
kenheilungen Wolfs hat der Verfasser wohl endgiiltige Wertungen erzielt.
Fiir erginzende Forschung ist von ihm der Weg gebahnt und der Rahmen
gespannt. Im Hinblick auf den zu erwartenden Seligsprechungsprozef3
muf vor allem verborgenen Quellen nachgespiirt werden, damit das Portrit
des Dieners Gottes — sein Ehrentitel seit der Ubertragung der Gebeine —
vervollstindigt werden kann. Dabei sind auch Klein- und Streufunde wert-
voll. Dariiber hinaus ruft die Beschaftigung mit Wolf einem schweizeri-
schen Gegenstiick zum Bande « Religiése Kréafte » der deutschen Geschichte
im 19. Jahrhundert von I'. Schnabel.

Josef Biitler.

76

r' 3



Peter Stadler : Genf, die groBen Maichte und die eidgendssischen
Glaubensparteien 1571-1584. (Ziircher Diss.) — Affoltern a. Albis, J. Weiss,
1952. 253 SS. Fr. 5.— (Ziircher Beitriage zur Geschichtswissenschaft, Bd.15.)

Diese Studie untersucht die Ursachen und Zusammenhinge, durch
welche Genf in der Gegenreformation schlieBlich in den Kreis der eid-
genodssischen Zugewandten aufgenommen wurde.

Im ersten Kapitel legt der Verfasser die Beziehungen zwischen Genf,
Savoyen und den Eidgenossen vom Ende des 15. Jahrhunderts bis 1570
dar. Bereits 1477 erneuerten Bern und Freiburg eine dltere Verbindung

mit Savoyen, und 1509 kam es — nach Frankreichs Festsetzung in
[talien — zur Verbindung der westlichen Orte Bern, Freiburg und

Solothurn mit Savoyen, die den eidgenéssischen Kontrahenten verbot,
Burgrechte mit den Untertanen des Herzogs von Savoyen einzugehen.
Davon war auch Genf betroffen, das unter dem Vikariat desselben stand.
Aber der Ewige Friede mit Frankreich 1516, die Allianz Frankreichs mit
den Eidgenossen 1521, die Anlehnung Savoyens an Habsburg, der Krieg
Berns und Freiburgs gegen Savoyen 1530, nicht zuletzt der Durchbruch der
[{eformation 1n Genf 1534 und die Eroberung der Waadt durch Bern 1536
filhrten zur engeren Verbindung Berns mit Genf, die sich unter Calvin
noch verstirkte. 1556 wurde ein Ewiges Burgrecht mit der Aarestadt
abgeschlossen. Doch nach dem Frieden von Cateau-Cambrésis (1559) ging
Savoyen 1560 ein Biindnis mit den VI katholischen Orten ein, wodurch
Bern isoliert war. Der Lausanner Vertrag brachte 1564 die Wiederher-
stellung von Savoyens Herrschaft am Siidufer des Genfersees und im Pays
de Gex. Aber Roset, der nach Calvins Tod in Genf die Staatsleitung iiber-
nahm, bemiihte sich stindig um die Anlehnung an die Eidgenossenschaft.
Unter bernischer Vermittlung kam es 1570 zum Vertrag zwischen Savoyen
und Genf, in dem Genfs gegenwirtiger Zustand anerkannt wurde, und
Bern schloB3 im selben Jahr ein Biindnis mit Savoyen ab, das eine wechsel-
volle Epoche abschloB.

Von 1571 bis 1574 bemiihte sich Genf — wie aus dem zweiten Kapitel
hervorgeht — durch zahlreiche Entsendungen Rosets und Varros in die
eidgenossischen Orte und an die Tagsatzungen um Aufnahme als zuge-
wandter Ort, wobei es aber auf uniiberwindliche Hindernisse stie3. Denn
wihrend die westlichen Orte Bern, Solothurn und Freiburg einem Biindnis
mit Genf durchaus zugeneigt waren und in ihren Bestrebungen von dem
in Solothurn residierenden franzdsischen Ambassador unterstiitzt wurden,
betrachteten die inneren Orte solche Pline mit MiBtrauen, und anderseits
suchte auch der savoyische Herzog eine Allianz mit den Eidgenossen.
Ende 1573 legte Bern auf zwei Dreistidtekonferenzen in Bern einen Biindnis-
plan vor, den aber Genf nicht annahm, da dieses im Fall einer Hilfeleistung
der drei Westorte gegen einen unrechtmafigen Angriff die Kosten voll und
ganz zu iibernehmen hatte. Die Aktion von Nuntius Volpe in der
Eidgenossenschaft und eine entsprechende Warnung der Kurie an die
V Orte gegen die Allianzpolitik der westlichen Orte trugen dazu bei, daB
auch Genf seine Biindnisbemiihungen nicht mehr erneuerte,

77



Erst die Verscharfung der Gegensitze unter den Machten und inner-
halb der eidgenédssischen Orte, wie sie im dritten Kapitel dargestellt sind,
fithrten schlieBlich zum Solothurner Vertrag von 1579. Denn 1574 begann
auch Spanien durch Pompeo della Croce um ein Biindnis der katholischen
Orte zu werben, deren Vertrauen zu Frankreich durch Soldriickstinde
erschiittert war. 1577 schloB Savoyen eine militirische Allianz mit den
inneren Orten ab, die ein Biindnisverbot gegeniiber Genf enthielt, 1578
gewann es sogar Freiburg fiir sich. Aber das Interesse Frankreichs an
der Erhaltung Genfs und dessen Bedrohung durch Jacques de Savoye, den
Herzog von Nemours und Vater des savoyischen Herzogs, veranlaBten
Bern, sich erneut fiir den Schutz der Rhonestadt einzusetzen. Dank der
Bemiihungen Beat Ludwig von Miilinens im bernischen Rat und in
Solothurn und seiner Unterstiitzung durch den franzésischen Ambassador
Hautefort kam 1579 der Solothurner Vertrag zwischen Bern, Solothurn und
Genf zustande, der ein Gegengewicht gegen die Allianz Savoyens mit den
inneren Orten bildete.

Doch die folgenden Jahre brachten Genf, wie der Verfasser im letzten
(vierten) Kapitel zeigt, noch einmal eine schwere Krise, die zum weiteren
Ausbau seines Biindnissystems fiihrte. Nach dem Tod Emanuel-Philiberts
von Savoyen (1580) plante sein Sohn und Nachfolger Karl-Emanuel die
Eroberung der Rhonestadt. Vergeblich warb er um Spaniens Hilfe, das
aber die Teilnahme an einem solch kiihnen Plan ablehnte ; unterstiitzt durch
Nuntius Vincenzo Lauro und herannahende Hilfstruppen der katholischen
Orte bereitete er auf den 5. Mai 1582 einen Uberfall auf Genf vor, der
aber durch einen in diese Stadt desertierenden Hugenotten verraten wurde.
Als er aber trotzdem auf seinem Plan beharrte, schlossen sich auch die
protestantischen Orte gegen ihn zusammen, Pfalzgraf Johann-Kasimir
versprach ihnen Hilfe und sogar die Biindner riisteten. Frankreich ersuchte
in dieser Lage den Herzog um Abriistung, und im Juli 1582 verzichtete dieser
nach einer Mahnung Gregors XIII. und in Anbetracht der Bereitschaft
der V Orte zur Beilegung des Konflikts auf die Einnahme Genfs. Diese
Krise fithrte nun auch das bisher abseits stehende Ziirich dazu, sich fiir
die Verteidigung von Berns westlichen Grenzen und Genfs Aufnahme unter
die Zugewandten einzusetzen. Nachdem Bern auf die Zulassung der V Orte
zu den Schiedsgerichtsverhandlungen eingewilligt, und die Tagsatzung im
Januar 1584 Bern und Savoyen zum Verzicht auf ihre gegenseitigen
Anspriiche ermahnt hatte, kam im selben Jahr das Burgrecht zwischen
Ziirich, Bern und Genf zustande : Ziirich und Bern versprachen auf die
erste Mahnung Genfs Hilfe zu leisten, und dieses nahm dieselbe Ver-
pflichtung auf sich. So hatte die Krise von 1582 zu einer dauernden Ver-
bindung der beiden fiihrenden protestantischen Schweizerstidte mit Genf
gefiihrt.

Der Verfasser hat es durch gewissenhafte Forschungen in den Archiven
und unter Benutzung zahlreicher gedruckter Quellen und Darstellungen
verstanden, die Abhdngigkeit Genfs von den konfessionellen Parteien in
der Schweiz und der Konstellation der europidischen Michte in ihrer
Kompliziertheit bis in alle Einzelheiten darzulegen. Die Riickwirkung der

78



wechselvollen europdischen Politik auf die Beziehungen unter den eid-
genossischen Orten kommt dabei zur Geltung, aber auch das stindige
Bemiihen Frankreichs um den Ausgleich der konfessionellen Gegensitze in
der Eidgenossenschaft und sein Interesse an der Erhaltung Genfs.

Die vier umfangreichen Kapitel sind nicht in Unterabschnitte gegliedert.
Dadurch treten bei der Darlegung der wechselvollen und komplizierten
diplomatischen Verhaltnisse vor lauter Details die einzelnen Etappen und
die ausschlaggebenden Momente zu wenig deutlich hervor. Eine Unter-
teilung der Kapitel in Unterabschnitte oder das Hervorheben wichtiger
Handlungen und Ereignisse durch Sperrdruck im Text hitte u. E. die
Darstellung klarer und iibersichtlicher gestaltet. Trotz diesem Einwand
bildet diese Dissertation einen wertvollen Beitrag nicht nur zur genferischen,
sondern auch zur schweizerischen und europiischen Geschichte im Zeitalter
der Gegenreformation.

Hellmut Gutzwiller.

Hubert du Manoir S. J. : Maria. Etudes sur la Sainte Vierge. Tome 11
Beauchesne, Paris (1952). 1007 pages.

Ce deuxiéme tome de l’encyclopédie Maria contient le Livre V de
I’ensemble de l'ceuvre : Marie dans les lettres et les arts, et la premiére partie
du Livre VI : Etudes d’histoire du culte et de la spivitualité mariale, du haut
moyen dge d lécole bérullienne.

La mati¢re est si vaste que les auteurs ne prétendent pas épuiser le
sujet. A l'avance, ils acceptent que leur travail soit incomplet. Ces études
ne sont cependant pas inutiles. On y rencontre tout d’abord des textes
admirables : M. Cohen transcrit par exemple un dialogue émouvant entre
Jésus et Marie au moment de la passion (pp. 40-44) ; on est ensuite heureuse-
ment surpris de trouver une pri¢re de louange ou une humble invocation
adressée 4 Marie chez des auteurs dont les cours de littérature officiels ne
nous présentent que des ceuvres profanes. Si 'on vous demandait par
exemple de deviner qui a écrit ces vers adressés a la Vierge :

« Fais que dans mes chansons aujourd’hui je t’honore

Bannis-en ces vains traits, criminelles douceurs

Que j’allais mendier jadis chez les neuf sceurs ? »
bien peu répondraient : « Le bon La Fontaine! » (p. 57).

La polémique confessionnelle ayant durci I'attitude des réformés envers
le culte marial, on se réjouit a la lecture de cette priére écrite par Luther :
« Elle m’est chére, la précieuse servante... Elle a possédé mon cceur. ..
Elle veut me donner la joie » (p. 76).

Cependant, les études les plus intéressantes, a notre avis, sont celles
qui se limitent & un auteur particulier. Ainsi M. I'abbé Combes nous donne
une analyse pénétrante de la doctrine mariale du chancelier Gerson (p. 863).
Le P. De Aldama S. J. montre comment Suarez a été le créateur de la
mariologie moderne en rattachant tous les priviléges de la Vierge a la
maternité divine (p. 975).

Sans doute, les études plus générales (dévotion mariale dans telle litté-

79



rature, dans tel ordre religieux) sont aussi précieuses. Le travail de Dom
Gourdel sur le culte de la Vierge chez les Chartreux est remarquable
(p- 625) ; et le P. Duval O. P. a écrit des pages importantes au point de vue
historique sur la dévotion au Rosaire (p. 737).

Nous regrettons que les auteurs de ces études générales citent une foule
de noms sans donner toujours des références suffisantes. De plus, on sent
parfois un peu trop l'apologie de telle famille religieuse ; ainsi la doctrine
de saint Bernard et de ses disciples (entre autres, saint Amédée de Lau-
sanne) est étudiée dans le chapitre consacré aux Bénédictins et dans celui
qui est réservé aux Cisterciens. Ce grand Docteur efit mérité une étude
a part.

On ne s’étonnera pas de trouver dans une encyclopédie des pages
d’inégale valeur. Cependant, le P. du Manoir s’est efforcé de s’adresser aux
spécialistes les plus compétents dans chaque domaine. Les noms de
G. Cohen, Dom Leclercq, M. J. Rouet de Journel, Dom Gajard, Maurice
Vloberg nous assurent a l’avance que nous ne serons pas dégus.

G. Bavaud.

Zur Erhéhung des Abonnementspreises

Angesichts der wie man weill stets wachsenden Aufschlige auf den
Druck- und Papierpreisen, sehen auch wir uns bedauerlicherweise gezwungen,
den Abonnementspreis fiir die Zeitschrift mit Jahrgang 1953 von Fr. 8.—
auf Fr. 10.— (fir das Ausland von Fr. 9.— auf Fr. 11.—) zu erhdhen.
Dieser BeschluB wurde an der Tagung der Arbeitsgemeinschaft vom
25. Mai 1952 einstimmig gefaBt. In Riicksicht auf die Abonnenten wurde
der Preis so festgesetzt, daB er tragbar erscheint, obwohl die Teuerung
dadurch keineswegs ausgeglichen wird. Wir bitten daher alle Abonnenten
um entsprechendes Verstandnis und hoffen gerne, dafl sie die bisherige
Treue zur Zeitschrift auch in Zukunft bewahren werden.

Majoration du prix de 1’abonnement

Pour compenser — a peine — l'augmentation du prix du papier et des
frais d'impression, le prix de l'abonnement, par décision de l’assemblée
générale de Lucerne, du 25 mai 1952, a été porté a 10 fr. (11 fr. pour
I’étranger). Nos abonnés comprendront cette mesure, que nous avons été
parmi les derniers a introduire, et, en acceptant de bon cceur cette modeste
majoration, prouveront qu’ils entendent demeurer fidéles a la Revue.

80



	Rezensionen = Comptes rendus

