
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte = Revue d'histoire
ecclésiastique suisse

Herausgeber: Vereinigung für Schweizerische Kirchengeschichte

Band: 47 (1953)

Artikel: Le séminaire du diocèse de Bâle : ses origines

Autor: Chèvre, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-127916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-127916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le séminaire du diocèse de Bâle

Ses Origines

Par ANDRÉ CHÈVRE

La création de séminaires était une des obligations les plus
strictes imposées aux évêques par le concile de Trente 1. Les Pères du
concile étaient même entrés dans de nombreux détails d'organisation,
ce qui, apparemment, eût dû faciliter la tâche des Ordinaires. Cependant,

si, à l'exemple de Charles Borromée, un certain nombre de prélats
italiens et transalpins mirent à exécution le décret tridentin, il faudra
attendre longtemps pour que se généralise l'institution, et surtout,
pour trouver des séminaires en tout conformes au vœu du concile.

Dans le diocèse de Bâle, l'initiative d'un séminaire, comme tout
ce qui touche à la restauration religieuse tridentine, vint du célèbre

prince-évêque Jacques-Christophe Blarer de Wartensee (1575-1608).
Dès son accession au siège episcopal bâlois, Blarer se préoccupe de la
chose. Quand il passe à Porrentruy, en 1576, le nonce Portia se

scandalise de voir un si grand diocèse ne posséder même pas un collège.
Le besoin en serait on ne peut plus urgent, dit-il, car les enfants catholiques

vont étudier à Bâle ou ailleurs, où des professeurs sont payés

pour leur enseigner l'hérésie en même temps que les lettres 2. Aussi

1 Conc. Trid. sess. XXXIII, c. 18, De Ref. « ut singulae cathédrales,
metropolitanae atque majores ecclesiae, pro modo facultatum et dioecesis
amplitudine, certuni puerorum ipsius civitatis et dioecesis, vel ejus provinciae, si ibi
non reperiantur, numerum, in collegio ad hoc prope ipsas ecclesias vel in alio loco
convenienti, ab episcopo eligendo, alere ac religiose educare et ecclesiasticis disci-
plinis instituere teneantur. »

Les séminaires préconisés par le concile était une forme nouvelle d'une
institution dont les formes anciennes furent successivement le Pedagogium des premiers
siècles chrétiens, le monasterium augustinien, les écoles capitulaires et monastiques
du moyen âge, les bourses et convicts de la fin de cette période.

2 Cf. Nuntiaturberichte aus der Schweiz, I, n. 61 ; lettre du 14 février 1576.

25



le nonce apprend-il avec satisfaction que l'évêque de Bâle a tenu déjà
plusieurs réunions avec les délégués du chapitre, au sujet du séminaire
à créer.

A ce moment, toutefois, les moyens matériels font radicalement
défaut à l'évêque qui a repris un diocèse et une principauté à la situation
financière catastrophique. En 1578, le Souverain Pontife lui rappelle

par Bref une obligation à laquelle Blarer ne songeait nullement à se

soustraire, car le séminaire lui tenait à cœur. « Nous attendons avec

impatience, disait Pie V, la lettre où vous nous annoncerez la
réalisation de notre vœu 1. » L'archiduc Ferdinand lui-même, sur les terres
et à la chancellerie duquel avaient cours les théories césaro-papistes
les plus outrancières, se permet vertueusement d'attirer l'attention
de Blarer sur le décret conciliaire touchant les séminaires. Il était allé

jusqu'à prier le Souverain Pontife de stimuler le zèle des évêques de

ses territoires, où les autorités autrichiennes, cependant, rivalisaient
de zèle pour entraver de toute manière l'exercice de la juridiction
episcopale. C'était le cas, en particulier, de toute la Haute-Alsace qui
relevait du diocèse de Bâle et où sévissait la Régence d'Ensisheim2.

Aussi, lorsque Ferdinand lui écrit en 1578, Blarer lui répond qu'il
connaît les misères, les déficiences de son diocèse, que les choses iraient
mieux si les officiers de l'archiduc appuyaient ses efforts de restauration

religieuse au heu de les entraver. Quant au séminaire, dit l'évêque,
son vœu le plus cher serait de le mettre sur pied, mais avec quels

moyens, dans le quasi complet dénuement où il se trouve Son clergé
n'a pas même la portion congrue pour vivre. On ne peut rien lui demander

en ce moment. En revanche, on pourrait affecter à cette œuvre des

bénéfices simples ou quelques couvents ou prieurés vides de religieux,
comme il s'en trouve un assez grand nombre en Alsace. Le concile
autorise cette affectation de biens ecclésiastique aux séminaires à créer 3.

L'évêque de Bâle signale cela à Ferdinand, parce qu'il sait le contrôle

que ses gens exercent sur les bénéfices ecclésiastiques et la tutelle qu'ils
font peser sur les couvents des terres autrichiennes. A ce mémoire de

1 Ibd. sous 22 mars 1578. Cf. aussi Theiner, Annales ecclesiatici. Romae 1858,

II, 267, 268.
2 Le diocèse comptait 258 paroisses réparties en onze doyennés ruraux,

dont sept et demi sur terres autrichiennes, soit la Haute-Alsace et, en plus, Le
Frickgau.

3 Cf. Archives de l'Etat à Berne (A. B.), Fonds Ancien Evêché de Bâle,
Deutsche Missiven. Lettre du 1er juillet 1578. Les documents utilisés pour ce travail
se trouvent dans ce Fonds d'archives, sous la cote A 100/1-3. Dossier du séminaire.

26



Blarer, l'archiduc et son Conseil d'Alsace réagissent mais à leur manière,
nous le verrons.

En attendant, l'évêque de Bâle travaille avec un zèle tout borro-
méen au redressement de son diocèse, à la réforme, surtout, du clergé
existant. Bonomi passe chez lui en 1579 et l'année suivante. Ce nonce
austère, qui veille à la rigoureuse application des décisions du concile,
ne manque pas de lui rappeler la question du séminaire. Celui-ci fait
l'objet d'un petit chapitre dans les statuts diocésains de 1583. On y
constate la nécessité de la chose, mais on regrette de ne pouvoir la
réaliser immédiatement1. Dans la suite, la situation matérielle s'améliore

lentement. Mais les années passent et l'institution reste à naître.
Lorsque ses moyens lui permettent enfin de mettre sur pied quelque
chose, en 1591, Blarer, comme beaucoup d'autres prélats germaniques
de l'époque, donne la priorité à un collège, un collège de Jésuites. Car

alors, on ne conçoit pas une autre formule. On ne compte que sur les

Jésuites. Le collège est donc lancé en 1591, à Porrentruy, dans des

locaux de fortune.
La nécessité d'un collège était certes aussi pressante que celle

d'un séminaire. En facilitant ainsi les études dans le diocèse, le collège
favoriserait du même coup l'éclosion de vocations. Du reste, les
dispositions du concile ne visaient pas seulement les séminaires d'ordinands
ou grands séminaires, mais bien une institution qui soit à même d'assurer

une formation ecclésiastique précoce et complète, ce qui évoque les

petits séminaires. Les premiers collèges de Jésuites jouaient pratiquement

ce rôle. Ceci a pu, en partie, rassurer la conscience de l'évêque
de Bâle, qui différait une fois de plus la création d'un séminaire d'ordinands.

Mais il garde la ferme intention de s'exécuter.
La question se pose de façon plus directe quelques années après

l'ouverture du collège, lorsque les premiers élèves, après avoir achevé

leurs classes, doivent envisager d'aller ailleurs, hors du diocèse, s'ils
veulent continuer leurs études. C'était le cas de ceux qui se destinaient
à l'état ecclésiastique. Les plus favorisés pouvaient espérer quelques
semestres d'université à Fribourg ou ailleurs ; les autres en étaient

1 Statuta basiliensa, Friburg. Brisg., pp. 113-114. Ce bref chapitre dit
simplement qu'on ne pourra remédier aux misères de l'Eglise si on n'a pas de bons
prêtres, que c'est là l'avis de tous. On renvoie au décret conciliaire pour ajouter
que, pour le moment, il n'est pas possible de faire autre chose que d'exercer un
contrôle plus sévère sur le clergé existant. « De hac magni momenti re (c'est-à-
dire du séminaire), aliud in praesentia consultari non potest. »

27



réduits au mode ancien : un apprentissage tout pratique des choses

de la liturgie et de la pastoration chez quelque curé et, avec de la chance,
des notions plus ou moins consistantes de dogme et de morale pour
prolonger leur formation primaire ou secondaire.

En 1592, un Bref d'encouragement adressé par Clément VIII
aux recteurs et aux élèves des séminaires et communiqué à l'évêque
de Bâle dut ranimer chez ce dernier ses préoccupations touchant le
décret conciliairel. En 1595, on envisage sérieusement un convict
spécial pour séminaristes. David Schaller, chapelain du prince-évêque,
s'en occupe. La chose est examinée avec les Pères du collège qui avaient
déjà, eux, un convict pour élèves nécessiteux. Mais cette fois encore

on en reste là.
De 1597 à 1604, le prince-évêque fait construire au haut de la

ville un imposant collège, avec église spacieuse, pour y installer les
classes des Jésuites. Cette grande œuvre une fois en route, on aborde
résolument le problème du séminaire.

Nous sommes en 1600. Après examen des possibilités, un acte de

fondation du séminaire est dressé. Ce document prévoit l'érection à

Delémont d'un édifice ample et commode, aussitôt que le permettront
les circonstances, pour une douzaine de candidats. Le gros manque
de prêtres dont souffre le diocèse, comme d'ailleurs tous ceux
d'Allemagne, s'est accru du fait du retour au catholicisme de nombreuses

paroisses réformées de la vallée de la Birse, dans la principauté. En
attendant la maison de Delémont, en envisage de grouper sans tarder
les premiers séminaristes à Porrentruy, sous la surveillance des Jésuites
au collège desquels ces élèves feront leurs études. Une nouvelle fois

cependant, la chose prend un cours imprévu,
En 1601, François Ber, chanoine de Thann et administrateur du

prieuré d'Ysenheim, devient suffragant de l'évêque de Bâle. Chargé
sans doute de prendre en main l'affaire du séminaire, Ber consigne
ses réflexions dans un mémoire important et fort intéressant, où il
fait le point du problème 2.

Il commence par faire le procès du séminaire existant... Car, un
séminaire était censé exister dans le diocèse depuis 1578 déjà. A cette
date, on l'a vu, l'évêque de Bâle avait exprimé son avis à l'archiduc
Ferdinand, sur les moyens de financer la fondation d'un séminaire.

1 A. B. A 100/1 Ibd. le document de 1595, sous cette date.
- Ibd. Doc. du 10 juillet 1601. Concernant lc clergé, Ber dit : «... da doch

an jetzt ein sehr grosser mangel allenthalben erscheinen soll.

28



Mais du côté autrichien, on prenait aussitôt les devants. Jean Rasser,

curé d'Ensisheim, était l'intermédiaire entre la Régence autrichienne
de ce lieu et l'évêque de Bâle. Il était surtout l'homme de la Régence.

Instruit, entreprenant, avec l'appui de ses maîtres temporels, mais

sans prendre conseil de son évêque, Rasser réorganisa, développa
l'école de sa ville et la baptisa du nom de Collegium scolasticum. R-

la donna pour un séminaire ou un quasi-séminaire. Des revenus
ecclésiastiques furent affectés sans dispense aucune à cette institution.
L'archiduc y alla d'une rente annuelle de 100 florins, et bien des

personnes de bonne foi, conscientes de la nécessité urgente d'un séminaire,

envoyèrent leurs dons. Les couvents furent requis d'y contribuer et

l'évêque prié de les y inviter. Ber lui-même avait donné 30 florins

pour des constructions et 640 boisseaux de grain pour l'entretien de

« séminaristes » nécessiteux. L'école prit un beau départ ; elle prospéra
pendant quelques années. Mais tout reposait sur les épaules de Rasser

qui ne pouvait tout faire. L'école ne tarda pas à péricliter, surtout
après la mort du curé recteur, en 1595.

La science et le zèle, dit le suffragant en parlant de ce soi-disant
séminaire, ne suffisent pas. Il y faut l'humilité et la droiture. On est

mal parti. L'urgence d'un séminaire ne se discute pas. Il fallait avoir
d'abord un but précis, une idée claire de ce qu'est un séminaire. Il
fallait créer cela, pas autre chose, c'est-à-dire réunir un certain nombre
d'enfants désireux d'entrer dans l'état ecclésiastique, leur assurer en

convict l'entretien et la formation gratuite. C'est cela qu'attendaient
les bienfaiteurs de cette école. Or, on les a trompés. L'école d'Ensisheim
n'a rien d'un séminaire. Même du côté autrichien, on est déçu. Aucun
étudiant pauvre n'a réellement bénéficié des dons reçus, et pour le

diocèse le gain est absolument nul. Rien n'y est adapté à un séminaire.

Ni l'organisation, ni les programmes, ni les maîtres, qui sont des laïcs
de valeur inégale, trop jeunes. Ces maîtres ne font du reste que passer,
d'où un changement continu particulièrement dommageable pour
l'institution. Le lieu d'Ensisheim est déjà à lui seul défavorable, la
vie y étant plus chère qu'ailleurs. La Régence elle-même a déjà songé

à transférer ailleurs cet institut. Mais, à supposer qu'on essaie de

remédier aux inconvénients, qui mettre à la tête d'un éventuel séminaire

Un laïc, marié ou célibataire On voit les difficultés de cette
solution. Un prêtre Mais outre qu'on trouverait difficilement la
personne capable, tant sont rares de telles personnes1, ce prêtre devrait

1 o Rarissimae aves » (Ibd.).

29



se charger de tout : direction, surveillance, enseignement. A moins
d'être un saint ou presque, il n'y tiendrait pas.

Et d'ailleurs, dit le suffragant, il n'est évidemment pas convenable
de vouloir lancer une telle œuvre sans le concours de l'Ordinaire, que
la chose concerne au premier chef, ni d'affecter, sous ce prétexte,
des revenus ecclésiastiques à une institution en réalité profane. Toute
œuvre de ce genre, entreprise au mépris de la juridiction ecclésiastique,
est cancéreuse et ne peut prospérer. Alors, Ber en vient à son idée :

un vrai séminaire dans le diocèse n'a de chance de réussite que si on
le confie aux Jésuites, les seuls qualifiés pour cela ; ils ont la vocation,
la formation voulue, la stabilité garantie par l'obéissance, la méthode
et l'expérience. C'est pour ce motif que, de plus en plus, les princes
et les prélats d'Allemagne leur confient leurs écoles. Ainsi Jean de

Strasbourg, par exemple, qui a remis aux Jésuites de Molsheim son

collège de Saverne. L'évêque de Würsburg a tout essayé ; il avait cependant

pour son institution des maîtres qualifiés, sortis de l'université
de Fribourg. En vain. Son école n'est devenue séminaire qu'après
avoir été confiée aux Pères de la Compagnie. Ainsi encore à Dillingen,
où le cardinal Otto a remis également aux Jésuites le collège St-Jérôme
et l'académie, qui, auparavant, ne cessaient de péricliter. Tout cela

est devenu depuis une institution extrêmement brillante. Quantité
de bons prélats et de dignes pasteurs en sont sortis. Les couvents eux-
mêmes se réforment dans la mesure où les recrues, les jeunes religieux
viennent de Dillingen. Au point que, devant ce succès, il n'est pas de

prélats, dans la région de Souabe, qui n'ait projeté d'ériger chez lui
une institution de ce genre. Ainsi encore à Eichstätt, à Bamberg, où
les collèges étaient assez prospères ; on les a néanmoins confiés, là aussi,

aux Jésuites, parce qu'on ne pouvait tout simplement pas obtenir
que des « séminaristes » reçoivent de maîtres laïcs une formation
ecclésiastique. Les plus grands princes d'Allemagne ont réorganisé leurs
instituts sur le modèle de ceux des Jésuites et ne cessent de stimuler
les maîtres en leur proposant l'exemple et le zèle des Pères.

Or, ajoute le suffragant, et c'est là qu'il veut en venir, les Jésuites
sont déjà dans le diocèse, à Porrentruy. C'est là, auprès de l'évêque
et pas ailleurs, qu'il faut installer le séminaire bâlois. Le lieu s'y prête
par sa situation et le bon marché de la vie. Il s'y trouve un imprimeur
et un libraire. Les élèves de langue allemande auront ainsi l'occasion

d'apprendre le français, ce qui, plus tard, leur sera très utile pour la

pastoration, car de Porrentruy à Strasbourg, la grande majorité des

30



domestiques et des servantes sont « welsches ». Il est vrai que ces gens
savent à peine ou pas du tout le bon français, mais le patois qu'ils
parlent est très voisin de celui en usage dans la région de Porrentruy.
Les élèves alsaciens auront la possibilité d'apprendre ce dialecte au
contact de leurs camarades de la région 1. Ils pourront alors s'occuper,
dans la suite, de cette nombreuse domesticité « welsche » d'Alsace, très
délaissée au point de vue siprituel.

De plus, la générosité des bienfaiteurs sera certainement stimulée,

quand ils verront un vrai séminaire en de bonnes mains. Et puis, ajoute
Ber, pourquoi ne pas affecter une bonne fois à cette œuvre des prieurés
vides comme ceux de Veldpach, St-Morand, St-Ulrich, Paris, Œlenberg,
Froide-Fontaine et même Ysenheim. On devrait y aller rondement.
C'est depuis que nos adversaires (protestants) l'ont fait que leurs
institutions scolaires ont prospéré. Pendant que, du côté catholique, on
hésite, on se fait un cas de conscience d'aliéner ces maisons dans un
but pie, les couvents ne se repeuplent quand même pas, nous les perdons
et, après cela, nous n'avons toujours pas de séminaire.

Le suffragant qui signe « le plus grand, le plus indigne pécheur »

est en tous cas un réaliste. Désormais, la cause est entendue. Tous les

efforts tendront à établir le séminaire à Porrentruy et à déterminer
les Jésuites du collège à en prendre la direction. Mais quelques années

s'écoulent encore avant que naisse enfin l'institution. En 1603, des

plans de construction sont établis pour un assez grand bâtiment ; en

attendant, on cherche une maison à Porrentruy, pour y réunir les

premiers « séminaristes ». Mais c'est en 1606 seulement que l'affaire
est mûre. Le 14 septembre, le chapitre cathedral duquel fait maintenant
partie le suffragant Ber, envoie par écrit le résultat d'une consultation
approfondie sur le sujet. Ces points constitueront la base sur laquelle
se fondera à ce moment le séminaire. Le chapitre envisage un institut
de dix à douze élèves qui sera érigé à la résidence de l'évêque et sous

son patronage. Les chanoines pensent de façon curieuse que ce chiffre
de candidats suffira à couvrir les besoins en prêtres d'un diocèse

qui en manque cependant de façon cruelle. Les candidats devront

remplir les conditions canoniques au point de vue des qualités physiques
et morales. Ils devront avoir 16 ou 17 ans à leur entrée, porter l'habit
ecclésiastique et — cela va de soi, mais on le précise — ils auront au

1 « Weil obgesagte wâlsche Rebsteckhensprach daselbsten eben gar
wol florirt » (Ibd.).

31



moins l'intention d'entrer dans l'état ecclésiastique. Quant à

l'instruction, on exigera d'eux au moins les connaissances élémentaires l.
En principe, sont envisagés comme candidats des élèves suffisamment
doués, mais de familles plutôt nécessiteuses, car leur entretien sera

gratuit en général, quitte à ce qu'ils remboursent plus tard, dans la
mesure de leurs moyens, une partie des frais de séminaire. Le chapitre
insiste pour que ces jeunes gens vivent en convict et sous la surveillance
des Jésuites. Ils habiteront chez les Pères ou dans une maison privée,
à acheter au besoin. Reste le financement de l'institution. Le chapitre
propose de faire contribuer, avec l'évêque, les chapitres collégiaux,
les doyennés ruraux et les couvents. L'affectation de bénéfices simples
est prévue et on fera appel à la générosité des nobles et autres bienfaiteurs.

Sur ces entrefaites, une importante réunion se tient à Porrentruy,
du 26 au 30 septembre de la même année, sous la présidence de l'évêque.
Sont présents, les délégués du Haut Chapitre, ceux des cinq chapitres
collégiaux de Thann, Colmar, Rheinfelden, St-Ursanne et Moutier-
Grandval ; puis les délégués de dix décanats. L'évêque introduit la
discussion en faisant lire les décrets tridentins sur les séminaires. Tout
le monde est d'avis que la chose presse. En ce qui concerne l'organisation
intérieure, on s'en remet à l'évêque et à son chapitre. Le gros morceau
du programme de ces réunions, c'est la question financière. Blarer,
qui avait fait presque à lui seul les frais du nouveau collège et de l'église,
qui en assurait l'entretien et procurait en outre la pension à de nombreux
étudiants pauvres de ce collège, déclara ne pouvoir faire plus2, et
tous l'admirent. Prêchant d'exemple, le chapitre cathedral offrit
2000 florins pour la construction du séminaire et s'engagea en plus
à verser une rente annuelle de 100 florins. Les doyennés ruraux
promettent une somme globale annuelle de 300 florins à répartir entre

eux, d'après l'importance de chacun. Quant aux chapitre collégiaux,
après discussions nourrie, on obtient de trois d'entre eux une somme
de 600 florins dont ils donneront les intérêts, soit 30 florins par an.
Les deux chapitres les moins fortunés, ceux de St-Ursanne et de Moutier-
Grandval qui, depuis la fondation du collège assurent à ce dernier

1 Ibd. Doc. du 14 septembre 1606 : « qui aliqua jam jecerint studiorum
fundamenta ». Concernant l'habitat, le chapitre dit : « Non expediens tantum,
sed plane necessarium esse judicamus ut in nullo alio loco nisi in convictu publico
et sub cura P. P. Jesuitarum commorentur et vivant. »

2 Blarer avait dépensé pour cela plus de 100 000 livres épiscopales sur sa
mense. Cf. L. Vautrey, Histoire du Collège de Porrentruy, Porrentruy 1866, p. 16.

32



chaque année une importante contribution en espèces et en nature,
offrent de verser une somme de 300 florins au séminaire aux mêmes

conditions que les autres. Leur offre est acceptée. Mais tous ces gens
attendent aussi une contribution de la part des couvents, comme le

prévoit le concile ; ils comptent sur l'évêque pour les y inviter et, au
besoin, les y contraindre, et l'évêque s'y engage.

Le dernier jour des délibération, soit le 30 septembre 1606, l'acte
solennel d'érection du séminaire est dressé. Après des considérations

générales sur la nécessité de la chose, ce document enregistre la
consultation du chapitre du 14 septembre, ainsi que les résultats de la
réunion qui vient de se tenir. Avant de se quitter, on nomme une
commission du séminaire formée de sept membres, dont le suffragant et
le vicaire général. Désormais, on s'en remet à cette commission pour
tout ce qui concerne l'institution. Il lui appartiendra en particulier
de fixer la date d'admission des premiers séminaristes, mais elle ne
le fera qu'après avoir pris connaissance des résultats de la première
année de contribution, soit à la Saint-Martin de l'année suivante, donc

en 1607.

A cette date, la commission constate que les sommes promises
sont rentrées, sauf la part du chapitre de St-Ursanne qui estime suffisant

le sacrifice qu'il fait pour le collège de Porrentruy. Quant aux
couvents, seul celui de Bellelay, qui remet également chaque année

une aide au collège, a envoyé sa contribution. L'abbé de Valdieu a

promis 100 florins dont il paiera cinq florins d'intérêts par an. Le

suffragant Ber a attribué au séminaire ses dîmes canoniales d'Hegenheim
et de Bischwiller. Enfin deux curés ont fait un legs, respectivement
de 64 et de 24 florins. Les dernières dispositions étant prises, la
commission décide que l'entrée des premiers séminaristes aura lieu à

l'Epiphanie 1608.

Si l'on essaie de résumer, d'après toutes ces consultations, l'idée
qu'on se fait du séminaire envisagé, elle se présente comme suit : le

but est de procurer des prêtres au diocèse ; le séminaire doit assurer
l'entretien et la formation à des jeunes de condition humble qui donnent
des garanties sérieuses comme candidats à l'état ecclésiastique. Dix
ou douze séminaristes à la fois, soit, deux ou trois nouveaux par an
suffiront. Ces jeunes gens auront les aptitudes canoniques pour recevoir
les saints ordres. Ils seront de bonne vie, sains d'esprit et de corps,
âgés de 16 ou 17 ans, suffisamment doués, munis d'une instruction

moyenne, confirmés, tonsurés ou prêts à l'être. La préférence sera donnée

s 33



aux candidats issus du diocèse, mais la condition n'est pas absolue si

le sujet promet *.

A la fête de l'Epiphanie de l'année 1608 eut donc lieu l'ouverture
officielle du séminaire bâlois avec six candidats choisis par la
commission. Mais quel séminaire Malgré toutes les démarches, il ne fut
pas possible d'amener les Jésuites à s'en charger. On avait finalement
pensé que, au moins par reconnaissance envers leur bienfaiteur, le

prince-évêque, pour le beau collège qu'il leur avait donné, les Pères

ne pourraient refuser le service qu'on leur demandait. Après
l'achèvement du collège en 1604, Blarer avait fait construire un nouveau
bâtiment destiné à servir à la fois de pagerie, sorte de convict pour les

nombreux élèves d'origine noble du collège, tandis qu'une partie de

la maison abriterait le nouveau séminaire. On espéra jusqu'au dernier

moment, mais les Jésuites n'entendirent pas raison. Rien ne put les

faire changer d'avis.
Devant ce refus, on adopta une solution curieuse, pour une

institution de ce genre. Les séminaristes fréquenteront les cours du collège,
où ils achèveront leurs humanités et recevront un complément
théologique à leurs études. Un Jésuite sera leur père spirituel, et ils acquerront
une formation liturgique pratique à l'église du collège ou à l'église paroissiale.

Mais pour la pension et le logis, on les installera dans une maison

privée, chez un « convictor », un homme marié ayant famille, qui assurera

le nécessaire à ses jeunes hôtes, à raison de douze sous par tête
et par semaine, sans le vin ; plus un thaler par an de gratification à

l'hôtesse. Le chauffage et la lumière étaient à la charge des séminaristes.

Un des six, désigné comme préfet et chargé de la surveillance, détiendra
l'autorité disciplinaire. Quant à l'hôte, il joue le rôle de simple économe.

On devine la suite. La première année déjà, c'est le désordre, et
les choses ne vont pas mieux les années suivantes. Les séminaristes

se plaignent de la mauvaise pension, et l'économe de la modicité du

prix qu'on lui paye. Econome et préfet sont à couteau tiré pour des

questions de compétences. L'autorité du préfet sur ses condisciples
est celle que l'on pense. Ceux-ci brûlent les heures d'études ; il leur arrive
de sortir le soir, de vider ensemble, plus que de raison, le verre de l'amitié,
ou encore de bavarder à la cuisine avec l'hôte, l'hôtesse et les servantes.

Les interventions des autorités du collège, de l'évêque se multiplient

1 Cf. A 100/1. Consultation du chapitre du 14 septembre 1606 : dum
modo sint alicujus spei ».

34



pour essayer d'améliorer la situation et purifier l'atmosphère, mais ce

sont les conditions elles-mêmes qu'il faudrait changer.
A la mort du premier « convictor », dans le cours de l'année qui

suivit l'ouverture du séminaire, ce fut un prêtre qui prit les séminaristes

en pension, mais après quelques mois d'essai, il refusa de continuer.
Force fut donc de réinstaller le « séminaire » dans une famille, pour le

logis et l'entretien.
Un des premiers soins du nouveau prince-évêque, Guillaume Rinck

de Baldenstein, en 1608, fut de revenir à la charge auprès des Pères de

la Compagnie, pour qu'ils prennent la direction du séminaire. Rinck
écrivit au Provincial, au Général de l'Ordre à Rome, au nonce, pour
faire pression, sans rien obtenir. La réponse était toujours la même :

la Compagnie manque de personnel ; on demande des Pères partout ;

nombre de prélats voudraient précisément leur confier les séminaires.

Eux, ont toujours refusé. S'ils acceptent de le faire à Porrentruy, ils
créent un antécédent et ne pourront refuser à d'autres. Les rares essais

tentés à ce sujet ont été défavorables. Leur affaire à eux, ce sont les

collèges, non les séminaires.

A vrai dire, dans le cas de Porrentruy, ce sont moins les Jésuites
du lieu que leurs supérieurs qui font opposition. Lorsqu'après 1610.

reprenant une idée de son illustre prédécesseur, le prince-évêque envisage

la création d'une académie pour compléter le collège, la chose

sourit aussitôt aux Jésuites de Porrentruy. Dans ce cas, pensent-ils,
ils pourraient peut-être examiner à nouveau la question de leur attitude
touchant le séminaire. Il faudrait alors, en plus, quatre ou cinq
professeurs de philosophie et de théologie. Il leur serait plus facile, à eux
tous, de répartir les tâches et de se charger d'un convict réservé en

partie aux séminaristes.
Vers 1615, on étudie sérieusement le pour et le contre. D'une part,

outre que la Compagnie manque de personnel, elle devrait encore
former spécialement un recteur et un sous-régent pour diriger le
séminaire. Les deux devraient savoir le français et l'allemand ; or de telles

personnes sont rares dans la province. Même au collège, on a de la

peine à trouver un recteur et un économe qui sachent les deux langues.
En se chargeant du convict, la Compagnie risque de se faire des ennemis
des parents dont les enfants seraient l'objet de mesures disciplinaires.
De plus, les Bourguignons sont mauvais payeurs et les Alsaciens,

nombreux, sont de mauvaises têtes, toujours soutenus par leurs parents 1.

1 Cf. Ibd. vers 1615 : « Burgundi perraro admittuntur. propter solu-

35



Au surplus, souvent les parents envoient leurs enfants en pension parce
qu'ils ne peuvent en faire façon chez eux. Du reste, beaucoup de parents,
d'Alsace en particulier, préfèrent mettre leurs enfants dans les familles
bourgeoises de la ville pour qu'ils apprennent le français. Dans ces

conditions, le convict aura-t-il suffisamment de pensionnaires pour
subsister D'autant plus que de nouveaux collèges continuent à se fonder
dans les régions voisines.

Il y a aussi une question matérielle. Qui se chargera des frais d'entretien

des nouveaux professeurs et du personnel de service, des transformations

à faire au bâtiment du séminaire pour l'adapter aux conditions
nouvelles Et si l'entreprise n'est pas rentable, qui payera le déficit
éventuel Sans compter que les habitants de Porrentruy se plaignent
déjà que le nombre des étudiants grève par trop le marché et risque
de compromettre le ravitaillement de la ville. Ce sont peut-être les

Pères qui feront les frais de la mauvaise humeur du public.
Mais d'autre part, il est incontestable qu'un tel convict et séminaire

serait grandement utile au diocèse. Le collège y gagnerait
certainement. Les Pères doivent aussi de la reconnaissance au prince-
évêque pour le collège. Une demeure spacieuse, bâtie à grands frais
dans un but précis, reste vide et c'est ridicule. Il est exact que, depuis
plusieurs années, tout a été tenté pour rendre l'institution viable,
mais sans succès. Seule la prise en charge par les Jésuites pourrait
remédier à la situation. L'évêque promet aux Pères qu'en cas de réussite

il les laissera jouir pleinement des fruits de leur succès. En revanche,
ils restent libres d'abandonner après quelques années, si l'expérience se

révèle non concluante pour eux.
Dans ces conditions, les supérieurs du collège de Porrentruy ne

répugneraient pas, finalement, à se charger du convict, donc du
séminaire. Ils s'offrent même à en parler à leurs supérieurs et ils le font,
sans résultat. Dans la suite, plusieurs professeurs de philosophie et de

théologie viendront se joindre à ceux du collège, mais ils ne prendront
pas pour autant la direction du séminaire. Tout au plus acceptent-ils
d'exercer une surveillance indirecte plus étroite sur les séminaristes,
hors des heures de classes.

Ces « séminaristes », eux, s'accommodent parfaitement d'un séminaire

qui leur permet de faire leurs études gratuitement ou à bon compte,

tionis incertitudinem ; Alsatae. propter corruptam educationem et parentum
nimiam conniventiam. »

36



sans les soumettre à une discipline trop rigide. Après les six premiers,
on en fit entrer encore quelques-uns les deux années suivantes, pour
rester ensuite dans une moyenne de dix ou douze élèves en tout. On

admettra désormais deux ou trois nouveaux chaque année, pas
nécessairement à la même date, mais à mesure qu'une place devenait libre

par le départ d'un des séminaristes promus à la prêtrise à l'une des

quatre grandes ordinations de l'année. La commission du séminaire

procédait au choix des candidats, non sans prendre l'avis, souvent
déterminant, du recteur du collège, si le sujet en était l'élève.

L'étudiant devait produire à son entrée divers témoignages, de

baptême, de confirmation, de bonne vie 1, etc. Quant aux études faites,
les autorités du collège fournissaient les documents nécessaires. Le
candidat venant d'ailleurs produisait un certificat de l'école fréquentée,
ou directement du professeur dont il avait suivi les cours, s'il venait
de l'université. La plupart de ceux qui n'ont pas fréquenté le collège
de Porrentruy n'en viennent pas moins d'un collège des Pères, des pays
voisins, notamment de Molsheim et de Fribourg en Nuithonie.

A leur entrée, les séminaristes doivent s'engager par écrit à obéir

aux statuts du séminaire, au règlement de la maison où ils habitent
en commun, à observer une tenue ecclésiastique digne, à entrer et
à rester au service du diocèse. Enfin, ils doivent promettre de rembourser

plus tard une partie de leurs frais d'entretien, ne fût-ce qu' « en signe
de gratitude », par exemple, chaque année, autant de fois dix florins
qu'ils auront passé d'armées dans l'établissement ; ou bien deux à

trois livres épiscopales pour 150 livres de revenus. Mais si les candidats

quittent le séminaire pour rentrer dans le monde ou entrer chez les

religieux, ou encore s'ils sont congédiés, ils s'engagent à rembourser
la totalité des frais occasionnés pendant leur séjour au séminaire.
De tout ceci, chaque élève doit, à son arrivée, fournir caution en
bonne et due forme, que ce soit celle de parents, d'autorités de son

lieu d'origine ou de quelque important personnage.
Les candidats font eux-mêmes leur demande d'entrée à l'évêque,

par lettre rédigée de leur main, en beau latin fleuri. Presque toujours,
ils sont recommandés par quelque personne de la noblesse, par un
Abbé, une Abbesse, par la Régence d'Ensisheim, ou simplement par
les autorités de leur lieu d'origine. Pour deux ou trois élèves admis

chaque année, il s'en présente toujours de six à dix.

1 Souvent ce témoignage est délivré par la Congrégation mariale dont ils
sont membres. Les Ordinations se faisaient aux Quatre-Temps.

37



Le concile de Trente prévoit une simple instruction élémentaire,

pour l'entrée au séminaire. Mais les conditions d'admission au séminaire
bâlois, en fixant l'âge d'entrée à 16 ou 17 ans, visent une instruction
plus avancée, du type secondaire. C'est un séminaire d'ordinands qu'on
a plutôt en vue, manifestement. Se faire une idée claire des études

accomplies par ces séminaristes, de ce qu'on exige d'eux à ce sujet
pour les ordinations, n'est pas chose facile 1.

En général, ceux qui sollicitent leur entrée au séminaire sont
dans une des classes de grammaire, ou, plus souvent, ils les ont même
achevées. Ainsi, en 1610, c'est-à-dire au moment où ils reçoivent la
tonsure et les ordres mineurs, quatre des six candidats admis en 1608

sont auditeurs de dialectique et de théologie morale au collège de

Porrentruy. Le cinquième est en rhétorique et un sixième en classe

de « poésie ». En 1614, sept candidats s'annoncent. Quatre d'entre eux,
âgés respectivement de 28, 20, 18 et 17 ans, sont en première grammaire,
donc à la fin des classes de ce nom ; un autre, âgé de 12 ans, fait sa
deuxième année de grammaire, mais il est éliminé d'office « en raison
de l'âge et des connaissances2 ». Le sixième, qui a 19 ans, est en troisième
classe de grammaire, et le septième est « humaniste depuis deux ans »

(humanista biennis). Trois des sept sont admis au séminaire.
D'une façon générale, les séminaristes sont « rhetores et casistae ».

Les dénominations nombreuses qu'on rencontre pour indiquer le degré
des études ne permet pas de se faire une idée précise de la formation
et de l'instruction requises pour la réception des ordres majeurs3. Il
n'y a en tout cas pas un nombre fixe d'années à passer au séminaire,
ni même d'ailleurs l'obligation d'y faire un séjour, d'une durée déterminée

pour se faire ordonner. Les décrets tridentins eux-mêmes ne

prévoient pas cette obligation. Les statuts synodaux bâlois publiés

1 En 1624, les cours suivants se donnent au collège : cours élémentaire du
1er et du 2e degré, deux cours de grammaire, celui d'humanités, de rhétorique, dc
logique, de controverses, de physique, de casuistique et de métaphysique. Vautrey,
op. cit. p. 30.

2 En 1609, un jeune noble de 9 ans est admis à la tonsure parce qu'il sait
déjà lire et écrire le latin. Mais ce cas de collation précoce de la tonsure ne se
rencontre presque plus à cette époque, dans le diocèse (A 46/1).

3 Les registres d'ordinations de l'époque (B. A. sous A 46/1 et 2), pour l'admission

au sous-diaconat, contiennent diverses dénominations concernant le stade
des études des candidats. En voici quelques-unes : logicae et casuum auditor (1606) ;

humanista Bruntrutanus ; testatur de sesquianno in Theologia morali et Dia-
lectica (1608) ; theologiae moralis Studiosus (1616) ; ad dialecticam et moralem
theologiam promotus (1615) ; theologiam scholasticam et moralem audivit (1626).

38



en 1583, après le synode de Delémont de 1581, mentionnent la
publication des bans dans la paroisse, la présentation de certificats et, en

outre, un examen à passer devant une commission episcopale « pour
voir si l'ordinand sera capable d'enseigner les fidèles », examen un peu
plus poussé et plus pratique pour ceux qui auront charge d'âmes. Mais

aucune précision sur le genre d'instruction requise, sinon des indications

très vagues. Pour recevoir la tonsure, l'élève saura lire, écrire et
connaîtra bien ses prières usuelles. Il devra savoir bien lire et posséder

quelques éléments de latin pour la réception des mineurs. Le candidat
au sous-diaconat aura fait ses classes de grammaire ; on lui demande

en outre de connaître le chant, son catéchisme, et d'avoir une intelligence

convenable des rubriques du bréviaire. A quoi s'ajoutera, pour
le diaconat, la science du comput ecclésiastique et une bonne connaissance

du bréviaire bâlois, avec l'exercice des fonctions de son ordre l.
En fait, depuis la fondation du collège de Porrentruy, ou même

avant, depuis le développement croissant des collèges des Pères après
le concile de Trente, les évêques de Bâle paraissent avoir exigé le passage
dans un de ces collèges ou dans une institution équivalente. Le règlement
et les conditions faites au premier séminaire bâlois sont visiblement
inspirés du statut du séminaire de Spire, dont on trouve des copies

aux archives, parmi les documents qui concernent l'institution bâloise.
Le règlement bâlois ne précise rien au sujet de l'instruction, mais celui
de Spire prévoit l'entrée au séminaire « après achèvement des humanités

2 ». Ce sera à peu près le cas pour les candidats au séminaire de

Porrentruy. Dès la fin du XVIe siècle en tout cas, l'achèvement de la
classe de rhétorique était requis pour le sous-diaconat.

Les séminaristes, apparemment, faisaient deux ans de rhétorique
pendant lesquels on leur donnait des cours de Cas de conscience. Il est

souvent parlé de Logique et de Dialectique en même temps que de

Rhétorique ; tout cela constitue la philosophie, expression qu'on trouve
aussi, mais plus rarement. En 1616, Valentin Wiederspach, qui sera

plus tard officiai du diocèse, sollicite son entrée au séminaire, « pour y
faire deux années de rhétorique en vue de la prédication et quatre
années pour la dialectique et la théologie morale ». Cependant, il est

certain que les séminaristes faisaient des études plus rapides. Entrés
en janvier 1608 comme élèves de grammaire ou d'humanité, les pre-

1 Statuta basiliensia, p. 201 sq.
2 « Post humaniora studia » (A. 100/1).

39



miers séminaristes sont ordonnés prêtres en 1612, mais pas ensemble.

On pourrait croire que la durée du séjour au séminaire est conditionnée

par l'âge autant que par la durée des études. On ne confère plus les

saints ordres avant l'âge requis par le concile, soit 22 ans pour le sous-
diaconat, 23 pour le diaconat et 24 pour la prêtrise. Quand les

séminaristes remplissent cette condition avec les autres prescriptions
canoniques, il ne semble pas qu'on exige absolument un nombre déterminé
d'années d'études en général, ou de temps à consacrer à telle branche
de l'enseignement. S'il faut avoir terminé ses classes de rhétorique pour
recevoir le sous-diaconat, la prêtrise n'est conférée qu'après achèvement
des Cas de conscience. Au tournant du siècle encore, cette dénomination

paraît exprimer l'essentiel des études de théologie. On y consacrait
trois années, semble-t-il. Il est parlé aussi et de plus en plus du cours
de Controverse, une amorce de la théologie dogmatique, à tendance

apologétique. Le mot de « Theologia moralis » pour désigner le cours de

Cas de conscience n'est pas rare, mais on ne rencontre qu'une fois ou
l'autre celui de « Theologia dogmatica », plus fréquemment celui de

« Theologia speculativa ». Après 1620 surtout, la moyenne des années

passées au séminaire de Porrentruy paraît être de quatre ans.
Au demeurant, on est assez sévère sur les témoignages à produire

concernant les études. Avant l'institution du séminaire déjà, l'évêque
Blarer, qui était un homme cultivé, savant en lettres et en théologie,
et qui, déplorant la profonde ignorance de son clergé en général, s'efforçait

d'en relever le niveau intellectuel, donna un puissant coup de barre.

Il assistait lui-même aux examens d'admission aux ordres. Il
admonestait sans pitié les candidats ignorants, les renvoyait à leurs études,

en leur interdisant de se présenter avant un temps déterminé, sous

peine de se voir expédier « à première vue ' ». C'est souvent des couvents

que venaient les ordinands les plus ignorants. Dès la fin du siècle, les

effets du collège de Porrentruy se font nettement sentir. Le niveau
d'instruction des candidats s'est élevé et, dès le XVIIe siècle, la qualité
intellectuelle du jeune clergé s'améliore rapidement. L'évêque Blarer
comptait essentiellement sur ce dernier pour assurer le succès de la
restauration religieuse dans le diocèse. Après avoir mené une lutte très
dure pour réformer le clergé existant, avec des résultats qu'il eût désiré

1 A 46/1 : « Hic plane rudis ad studia remissus est ; hic ad subdiaconatum
adspirans remissus est ad studia (1597) ; supradicti non redeant nisi absoluto
studio rhetoricae (1602, ad subdiac.) ; propter responsiones insumeientes.
propter inscitiam retardatus est prout et alias saepius. ¦>

40



meilleurs et avec raison, il considérait, en 1602, une partie de l'ancien
clergé comme irréformable et mettait son espoir dans la génération
issue du collège et du séminaire l.

Dès la fin du siècle aussi, on attribue une grande importance à

la connaissance du chant, surtout du chant grégorien. Cette discipline
paraît avoir été jusqu'alors très négligée. Pour persuader l'évêque de

Bâle de la nécessité d'une réforme, ce qu'il pouvait entendre à Porrentruy
et ailleurs aura suffi. La qualité du chant d'église, à la paroisse, était
souvent affligeante. Des témoignages contemporains nous rapportent
que le chant religieux était fantaisiste et dissonant au point de provoquer
tour à tour les rires ou l'indignation de l'assistance 2. Dès la fondation
du collège, Blarer de Wartensee, qui faisait porter chaque jour du
château au collège la nourriture de quelques dizaines d'élèves pauvres,
exigea d'eux en retour qu'une heure des loisirs soit consacrée chaque jour
à l'étude du chant sous la direction d'un maître expérimenté, cela afin
de rehausser avec leur concours, au moins de temps à autre, les offices
à l'église paroissiale. Les ordinands seront donc examinés sévèrement

sur cette discipline aussi. Après la création du séminaire, on en fit
même une condition d'admission aux ordres majeurs. En 1605 déjà,
un sous-diacre ignorant le chant grégorien est averti que s'il néglige
de combler cette lacune, il ne s'en prendra qu'à lui-même si on lui
refuse le diaconat. Vers 1616, la connaissance de la musique et du
chant devient même une condition d'admission au séminaire. On demande

au candidat s'il connaît la musique vocale ou instrumentale ; si ce n'est

pas le cas, « il ne pourra absolument pas être admis 3
». Les séminaristes

1 Dans un rapport à Rome datant de 1602, Blarer écrit : « ad mores et
conversationes cleri quod attinet, episcopus omni sollicitudine et cura pastorali
instat, ut ea sit sancta et honesta abque omni labe et scandalo pura. Qua in re.
morientibus subinde senioribus concubinatui et aliis viti is assuetis, a quibus
difficulter abstrahi poterant, qui in schola Bruntrutana Patrum Societatis, bonis
moribus, litteris et pietate in Deum imbuti sunt, tandem Dei beneficio effectum
est ut nova quasi facies cleri appareat et publica fere omnia scandala sublata
sint » (A. B., A 108/1, Visitationes ad limina).

Vers la fin du XVIIe siècle, un intendant français juge le clergé d'Alsace
plus docile, plus savant et mieux instruit que la moyenne du clergé du reste du
Royaume. (A. M. Burg, Histoire de l'Eglise d'Alsace. Ed. Alsatia, Colmar-Paris
1945, p. 222.)

2 « Quae tunc passim invaluerat ecclesiastici cantus imperitia adeo ut absonae,
sine lege, concinnentium voces risum plerumque aut indignationem provocant,
non sine sacrorum contemptu. » (Agricola, Historia Provinciae Germ. Super.
Societatis Jesu, III, p. 137, où il parle de Porrentruy.)

3 « Alioquin nullatenus admitti poterit, harum una vel altera conditione
deficiente » (A 100/1).

41



doivent promettre d'apprendre à jouer d'un instrument, qu'on met
d'ailleurs à leur disposition, à condition d'en prendre soin et de

l'enseigner plus tard à d'autres. A partir de ce moment, les candidats,
et ils ne sont pas rares, ne manquent pas de mentionner dans leur
demande d'entrée qu'ils savent jouer d'un instrument, qu'ils sont
organistes ici ou là.

Ajoutons encore, pour clore ce chapitre des ordinations à cette
époque, surtout des séminaristes ordinands, que ceux-ci doivent fournir
un « Patrimonium » avant la promotion au sous-diaconat. Cette garantie
leur est donnée par les parents, mais très souvent par la bourgeoisie
d'origine de l'intéressé, à moins qu'un patron ou un collateur ne leur
réserve un bénéfice dans quelque paroisse, ou une chapellenie. Le titre
d'ordination comportait une somme de 600 florins au minimum ou
son équivalent.

Les ordinations se donnaient à Porrentruy, à la chapelle du château,
puis à l'église des Jésuites après la construction du collège, parfois à

l'église de Delémont. Elles étaient conférées le plus souvent par le

suffragant, mais les évêques de l'époque, conformément aux
prescriptions du concile, se mettent à donner aussi eux-mêmes les saints
ordres. De 1596 à 1600, Blarer confère en personne toutes les

ordinations, le suffragant malade, Marc Tettinger, ne pouvant plus s'en

charger. Son successeur exercera aussi cette fonction lui-même, au
moins de temps en temps. Comme le nouveau suffragant, François Ber,
réside à Ysenheim, les ordinations se font parfois dans la collégiale
de Thann, dont il est chanoine.

Telles sont les conditions touchant le recrutement, la formation
et l'ordination des clercs dans le diocèse de Bâle, à la fin du XVIe siècle

et dans le premier quart du XVIIe siècle. Le séminaire tel que nous le

voyons naître et fonctionner à cette époque n'est certes qu'une ébauche
de séminaire. Nous sommes loin de l'institution voulue par le concile
de Trente, soit une institution destinée à entretenir, former à la piété
et aux disciplines ecclésiastiques un certain nombre de jeunes gens du
diocèse ou de la province, choisis par l'évêque, menant la vie commune

En tête du registre des ordinations, parmi un certain nombre de questions
à poser aux candidats aux ordres majeurs, figure celle-ci : An cantum sciât, ad
minimum gregorianum (A 46/1, 2).

Ibd. sous 1605 : « conditionaliter admissus, ut discat cantum, quod si neglexe-
rit, sibi imputabit quod ad diaconatum non promoveatur ».

42



dans un établissement spécial proche de l'église. Les statuts diocésains
de 1581, dans le court chapitre qui traite du séminaire, alors à ériger,
reproduit à peu près cette définition du concile l.

Il ne faut pas oublier qu'à l'époque l'institution est nouvelle et

que les exemples manquent auxquels il y aurait possibilité de se référer
et qu'on pourrait imiter. Car les séminaires germaniques de ce temps
ressemblent tous plus ou moins à celui du diocèse de Bâle. On conçoit
l'institution un peu comme une de ces « bourses » ou convicts existant
auprès des universités à la fin du moyen âge, mais qui serait réservée

aux seuls étudiants en théologie. Lorsque, dans son mémoire de 1601,
le suffragant Ber fait état, en les proposant en exemple, des établissements

de Strasbourg, Würsburg, Bamberg ou d'ailleurs encore, il s'agit
de collèges de Jésuites dans lesquels les élèves qui se destinent au sacerdoce

ont l'occasion de suivre des cours qui les y conduisent. Il s'agit
de convicts aussi, où l'ordre, la discipline et l'atmosphère du milieu
l'emportent de beaucoup sur les établissements similaires de l'époque
précédente. Mais faute d'avoir, semble-t-il, une idée nette de ce que
doit être un vrai séminaire tridentin, on confond un peu les trois choses :

collège, convict et séminaire. Il faut attendre la fin du XVIIe et même

le XVIIIe siècle pour trouver enfin une institution, en tout conformes
à l'esprit du concile.

Quoi qu'il en soit, malgré les déceptions du début et les
imperfections inhérentes à la forme adoptée, le « séminaire » bâlois se maintient
et poursuit sa route au petit bonheur, au XVIIe siècle. En 1615, à la
demande de l'évêque Guillaume Rinck de Baldenstein, le nonce auprès
des cantons catholiques, Louis de Sarego, envoie une confirmation
officielle du séminaire bâlois mis sous le double patronage de saint

Augustin et de saint Charles Borromée 2. L'évêque essayera maintes
fois encore de décider les Jésuites à s'en occuper. Ils refuseront toujours.
Dès les années 1620, les séminaristes reçoivent au collège de Porrentruy
une formation théologique de valeur. Les cours de philosophie sont

développés et le cours de Controverse religieuse devient officiel. Les

séminaristes s'exercent aux fonctions liturgiques dans les cérémonies
de l'église des Jésuites principalement. Ceux qui se destinent plus

1 « De seminario erigendo... in quo selecti aliquot adolescentes passim pie
ac religiose alerentur instituerenturque, ac deinceps probe instituti Ecclesiae
ministerio passim praeficerentur. » (Stat. Basii., p. 113.)

2 Cf. A 100/1 à cette date. Charles Borromée venait d'être canonisé, en 1610.

43



particulièrement à la prédication sont envoyés pour des sermons d'essai

au dehors, là où se trouve un prédicateur expérimenté à même de juger
du sujet.

Pour la pension et le logis, les séminaristes continuent à être placés
chez un particulier, avec un préfet choisi parmi eux pour la surveillance.
En 1628, le contrat d'engagement de l'économe précise notamment
qu'il ne doit pas se mêler de la question disciplinaire du « convict » ;

il veillera en particulier à la bonne tenue des membres de sa famille.
Autant que possible, il n'aura pas de servantes. Il tiendra la maison
bien fermée et ne laissera sortir personne sans l'autorisation du préfet
de la communauté.

Tout au long de ce siècle, nous trouvons, parmi les documents
de l'époque, des lettres de candidats sollicitant de l'évêque leur entrée

au séminaire de Porrentruy \ preuve que l'institution subsiste, vaille

que vaille. Mais ces témoignages se font de plus en plus rares à mesure

que le siècle avance. La terrible guerre de Trente ans avait commencé
à faire sentir ses effets désastreux, dans cette partie du diocèse, après
les années 1630. Jusqu'au milieu du siècle, tout sera plus ou moins

désorganisé. Les institutions marchent ou tombent en sommeil, au

rythme des événements militaires. Quand le collège est ouvert, le

« séminaire » fonctionne. Les saints ordres sont conférés au hasard des

possibilités, à Porrentruy, à Thann, à St-Ursanne ou Delémont, à

Dornach ou à la chapelle du château de Birseck.
Le diocèse de Bâle connaît même, en ce XVIIe siècle, d'autres

essais de séminaires, tous éphémères. Tout d'abord, le prétendu séminaire

d'Ensisheim, patronné par la Régence autrichienne, se maintient
pendant quelques décades ; en fait, c'est une simple école de ville,
du type primaire et secondaire. Mais la Régence n'en démord pas.
Pour elle, c'est un séminaire diocésain. En 1616, l'évêque de Bâle essaye
d'obtenir une contribution des couvents d'Alsace. Il avait écrit à la

Régence d'user de son influence à cet effet auprès des abbayes et des

monastères. Ensisheim répond, une année après, qu'on ne peut décemment

imposer une double contribution à ces établissements qui
soutiennent déjà le séminaire de la ville. On sait, continuent les conseillers

autrichiens, le zèle des archiducs pour promouvoir une aussi pieuse

institution, à preuve que, pour son bien, on a l'intention de remettre
ce « séminaire » aux Jésuites. Déjà l'archiduc Maximilien s'est mis en

1 Ibd. A 100/2, passim.

44



rapport avec eux à ce sujet. Effectivement, mais en 1656 seulement,
les Jésuites reprendront cette école pour en faire un de leurs collèges 1.

Après le Traité de Westphalie en 1648, la Haute-Alsace autrichienne

passait à la couronne de France. La guerre de Trente ans, en ravageant
l'Alsace, avait fait des coupes sombres dans le clergé, déjà insuffisant

auparavant. D'autre part, aussi jalouse que l'Autriche pour maintenir
ses droits prétendus sur les choses d'Eglise, la France entend que ses

nouveaux sujets d'Alsace — une juridiction relative de l'évêque de

Bâle étant réservée, — aient des institutions diocésaines chez eux.
Mazarin soulève la question dans une entrevue qu'il a en 1661 avec

l'évêque de Bâle, Jean-Conrad de Roggenbach. Celui-ci semble avoir
consenti à la chose et Mazarin allait se charger de la fondation. Le
ministre avait exigé et obtenu en outre, de l'évêque de Bâle, que pour
les jeunes clercs d'Alsace, un certain séjour dans le nouveau séminaire
serait une condition nécessaire pour être admis aux saints ordres.
En mai 1663, l'évêque de Bâle donnait son approbation officielle à ce

séminaire érigé à Thann. Mais en 1665 déjà, l'établissement est en

liquidation et l'on n'en entend plus parler 2.

Il est évident que, même s'il avait constitué un vrai séminaire,
celui de Porrentruy n'aurait de loin pas suffi aux besoins du diocèse

en prêtres. On ne voit pas sur quoi a pu se baser le chapitre, dans ;>on

rapport de 1606, pour estimer qu'une moyenne de dix ou douze
séminaristes était suffisante. En réalité, et les registres d'ordinations en

font foi, il se présentait aux ordinations bâloises autant de candidats

venus d'universités ou de collèges étrangers que d'étudiants issus du

collège et du séminaire de Porrentruy.
A la fin du siècle, ce séminaire ne donne plus guère signe de vie.

Lorsque se fonde, en 1716, à Porrentruy de nouveau, le premier vrai
séminaire du diocèse de Bâle, un institut tridentin, l'autre avait
disparu. A ce moment, l'évêque de Bâle en fonction paraît même
considérer l'ébauche de séminaire créé en 1608 comme inexistant depuis
longtemps. Il ne paraît pas d'ailleurs en savoir long à son sujet. Il dit
qu'un siècle auparavant ses prédécesseurs ont fondé un séminaire,

1 Pendant ce siècle également, un bon nombre des prieurés vides dont les
évêques de Bâle auraient voulu à mainte reprise disposer en faveur du séminaire,
furent affectés aux collèges de Jésuites. (Cf. P. Stintzi, Histoire de l'Eglise catholique

en Alsace. Ed. Alsatia, Colmar 1946, p. 142.)
2 Voir R. Metz, La Monarchie française et la provision des bénéfices

ecclésiastiques en Alsace. Ed. Leroux et Cle, Strasbourg et Paris 1947, p. 285.

45



mais que, « pour cause de guerre », leur projet était resté sans exécution.

L'évêque, manifestement, s'exprime par comparaison avec un séminaire

authentique, conforme aux prescriptions du concile de Trente. En quoi
son jugement est exact.

En 1606, le diocèse de Bâle était en avance sur la plupart des

autres avec son « séminaire » même à l'état d'ébauche, mais au début
du XVIIIe siècle, il est nettement en retard. Il n'a pratiquement plus
rien, alors que, cette fois, de nombreux diocèses sont dotés d'un
séminaire tridentin ou du moins beaucoup plus conforme que les

premiers aux vœux et à l'esprit du concile en la matière. Pour ne parler
que de la France, les Oratoriens du cardinal de Bérulle, les Eudistes,
les Sulpiciens de Monsieur Olier dirigent quantité d'excellentes
institutions. Il est probable qu'un certain nombre de ressortissants bâlois
de la partie française du diocèse aient profité de l'un ou l'autre dc

ces séminaires français, comme ce sera toujours le cas dans la suite.
Si la plupart des clercs sortent du collège de Porrentruy, où se

continuent, ainsi qu'on l'a vu, les cours de théologie, bien des Alsaciens vont
s'instruire à Fribourg-en-Brisgau. D'autre part, le diocèse de Strasbourg
avait son séminaire dès 1683. Louis XIV, qui avait poussé à la chose,

institua une vingtaine de bourses dans ce séminaire en faveur de jeunes

gens de la province ; mais il se réservait la désignation des élèves qui
en seraient les bénéficiaires, car il s'agissait surtout pour lui de former

peu à peu un clergé alsacien « pénétré des saintes maximes du

royaume ». Intentionnellement, une partie de ces places libres au séminaire

de Strasbourg furent réservées à des jeunes gens du diocèse de

Bâle, en Haute-Alsace l. Mais tout cela ne pouvait tenir lieu d'un vrai
séminaire bâlois. De celui-ci, nous étudierons la naissance, le développement

au XVIIIe siècle, les avatars lors de la Révolution française, la
renaissance et la fin sous la Restauration.

(A suivre.)

1 Cf. R. Metz, op. cit. pp. 285-290.

46


	Le séminaire du diocèse de Bâle : ses origines

